DE GRUYTER DZPhil 2025; 73 (4): 555-562 8

Buchkritik

Franz Knappik*
Die Aufklarung vor Europa retten - und die
postkoloniale Theorie vor Deutschland

https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0043

Nikita Dhawan. Die Aufklarung vor Europa retten. Kritische Theorien der
Dekolonisierung. Frankfurt u. New York: Campus, 2024, 395 S.

In deutschsprachigen Medien von Neuer Ziircher Zeitung und Welt Uber Frank-
furter Allgemeine Zeitung und Spiegel bis hin zur tageszeitung (taz) ist die Fun-
damentalkritik an de- und postkolonialer Theorie fast schon zum eigenen Genre
geworden. Ein zentraler Vorwurf besteht dabei darin, diese Theorietraditionen —
die in der Regel als homogene Masse prasentiert werden — seien gegeniiber den
Werten der européischen Aufklarung und inshesondere dem universalistischen
Verstdndnis von moralischen Normen feindlich eingestellt. In der Tat haben sich
de- und postkoloniale Theoretiker:innen ja wiederholt sehr kritisch mit einfluss-
reichen Denkern der Aufklarung auseinandergesetzt und unter anderem auf deren
eurozentrische, rassistische und pro-kolonialistische Argumentationsmuster auf-
merksam gemacht. Was folgt aber aus dieser Kritik? Lehnen de- und postkoloniale
Theoretiker:innen das intellektuelle Erbe der Aufklarung als solches ab, reden sie
einem Relativismus das Wort, wie inzwischen oft zu lesen ist?

Mit ihrem Buch Die Aufkldrung vor Europa retten. Kritische Theorien der Deko-
lonisierung greift Nikita Dhawan, Professorin fiir Politische Theorie und Ideenge-
schichte an der Technischen Universitét Dresden und eine der prominentesten in
Deutschland tdtigen postkolonialen Wissenschaftler:innen, in diese Debatte ein.
Das ist schon allein deshalb sehr erfreulich, weil eine Kontroverse, die sonst oft
von nicht sonderlich informiert wirkenden Autor:innen ausgetragen wird, hier auf
dem Niveau und Kenntnisstand diskutiert wird, die der Sache angemessen sind.
Und prompt gelangt Dhawan auch zu ganz anderen Einschdtzungen als jenen, die
durch die 6ffentliche Debatte geistern.

Zumindest postkoloniale Theorie in der Tradition von Edward Said und vor
allem von Gayatri Spivak — der priméren theoretischen Bezugsfigur des Buchs —
ist flir Dhawan durch ein viel komplexeres Verhéltnis zur Aufklarung geprégt, als
es oft wahrgenommen wird. Einerseits fordere postkoloniale Theorie in der Tat

*Kontakt: Franz Knappik, franz.knappik@uib.no

8 Open Access. © 2025 Knappik, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz.



556 =—— Franz Knappik DE GRUYTER

die kritische Auseinandersetzung mit den blinden Flecken und inneren Wider-
spriichen jener Tradition, die zwar emanzipatorische Ideale wie Menschenrechte,
Demokratie und Freiheit hochhélt, aber historisch eng mit Kolonialismus, Rassis-
mus, Antisemitismus und Sexismus verwoben ist — wie Dhawan in Kap. 1 entgegen
beschonigenden Deutungstendenzen darlegt. Anderseits bestehe das Ziel dieser
Kritik gerade darin, die Aufkldrung zu retten - also ihre normativen Ideen aus
ihrer Tendenz hin zur Rechtfertigung von Gewalt und Unterdriickung zu 16sen und
zur Grundlage einer wirklich emanzipatorischen Politik zu machen.

In diesem Projekt, das fiir Dhawan wichtige Affinitéten zur Aufklarungskritik
der ersten Generation der Frankfurter Schule (inshesondere Theodor W. Adorno
und Max Horkheimer) aufweist, unterscheide sich die postkoloniale Theorie
wesentlich von den lateinamerikanischen dekolonialen Ansédtzen a la Walter
Mignolo oder Ramdn Grosfoguel, die Dhawan in der Tat als radikale Ablehnung
aller westlichen Einfliisse einschliefilich der Positionen der europdischen Aufkla-
rung versteht (Kap. 2). Dhawan kritisiert die dekoloniale Position als Romantisie-
rung indigener Kulturen, die mit der Chimére eines von westlichen Einfliissen
unbertihrten Denkens operiere (134) und gegenuber unterdriickerischen Ziigen in
nicht-westlichen Kulturen, wie etwa der Rechtfertigung des Kastenwesens in klas-
sischen indischen Texten, die Augen verschlief3e (174). Zugleich verteidigt Dhawan
postkoloniales Denken auch gegen den seitens traditioneller Marxist:innen erho-
benen Vorwurf, es liberbewerte und essentialisiere kulturelle Unterschiede auf
Kosten materieller Aspekte und gemeinsamer menschlicher Bediirfnisse (Kap. 3):
Diese Kritik iibersehe, wie reelle Unterschiede in Produktionsformen und sozialen
Institutionen ganz verschiedene Formen von Verletzbarkeit hervorbringen kénnen
(170-171).

Dhawan gelangt so in den ersten drei Kapiteln des Buches zu einer differen-
zierten Verortung postkolonialen Denkens in einer komplexen Debattensituation,
die sie auch immer wieder auf die gegenwartige politische Konjunktur bezieht. So
legt Dhawan dar, wie die derzeit populdre Polemik gegen postkoloniales Denken,
ob wissentlich oder nicht, einer Agenda dient, die von rechtsextremen Akteuren
in den USA ebenso wie in Deutschland ganz unverhohlen verfolgt wird (17 ff.).
(Dhawan verweist u. a. auf die AfD, deren einschlagige Bundestagsantrége auf die
Unterbindung post- und dekolonialer Forschung und auf Geschichtsrevision beziig-
lich der deutschen Kolonialverbrechen abzielen: 17 ff.)

Auf dieser Grundlage wendet sich Dhawan im zweiten Teil des Buches drei
Themengebieten zu, die sie im Zusammenhang mit einer postkolonialen Haltung
der kritischen Aneignung von Aufklarungsideen — oder ,affirmativen Sabotage®,
wie Spivak sie bezeichnet (362) — fiir besonders dringlich hélt: Staat, Gewalt und
Kunst. Kapitel 4 diskutiert die Kritik, die zivilgesellschaftliche Protestbewegun-
gen und abolitionistische Positionen in den letzten Jahren am Staat — und damit



DE GRUYTER Die Aufklarung vor Europa retten ... === 557

aus Dhawans Sicht an einem zentralen Verméchtnis der Aufklarung (185) — getibt
haben. Im Anschluss an Sara Ahmed wirft Dhawan dieser Kritik ,Nicht-Perfor-
mativitit“ vor: Kritik und Protest untergraben sich hier aus ihrer Sicht selbst, da
sie strukturelle Ausgrenzungen perpetuieren. Wahrend sich ,junge, urbane, klas-
senprivilegierte Subjekte stark von Fantasien radikaler Veranderung durch Hash-
tag-Aktivismus erregen lassen (215), bleiben subalterne Gruppen aus kritischer
intellektueller Produktion und organisierten Kimpfen ausgeschlossen, solange ihr
eigener, durch (post-)koloniale Subjektformierung erzeugter ,Wille zum Gehorsam*
(223) nicht durch geeignete Mafinahmen der Bildung und Inklusion aufgebrochen
werde. Derartige Entsubalternalisierung sei aber nicht ohne neu gestaltete staatli-
che Wirksamkeit moglich, wie Dhawan im Anschluss an Foucaults wenig beachtete
Analyse von ,Staatsphobie“ darlegt (240).

Kapitel 5 geht den Ambivalenzen nach, die das Verhéltnis von Kritik und
Gewalt kennzeichnen. Dhawan weist den ebenfalls derzeit populdren Vorwurf,
postkoloniales Denken verherrliche Gewalt, zuriick, indem sie einige Stationen
der Debatten tber antikoloniale Gegengewalt bei Autoren wie Frantz Fanon, M. K.
Ghandi und B. R. Ambedkar nachzeichnet. Zugleich verweist Dhawan auf die ille-
gitime Gewalt, die oft von modernen Staaten im Namen von Aufkldrungsidealen
verilibt wird. Auch hier pladiert sie aber flir den Versuch, die Aufklarung zu retten —
etwa durch die Bemithungen der Third World Approaches to International Law,
das Vélkerrecht (fiir Dhawan eine weitere wesentliche Errungenschaft der Aufkla-
rung: 313) zu reformieren.

AbschliefSend kommt Dhawan in Kap. 6 auf das Thema der Entsubalternali-
sierung zuriick, dem sie nun im Anschluss an Spivak eine asthetisch-pddagogische
Wendung gibt. In Ankniipfung an ein weiteres wichtiges Motiv der Aufklarung, das
der Verbindung von dsthetischer und politischer Bildung, verortet sie bei Spivak,
aber auch bei Adorno, Konzeptionen einer emanzipatorischen Asthetik, die die
Vorstellungskraft der Subalternen schule und dadurch die Voraussetzungen fiir
Teilhabe an der offentlichen Sphére schaffe, zugleich aber selbst Ergebnis eines
Prozesses sein miisse, in dem die Erzieher:innen von den Subalternen lernten (347).

Mit Die Aufkldrung vor Europa retten hat Dhawan ein hochaktuelles, philo-
sophisch reichhaltiges und intellektuell ambitioniertes Buch vorgelegt, das nicht
nur Verzerrungen und Pauschalisierungen im o6ffentlichen Diskurs richtigstellt,
sondern auch kritische Praxis im Zeitalter globaler Ungleichheit mit sensiblem
Blick auf ethische und politische Komplikationen neu auslotet. Dhawan stellt zen-
trale Spannungsfelder — die postkoloniale Kritik der europdischen Aufklarung, die
Unterschiede zu dekolonialen Ansadtzen sowie die ambivalente Beziehung zur Kri-
tischen Theorie — differenziert und kenntnisreich dar und verkniipft sie mit weiter-
reichenden gesellschaftlichen Problemstellungen, die auch und gerade in der deut-
schen Offentlichkeit von grofer Virulenz sind: etwa mit gegenwirtigen Debatten



558 =—— Franz Knappik DE GRUYTER

zu multidirektionalem Erinnern, Migrationspolitik und nicht zuletzt zur deutschen
Unterstltzung fiir die israelische Kriegsfiihrung in Gaza samt den dadurch aufge-
worfenen Fragen nach Doppelmoral im Umgang mit Organen und Normen inter-
nationalen Rechts (305 ff.), nach staatlicher und zivilgesellschaftlicher Repression
kritischer (oftmals judischer) Stimmen (16) und nach inflationdrem und instru-
mentalisiertem Gebrauch von Antisemitismus-Vorwirfen, die auch gerne gegen
post- und dekoloniale Theorie ins Feld gefithrt werden — wahrend Dhawan auf-
zeigt, wie postkoloniale Theoretiker:innen auch Kritiker:innen des Antisemitismus
waren und sind und dass es wichtige Bertihrungspunkte zwischen postkolonialer
Theorie und Holocaust-Studien gibt (93 ff.).

Ein besonderes Verdienst des Buches liegt in seiner sprachlichen Klarheit. Ins-
besondere die Positionen und Argumente von Autor:innen wie Adorno, Spivak oder
Jacques Derrida, deren eigene Texte schwer zugédnglich sind, vermittelt Dhawan
auf transparente und nachvollziehbare Weise, ohne sie aber unangemessen zu ver-
einfachen. Das Buch ist daher nicht nur fiir ein akademisches Fachpublikum von
Interesse, sondern auch fiir eine breitere Leser:innenschaft, die sich ein fundiertes
Bild tiber aktuelle Kontroversen zu post- und dekolonialem Denken verschaffen
mochte.

Zugleich bietet Die Aufkldrung vor Europa retten mit seinem weitreichenden
Anspruch und seinem reichen und pointierten Inhalt einen hervorragenden Aus-
gangspunkt flir weitere fachliche Diskussion. In diesem Sinne mdchte ich drei
Ansatzpunkte fir eine kritische Auseinandersetzung mit Dhawans Argumentation
herausgreifen.

Erstens operiert Die Aufkldrung vor Europa retten selbst — zwangslaufig — mit
Vereinfachungen, die zugunsten eines (noch) starker differenzierenden Bildes hin-
terfragt werden konnen.

So erweist sich die von Dhawan gezogene Trennlinie zwischen post- und deko-
lonialem Denken bei ndherem Hinsehen als problematisch. Manche gew6hnlich als
dekolonial eingeordneten Autoren setzen sich durchaus mit westlichen Denkern
auseinander: Neben Nelson Maldonado-Torres, der sich u. a. auf Martin Heidegger
und Emmanuel Lévinas bezieht, sei hier insbesondere Enrique Dussel genannt, der
in seinen immens gelehrten Arbeiten die Traditionen des globalen Stidens in einen
kritischen Dialog mit Denkern wie Hegel, Schelling, Marx und der Frankfurter
Schule brachte.! Dhawan hat sicherlich recht, dass unter dem Etikett ,dekolonial®

1 Z. B. E. Dussel, Método para una filosofia de la liberacion. Superacion analéctica de la dialéctica
hegeliana, Salamanca 1974; ders., Von der Erfindung Amerikas zur Entdeckung des Anderen. Ein
Projekt der Transmoderne, Diisseldorf 1993; ders., Politics of Liberation. A Critical World History,
ibers. v. T. Cooper, London 2011.



DE GRUYTER Die Aufklarung vor Europa retten ... === 559

auch reichlich krude Positionen vermarktet werden — man denke nur an Mignolos
Einschatzung, China, Russland und Iran seien heute als Protagonisten der ,Ent-
westlichung* die Avantgarde internationaler Politik.” Doch die scharfe Gegeniiber-
stellung von abgelehnter dekolonialer und befiirworteter postkolonialer Theorie
steht der Auseinandersetzung mit niveauvolleren lateinamerikanischen Beitragen
im Wege (auch in Bezug auf Indigenitit — wie etwa die Arbeiten von Eduardo Vivei-
ros de Castro zu indigenen Epistemologien und Ontologien®). Und nicht zuletzt ver-
schleiert sie Binnendifferenzen auf der postkolonialen Seite — etwa zwischen den
humanistischen Positionen Fanons und Saids und deren poststrukturalistischer
Kritik bei H. K. Bhabha.

Ebenso lésst sich der homogene Begriff der ,Aufklarung“ problematisieren,
den Dhawan verwendet. Neuere Forschung hat nicht nur die grofien Unterschiede
hervorgehoben, die im ,Aufklarungsdenken“ koexistieren — etwa zwischen radi-
kaler und moderater Aufklirung* —, sondern auch gezeigt, dass Aufklirung ein
globales Phdnomen war. So entwickelten sich in den Kolonien eigene aufkléreri-
sche Traditionen;® Befreiungsbewegungen in Amerika und Asien dachten Ideen
der Aufklirung weiter.® Umgekehrt wurde auch dafiir argumentiert, dass west-
liche Denker:innen der Aufklarung wesentliche Impulse u. a. seitens asiatischer
Kulturen” und indigener Gesellschaften in Amerika® empfangen haben. Angesichts
dessen ist es fragwiirdig, wenn Dhawan wiederholt verallgemeinernde Aussagen
uber ,die“ Aufklarung trifft und diese Aufklarung ohne Einschrankung als ,euro-
paisch® begreift.

Und schliefSlich ist es auch alles andere als ausgemacht, ob universalistische
Konzeptionen von Menschenrechten eine ausschliefdliche Errungenschaft europa-

2 W. Mignolo, The Politics of Decolonial Investigations, Durham, N. C., u. London 2021, xix.

3 Z.B.E.B.V.de Castro, Kannibalische Metaphysiken, tibers. v. T. Mentrup, Berlin 2019.

4 J. Israel, Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750, Oxford
2001.

5 Z. B. C. Winterer, American Enlightenments. Pursuing Happiness in the Age of Reason, New
Haven, Conn., 2016; A. Sharman, Deconstructing the Enlightenment in Spanish America. Margins
of Modernity, Cham ZG 2020.

6 Z. B. Dussel, Politics of Liberation, 432 ff.; N. Nisbett, Universal Emancipation. The Haitian Rev-
olution and the Radical Enlightenment, Charlottesville, Va., 2008; R. O’Hanlon, Caste, Conflict and
Ideology: Mahatma Jotirao Phule and Low Caste Protest in Nineteenth-Century Western India, 2.
Aufl. Cambridge 2002, 82 ff.

7 Z. B. ]. Osterhammel, Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im 18.
Jahrhundert, Mtnchen 1998.

8 D.Graeber u. D. Wengrow, The Dawn of Everything. A New History of Humanity, London 2021; vgl.
zustimmend J. Smith-Ruiu, The poetic history of David Graeber, in: The New Statesman (22.1.2023),
https://www.newstatesman.com/ideas/2023/01/david-graeber-pirate-enlightenment (10.9.2025).



560 =—— FranzKnappik DE GRUYTER

ischen Aufklarungsdenkens sind. Viele Autor:innen verorten dhnliche Auffassun-
gen in anderen Kulturen und Traditionen und identifizieren auflereuropéische
Einfliisse auf das heutige Menschenrechtsdenken.” Ahnliches gilt auch fiir andere
Werte und Institutionen, die Dhawan als Errungenschaften der westlichen Aufkla-
rung prasentiert, wie Toleranz, Sdkularismus, Demokratie und (wohl am offensicht-
lichsten) den Staat. All das ist v6llig kompatibel mit Dhawans Punkt, dass kritisches
Denken in einer postkolonialen Welt die europdischen Beitrage auf diesen Gebieten
nicht ignorieren darf; dasselbe sollte allerdings auch fiir die nicht-européischen
Beitrage gelten.

Ein zweiter Aspekt, der meines Erachtens weiterer Diskussion bedarf, ist
Dhawans Konzeption von Subalternitit. Dhawan folgt Spivak darin, das von
Antonio Gramsci stammende Begriffspaar von ,subaltern“ und ,hegemonial“ als
privilegiertes Werkzeug zur Analyse von Ungleichheiten und Ausschlussstrukturen
zu verwenden. Hegemonie steht dabei fiir einen gewaltbewehrten Konsens, den
Gruppen mittels Intellektueller in der Sphére der Zivilgesellschaft herstellen; sub-
altern sind jene Gruppen, die keinen Zugang zur Zivilgesellschaft und intellektuel-
len Produktion haben — wie etwa Bauern:Bauerinnen im Globalen Siiden (218 ff.).
Dieser Ausschluss besteht fiir Dhawan und Spivak aber nicht lediglich darin, dass
subalterne Gruppen daran gehindert werden, in 6ffentlichen Debatten das Wort
zu ergreifen oder an Wahlen teilzunehmen. Vielmehr sind subalterne Gruppen fiir
Dhawan und Spivak einer ideologischen Subjektkonstituierung ausgesetzt, deren
Resultat Subjekte sind, die ,kein Verstandnis von sich selbst als einem Subjekt
politischer Rechte“ besitzen (220) und ,sich nicht vorstellen konnen, ein Teil der
abstrakten Idee ,des Volkes‘ zu sein“ (215). Genau deshalb erfordert fiir Dhawan
und Spivak Entsubalternisierung padagogische Mafinahmen seitens privilegierter
Gruppen, deren Erfolgshedingungen Dhawan so beschreibt: ,Die Foérderung der
kritischen Intelligenz verwandelt eigenntitzige Subjekte mit unreflektierten poli-
tischen Motiven in Biirger:innen, die in der Lage sind, liber sich selbst hinaus zu
denken“ (341).

Dhawan verfolgt hier im Anschluss an Spivak das nachvollziehbare Anliegen,
nicht ein ,vermeintlich subalternes Handlungsvermogen zu romantisieren® (218),
wo es moglicherweise keines gibt. Dennoch erscheint die pessimistische Sicht
subalterner Subjekte, die Dhawan hier von Spivak tbernimmt, sowohl politisch
ungliicklich — die verwendeten Begriffe stimmen exakt mit Charakterisierungen
kolonisierter Gruppen tiiberein, die Autoren wie Hegel benutzt haben, um die ver-
meintliche Notwendigkeit einer Erziehung durch Européder zu rechtfertigen und

9 Vgl. z. B. J. Mende, Are Human Rights Western — And Why Does it Matter? A Perspective from
International Political Theory, in: Journal of International Political Theory 17.1 (2021), 38-51.



DE GRUYTER Die Aufklarung vor Europa retten ... == 561

Widerstandsakte der Kolonisierten herunterzuspielen' — als auch der Sache nach
fragwiirdig. So kritisiert beispielsweise Angela Davis in Bezug auf die Sklaverei in
den USA die ideologische Vorstellung, Versklavte seien ,gefiigige“ (docile) Subjekte
gewesen,"" und argumentiert dafiir, dass Widerstand auf den verschiedensten
Ebenen eine zentrale Rolle im Leben der Versklavten gespielt habe. Dieser Wider-
stand sei dadurch ermdglicht worden, dass versklavte Frauen in der hauslichen
Sphére Raume geschaffen hitten, in denen versklavte Gemeinschaften aus eigenen
Kriften ein Selbstverstandnis als Subjekte mit Recht auf Freiheit hitten aufrecht-
erhalten konnen."?

Ahnlich lasst sich im Fall von Indien dafiir argumentieren, dass Spivaks Kate-
gorie des ,Subalternen“ Traditionen des Dalit-Aktivismus unsichtbar macht, in
denen seit dem 19. Jahrhundert ,Unberiihrbare“ fiir ihre Rechte (derer sie sich
offenbar sehr wohl bewusst waren) eingetreten sind. Diese Traditionen — auf die
sich Dhawan in ihrer Diskussion Ambedkars bezieht (263 ff.) — legen nahe, dass es
vielen Mitgliedern dieser Gruppen gelang, unter schwierigsten Umstédnden Hand-
lungsfahigkeit, Rechtebewusstsein und Selbstorganisation zum Zweck tiberindivi-
dueller Giiter zu erlangen.

Wohlgemerkt kann man subalterne Handlungsfahigkeit und Rechtebewusst-
sein in solchen Fallen anerkennen, ohne sich darauf festzulegen, dass es eine ein-
deutige Identitédt des:der Versklavten oder des:der Dalit ,mit vermeintlich klaren
Absichten, Begehren und dem Wissen dartber, was im eigenen Interesse liegt“
(221) gab/gibt (wie Spivak es im Fall der Subaltern Study Group kritisiert). Dass
Theoretiker:innen nur entweder eine solche transparente, homogene Subjektivitét
postulieren oder den Subalternen Handlungsfahigkeit und Freiheitshewusstsein
ganz absprechen konnen, scheint eine problematische Annahme zu sein, die der
Argumentation Spivaks und Dhawans an dieser Stelle stillschweigend zugrunde
liegt und zumindest weiterer Diskussion bedarf.

Drittens setzt sich Dhawan haufig dafiir ein, das Erbe der Aufkldrung ,neu
zu denken® (27) — was dies aber konkret bedeuten konnte, bleibt weitgehend
offen. Die wichtigsten Kandidaten, die Dhawan hierfiir anfiihrt, sind die bereits
erwahnten Third World Approaches to International Law sowie Charles Mills’ kri-
tische Aneignung von Kants Moralphilosophie in ,Black Radical Kantianism“ (ein

10 Vgl. z. B. D. James u. F. Knappik, Exploring the Metaphysics of Hegel’s Racism: The Teleology of
the ,Concept and the Taxonomy of Races, in: Hegel Bulletin 44.1 (2022), 99-126.

11 A. Davis, Lectures on Liberation, o. 0., o. J. [1969], URL: https://archive.org/details/AngelaDavis-
LecturesOnLiberation (10.9.2025), 13.

12 Dies., Reflections on the Black Woman’s Role in the Community of Slaves, in: The Black Scholar
3.4 (1971), 1-14.



562 =—— Franz Knappik DE GRUYTER

Text, der in einer weiteren derzeit populdren Form der uninformierten Polemik,
namlich gegen Critical Race Theory, geflissentlich ignoriert wird). Dariiber hinaus
argumentiert Dhawan auch im Anschluss an Adorno (143) gegen die Erwartung,
kritische Theorie miisse probate Losungen fiir die sozialen Probleme unserer Zeit
liefern (366). Wie das Uberdenken des Erbes der Aufklirung genauer aussehen
mag, kann nach ihrer Auffassung wohl erst dann sinnvoll erdrtert werden, wenn
wirklich inklusive Strukturen in der internationalen intellektuellen Arbeitsteilung
geschaffen worden sind - ein Zustand, von dem wir, wie Dhawan vo6llig zu Recht
anmahnt, noch weit entfernt sind (180). Nichtsdestoweniger gibt es ausgearbei-
tete Vorschlige etwa zu einem ,dekolonisierten® Universalismus,'® und es wire es
interessant, mehr dartiber zu erfahren, wie sich Dhawans Diskussion zu derartigen
Positionen verhalt.

Dies sind nur einige wenige der Diskussionspunkte und Anregungen, die
Leser:innen aus diesem Buch mitnehmen kénnen. Gerade durch die Kombination
von Klarheit, intellektuellem Anspruch und politischem Mut ist Die Aufkldirung
vor Europa retten ein Buch, das eine breite Debatte verdient. Es ist ein wertvoller
Beitrag zu einer Theorietradition, die allzu oft verzerrt dargestellt wird, und ein
Anstof3, die von postkolonialer Theorie aufgeworfenen philosophischen Probleme
weiterzudenken, mit und tber die von Dhawan gesetzten Impulse hinaus.

13 Vgl. S. Khader, Decolonizing Universalism: A Transnational Feminist Ethic, Oxford 2018, sowie
S. B. Diagne u. ].-L. Amselle, In Search of Africa(s): Universalism and Decolonial Thought, iibers. v.
A. Brown, Cambridge, 2020.



