
DZPhil 2025; 73 (4): 555–562

Buchkritik

Franz Knappik*
Die Aufklärung vor Europa retten – und die 
postkoloniale Theorie vor Deutschland
https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0043

Nikita Dhawan. Die Aufklärung vor Europa retten. Kritische Theorien der  
Dekolonisierung. Frankfurt u. New York: Campus, 2024, 395 S. 

In deutschsprachigen Medien von Neuer Zürcher Zeitung und Welt über Frank-
furter Allgemeine Zeitung und Spiegel bis hin zur tageszeitung (taz) ist die Fun-
damentalkritik an de- und postkolonialer Theorie fast schon zum eigenen Genre 
geworden. Ein zentraler Vorwurf besteht dabei darin, diese Theorietraditionen – 
die in der Regel als homogene Masse präsentiert werden – seien gegenüber den 
Werten der europäischen Aufklärung und insbesondere dem universalistischen 
Verständnis von moralischen Normen feindlich eingestellt. In der Tat haben sich 
de- und postkoloniale Theoretiker:innen ja wiederholt sehr kritisch mit einfluss-
reichen Denkern der Aufklärung auseinandergesetzt und unter anderem auf deren 
eurozentrische, rassistische und pro-kolonialistische Argumentationsmuster auf-
merksam gemacht. Was folgt aber aus dieser Kritik? Lehnen de- und postkoloniale 
Theoretiker:innen das intellektuelle Erbe der Aufklärung als solches ab, reden sie 
einem Relativismus das Wort, wie inzwischen oft zu lesen ist?

Mit ihrem Buch Die Aufklärung vor Europa retten. Kritische Theorien der Deko-
lonisierung greift Nikita Dhawan, Professorin für Politische Theorie und Ideenge-
schichte an der Technischen Universität Dresden und eine der prominentesten in 
Deutschland tätigen postkolonialen Wissenschaftler:innen, in diese Debatte ein. 
Das ist schon allein deshalb sehr erfreulich, weil eine Kontroverse, die sonst oft 
von nicht sonderlich informiert wirkenden Autor:innen ausgetragen wird, hier auf 
dem Niveau und Kenntnisstand diskutiert wird, die der Sache angemessen sind. 
Und prompt gelangt Dhawan auch zu ganz anderen Einschätzungen als jenen, die 
durch die öffentliche Debatte geistern. 

Zumindest postkoloniale Theorie in der Tradition von Edward Said und vor 
allem von Gayatri Spivak – der primären theoretischen Bezugsfigur des Buchs – 
ist für Dhawan durch ein viel komplexeres Verhältnis zur Aufklärung geprägt, als 
es oft wahrgenommen wird. Einerseits fordere postkoloniale Theorie in der Tat 

*Kontakt: Franz Knappik, franz.knappik@uib.no

Open Access. © 2025 Knappik, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz.



556   Franz Knappik

die kritische Auseinandersetzung mit den blinden Flecken und inneren Wider-
sprüchen jener Tradition, die zwar emanzipatorische Ideale wie Menschenrechte, 
Demokratie und Freiheit hochhält, aber historisch eng mit Kolonialismus, Rassis-
mus, Antisemitismus und Sexismus verwoben ist – wie Dhawan in Kap. 1 entgegen 
beschönigenden Deutungstendenzen darlegt. Anderseits bestehe das Ziel dieser 
Kritik gerade darin, die Aufklärung zu retten  – also ihre normativen Ideen aus 
ihrer Tendenz hin zur Rechtfertigung von Gewalt und Unterdrückung zu lösen und 
zur Grundlage einer wirklich emanzipatorischen Politik zu machen. 

In diesem Projekt, das für Dhawan wichtige Affinitäten zur Aufklärungskritik 
der ersten Generation der Frankfurter Schule (insbesondere Theodor W. Adorno 
und Max Horkheimer) aufweist, unterscheide sich die postkoloniale Theorie 
wesentlich von den lateinamerikanischen dekolonialen Ansätzen à la Walter 
Mignolo oder Ramón Grosfoguel, die Dhawan in der Tat als radikale Ablehnung 
aller westlichen Einflüsse einschließlich der Positionen der europäischen Aufklä-
rung versteht (Kap. 2). Dhawan kritisiert die dekoloniale Position als Romantisie-
rung indigener Kulturen, die mit der Chimäre eines von westlichen Einflüssen 
unberührten Denkens operiere (134) und gegenüber unterdrückerischen Zügen in 
nicht-westlichen Kulturen, wie etwa der Rechtfertigung des Kastenwesens in klas-
sischen indischen Texten, die Augen verschließe (174). Zugleich verteidigt Dhawan 
postkoloniales Denken auch gegen den seitens traditioneller Marxist:innen erho-
benen Vorwurf, es überbewerte und essentialisiere kulturelle Unterschiede auf 
Kosten materieller Aspekte und gemeinsamer menschlicher Bedürfnisse (Kap. 3): 
Diese Kritik übersehe, wie reelle Unterschiede in Produktionsformen und sozialen 
Institutionen ganz verschiedene Formen von Verletzbarkeit hervorbringen können 
(170–171).

Dhawan gelangt so in den ersten drei Kapiteln des Buches zu einer differen-
zierten Verortung postkolonialen Denkens in einer komplexen Debattensituation, 
die sie auch immer wieder auf die gegenwärtige politische Konjunktur bezieht. So 
legt Dhawan dar, wie die derzeit populäre Polemik gegen postkoloniales Denken, 
ob wissentlich oder nicht, einer Agenda dient, die von rechtsextremen Akteuren 
in den USA ebenso wie in Deutschland ganz unverhohlen verfolgt wird (17  ff.). 
(Dhawan verweist u. a. auf die AfD, deren einschlägige Bundestagsanträge auf die 
Unterbindung post- und dekolonialer Forschung und auf Geschichtsrevision bezüg-
lich der deutschen Kolonialverbrechen abzielen: 17 ff.)

Auf dieser Grundlage wendet sich Dhawan im zweiten Teil des Buches drei 
Themengebieten zu, die sie im Zusammenhang mit einer postkolonialen Haltung 
der kritischen Aneignung von Aufklärungsideen – oder „affirmativen Sabotage“, 
wie Spivak sie bezeichnet (362) – für besonders dringlich hält: Staat, Gewalt und 
Kunst. Kapitel 4 diskutiert die Kritik, die zivilgesellschaftliche Protestbewegun-
gen und abolitionistische Positionen in den letzten Jahren am Staat – und damit 



Die Aufklärung vor Europa retten …   557

aus Dhawans Sicht an einem zentralen Vermächtnis der Aufklärung (185) – geübt 
haben. Im Anschluss an Sara Ahmed wirft Dhawan dieser Kritik „Nicht-Perfor-
mativität“ vor: Kritik und Protest untergraben sich hier aus ihrer Sicht selbst, da 
sie strukturelle Ausgrenzungen perpetuieren. Während sich „junge, urbane, klas-
senprivilegierte Subjekte stark von Fantasien radikaler Veränderung durch Hash-
tag-Aktivismus erregen lassen“ (215), bleiben subalterne Gruppen aus kritischer 
intellektueller Produktion und organisierten Kämpfen ausgeschlossen, solange ihr 
eigener, durch (post-)koloniale Subjektformierung erzeugter „Wille zum Gehorsam“ 
(223) nicht durch geeignete Maßnahmen der Bildung und Inklusion aufgebrochen 
werde. Derartige Entsubalternalisierung sei aber nicht ohne neu gestaltete staatli-
che Wirksamkeit möglich, wie Dhawan im Anschluss an Foucaults wenig beachtete 
Analyse von „Staatsphobie“ darlegt (240). 

Kapitel 5 geht den Ambivalenzen nach, die das Verhältnis von Kritik und 
Gewalt kennzeichnen. Dhawan weist den ebenfalls derzeit populären Vorwurf, 
postkoloniales Denken verherrliche Gewalt, zurück, indem sie einige Stationen 
der Debatten über antikoloniale Gegengewalt bei Autoren wie Frantz Fanon, M. K. 
Ghandi und B. R. Ambedkar nachzeichnet. Zugleich verweist Dhawan auf die ille-
gitime Gewalt, die oft von modernen Staaten im Namen von Aufklärungsidealen 
verübt wird. Auch hier plädiert sie aber für den Versuch, die Aufklärung zu retten – 
etwa durch die Bemühungen der Third World Approaches to International Law, 
das Völkerrecht (für Dhawan eine weitere wesentliche Errungenschaft der Aufklä-
rung: 313) zu reformieren. 

Abschließend kommt Dhawan in Kap.  6 auf das Thema der Entsubalternali-
sierung zurück, dem sie nun im Anschluss an Spivak eine ästhetisch-pädagogische 
Wendung gibt. In Anknüpfung an ein weiteres wichtiges Motiv der Aufklärung, das 
der Verbindung von ästhetischer und politischer Bildung, verortet sie bei Spivak, 
aber auch bei Adorno, Konzeptionen einer emanzipatorischen Ästhetik, die die 
Vorstellungskraft der Subalternen schule und dadurch die Voraussetzungen für 
Teilhabe an der öffentlichen Sphäre schaffe, zugleich aber selbst Ergebnis eines 
Prozesses sein müsse, in dem die Erzieher:innen von den Subalternen lernten (347).

Mit Die Aufklärung vor Europa retten hat Dhawan ein hochaktuelles, philo-
sophisch reichhaltiges und intellektuell ambitioniertes Buch vorgelegt, das nicht 
nur Verzerrungen und Pauschalisierungen im öffentlichen Diskurs richtigstellt, 
sondern auch kritische Praxis im Zeitalter globaler Ungleichheit mit sensiblem 
Blick auf ethische und politische Komplikationen neu auslotet. Dhawan stellt zen-
trale Spannungsfelder – die postkoloniale Kritik der europäischen Aufklärung, die 
Unterschiede zu dekolonialen Ansätzen sowie die ambivalente Beziehung zur Kri-
tischen Theorie – differenziert und kenntnisreich dar und verknüpft sie mit weiter-
reichenden gesellschaftlichen Problemstellungen, die auch und gerade in der deut-
schen Öffentlichkeit von großer Virulenz sind: etwa mit gegenwärtigen Debatten 



558   Franz Knappik

zu multidirektionalem Erinnern, Migrationspolitik und nicht zuletzt zur deutschen 
Unterstützung für die israelische Kriegsführung in Gaza samt den dadurch aufge-
worfenen Fragen nach Doppelmoral im Umgang mit Organen und Normen inter-
nationalen Rechts (305 ff.), nach staatlicher und zivilgesellschaftlicher Repression 
kritischer (oftmals jüdischer) Stimmen (16) und nach inflationärem und instru
mentalisiertem Gebrauch von Antisemitismus-Vorwürfen, die auch gerne gegen 
post- und dekoloniale Theorie ins Feld geführt werden  –  während Dhawan auf-
zeigt, wie postkoloniale Theoretiker:innen auch Kritiker:innen des Antisemitismus 
waren und sind und dass es wichtige Berührungspunkte zwischen postkolonialer 
Theorie und Holocaust-Studien gibt (93 ff.).

Ein besonderes Verdienst des Buches liegt in seiner sprachlichen Klarheit. Ins-
besondere die Positionen und Argumente von Autor:innen wie Adorno, Spivak oder 
Jacques Derrida, deren eigene Texte schwer zugänglich sind, vermittelt Dhawan 
auf transparente und nachvollziehbare Weise, ohne sie aber unangemessen zu ver-
einfachen. Das Buch ist daher nicht nur für ein akademisches Fachpublikum von 
Interesse, sondern auch für eine breitere Leser:innenschaft, die sich ein fundiertes 
Bild über aktuelle Kontroversen zu post- und dekolonialem Denken verschaffen 
möchte.

Zugleich bietet Die Aufklärung vor Europa retten mit seinem weitreichenden 
Anspruch und seinem reichen und pointierten Inhalt einen hervorragenden Aus-
gangspunkt für weitere fachliche Diskussion. In diesem Sinne möchte ich drei 
Ansatzpunkte für eine kritische Auseinandersetzung mit Dhawans Argumentation 
herausgreifen. 

Erstens operiert Die Aufklärung vor Europa retten selbst – zwangsläufig – mit 
Vereinfachungen, die zugunsten eines (noch) stärker differenzierenden Bildes hin-
terfragt werden können.

So erweist sich die von Dhawan gezogene Trennlinie zwischen post- und deko-
lonialem Denken bei näherem Hinsehen als problematisch. Manche gewöhnlich als 
dekolonial eingeordneten Autoren setzen sich durchaus mit westlichen Denkern 
auseinander: Neben Nelson Maldonado-Torres, der sich u. a. auf Martin Heidegger 
und Emmanuel Lévinas bezieht, sei hier insbesondere Enrique Dussel genannt, der 
in seinen immens gelehrten Arbeiten die Traditionen des globalen Südens in einen 
kritischen Dialog mit Denkern wie Hegel, Schelling, Marx und der Frankfurter 
Schule brachte.1 Dhawan hat sicherlich recht, dass unter dem Etikett „dekolonial“ 

1 Z. B. E. Dussel, Método para una filosofia de la liberación. Superación analéctica de la dialéctica 
hegeliana, Salamanca 1974; ders., Von der Erfindung Amerikas zur Entdeckung des Anderen. Ein 
Projekt der Transmoderne, Düsseldorf 1993; ders., Politics of Liberation. A Critical World History, 
übers. v. T. Cooper, London 2011. 



Die Aufklärung vor Europa retten …   559

auch reichlich krude Positionen vermarktet werden – man denke nur an Mignolos 
Einschätzung, China, Russland und Iran seien heute als Protagonisten der „Ent-
westlichung“ die Avantgarde internationaler Politik.2 Doch die scharfe Gegenüber-
stellung von abgelehnter dekolonialer und befürworteter postkolonialer Theorie 
steht der Auseinandersetzung mit niveauvolleren lateinamerikanischen Beiträgen 
im Wege (auch in Bezug auf Indigenität – wie etwa die Arbeiten von Eduardo Vivei-
ros de Castro zu indigenen Epistemologien und Ontologien3). Und nicht zuletzt ver-
schleiert sie Binnendifferenzen auf der postkolonialen Seite – etwa zwischen den 
humanistischen Positionen Fanons und Saids und deren poststrukturalistischer 
Kritik bei H. K. Bhabha. 

Ebenso lässt sich der homogene Begriff der „Aufklärung“ problematisieren, 
den Dhawan verwendet. Neuere Forschung hat nicht nur die großen Unterschiede 
hervorgehoben, die im „Aufklärungsdenken“ koexistieren – etwa zwischen radi-
kaler und moderater Aufklärung4  –, sondern auch gezeigt, dass Aufklärung ein 
globales Phänomen war. So entwickelten sich in den Kolonien eigene aufkläreri-
sche Traditionen;5 Befreiungsbewegungen in Amerika und Asien dachten Ideen 
der Aufklärung weiter.6 Umgekehrt wurde auch dafür argumentiert, dass west-
liche Denker:innen der Aufklärung wesentliche Impulse u. a. seitens asiatischer 
Kulturen7 und indigener Gesellschaften in Amerika8 empfangen haben. Angesichts 
dessen ist es fragwürdig, wenn Dhawan wiederholt verallgemeinernde Aussagen 
über „die“ Aufklärung trifft und diese Aufklärung ohne Einschränkung als „euro-
päisch“ begreift. 

Und schließlich ist es auch alles andere als ausgemacht, ob universalistische 
Konzeptionen von Menschenrechten eine ausschließliche Errungenschaft europä-

2 W. Mignolo, The Politics of Decolonial Investigations, Durham, N. C., u. London 2021, xix. 
3 Z. B. E. B. V. de Castro, Kannibalische Metaphysiken, übers. v. T. Mentrup, Berlin 2019. 
4 J. Israel, Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650–1750, Oxford 
2001. 
5 Z. B. C. Winterer, American Enlightenments. Pursuing Happiness in the Age of Reason, New 
Haven, Conn., 2016; A. Sharman, Deconstructing the Enlightenment in Spanish America. Margins 
of Modernity, Cham ZG 2020. 
6 Z. B. Dussel, Politics of Liberation, 432 ff.; N. Nisbett, Universal Emancipation. The Haitian Rev-
olution and the Radical Enlightenment, Charlottesville, Va., 2008; R. O’Hanlon, Caste, Conflict and 
Ideology: Mahatma Jotirao Phule and Low Caste Protest in Nineteenth-Century Western India, 2. 
Aufl. Cambridge 2002, 82 ff.
7 Z. B. J. Osterhammel, Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im 18. 
Jahrhundert, München 1998. 
8 D. Graeber u. D. Wengrow, The Dawn of Everything. A New History of Humanity, London 2021; vgl. 
zustimmend J. Smith-Ruiu, The poetic history of David Graeber, in: The New Statesman (22.1.2023), 
https://www.newstatesman.com/ideas/2023/01/david-graeber-pirate-enlightenment (10.9.2025).



560   Franz Knappik

ischen Aufklärungsdenkens sind. Viele Autor:innen verorten ähnliche Auffassun-
gen in anderen Kulturen und Traditionen und identifizieren außereuropäische 
Einflüsse auf das heutige Menschenrechtsdenken.9 Ähnliches gilt auch für andere 
Werte und Institutionen, die Dhawan als Errungenschaften der westlichen Aufklä-
rung präsentiert, wie Toleranz, Säkularismus, Demokratie und (wohl am offensicht-
lichsten) den Staat. All das ist völlig kompatibel mit Dhawans Punkt, dass kritisches 
Denken in einer postkolonialen Welt die europäischen Beiträge auf diesen Gebieten 
nicht ignorieren darf; dasselbe sollte allerdings auch für die nicht-europäischen 
Beiträge gelten.

Ein zweiter Aspekt, der meines Erachtens weiterer Diskussion bedarf, ist 
Dhawans Konzeption von Subalternität. Dhawan folgt Spivak darin, das von 
Antonio Gramsci stammende Begriffspaar von „subaltern“ und „hegemonial“ als 
privilegiertes Werkzeug zur Analyse von Ungleichheiten und Ausschlussstrukturen 
zu verwenden. Hegemonie steht dabei für einen gewaltbewehrten Konsens, den 
Gruppen mittels Intellektueller in der Sphäre der Zivilgesellschaft herstellen; sub-
altern sind jene Gruppen, die keinen Zugang zur Zivilgesellschaft und intellektuel-
len Produktion haben – wie etwa Bauern:Bäuerinnen im Globalen Süden (218 ff.). 
Dieser Ausschluss besteht für Dhawan und Spivak aber nicht lediglich darin, dass 
subalterne Gruppen daran gehindert werden, in öffentlichen Debatten das Wort 
zu ergreifen oder an Wahlen teilzunehmen. Vielmehr sind subalterne Gruppen für 
Dhawan und Spivak einer ideologischen Subjektkonstituierung ausgesetzt, deren 
Resultat Subjekte sind, die „kein Verständnis von sich selbst als einem Subjekt 
politischer Rechte“ besitzen (220) und „sich nicht vorstellen können, ein Teil der 
abstrakten Idee ‚des Volkes‘ zu sein“ (215). Genau deshalb erfordert für Dhawan 
und Spivak Entsubalternisierung pädagogische Maßnahmen seitens privilegierter 
Gruppen, deren Erfolgsbedingungen Dhawan so beschreibt: „Die Förderung der 
kritischen Intelligenz verwandelt eigennützige Subjekte mit unreflektierten poli-
tischen Motiven in Bürger:innen, die in der Lage sind, über sich selbst hinaus zu 
denken“ (341).

Dhawan verfolgt hier im Anschluss an Spivak das nachvollziehbare Anliegen, 
nicht ein „vermeintlich subalternes Handlungsvermögen zu romantisieren“ (218), 
wo es möglicherweise keines gibt. Dennoch erscheint die pessimistische Sicht 
subalterner Subjekte, die Dhawan hier von Spivak übernimmt, sowohl politisch 
unglücklich  – die verwendeten Begriffe stimmen exakt mit Charakterisierungen 
kolonisierter Gruppen überein, die Autoren wie Hegel benutzt haben, um die ver-
meintliche Notwendigkeit einer Erziehung durch Europäer zu rechtfertigen und 

9 Vgl. z. B. J. Mende, Are Human Rights Western – And Why Does it Matter? A Perspective from 
International Political Theory, in: Journal of International Political Theory 17.1 (2021), 38–51. 



Die Aufklärung vor Europa retten …   561

Widerstandsakte der Kolonisierten herunterzuspielen10 – als auch der Sache nach 
fragwürdig. So kritisiert beispielsweise Angela Davis in Bezug auf die Sklaverei in 
den USA die ideologische Vorstellung, Versklavte seien „gefügige“ (docile) Subjekte 
gewesen,11 und argumentiert dafür, dass Widerstand auf den verschiedensten 
Ebenen eine zentrale Rolle im Leben der Versklavten gespielt habe. Dieser Wider-
stand sei dadurch ermöglicht worden, dass versklavte Frauen in der häuslichen 
Sphäre Räume geschaffen hätten, in denen versklavte Gemeinschaften aus eigenen 
Kräften ein Selbstverständnis als Subjekte mit Recht auf Freiheit hätten aufrecht-
erhalten können.12 

Ähnlich lässt sich im Fall von Indien dafür argumentieren, dass Spivaks Kate-
gorie des „Subalternen“ Traditionen des Dalit-Aktivismus unsichtbar macht, in 
denen seit dem 19. Jahrhundert „Unberührbare“ für ihre Rechte (derer sie sich 
offenbar sehr wohl bewusst waren) eingetreten sind. Diese Traditionen – auf die 
sich Dhawan in ihrer Diskussion Ambedkars bezieht (263 ff.) – legen nahe, dass es 
vielen Mitgliedern dieser Gruppen gelang, unter schwierigsten Umständen Hand-
lungsfähigkeit, Rechtebewusstsein und Selbstorganisation zum Zweck überindivi-
dueller Güter zu erlangen.

Wohlgemerkt kann man subalterne Handlungsfähigkeit und Rechtebewusst-
sein in solchen Fällen anerkennen, ohne sich darauf festzulegen, dass es eine ein-
deutige Identität des:der Versklavten oder des:der Dalit „mit vermeintlich klaren 
Absichten, Begehren und dem Wissen darüber, was im eigenen Interesse liegt“ 
(221) gab/gibt (wie Spivak es im Fall der Subaltern Study Group kritisiert). Dass 
Theoretiker:innen nur entweder eine solche transparente, homogene Subjektivität 
postulieren oder den Subalternen Handlungsfähigkeit und Freiheitsbewusstsein 
ganz absprechen können, scheint eine problematische Annahme zu sein, die der 
Argumentation Spivaks und Dhawans an dieser Stelle stillschweigend zugrunde 
liegt und zumindest weiterer Diskussion bedarf. 

Drittens setzt sich Dhawan häufig dafür ein, das Erbe der Aufklärung „neu 
zu denken“ (27)  – was dies aber konkret bedeuten könnte, bleibt weitgehend 
offen. Die wichtigsten Kandidaten, die Dhawan hierfür anführt, sind die bereits 
erwähnten Third World Approaches to International Law sowie Charles Mills’ kri-
tische Aneignung von Kants Moralphilosophie in „Black Radical Kantianism“ (ein 

10 Vgl. z. B. D. James u. F. Knappik, Exploring the Metaphysics of Hegel’s Racism: The Teleology of 
the ‚Concept‘ and the Taxonomy of Races, in: Hegel Bulletin 44.1 (2022), 99–126. 
11 A. Davis, Lectures on Liberation, o. O., o. J. [1969], URL: https://archive.org/details/AngelaDavis- 
LecturesOnLiberation (10.9.2025), 13.
12 Dies., Reflections on the Black Woman’s Role in the Community of Slaves, in: The Black Scholar 
3.4 (1971), 1–14. 



562   Franz Knappik

Text, der in einer weiteren derzeit populären Form der uninformierten Polemik, 
nämlich gegen Critical Race Theory, geflissentlich ignoriert wird). Darüber hinaus 
argumentiert Dhawan auch im Anschluss an Adorno (143) gegen die Erwartung, 
kritische Theorie müsse probate Lösungen für die sozialen Probleme unserer Zeit 
liefern (366). Wie das Überdenken des Erbes der Aufklärung genauer aussehen 
mag, kann nach ihrer Auffassung wohl erst dann sinnvoll erörtert werden, wenn 
wirklich inklusive Strukturen in der internationalen intellektuellen Arbeitsteilung 
geschaffen worden sind – ein Zustand, von dem wir, wie Dhawan völlig zu Recht 
anmahnt, noch weit entfernt sind (180). Nichtsdestoweniger gibt es ausgearbei-
tete Vorschläge etwa zu einem „dekolonisierten“ Universalismus,13 und es wäre es 
interessant, mehr darüber zu erfahren, wie sich Dhawans Diskussion zu derartigen 
Positionen verhält. 

Dies sind nur einige wenige der Diskussionspunkte und Anregungen, die 
Leser:innen aus diesem Buch mitnehmen können. Gerade durch die Kombination 
von Klarheit, intellektuellem Anspruch und politischem Mut ist Die Aufklärung 
vor Europa retten ein Buch, das eine breite Debatte verdient. Es ist ein wertvoller 
Beitrag zu einer Theorietradition, die allzu oft verzerrt dargestellt wird, und ein 
Anstoß, die von postkolonialer Theorie aufgeworfenen philosophischen Probleme 
weiterzudenken, mit und über die von Dhawan gesetzten Impulse hinaus. 

13 Vgl. S. Khader, Decolonizing Universalism: A Transnational Feminist Ethic, Oxford 2018, sowie 
S. B. Diagne u. J.-L. Amselle, In Search of Africa(s): Universalism and Decolonial Thought, übers. v. 
A. Brown, Cambridge, 2020. 


