
DZPhil 2025; 73 (4): 451–476

Sebastian Sunday Grève*
Die Paradoxie und paradoxe Objekte
https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0035

Abstract: A new theory of paradox is presented and defended. According to this 
theory, something is a paradox if and only if a subject cannot believe it, or some-
thing about it, despite having tried. Three rival theories are criticised and rejected. 
Section 1 rejects the theory according to which a paradox is an inconsistent set of 
individually plausible propositions. Section 2 rejects the Quinean account accord-
ing to which a paradox is an apparently absurd conclusion that is apparently sus-
tained by an argument. Section 3 rejects the theory according to which a paradox is 
a question or pseudo-question that suspends us between too many good answers. 
Section 4 introduces the proposed alternative theory and shows how it improves on 
previous accounts. Section 5 elaborates the account in the direction of philosoph-
ical logic. Section 6 addresses the identity and proper individuation of paradoxes. 
Section 7 gives a concluding reflection on the epistemic value of finding things par-
adoxical.

Keywords: paradox, belief, argument, contradiction, subjectivity

Der Denker, der ohne Paradox ist, ist wie ein Liebhaber ohne Leidenschaft.

Søren Kierkegaard

Der Zweck der Philosophie besteht darin, mit etwas so Einfachem zu beginnen, dass es nicht der 
Rede wert erscheint, und mit etwas so Paradoxem zu enden, dass niemand es glauben wird.

Bertrand Russell

Eine Paradoxie ist etwas, das nicht zu glauben ist  – so wie die Etymologie des 
Wortes ‚Paradoxie‘ schon vermuten lässt. Genau das ist die Essenz einer Parado-
xie. Wenn etwas eine Paradoxie ist, dann ist es nicht zu glauben; und wenn etwas 
nicht zu glauben ist, dann ist es eine Paradoxie. So einfach ist das. Manchen wird es 
schwerfallen, das zu glauben. In der Hinsicht könnte diese Schilderung selbst nicht 
zu glauben sein und es sich folglich selbst um eine Paradoxie handeln. Glücklicher-
weise sind manche Paradoxien wahr.

Selbst wenn Paradoxien im Grunde genommen nicht zu glauben sind, müssen 
sie natürlich nicht jenseits jeden Glaubens sein. Ob etwas nicht zu glauben ist, 

*Kontakt: Sebastian Sunday Grève, Universität Peking, Institut für ausländische Philosophie und 
Institut für Philosophie und Religionswissenschaft, Beijing 100871, VR China; ssg@pku.edu.cn



452   Sebastian Sunday Grève

hängt normalerweise vom Subjekt ab, dessen Glaube oder Unglaube in Frage steht. 
Berücksichtigt man diese Klarstellung, so ist es hilfreich, als vorläufige Definition 
davon auszugehen, dass etwas, das nicht zu glauben ist, einfach das ist, wovon man 
nicht überzeugt sein kann. Diese Definition wird später weiter erläutert. Vorerst ist 
nur festzuhalten, dass die genannte Subjektivität keinen objektiven Widerspruch 
erfordert, um als Paradoxie zu gelten, anders als im Fall kanonischer Beispiele 
wie der russellschen Paradoxie der Menge aller Mengen, die sich nicht selbst als 
Element enthalten (was sowohl zu bedeuten scheint, dass die Menge sich selbst 
enthält, als auch, dass sie sich nicht selbst enthält), oder der Lügnerparadoxie (die 
normalerweise bedeutet, dass eine gegebene Aussage wahr ist, gdw sie unwahr ist). 
Die Frage, warum kanonische Paradoxien zu dieser Eigenschaft neigen, wird eben-
falls an gegebener Stelle behandelt werden.

Zwei offensichtliche Einwände gegen die vorgeschlagene Theorievariante sind 
ihr zu allumfassender und zu subjektiver Anschein: Spezifischer gesagt, könnte 
sie so erscheinen, als ob sie zu viele Dinge  – vielleicht auch zu viele Arten von 
Dingen – als Paradoxien klassifizieren würde, und es könnte auch so wirken, als ob 
sie mehr oder weniger alles, wovon ein Subjekt, aus welchen Gründen auch immer, 
nicht überzeugt ist, so einordnen würde. Tatsächlich ist die Definition weder zu 
umfassend noch zu subjektiv. Um das zu erkennen, hilft es, zunächst die Fehler 
anderer Paradoxietheorien zu verstehen. Die nächsten drei Abschnitte (1–3) unter-
suchen knapp den mengen-, den argument- und Sorensens fragebasierten Ansatz, 
bevor drei weitere Abschnitte (4–6) kurz meine überzeugungsbasierte Alternative 
beschreiben und verteidigen. Ein abschließender Abschnitt (7) bietet eine kurze 
Zusammenfassung und ein Fazit.

1  Mengenbasierte Theorien
Eine Theorie, die sich in letzter Zeit großer Beliebtheit erfreut, beschreibt Paradoxien 
als inkonsistente Mengen einzeln plausibler Aussagen.1 Diese Theorie funktioniert 
offensichtlich bei Paradoxien gut, die normalerweise in einer Art Dilemmaform dar-
gestellt werden, so das Schiff des Theseus, Kants Antinomien oder Nāgārjunas Tetra
lemmata über die Bewegung2. Es ist auch einfach einzusehen, wie die Theorie auf 
viele andere Fälle angewendet werden kann. Man nehme die weithin bekannte Para-

1 Vgl. z. B. Rescher (2001), Schiffer (2003) u. Lycan (2010).
2 Vgl. hierzu bes. Kap. 2 von Nāgārjunas Mūlamadhyamakakārikā; nützliche Kommentare bietet 
Westerhoff (2009).



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   453

doxie des Barbiers, der all jene und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren. 
Nach dem mengenbasierten Ansatz lässt sich die Barbier-Paradoxie so darstellen:

a1: Es gibt einen Barbier, der x rasiert, gdw x nicht x rasiert.
a2: Entweder rasiert der Barbier x oder nicht.
a3: Entweder rasiert der Barbier den Barbier oder nicht.
a4: Wenn der Barbier den Barbier rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier nicht.
a5: Wenn der Barbier den Barbier nicht rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier.

Schwierigkeiten ergeben sich bei jeder mengenbasierten Theorie aus der offen-
baren Vielfalt von Mengen von Aussagen, die vernünftigerweise als Darstellung 
derselben Paradoxie gelten können. Beispielsweise kann man argumentieren, dass 
a2 und a3 unnötig sind; oder dass a1 allein ausreichen würde, da sie sowohl (anschei-
nend) plausibel als auch (vertretbar) inkonsistent ist. Wie sollte entschieden 
werden, welche, wenn überhaupt eine, die maßgebliche Paradoxie ist und welche 
nicht? Diese Schwierigkeit ist kein unüberwindbares Hindernis, es gibt aber noch 
ernsthaftere Probleme mit dem mengenbasierten Ansatz.

Ein besonders großes Problem ergibt sich aus der Tatsache, dass dieselbe Menge 
von Sätzen zutreffenderweise mehr als einer Paradoxie zugeordnet werden kann. 
Beispielsweise lässt sich dieselbe inkonsistente Menge, die sowohl geozentrische 
als auch heliozentrische Thesen enthält – gegensätzliche astronomische Modelle, 
in denen entweder die Erde oder die Sonne den Mittelpunkt bilden – zwei verschie-
denen Paradoxien zuordnen. Bevor Kopernikus und Galilei den Heliozentrismus 
als Grundanschauung im Westen etablierten und damit die eineinhalb Jahrtau-
sende währende Vorherrschaft des ptolemäischen Geozentrismus beendeten, galt 
der Heliozentrismus weithin als paradigmatische Paradoxie.3 Die Entwicklung 
der Astronomie hätte aber auch einen anderen Weg einschlagen können: Wäre, 
zum Beispiel, der frühe Heliozentrismus von Aristarchos im antiken Griechenland 
weithin akzeptiert worden und wäre er als Grundanschauung an die Römer wei-
tergetragen worden, dann hätte stattdessen der Geozentrismus – mit prominenten 
und fähigen Fürsprechern wie Aristoteles, Ptolemäus und anderen – zu einer para-
digmatischen Paradoxie werden können.

Betrachten wir folgende inkonsistente Menge von Aussagen, um das klarer zu 
machen:

Geozentrismus: Die Erde ist der Mittelpunkt unseres Planetensystems.
Heliozentrismus: Die Sonne ist der Mittelpunkt unseres Planetensystems.

3 Vgl. z. B. den Eintrag „paradox, n. (a.)“ in der 2. Auflage (1989) des Oxford English Dictionary.



454   Sebastian Sunday Grève

Diese Menge von Aussagen mag zutreffend und entsprechend dem mengenbasier-
ten Ansatz als Paradoxie bezeichnet werden. Tatsächlich kann es sich dabei jedoch 
um zwei verschiedene Paradoxien handeln  – nämlich entweder um die geozen-
trische oder um die heliozentrische Paradoxie –, je nachdem, welche der beiden 
Thesen ein Subjekt (oder eine Gruppe von Subjekten) für plausibler hält. Wer den 
Geozentrismus für plausibler hält, wird natürlich die Negation des Geozentris-
mus – was hier auf Heliozentrismus hinausläuft – als paradoxe Schlussfolgerung 
betrachten, womit sich die heliozentrische Paradoxie konstituiert. Aber jemand, 
der den Heliozentrismus für plausibler hält, wird natürlich die Leugnung des 
Heliozentrismus – was hier auf Geozentrismus hinausläuft – als paradoxe Schluss-
folgerung verstehen, woraus sich die geozentrische Paradoxie ergibt.4

Eine der Ursachen der mengenbasierten Theorie war ein Wunsch nach einem 
Grad an Objektivität, der angeblich höher wäre als der des dominierenden argu-
mentbasierten Ansatzes, den man von Quine übernommen hatte. Quine hatte 
bekanntermaßen vorgeschlagen, dass „eine Paradoxie […] schlicht jeder Schluss 
[ist], der zunächst absurd klingt, der aber durch ein Argument gestützt wird“.5

Beispielsweise war Quine der Ansicht, dass die Barbier-Paradoxie derart als 
wahre Aussage formuliert werden könne, dass es keinen Barbier gibt, der all jene 
und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren (d. h. die Negation von a1). So 
argumentierte Quine, dass die Barbier-Paradoxie ein Beispiel für das sei, was er 
als „veridische Paradoxie“ bezeichnete, also als einen unplausiblen Schluss, der 
dennoch wahr ist. Darüber hinaus sind die folgenden zwei Aspekte vor allem mit 
Blick auf die beiden später erläuterten Kritikpunkte an der quineschen Sichtweise 
erwähnenswert. Erstens enthält Quines Lösungsvorschlag für die Barbier-Parado-
xie die Negation von a1 als Ergänzung der obigen Darstellung; wir können sie a6 
nennen. Zweitens nimmt Quine an, dass a6 tatsächlich die absurdeste Aussage ist, 
die in der Paradoxie enthalten ist; im Sinne seiner Definition von Paradoxien iden-
tifiziert er die Barbier-Paradoxie daher mit a6 und damit mit einer Aussage, bei 
der andere vielleicht argumentieren würden, dass sie nicht einmal Teil derselben 
Paradoxie ist.

Die quinesche Darstellung von Paradoxien als eine Art unplausibler Schluss 
scheint aus mengenbasierter Sicht aus den folgenden zwei Gründen problematisch 
zu sein:6

4 Natürlich ist es heute so, dass der Heliozentrismus für viele Menschen nicht mehr als so paradox 
gilt wie früher, außer vielleicht bei besonderen Anlässen wie beim Beobachten eines Sonnenauf-
gangs.
5 Übers. n. Quine (1976).
6 Lycan (2010), 617–618, hat einen ähnlichen Einwand.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   455

Erstens erlaubt die quinesche Theorie die Identifikation von Paradoxien auf 
Grundlage der eigenen (subjektiven) Präferenz für eine bestimmte Auflösung. Im 
Falle des Barbiers könnte man beispielsweise ebenfalls argumentieren, dass a4 oder 
a5 – und nicht a1, wie Quine glaubte – negiert werden sollten, um die Paradoxie 
aufzulösen. Das wiederum könnte zu einem anderen paradoxen Schluss führen, 
etwa, dass aus a1 nicht logisch a4 und a5 folgen oder einfach die Negation von a4 

oder die Negation von a5. Im Gegensatz zur quineschen Schilderung würde es einer 
solchen Person aber offenbar um dieselbe Paradoxie gehen, selbst wenn es derar-
tige Uneinigkeiten im Hinblick auf die richtige Auflösung der Paradoxie gäbe und, 
in Folge davon, hinsichtlich des gewählten Schlusses zur Wiedergabe der Paradoxie 
in Form eines Arguments.

Zweitens erlaubt die quinesche Theorie die Identifikation von Paradoxien 
anhand der eigenen (subjektiven) epistemischen Einstellung, insbesondere anhand 
dessen, für wie plausibel man einzelne Aussagen hält. Selbst wenn Einigkeit über 
die Auflösung einer bestimmten Paradoxie besteht, können Menschen dennoch 
hinsichtlich der Plausibilität relevanter Aussagen durchaus unterschiedlicher 
vernünftiger Meinung sein und damit unterschiedliche Aussagen als paradoxe 
Schlüsse wählen. Im Gegensatz zur quineschen Theorie scheint es ihnen dabei aber 
um dieselbe Paradoxie zu gehen.

Auf den zweiten Punkt könnte ein Anhänger von Quine antworten, dass er 
nicht universell gilt. Wie wir gesehen haben, kann dieselbe inkonsistente Menge, 
die sowohl den Geozentrismus als auch Heliozentrismus enthält, zutreffend mehr 
als einer Paradoxie zugeordnet werden: Wer den Geozentrismus für plausibler 
hält, wird seine Negation natürlich als paradoxen Schluss betrachten (woraus sich 
die heliozentrische Paradoxie ergibt), wohingegen jemand, der den Heliozentris-
mus für plausibler hält, natürlich dessen Negation als paradoxe Schlussfolgerung 
empfindet (woraus sich die geozentrische Paradoxie ergibt). Intuitiv ist die geo-
zentrische Paradoxie nicht dieselbe wie die heliozentrische Paradoxie, obwohl 
beide mit derselben inkonsistenten Menge von Aussagen wiedergegeben werden 
können. Das beschreibt die quinesche Theorie richtig.

Bezüglich des ersten Kritikpunkts könnte ein Anhänger von Quine vernünfti-
gerweise meinen, dass die richtige Auflösung einer gegebenen Paradoxie, sofern es 
sie gibt, möglicherweise mit neuem Wissen über das wahre Wesen der betreffenden 
Paradoxie einhergeht. Der Quine-Anhänger könnte weiter argumentieren, dass die 
quinesche Theorie unter bestimmten Bedingungen tatsächlich die Identifizierung 
einer Paradoxie auf Basis der eigenen (subjektiven) Präferenz für eine Auflösungs-
variante erlaubt; dieselbe Regel ermöglicht aber die Identifizierung einer Parado-
xie auf Grundlage der (objektiven) Entdeckung einer Auflösungsmöglichkeit, was 
zu einem Genauigkeitsgrad führt, den die mengenbasierte Theorie nicht zulässt.



456   Sebastian Sunday Grève

Daher haben Anhänger der argumentbasierten Schilderung von Paradoxien 
im Sinne Quines nicht nur plausible Argumente gegen die Hauptkritikpunkte der 
Befürworter der mengenbasierten alternativen Theorie, sondern sie verfügen 
auch über eine effektive Gegenkritik durch das Argument über Geozentrismus 
und Heliozentrismus. Wie wir dennoch sehen werden, hat der argumentbasierte 
Ansatz aber noch schwererwiegende Probleme.

2  Argumentbasierte Theorien
Nur wenige philosophisch arbeitende Logiker haben Paradoxien als bloße Argu-
mente verstanden.7 So, wie es verschiedene Mengen von Aussagen gibt, die ver-
nünftigerweise dieselbe Paradoxie ergeben, kann dieselbe Paradoxie in Form 
verschiedener Argumente mit unterschiedlichen Prämissen dargestellt werden. 
Wahrscheinlich ist dies der Grund, warum die meisten Quine gefolgt sind und 
Paradoxien als Schlüsse von Argumenten und nicht als Argumente im eigentlichen 
Sinne verstanden haben, obwohl – wie die beiden vorigen Kritikpunkte zeigen – 
argumentiert werden kann, dass dieselbe Paradoxie auch in Form verschiedener 
Schlüsse vorliegen kann.8

Möglicherweise liegt ein größeres Problem der quineschen Sichtweise aber 
darin, dass manche Paradoxien anscheinend gar nicht als Argument und auch 
nicht als Schluss auftreten.

Zum einen lässt sich die Paradoxie vom Schiff des Theseus nicht natürlicherweise 
als Argument mit paradoxem Schluss darstellen. Vielmehr wird sie normalerweise 
als Dilemma wiedergegeben. Plutarch berichtet, dass die Athener jahrhundertelang 
ein Schiff aufbewahrt hätten, auf dem einer ihrer größten Helden, Theseus, einst im 
Triumph aus Kreta zurückgekehrt sein soll, wo er ein gefährliches Ungetüm getötet 
habe. Die Instandhaltung des Schiffes über einen so langen Zeitraum führte allerdings 
dazu, dass die meisten, wenn nicht alle Teile des Schiffs ersetzt werden mussten: So 
berichtet Plutarch, dass „[d]as Schiff […] daher für die Philosophen zu einer stän-
digen Veranschaulichung zur Streitfrage der Weiterentwicklung [wurde]; denn die 
einen behaupteten, das Boot sei nach wie vor dasselbe geblieben, die anderen hinge-
gen, es sei nicht mehr dasselbe“.9 Nehmen wir nun zusätzlich an, jemand hätte alle 
Originalteile, die im Laufe der Zeit ersetzt worden waren, eingesammelt, gesäubert 

7 Bekannte Ausnahmen sind Mackie (1973), 238, und Priest (2006), 9.
8 An späterer Stelle wird gezeigt, dass dieselbe Paradoxie logisch gesehen nicht in Form verschie-
dener Schlüsse vorliegen kann.
9 Plutarch (1859), 49, nachübers. bei Essler (1995), 310.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   457

und wieder zusammengesetzt. Daraus ergibt sich ein Dilemma. Welches ist das Schiff 
des Theseus? Ist es das ‚offizielle‘, das vom Volk Athens aufbewahrt und instandge-
halten worden ist, oder ist es jenes, das aus allen Originalteilen, die im Laufe der Zeit 
ausgetauscht worden waren, wieder zusammengebaut worden ist?10

Andere bekannte Paradoxien, die normalerweise nicht als paradoxe Schlüsse 
wiedergegeben werden, sind die Lügnerparadoxie, Moores Paradoxie und New-
combs Problem. Normalerweise kulminiert Newcombs Problem in einer Entschei-
dungsfrage.11 Moores Paradoxie wird am häufigsten als einzelner Aussagesatz 
dargestellt, etwa ‚es regnet, aber ich glaube nicht, dass es regnet‘, oder manchmal 
in der deutlicheren Alternative: „Es kann wahr sein, dass es sowohl regnet als 
auch, dass ich nicht glaube, dass es regnet, dennoch kann ich nicht wahrheitsge-
mäß behaupten, ‚es regnet, aber ich glaube nicht, dass es regnet‘.“12 Ebenso wird 
die Lügnerparadoxie normalerweise in nur ein oder zwei Sätzen wiedergegeben, 
etwa ‚diese Aussage ist eine Lüge‘ oder ‚die folgende Behauptung ist falsch; die vor-
hergehende Behauptung ist wahr‘. Übrigens stellt Quine seine eigene Variante der 
Lügnerparadoxie nicht als paradoxen Schluss dar, sondern in Form eines bloßen 
Satzes, nämlich: „‚Liefert nach Anfügung zu seinem eigenen Zitat eine falsche 
Aussage‘ liefert nach Anfügung zu seinem eigenen Zitat eine falsche Aussage.“13

Darüber hinaus werden andere bekannte Paradoxien üblicherweise in Form 
völlig alleinstehender Fragesätze abgebildet, darunter die Paradoxie von der 
Henne und dem Ei (was war zuerst da?) und die Allmachtsparadoxie (zum Beispiel: 
‚Kann Gott einen Stein erschaffen, der so schwer ist, dass er ihn selbst nicht hoch-
heben kann?‘).

Verteidiger der quineschen Theorie würden vermutlich zugeben, dass manche 
Paradoxien nicht natürlicherweise als Argumente und nicht einmal als Aussagen 
formuliert werden. Das könnten die Verteidiger wohl auch damit erklären, dass es 
schwierig ist, das genaue Wesen einer Paradoxie zu kennen. Wenn wir beispiels-
weise versuchen würden, das Schiff des Theseus in Argumentform zu beschrei-
ben, wüssten wir unter Umständen nicht, welcher der unterschiedlich möglichen 
paradoxen Schlüsse die Paradoxie korrekt darstellt – dass etwa keines der beiden 
Schiffe das Schiff des Theseus ist oder dass es beide sind –, wobei selbst eine unvoll-
ständige Disjunktion möglicher Kandidaten die Paradoxie richtig wiedergeben 

10 Den fiktionalen Dreh (‚nehmen wir nun an‘ etc.) hat Hobbes ergänzt.
11 Für die ursprüngliche Darstellung von Newcombs Problem vgl. Nozick (1969), 114–115. Vermut-
lich ist es kein Zufall, dass Nozicks Darstellung in die folgende Frage mündet: „Dann entscheidet 
man. Was tut man?“ (übers. n. ebd., 115).
12 Vgl. insb. Moore (1942, 1944 u. 1993).
13 Übers. n. Quine (1976), 9.



458   Sebastian Sunday Grève

mag, wenn das unser Wissensstand zu dem Zeitpunkt wäre. So scheint die Hypo-
these, dass jede Paradoxie als Schluss wiedergegeben werden kann, der in Quines 
eigenen Worten „zunächst absurd klingt, […] aber durch ein Argument gestützt 
wird“, also prima facie haltbar. Insbesondere scheint die Darstellung als Schluss für 
alle Arten paradoxer Aussagen und Sätze möglich zu sein, darunter jene aus dem 
alten China (,Eier haben Federn‘, ,Feuer ist nicht heiß‘, ,Die Augen sehen nicht‘) 
ebenso wie Fragen und Imperative (‚sag niemals nie‘, ‚missachte diesen Befehl‘).14 
Sie scheint auch für alle Paradoxien möglich, die grundsätzlich als subsententiale 
Ausdrücke wiedergegeben werden (‚die Menge aller Mengen, die sich nicht selbst 
als Element enthalten‘, ‚der quadratische Kreis‘).15

Noch wichtiger ist, dass Anhänger von Quine vermutlich außerdem auf der 
gewichtigeren metaphysischen Behauptung beharren würden, dass alle Para-
doxien genau als das dargestellt werden können, was sie gemäß Quine wirklich 
sind. Das ist allerdings falsch. Auch wenn alle Paradoxien als scheinbar absurde 
Schlüsse wiedergegeben werden können, die durch ein Argument gestützt werden, 
folgt daraus nicht, dass eine Paradoxie wesentlich das ist, was wiedergegeben wird. 
Der Fehler liegt darin, dass es Paradoxien gibt, deren Darstellung als Argument 
entweder zu einem Schluss führt, der nicht scheinbar absurd ist, oder zu einem 
Argument, das den Schluss nicht stützt. Beispielsweise ist das vermutlich für jeden 
überwältigenden Stil der Fall, hinter dem sich eine logisch ungültige Argumenta-
tion versteckt. Mark Sainsbury hat daher versucht, Quines ursprüngliche Theorie 
durch eine überarbeitete zweite Bedingung zu verbessern, nach der der scheinbar 
absurde Schluss nicht tatsächlich durch ein Argument gestützt sein muss, sondern 
es ausreicht, wenn der Schluss nur scheinbar gestützt wird; genauer gesagt, wenn 
er sich aus einem „scheinbar annehmbaren Gedankengang aus scheinbar annehm-
baren Prämissen ab[leitet]“16. Es ist aber alles andere als selbstverständlich, dass 
alles, was eine scheinbar absurde Schlussfolgerung zu stützen scheint, richtiger-
weise als eine von „Prämissen“ ausgehende „Ableitung“ gedacht werden kann. So 
sehr Sainsbury der ursprünglichen Absicht von Quine treu bleibt, so sehr scheinen 
beide Ansätze ungerechtfertigt viel Idealisierung zu betreiben. Warum sollten wir 
annehmen, dass alle oder auch nur alle interessanten Paradoxien in erster Linie 
das Ergebnis logischen Denkens sind? Unter Umständen ist Rhetorik einflussrei-

14 Alle drei chinesischen Beispiele finden sich im Zhuangzi; vgl. auch Fraser (2020).
15 Man könnte denken, dass die Einbeziehung von Ausdrücken, denen es an Sinn mangelt – was 
bei der Lügnerparadoxie, Moores Paradoxie und anderen der Fall sein mag – eine derartige Dar-
stellung unmöglich machen würde; vgl. z.  B. Sorensen (2003), 352. Die Tatsache, dass es einem 
Ausdruck oder einer Aussage an Sinn mangelt, kann selbst aber sinnhaft ausgedrückt werden.
16 Sainsbury (1993), 7–8.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   459

cher als Logik; sind Erzählungen einflussreicher als Argumente; vermag letztlich 
alles, was an die Gefühle statt an die Vernunft appelliert, uns insgesamt eher zu 
überzeugen.

Im Gegensatz zu den philosophischen Lieblingsfällen wird das anhand von 
Beispielen besonders deutlich, die nicht rein sprachlicher Natur sind. Betrachten 
wir René Magrittes berühmtes Gemälde, das eine Pfeife zusammen mit den Worten 
„Ceci n’est pas une pipe“ („Dies ist keine Pfeife“) zeigt (Abb. 1). Magrittes Gemälde 
trägt den Titel „La trahison des images“ („Der Verrat der Bilder“) – ein passender 
Name, da es tatsächlich konstitutiv für die Paradoxie zu sein scheint, dass Betrach-
tern ein gemaltes Bild einer Pfeife visuell präsentiert wird, das ihnen das intui-
tive Bezugsobjekt des Demonstrativpronomens („ceci“, „dies“) liefert. Wenn das 
stimmt, dann können bloße Worte diese doxastische (überzeugungsbasierte) oder 
prädoxastische Situation nicht nachbilden. Dafür reichen beispielsweise weder die 
Worte ‚eine Pfeife ist keine Pfeife‘ noch ‚ein Bild einer Pfeife ist keine Pfeife‘ aus. Es 
scheint daher, dass diese Paradoxie nicht einfach ein Schluss sein kann, der durch 
ein Argument gestützt wird.

Dasselbe gilt noch mehr in rein nichtsprachlichen Fällen, wie etwa für die bekann-
ten visuellen Paradoxien, die durch Lionel und Roger Penrose sowie den Künst-
ler M. C. Escher popularisiert worden sind und bei denen es sich um sogenannte 
unmögliche Figuren handelt. Berühmte Beispiele sind der unmögliche Würfel, 
das Penrose-Dreieck und die Penrose-Treppe (Abb. 2). Diese Bilder erzeugen eine 
besondere Art der optischen Täuschung, bei der das, was Betrachtern als dreidi-
mensionales Objekt erscheint und durch ein zweidimensionales Bild dargestellt 

Abbildung 1: René Magritte „La trahison des images“ (1929) 
(Original im Los Angeles County Museum of Art)



460   Sebastian Sunday Grève

wird, nicht nur nicht das repräsentierte Objekt, sondern tatsächlich unmöglich 
ist. Was sich dem Subjekt darstellt, kann tatsächlich nicht existieren. Insbesondere 
handelt es sich beim unmöglichen Würfel um keinen Würfel und beim Penrose-
Dreieck um kein Dreieck. Doch selbst wenn das Subjekt davon weiß, ändert das in 
der Regel nichts an der bildlichen Erscheinung: Der unmögliche Würfel erscheint 
weiter als Würfel, das Penrose-Dreieck weiter als Dreieck.17 Diese doxastischen 
Situationen können durch bloße Worte nicht reproduziert werden. Es scheint also 
so, als ob die Paradoxie nicht einfach ein Schluss sein kann, der durch ein Argu-
ment gestützt wird.18

Der Psychologe Roger Shepard hat eine auditive Paradoxie entwickelt, die 
nach demselben Muster funktioniert. Shepard zeigte, dass eine speziell entwickelte 

17 Wie Penrose/Penrose (1958) anmerken, ist die Täuschung nicht unbedingt von zweidimensio-
nalen Bildern abhängig, die sich außerhalb der Betrachter befinden, sondern sie kann sich eben-
falls aus einer fixen Perspektive eines Beobachters auf ein tatsächlich dreidimensionales Objekt 
ergeben.
18 Akiyoshi Kitaoka war vermutlich der produktivste Schöpfer visueller Paradoxien seit spätes-
tens Vasarely und der Op-Art-Bewegung im 20. Jahrhundert. In diesem Kontext sind Bilder, die 
sich nicht bewegen, die aber so aussehen, als ob sie sich bewegen würden, die bekannteste Form 
visueller Paradoxien; vgl. z. B. Kitaokas Rotating Snakes (2003). Wie im Fall von unmöglichen Fi-
guren ändert selbst das Wissen über die Täuschung bei Subjekten in der Regel nichts an der Art 
und Weise, wie Dinge ihnen visuell erscheinen. Im Gegensatz zu unmöglichen Figuren ist das, was 
Betrachtern als zutreffend erscheint (z. B. dass sich das Bild bewegt), nicht unmöglich, sondern 
lediglich nicht der Fall, da es natürlich möglich ist, eine tatsächlich bewegte Variante eines dieser 
Bilder herzustellen.

Abbildung 2: Penrose-Treppe („fortlaufende Stufenfolge“, Penrose/Penrose 
1958)



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   461

Sequenz von Klängen, heute als Shepard-Skala bekannt, bei Zuhörern die Illusion 
einer unendlich langen Tonleiter erzeugen kann. Diese Paradoxie ist also das audi-
tive Äquivalent zur Penrose-Treppe. Wie bei visuellen Paradoxien ändert selbst das 
Wissen eines Subjekts um die Täuschung in der Regel nichts daran, wie sie wahrge-
nommen wird; die Tonleiter klingt weiterhin unendlich lang. Damit ist diese audi-
tive Paradoxie ein weiteres Gegenbeispiel zur quineschen Theorie.19

Dasselbe Argument gilt für Paradoxien, die auf anderen Sinnen basieren, dar-
unter Tastsinn, Geschmack, Gleichgewicht und Propriozeption.20

Der argumentbasierte Ansatz scheitert also sogar in überarbeiteter Fassung, der 
zufolge eine Paradoxie ein scheinbar absurder Schluss ist, der scheinbar durch ein 
Argument gestützt wird, weil es Paradoxien gibt, deren Darstellung als Argument 
zu einem Ergebnis führt, das entweder kein scheinbar absurder Schluss ist oder 
das scheinbar nicht durch ein Argument gestützt wird. Wie leicht zu erkennen ist, 
könnte derselbe Einwand möglicherweise auch gegen den mengenbasierten Ansatz 
erhoben werden, nach dem es sich bei einer Paradoxie um eine inkonsistente Menge 
einzeln plausibler Aussagen handelt. Das müssen wir hier aber nicht machen, da 
jene Theorie bereits durch das Geozentrismus-Heliozentrismus-Argument entkräftet 
worden ist. Was also eine Theorie des Wesens von Paradoxien angeht, erweisen sich 
sowohl der argumentbasierte als auch der mengenbasierte Ansatz als unzureichend.

3  Sorensens fragebasierte Theorie
Einen interessanten alternativen Ansatz stellt Roy Sorensen in seinem Buch A Brief 
History of the Paradox (2003) vor. Sorensen schreibt, dass „Paradoxien […] Fragen 
(oder in manchen Fällen Pseudofragen)“ sind, „die uns zwischen zu vielen guten 
Antworten schwanken lassen“.21 Er schreibt auch: „Ich verstehe Paradoxien als 
eine Art Rätsel“.22 An anderer Stelle im Buch erklärt er das Verhältnis zwischen 
diesen beiden Behauptungen so: „Paradoxien sind Rätsel, die das Publikum mit 

19 Vgl. Shepard (1964). Eine brauchbare Ton- und Videoaufnahme liefert ders./Zajac (1965). Für 
weitere Paradoxien auf Grundlage der Shepard-Skala vgl. insb. Risset (1969), ders. (1971) sowie 
Deutsch (1986, 1992 u. 2010).
20 Beispiele dafür sind in dieser Reihenfolge: die thunbergsche Rost-Illusion (Craig/Bushnell 1994, 
Thunberg 1896), der Wunderbeeren-Effekt (Kurihara/Beidler 1968), einfache vestibuläre Illusi-
onen wie die mit dem Bárány-Stuhl hervorgerufenen (Bárány 1907) und die Pinocchio-Illusion 
(Lackner 1988).
21 Übers. n. Sorensen (2003), xii (Hervorh. im Orig.).
22 Übers. n. ebd., 3.



462   Sebastian Sunday Grève

guten Antworten überladen […] ein Rätsel nimmt die Gestalt einer Frage an.“23 
Folglich bezeichnet er seine Darstellung zugleich als „meine Rätseltheorie der Para-
doxien“ und als „meine fragebasierte Theorie“.24

Es ist Sorensens erklärte Absicht, eine Theorie des Paradoxen zu liefern, die 
umfassender ist als die argument- und mengenbasierten Ansätze, nicht zuletzt, um 
das Penrose-Dreieck und andere visuelle Paradoxien miteinbeziehen zu können. 
Er würde also vermutlich argumentieren, dass die Begriffe Frage oder Antwort 
ausreichend weit gefasst werden sollten, vielleicht eher als Rätsel. Das deutet er 
an einer Stelle auch an.25 Vielleicht könnten die betreffenden Begriffe ausreichend 
erweitert werden. Das würde aber auch zur nur wenig hilfreichen Vermengung der 
ursprünglichen Frage ‚Was ist eine Paradoxie?‘ mit mehreren genauso schwierigen 
weiteren Fragen führen: ‚Was ist eine Frage?‘, ‚Was ist eine Antwort?‘, ‚Was ist eine 
gute Antwort?‘, ‚Was sind zu viele gute Antworten?‘ und ‚Was ist ein Rätsel?‘.

Sorensens fragebasierter Ansatz wird daher mit demselben Dilemma wie die 
mengen- und argumentbasierten Theorien konfrontiert. Diese Theorien lassen sich 
alle plausibel als die These verstehen, dass, obwohl manche Paradoxien norma-
lerweise nicht in der benötigten Form dargestellt werden – verschiedentlich spe-
zifiziert als Argument, Schluss, Frage, Rätsel oder inkonsistente Menge von Aussa-
gen –, alle Paradoxien auf diese Weise genau als das dargestellt werden können, 
was sie wirklich sind. Obwohl die Hypothese, dass jede Paradoxie nach den Erfor-
dernissen der Theorie dargestellt werden kann, vielleicht zutrifft, ist die damit 
verbundene metaphysische Behauptung, dass Paradoxien im Wesentlichen das 
sind, als was sie somit dargestellt werden, aber falsch, weil nicht alle Paradoxien 
abgedeckt werden, es sei denn, für die jeweiligen Theoriebestandteile (Argument, 
Schluss, Frage, Rätsel oder Aussage) wird eine eigene substanzielle Theorie entwi-
ckelt, deren mögliche Form oder Plausibilität bestenfalls ungewiss ist.

4  Ein überzeugungsbasierter Ansatz
Die in diesem Aufsatz vertretene Theorie, nach der eine Paradoxie etwas ist, das 
nicht zu glauben ist, vermeidet diese Art von Schwierigkeit. Die Hauptschwierigkeit 
besteht hier nun darin, zu verstehen, wieso die Simplizität der Theorie nicht zu 
übermäßiger Inklusivität führt.

23 Übers. n. ebd., 349.
24 Übers. n. ebd., 358.
25 Vgl. ebd., 37.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   463

Die Frage von Subjektivität ist eine damit eng verbundene Schwierigkeit. 
Klassifiziert die Theorie alles, was jemand nicht glaubt, als Paradoxie? Das wäre 
keine wohlwollende Interpretation. Die bloße Tatsache, dass jemand etwas, x, nicht 
glaubt, sollte nicht so verstanden werden, dass x im intendierten Sinne des Wortes 
nicht zu glauben sei. Vielmehr soll die Formulierung ‚nicht zu glauben‘ nicht nur 
implizieren, dass jemand von etwas nicht überzeugt ist, sondern natürlich auch, 
dass ein Subjekt einen hinreichenden Versuch gemacht hat, davon überzeugt zu 
werden. In diesem Sinne ist, wie zu Beginn des Aufsatzes angedeutet, etwas, das 
nicht zu glauben ist, etwas, wovon man nicht überzeugt sein kann. Mit anderen 
Worten: Das Subjekt ist daran gescheitert, es zu glauben. Oder auch: Es ist nicht 
davon überzeugt, obwohl es das versucht hat.

Es ist verlockend zu denken, dass ein Versuch notwendig ist, von einer bestimm-
ten Aussage überzeugt zu sein (d. h. von etwas, von dem man logisch überzeugt sein 
kann und das wahr sein kann). Aus psychologischer Perspektive scheint das aber 
nicht zu stimmen. Beispielsweise scheint die Paradoxie vom Schiff des Theseus, 
wenn sie wie üblich als Dilemma präsentiert wird – wie etwa in der vorigen Erzäh-
lung, die mit der Frage ‚Welches ist das Schiff des Theseus?‘ endet –, nicht zu erfor-
dern, dass das Subjekt eine bestimmte Aussage kennt, von der es zwar nicht über-
zeugt ist, von der überzeugt zu werden es aber gezielt versucht hat. Dies gilt auch 
für viele andere Paradoxien, die sich nicht einfach so wiedergeben lassen, dass sie 
eindeutig einer Aussage entsprechen; und es gilt auch für die vielen sprachlichen 
und nichtsprachlichen Paradoxien, die normalerweise anders als durch Aussage-
sätze dargestellt werden. Entsprechend lässt sich die Konzeption von Paradoxien 
als etwas, das nicht zu glauben ist, wie folgt formulieren:

Etwas, x, ist eine Paradoxie gdw
1.	 ein Subjekt s entweder von x oder von etwas an x nicht überzeugt ist und
2.	 s das versucht hat.

Das Verhältnis des Versuchs  – genauer gesagt, des hinreichenden Versuchs, 
von etwas überzeugt zu sein – ist zugegebenermaßen vage. Dies stellt aber kein 
Problem dar. Die Theorie ist bewusst relativ umfassend angelegt. Wichtig ist, dass 
man nach dieser Definition etwas paradox finden kann – mit anderen Worten, sich 
bewusst werden kann, dass es etwas gibt, wovon man trotz eines hinreichenden 
Versuchs nicht überzeugt ist –, auch wenn man nicht genau sagen kann, wovon 
man nicht überzeugt ist. Die Definition enthält damit eine psychologisch akkurate 
Beschreibung der Verwirrung, die ein Subjekt üblicherweise empfindet, wenn es 
zum ersten Mal einer Paradoxie begegnet.

Im Hinblick auf den möglichen Einwand, dass die vorgeschlagene Darstellung 
zu subjektiv sei, ist wichtig zu beachten, dass die Subjektivität von Paradoxien per 



464   Sebastian Sunday Grève

se nicht bestritten wird, also dass Paradoxität (d.  h. die Eigenschaft, dass etwas 
paradox ist) wesentlich von einem angemessen zugehörigen Subjekt abhängt, das 
das Vermögen hat, von etwas überzeugt zu sein. Das wird beispielsweise in den 
wichtigsten mengen- und argumentbasierten Theorien durch die zentrale Verwen-
dung von Begriffen wie Plausibilität (‚eine Paradoxie ist eine inkonsistente Menge 
einzeln plausibler Aussagen‘), Absurdität (‚jeder Schluss, der zunächst absurd 
klingt, der aber durch ein Argument gestützt wird‘) oder scheinbare Annehmbar-
keit (‚ein scheinbar annehmbarer Schluss, der durch einen scheinbar annehmba-
ren Gedankengang aus scheinbar annehmbaren Prämissen abgeleitet ist‘) deutlich.

Auch im Hinblick auf den möglichen Einwand, dass die Darstellung zu inklu-
siv sei, ist wichtig festzuhalten, dass die Stufung von Paradoxien – also: dass Para-
doxität in unterschiedlichen Stärkegraden auftritt – nicht bestritten wird. Etwas 
kann mehr oder weniger paradox sein als etwas anderes oder im Verhältnis zu 
verschiedenen Subjekten und Zeiten. So gilt die Lügnerparadoxie beispielsweise 
häufig als paradoxer als die Barbier-Paradoxie; Einsteins Relativitätstheorie und 
ihre Folgen werden den meisten Nichtphysikern tendenziell paradoxer erscheinen 
als den meisten Physikern; und der Heliozentrismus gilt vielen Menschen als nicht 
mehr so paradox wie früher oder als überhaupt nicht mehr paradox. Die vorge-
schlagene Theorie berücksichtigt die Stufung von Paradoxität auf die gleiche Art 
und Weise wie Quine oder Sainsbury, allgemein vielleicht im Sinne der Schwierig-
keit, davon überzeugt zu sein. Konkreter gesagt erklären Quine und Sainsbury die 
Stufung von Paradoxien damit, dass etwas mehr oder weniger absurd bzw. mehr 
oder weniger scheinbar unannehmbar ist; in der vorgeschlagenen Theorie wird 
sie dadurch erklärt, dass etwas mehr oder weniger nicht zu glauben ist (genauer 
gesagt, durch den Schwierigkeitsgrad, der mit hinreichenden Versuchen, von etwas 
überzeugt zu sein, verbunden ist).

Es ist weitgehend aussichtslos, strengere Bedingungen für eine Paradoxie 
durch eine enger angesetzte Subjektgruppe wie Sorensens „vernünftige, intelli-
gente Menschen“26 oder durch ein bestimmtes Maß an Paradoxität zu schaffen. 
Eine solche Bedingung würde der Anzahl von Haaren ähneln, die ein nicht kahl-
köpfiger Mensch verlieren müsste, um kahlköpfig zu werden: Entweder gibt es 
eine solche Bedingung nicht oder wir wissen überhaupt nicht, was sie ist. Indem 
man nicht derart beschränkt, was als Paradoxie gilt, ergibt sich eine einfachere, 
möglicherweise aber auch extrem inklusive Theorie. Allerdings muss eine solche 
extreme Inklusivität nicht zu weit angesetzt sein, selbst wenn sie zu einer überra-
schenden Anzahl oder Vielfalt potenziell paradoxer Sachverhalte führt. Statt dieses 
Problem auf andere Weise zu lösen, neigen andere Paradoxietheorien dazu, es zu 

26 Übers. n. ebd., 226.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   465

vertuschen, indem sie festsetzen, was genau Paradoxien seien; die einflussreichs-
ten drei Vorschläge dazu sind Schlüsse, Aussagen und Fragen. Wie wir gesehen 
haben, scheint keine dieser Setzungen besonders vielversprechend darin, zu erfas-
sen, was eine Paradoxie nun ausmacht.

Die Zahl und Vielfalt an Paradoxien, die die vorgeschlagene unbeschränkte 
Theorie mit sich bringt, sollte nicht überraschen. Aus paradigmatischen Parado-
xiefällen ergibt sich nicht nur eine große Vielfalt von Sachverhalten, die paradox 
sein können, sondern tatsächlich ist auch die Standardverwendung der Wörter 
,paradox‘, ,Paradox‘, ,Paradoxie‘ und ,Paradoxon‘ in der deutschen sowie ihrer 
stammverwandten Wörter in vielen anderen Sprachen genauso unbeschränkt, wie 
es die Theorie erwarten würde.27 Neben vielen Repräsentationsarten und Reprä-
sentationsmitteln sprechen wir bei allen möglichen Dingen davon, dass es sich bei 
ihnen um eine Paradoxie handle und dass sie paradox seien – darunter Handlun-
gen, Erfahrungen, Früchte und Menschen –, und es steht uns grundsätzlich frei, 
diese Eigenschaft einer beliebigen Zahl von Sachverhalten relativierend zuzuspre-
chen. So können wir beispielsweise Sachen sagen wie: ‚Ich/du/wir/sie finden diesen 
Mann paradox/halten ihn für ein Paradoxon.‘ Gemäß der unbeschränkten Theorie 
könnte eine solche Äußerung von uns grundsätzlich jedes Mal in wortwörtlichem 
Sinne zu nehmen und wahr sein.

Die resultierende Darstellung muss lediglich auf sprachpragmatischer Ebene 
qualifiziert werden. Obwohl wir von allen möglichen Dingen wortwörtlich und 
wahrheitsgemäß sagen können, dass es sich bei ihnen um Paradoxien handelt, 
tun wir es nur selten, selbst dann, wenn es zutrifft. In der Praxis neigen wir dazu, 
die Ausdrücke ,Paradoxie‘ und ,Paradoxon‘ und in geringerem Maße auch den 
Terminus ‚paradox‘ für bestimmte besondere Fälle und Anlässe zu verwenden. 
Diese Bezeichnungen werden in der heutigen Sprache daher eher als Auszeichnun-
gen gebraucht. Wir neigen dazu, Paradoxien nur dann als ‚Paradoxien‘ oder als 
‚paradox‘ zu bezeichnen, wenn sie diese Bezeichnungen besonders verdient haben, 
d. h. nur dann, wenn sie zu einem erheblichen Maße paradox sind.

Philosophen mit einem generellen Interesse an Paradoxien sollten daher nicht 
in erster Linie die Frage danach stellen, was eine Paradoxie ist, sondern danach, 
was eine Paradoxie philosophisch interessant macht.

27 Vgl. insb. die Einträge „paradox, n. and adj.“ und „paradoxical, adj.“ im Oxford English Dictionary.



466   Sebastian Sunday Grève

5  Die logische Form paradoxer Objekte
Wenn die vorgeschlagene Theorie zutrifft, dass eine Paradoxie im Wesentlichen 
etwas ist, das nicht zu glauben ist, dann muss sich jede Antwort auf die Frage, was 
eine Paradoxie interessant macht, grundsätzlich mit den folgenden drei konstitu-
ierenden Dimensionen von Paradoxität beschäftigen: dem Objekt, das nicht über-
zeugt; dem Subjekt, dessen Überzeugung oder Mangel an Überzeugung in Frage 
steht; und der Beziehung zwischen Subjekt und Objekt selbst. Ich beginne in umge-
kehrter Reihenfolge und mit besonderem Augenmerk darauf, was Paradoxien aus 
philosophischer Perspektive interessant macht.

Hinsichtlich der Beziehung zwischen Subjekt und Objekt gilt erstens natürlich 
das Prinzip des Paradoxitätsgrades: je paradoxer, desto besser. Das Maß an Parado-
xität richtig zu bestimmen, ist schwierig, allgemein besteht tendenziell aber aus-
reichende Übereinstimmung über die verhältnismäßige Paradoxität bei verschie-
denen Fällen.28

Zweitens zielt das Hauptinteresse von Philosophen nicht auf die Subjekte, 
sondern auf die Objekte, die an Paradoxien beteiligt sind. Zwar gibt es auch die 
wichtige Tradition der therapeutischen Philosophie  – im Westen reicht sie wohl 
bis auf Sokrates zurück und schließt moderne Figuren wie Nietzsche und Wittgen-
stein ein –, und man kann diese sinnvollerweise als eine Tradition beschreiben, die 
sich primär mit dem Subjekt und nicht dem Objekt von Paradoxien beschäftigt.29 
Doch scheint hier die Ausnahme nur die Regel zu bestätigen. Normalerweise ist 
eine Paradoxie, die sich vor allem aus einer Besonderheit beim Subjekt ergibt, für 
Psychologen von größerem Interesse als für Philosophen. Das ist auch der Grund, 
warum sich Philosophen allgemein nicht so sehr für das interessieren, was wirk-
lich Kinderparadoxien zu sein scheinen, wie etwa die Tatsache, dass man das Ende 
eines Regenbogens nicht erreichen kann. Prinzipiell sind Philosophen am meisten 
an Fällen interessiert, die so beschaffen sind, dass selbst die intelligentesten Sub-
jekte sie für paradox halten.

Drittens sind nicht alle Objekte für Philosophen gleichermaßen interessant. 
Insbesondere Paradoxien, die in anderen wissenschaftlichen Disziplinen zutage 
getreten sind, interessieren die Angehörigen der betreffenden Disziplinen ten-
denziell mehr als Philosophen, z. B. das Easterlin-Paradox, das Einstein-Podolsky-
Rosen-Paradoxon, das französische Paradox, Helianthus paradoxus (dt. ,die 
paradoxe Sonnenblume‘, Pecos-Sonnenblume), das hispanische Paradoxon, das 
Informationsparadoxon bei schwarzen Löchern, das Lek-Paradoxon, die paradoxe 

28 Vgl. Paseau (2013).
29 Vgl. Sunday Grève (2025).



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   467

Embolie, das olberssche Paradoxon, das Plankton-Paradoxon, Pseudis paradoxa 
(der Paradoxe Frosch), Pulsus paradoxus (der paradoxe Puls) und das Zwillingspa-
radoxon. Prinzipiell interessieren sich Philosophen vor allem für Fälle, die nur ein 
Minimum an Allgemeinwissen verlangen, um als paradox zu gelten.30

Wenn wir auf der richtigen Spur sind, scheint es für die aktuelle Untersuchung 
am vielversprechendsten zu sein, ein Verständnis paradoxer Objekte zu entwickeln. 
Offensichtlich bietet keine der zuvor kritisierten Theorien eine annehmbare allge-
meine Erklärung paradoxer Objekte, und die alternativ vorgeschlagene Theorie ist 
bislang nicht detailliert genug. Nützliche Details lassen sich allerdings aus Quines 
ursprünglicher Theorie ableiten. Der Kern dieser Theorie lässt sich richtigstellen, 
wenn man ihn enger auslegt als ursprünglich intendiert: indem man ihn nämlich 
nicht als Theorie von Paradoxien als solchen ​​oder gar paradoxer Objekte allgemein 
versteht, sondern als Theorie insbesondere der logischen Form paradoxer Objekte 
(wobei wir mit ‚logischer Form‘ einfach nur das meinen, was paradoxe Objekte 
in der Logik angemessen darstellt). Die daraus folgende, überarbeitete Fassung 
von Quines Theorie besagt schlichtweg, dass die logische Form eines paradoxen 
Objekts ein Schluss ist. Die psychologische Qualifikation von Quines ursprüngli-
cher Theorie – dass eine Paradoxie etwas sei, das „zunächst absurd klingt, […] aber 
durch ein Argument gestützt wird“ – ist in diesem Zusammenhang irrelevant.31

Für die Analyse paradoxer Objekte ist die quinesche logische Form besser 
geeignet als die der anderen zuvor besprochenen Beschreibungsarten. Dies liegt 
vor allem an der höheren Genauigkeit ihrer logischen Reduktion, wodurch sie eine 
höhere Trennschärfe hat (mehr dazu später). Beispielsweise ist die Darstellung 
der logischen Form paradoxer Objekte, die sich aus der mengenbasierten Theorie 
durch Weglassen der psychologischen Qualifikation, dass relevante Aussagen 
‚einzeln plausibel‘ sein müssen, ableiten lässt, eine inkonsistente Menge von Aussa-
gen. Die geringere Trennschärfe eines solchen theoretischen Konstrukts haben wir 
zuvor schon anhand der Barbier-Paradoxie und der geozentrischen und heliozen
trischen Paradoxien gezeigt.32

30 Diese naturgemäße Neigung von Philosophen ist der Hauptgrund dafür, warum kanonische 
Paradoxien in der Philosophie dazu tendieren, einen objektiven Widerspruch zu enthalten, z. B. im 
Falle der russellschen Paradoxie den Widerspruch, dass die angenommene Menge aller Mengen, 
die sich nicht selbst als Element enthalten, sich selbst enthält und sich nicht selbst enthält.
31 Genau dieselben Überlegungen ließen sich auch auf Sainsburys spätere Überarbeitung von 
Quines Theorie übertragen. Versteht man also Sainsburys Theorie als Untersuchung der logischen 
Form paradoxer Objekte, bleibt sie dieselbe wie Quines Theorie.
32 Übrigens sind Paare wie die Geozentrismus-Heliozentrismus-Paradoxien gar nicht so selten wie 
man denken würde. Grundsätzlich benötigt wird ein Paar von Subjekten mit gegensätzlichen Über-
zeugungen. Es ist beispielsweise nicht schwer, in der Geschichte die hinsichtlich Kants Antinomien 



468   Sebastian Sunday Grève

Im selben Abschnitt haben wir jedoch bereits ebenfalls gezeigt – auch anhand 
der Barbier-Paradoxie  –, dass Quines Theorie einige scheinbare Ähnlichkeiten 
zwischen unterschiedlichen paradoxen Schlüssen nicht erklären kann, auch dann 
nicht, wenn es intuitiv um dieselbe Paradoxie zu gehen scheint. Wie wir sehen 
werden, kann sie genauso wenig die scheinbare Einheit von Paradoxien erklären, 
die sich beobachten lässt, wenn es um das geht, was manchmal als Paradoxien-
familie bezeichnet wird und nicht bloß um eine Paradoxie wie etwa die Lügner-
paradoxie. Leitet man aus Quines ursprünglicher Theorie lediglich eine Theorie 
der logischen Form paradoxer Objekte ab, kann ihre Unterscheidungskraft für die 
Analyse paradoxer Objekte vollumfänglich genutzt werden, während ihre darüber 
hinausgehenden Beschränkungen hinsichtlich der Metaphysik von Paradoxien im 
Allgemeinen ausgeklammert bleiben.33

6  Typen, Individuen und Elemente
Paradoxien lassen sich hinsichtlich ihrer Subjektivität außerordentlich fein indivi-
duell klassifizieren, auch in Bezug auf ein bestimmtes Subjekt zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt. Das Interesse an Paradoxien geht meistens aber darüber hinaus. 

benötigten Arten von Subjekt aufzufinden. Was das Schiff des Theseus angeht, erzählt Plutarch 
tatsächlich von einer relevanten Meinungsverschiedenheit zwischen Philosophen der Zeit (s. o.). 
Ein weiteres Beispiel ist jemand, der das Wort ‚Wirtschaftsethik‘ zum ersten Mal hört und die Exis-
tenz von Wirtschaftsethik als paradox empfindet – für diese Person wirkt der Ausdruck wie ein 
Oxymoron – während ein anderer es für paradox hält, dass es Wirtschaftsethik nicht geben sollte 
(vielleicht, weil die Person viele Jahre lang in einem Forschungsfeld gearbeitet hat, das so heißt). Wir 
haben also ein Paar paradoxer Schlüsse, das intuitiv aus zwei verschiedenen Paradoxien besteht.
33 Ein weiterer Teil von Quines Theorie des Paradoxen, der sich erst nach Modifikation als nütz-
lich erweist, ist seine Unterscheidung zwischen veridischen und falsidischen Paradoxien. Quine 
bestimmte insbesondere, dass eine falsidische Paradoxie auf einem fehlerhaften Argument be-
ruht. Das verhindert unnötigerweise die Anwendbarkeit dieser Unterscheidung auf alle Parado-
xien, weil sie solche Paradoxien ausschließt, die zwar nicht veridisch sind, aber auch nicht auf 
einem fehlerhaften Argument beruhen. Eine verbesserte, vereinfachte Unterscheidung sieht so 
aus: Eine veridische Paradoxie besitzt einen wahren Schluss, eine falsidische Paradoxie einen fal-
schen Schluss. Quines Verwendung des Wortes „Antinomie“ ist jedoch rundweg abzulehnen. Er 
meint, eine Antinomie sei eine Paradoxie, die „durch anerkannte Argumentationsweisen einen 
Selbstwiderspruch erzeugt“ (übers. n. Quine 1976, 5). Bei einer Antinomie handelt es sich jedoch 
keineswegs um eine Form von Paradoxie. Eine Antinomie ist eine Art Widerspruch: der Wider-
spruch eines Gesetzes (vgl. Kant 1998, A407/B434). Daher lässt sich die Art von Paradoxie, die Quine 
zu Recht als besonders wichtig herausstellt, besser als diejenige Paradoxie beschreiben, die eine 
Antinomie enthält.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   469

Paradoxien werden normalerweise nach ihren paradoxen Objekten klassifiziert, 
wobei von ihrer natürlichen Subjektivität entweder abstrahiert oder ein Ideal 
davon gedacht wird. Daher ist das, was als ‚Paradoxie‘ bezeichnet wird – auch im 
Falle kanonischer Instanzen –, oft entweder ein Paradoxientyp mit einem ideellen 
oder anderweitig konstruierten Subjekt oder ein paradoxes Objekt in völliger Abs-
traktion von jeglicher Subjektivität.

Eine Identität von Paradoxien impliziert eine Identität paradoxer Objekte, und 
eine Identität paradoxer Objekte impliziert die Identität der logischen Form parado-
xer Objekte. Eine solche Folgebeziehung gilt jedoch nicht umgekehrt. Grund dafür 
ist, dass Paradoxien, wie bereits erläutert, doxastische (überzeugungsbasierte) 
Phänomene und als solche im Wesentlichen subjektiv sind. Daher ist es nicht nur 
möglich, dass das, was für ein Subjekt paradox ist, für ein anderes nicht paradox 
ist, sondern auch, dass die logische Form eines gegebenen paradoxen Objekts für 
dasselbe Subjekt nicht paradox sein mag – ein Subjekt kann also etwas paradox 
finden, aber nicht dessen logische Form –, weil das paradoxe Objekt so beschaffen 
sein kann, dass das, was es paradox macht, in der logischen Analyse verloren geht. 
Beispielsweise kann eine Paradoxie im Wesentlichen intuitiv sein, wie im Falle 
des Penrose-Dreiecks oder der Shepard-Skala. Anders gesagt kann eine gegebene 
Paradoxie im Wesentlichen durch eine bestimmte – d. h. sprachliche, visuelle oder 
sonstige – Repräsentation des paradoxen Objekts bestimmt sein, sodass das, was es 
paradox macht, bei der logischen Analyse verloren geht.

Die Identität der logischen Form paradoxer Objekte ist also eine notwendige, 
aber nicht hinreichende Voraussetzung für die Identität paradoxer Objekte. Eine 
Untersuchung der logischen Form kann zwar helfen, paradoxe Objekte zu unter-
scheiden, vermag aber nicht, eine Identität festzustellen. Hierzu muss ein gegebe-
nes paradoxes Objekt näher untersucht werden – was macht es in einem gegebe-
nen Fall oder einer Reihe von Fällen paradox? –, und ein mögliches Ergebnis dieser 
Untersuchung wäre eine doxastische Äquivalenz zwischen paradoxem Objekt und 
seiner logischen Form, d. h. dass die logische Form des paradoxen Objekts selbst 
paradox ist.

Nehmen wir zum Beispiel die mögliche Uneinigkeit, die wir zu Beginn dieses 
Aufsatzes anhand der Paradoxie des Barbiers erörtert haben, der all jene und nur 
jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren: Ein Subjekt hält die paradoxe Schluss-
folgerung aus der Menge von Aussagen a1 bis a5 (wie zuvor) für die Negation von 
a1 – d. h., ‚es ist nicht der Fall, dass es einen Barbier gibt, der x rasiert, gdw x nicht 
x rasiert‘  – und ein anderes Subjekt hält die paradoxe Schlussfolgerung für die 
Negation der Verknüpfung von a4 und a5 (d. h., „es ist nicht der Fall, dass zugleich 
‚wenn der Barbier den Barbier rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier nicht‘ 
und ‚wenn der Barbier den Barbier nicht rasiert, dann rasiert der Barbier den 
Barbier‘“). Nehmen wir an, dass beide Subjekte in dieser Form korrekt festgestellt 



470   Sebastian Sunday Grève

haben, was sie für paradox halten und welche logische Form es hat. Was in diesem 
Fallpaar paradox ist, unterscheidet sich also hinsichtlich der logischen Form: Was 
für den einen paradox ist, unterscheidet sich in seiner logischen Form von dem, 
was für den anderen paradox ist. Anders gesagt gibt es hier zwei unterschiedliche 
logische Formen eines paradoxen Objekts. Daraus folgt, dass unabhängig von jeg-
licher Subjektivität zwei verschiedene paradoxe Objekte und damit zwei verschie-
dene Paradoxien vorliegen.

Es ist verlockend zu meinen, es handle sich hier um Versionen derselben Para-
doxie. Dieser Versuchung sollte man allerdings widerstehen. Dies würde nämlich 
zu einer falschen Beschreibung der vorliegenden Uneinigkeit führen. Denn bei 
ihr geht es eigentlich um das wahre Wesen eines bestimmten Paradoxientyps. Der 
Ausdruck ‚Version‘ sollte stattdessen solchen Fällen vorbehalten sein, bei denen 
unterschiedliche paradoxe Objekte mit derselben logischen Form vorliegen, wie 
beispielsweise unterschiedlichen Argumenten für denselben paradoxen Schluss. 
Natürlich ergibt sich die betreffende Meinungsverschiedenheit nur dann, wenn es 
sich um zwei verschiedene Analysen dessen handelt, was oberflächlich und nicht 
unvernünftigerweise als dieselbe Paradoxie erscheint. Dieser Anschein lässt sich 
damit erklären und begründen, dass auf einer bestimmten Untersuchungsebene 
eine Beschreibung der verschiedenen paradoxen Objekte existiert – wie etwa ein 
gemeinsames Vielfaches –, unter der sie gleich sind, wie, zum Beispiel mit Bezug 
auf den obigen Fall die Beschreibung ‚Barbier-Paradoxie‘ oder auch ‚Paradoxie 
vom Barbier, der all jene und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren‘. Dies 
zeigt, dass es sich auf dieser Beschreibungsebene tatsächlich um denselben Typ von 
Paradoxie handelt.

Auch die Einheit sogenannter Paradoxienfamilien lässt sich auf diese Weise 
erklären. Betrachten wir die sogenannten Paradoxien des Haufens (sorites). Zum 
Beispiel: ‚Ein Reiskorn ergibt noch keinen Haufen. Wenn ein Korn keinen Haufen 
ergibt, dann zwei Körner auch nicht. Wenn zwei keinen Haufen ergeben, dann auch 
nicht drei. Und so weiter. Eine Million Reiskörner ergeben also keinen Haufen.‘ Ein 
weiteres Beispiel: ‚Wenn ein Mann mit nur einem Haar auf dem Kopf eine Glatze 
hat, dann haben alle Männer eine Glatze.‘ Was unterschiedliche Sorites-Paradoxien 
mit unterschiedlichen paradoxen Objekten eint, ist, dass es eine Beschreibung 
der verschiedenen paradoxen Objekte gibt, nach der sie gleich sind. Auf ähnliche 
Weise eint die verschiedenen Lügnerparadoxien mit unterschiedlichen paradoxen 
Objekten eine Beschreibung ihrer unterschiedlichen paradoxen Objekte, in der 
sie gleich sind. Die Frage, was genau eine angenommene oder mutmaßliche Para-
doxienfamilie zusammenhält, ist schwer zu beantworten. Beispielsweise dürften 
jeweils ‚Wahrheit‘ und ‚Vagheit‘ keine hinreichend präzisen Antworten im Falle der 
Lügner- und Sorites-Paradoxien sein. Es besteht jedoch kein Zweifel, dass es sich 
bei beiden Paradoxien insgesamt um Paradoxienfamilien handelt. Im Gegensatz 



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   471

dazu ist auch von der Allmachtsparadoxie behauptet worden, dass es sich bei ihr 
eigentlich um eine Paradoxienfamilie handle; so ist etwa das zuvor genannte Bei-
spiel – ‚kann Gott einen Stein erschaffen, der so schwer ist, dass er ihn selbst nicht 
hochheben kann?‘ – auch als Paradoxie vom Stein bekannt. Bei der Allmachtspara-
doxie handelt es sich vermutlich aber um keine so große Familie, wie man denken 
könnte, und vielleicht ist sie auch gar keine. Denn bei näherer Betrachtung scheint 
es so, als ob die meisten, wenn nicht alle typischerweise so bezeichneten Dinge – 
einschließlich der Paradoxie vom Stein – korrekterweise als Versionen derselben 
Paradoxie analysiert werden könnten, da die These zumindest vertretbar ist, dass 
sie alle auf denselben paradoxen Schluss hinauslaufen: dass es nämlich kein all-
mächtiges Wesen geben kann.

Jede philosophische Theorie darüber, was eine vermeintliche Gruppe von 
Paradoxien potenziell vereint oder differenziert, fußt naturgemäß auf der Dialek-
tik einer Analyse paradoxer Objekte verschiedener Paradoxienkandidaten einer-
seits und ihrem gegenseitigen Vergleich andererseits.34 Man kann sogar plausibel 
mutmaßen, dass metaphysische Studien bestimmter Paradoxien generell in dieser 
Weise Fortschritte machen. Somit zielt die Untersuchung eines gegebenen parado-
xen Objekts einerseits auf etwas, das in der endgültigen Analyse doxastisch gleich-
wertig ist  – das also selbst paradox ist  – und daher auch als dessen ‚paradoxes 
Element‘ bezeichnet werden könnte. Andererseits sucht man beim Vergleich ver-
schiedener paradoxer Objekte nach der adäquatesten Beschreibung, nach der sie 
gleich sind – wie nach ihrem kleinsten gemeinsamen Vielfachen –, was man als ihr 
‚paradoxes Produkt‘ bezeichnen könnte. 

Das paradoxe Element ist offensichtlich von besonderem Interesse. Tatsächlich 
ist es die Essenz einer gegebenen Paradoxie. Es sind also Paradoxie A und Parado-
xie B objektiv identisch gdw ihr paradoxes Element dasselbe ist.

7  Fazit
Ich habe mit einer Kritik an traditionellen Theorien zum Wesen von Paradoxien 
begonnen. Nachdem ich diese traditionellen Ansätze zurückgewiesen hatte, schlug 
ich stattdessen eine überzeugungsbasierte Theorie vor. Dieser Theorie zufolge ist 
eine Paradoxie im Wesentlichen etwas, das nicht zu glauben ist. Die Theorie besagt 

34 Die Lügner- und Sorites-Paradoxien sind im Rahmen einer derartigen philosophischen For-
schung die wahrscheinlich am weitesten entwickelten Gebiete. Die dazugehörigen Einträge in der 
Stanford Encyclopedia of Philosophy bieten nützliche Übersichten; vgl. Beall et al. (2023) u. Hyde/
Raffman (2018).



472   Sebastian Sunday Grève

genauer, dass es sich bei etwas um eine Paradoxie handelt, gdw ein Subjekt, trotz 
gegenteiliger Versuche, davon oder von etwas daran nicht überzeugt ist. Wohl 
genau darauf deutet die Etymologie des Wortes ‚Paradoxie‘ hin. Allerdings nennen 
wir normalerweise nicht alles, was eine Paradoxie ist, auch so. Vielmehr haben 
die Wörter ‚Paradoxie‘ und ‚paradox‘ im heutigen Sprachgebrauch so etwas wie 
eine auszeichnende Bedeutung, was zum Teil vom Grad an Paradoxität abhängt. 
Trotzdem habe ich meinen Vorschlag manchmal als die ‚unbeschränkte‘ Theorie 
bezeichnet: denn aus der Definition von Paradoxien als etwas, das nicht zu glauben 
ist, folgt, dass alles potenziell eine Paradoxie ist. Ich denke nicht, dass das etwas 
Schlechtes ist. Im Gegenteil: Einer der größten Vorzüge dieser Theorie besteht darin, 
dass sie zulässt, dass Paradoxien grundsätzlich überall und in allem zu finden sind. 
Diesen besonderen Vorzug der Theorie möchte ich hier noch kurz erläutern.

Russell erklärte die Paradoxie bekanntlich zum „Zweck“ der Philosophie („the 
point of philosophy“). Nämlich führte er aus: „Der Zweck der Philosophie besteht 
darin, mit etwas so Einfachem zu beginnen, dass es nicht der Rede wert erscheint, 
und mit etwas so Paradoxem zu enden, dass niemand es glauben wird.“35 Russell 
dachte also, ein guter Philosoph sei jemand, der das Vertraute oder Triviale fremd-
artig erscheinen lassen könne. Darüber hinaus hielt Kierkegaard die Paradoxie 
für eine psychologische Voraussetzung: „[D]er Denker, der ohne Paradox ist, ist 
wie ein Liebhaber ohne Leidenschaft.“36 Deleuze sagte ähnlich: „Die Philosophie 
manifestiert sich nicht im gesunden Menschenverstand, sondern im Paradox. Das 
Paradox ist Pathos oder Passion der Philosophie.“37 Alle drei hätten David Lewis 
zweifellos zugestimmt: „Wenn der Anbieter von Paradoxien gute Arbeit leistet, gibt 
es für uns etwas zu lernen.“38 Zusammengenommen bedeutet all dies, Paradoxien 
nicht nur zu einem wichtigen Zweck von Philosophie zu erklären, sondern auch zu 
einem unverzichtbaren Ursprung derselben und der höheren Bildung allgemein. 
In dieser Doppelrolle, so würde ich behaupten, liegt der grundlegende epistemi-
sche Wert, etwas paradox zu finden. 

Philosophie hat stets bedeutende Arbeiten umfasst, die diesen doppelten Wert 
der Paradoxie als sowohl einen Zweck als auch einen Ursprung der Philosophie 
entweder implizit oder explizit anerkannt haben. Ich habe oben bereits mehrere 
relevante Beispiele jeweils aus den chinesischen, indischen und griechischen Tradi-
tionen zitiert sowie eine Reihe aus der heute vorherrschenden englischsprachigen. 
Viele einflussreiche Paradoxien von Philosophen des 20. Jahrhunderts verdienen 

35 Übers. n. Russell (1918), 514.
36 Kierkegaard (1976), 48
37 Deleuze (1992), 288.
38 Übers. n. Lewis (1984), 221.



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   473

in diesem Zusammenhang Erwähnung, darunter – meiner Ansicht nach – Adornos 
und Horkheimers Paradoxie der Aufklärung (,Aufklärung fällt in Mythologie 
zurück‘), Deleuzes Paradoxie der Wiederholung, Husserls Paradoxie der Subjek-
tivität, Luhmanns Paradoxie der Menschenrechte, McTaggarts Paradoxie der Zeit, 
Poppers Paradoxie der Toleranz und viele andere mehr.

Ich möchte abschließend betonen, dass die vorgeschlagene Theorie nicht 
in jeder Hinsicht unbeschränkt ist. Ein Einwand, der mir gegenüber mehrfach 
gemacht worden ist, besagt, dass die Theorie zu implizieren scheine, dass die 
meisten Dinge logisch notwendigerweise Paradoxien sein müssten, da die meisten 
Dinge aus logischer Sicht nicht zu glauben sind. Das Problem bei diesem Einwand 
liegt darin, dass er die Bedeutung von ‚nicht zu glauben‘ missversteht. Ich vermute, 
der Einwand ergibt sich daraus, dass es allzu leicht ist, die Subjektivität von Para-
doxien zu ignorieren. Aufgrund der Subjektivität von Paradoxien sollte – und muss 
eigentlich auch  – der Ausdruck ‚nicht zu glauben‘ in diesem Zusammenhang so 
verstanden werden, dass ein Subjekt einen hinreichenden Versuch unternommen 
hat, von etwas überzeugt zu sein. Es stimmt, dass beispielsweise Äpfel logisch nicht 
zu den Sachen gehören, von denen man überzeugt sein kann. Dennoch kann es 
sich bei einem Apfel um eine Paradoxie handeln, und der Apfel kann – obwohl er 
es nicht muss – im maßgeblichen Sinne des Wortes nicht zu glauben sein, nicht 
zuletzt, weil Äpfel, wie alles andere, zweifellos zu den Dingen gehören, worüber 
man von etwas überzeugt sein kann.

Nehmen wir beispielsweise an, jemand habe noch nie einen rotfleischigen 
Apfel gesehen (vgl. Abb. 3). Bei der ersten Begegnung mit dem Apfel ist man viel-
leicht unsicher, was man davon halten soll. Man untersucht die seltsame Frucht 
eingehend und findet sie paradox: Äußerlich sieht sie wie ein ‚normaler‘ Apfel 
aus, innerlich aber nicht, und sie riecht und schmeckt nach süßen Beeren. Kurz 
gesagt: Der Apfel ist nicht zu glauben. Worin aber das Problem besteht, mag noch 
nicht bekannt sein. Geht es darum, ob es sich überhaupt um einen Apfel handelt, 
oder vielleicht darum, ob die Frucht wirklich so ist, wie sie zu sein scheint (aus-
sieht, schmeckt etc.)? Die genaueste Beschreibung des paradoxen Objekts mag zu 
diesem Zeitpunkt daher lauten: ‚dieser Apfel‘. Das kann man durchaus als meto-
nymische Beschreibung bezeichnen, so als fragte man nach ‚einer weiteren Tasse‘, 
obwohl man eigentlich um Kaffee bittet. Dennoch ist es so, dass eine Formulierung 
wie ‚dieser Apfel‘ die genaueste Beschreibung des paradoxen Objekts zu einem 
bestimmten Zeitpunkt (t1) sein mag. Das heißt, zum Zeitpunkt t1 könnte das para-
doxe Element – ​​d. i. die letzte Analyse des paradoxen Objekts, die selbst paradox 
ist – einfach der Apfel selbst sein. Es ist nämlich möglich, dass die doxastische Situ-
ation zum Zeitpunkt t1 so angelegt ist, dass die Paradoxie im Wesentlichen intuitiv 
ist, ähnlich wie das Penrose-Dreieck oder die Shepard-Skala. Insbesondere könnte 
die doxastische Situation zum Zeitpunkt t1 so angelegt sein, dass es für die Parado-



474   Sebastian Sunday Grève

xie grundlegend ist, dass einem Subjekt die seltsame Frucht sinnlich präsentiert 
wird, um ihm das intuitive Bezugsobjekt von Demonstrativausdrücken wie ‚dieser 
Geschmack‘ oder ‚jenes Aussehen‘ zu liefern. Es ist also möglich, dass bloße Worte 
die betreffende doxastische Situation, die zum Zeitpunkt t1 auftritt, nicht reprodu-
zieren können, sodass der Apfel ein notwendiger Bestandteil dieser Situation und 
damit der Paradoxie ist.

Mit der Zeit wird das Subjekt die Paradoxie wahrscheinlich genauer unter-
suchen wollen. Normalerweise sind Fälle, die mittelgroße Trockenwaren39 – ein-
schließlich Äpfel – betreffen, dahingehend sehr dynamisch, dass der Grad der Para-
doxität schnell und in Echtzeit abnehmen wird. Wir sollten aber bedenken, dass 
es auch Fälle wie die paradoxe Sonnenblume (H. paradoxus) und den paradoxen 
Frosch (P. paradoxa) gibt, die ihre Ehrentitel wohl verdient haben.

Aus dem Englischen von Peter Hintz

39 „[M]iddle-sized specimens of dry goods“, Austin (1964), 8.

Abbildung 3: Rotfleischiger Apfel (Schnitt durch einen  
Redlove-Apfel, Quelle: Wikimedia Commons, CC BY-SA 3.0)



Die Paradoxie und paradoxe Objekte   475

Literatur
Austin, J. L. (1964), Sense and Sensibilia, 2. Aufl., hg. v. Warnock, G. J., Oxford.
Bárány, R. (1907), Physiologie und Pathologie (Funktions-Prüfung) des Bogengang-Apparates beim 

Menschen, Wien.
Beall, J. C., Glanzberg, M., u. Ripley, D. (2023), Liar Paradox, in: Zalta, E. N. (Hg.), Stanford Encyclopedia 

of Philosophy, Winter 2023 Edition, https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/
liar-paradox/ (10.9.2025).

Craig, A. D., u. Bushnell, M. C. (1994), The Thermal Grill Illusion. Unmasking the Burn of Cold Pain, in: 
Science 265.5169, 252–255.

Deleuze, G. (1992), Differenz und Wiederholung, München.
Deutsch, D. (1986), A Musical Paradox, in: Music Perception 3.3, 275–280.
Deutsch, D. (1992), Paradoxes of Musical Pitch, in: Scientific American 267.2, 88–95.
Deutsch, D. (2010), The Paradox of Pitch Circularity, in: Acoustics Today 6.3, 8–15.
Essler, W. K. (1995), Was ist und zu welchem Ende treibt man Metaphysik?, in: Dialectica 49, 281–315.
Fraser, C. (2020), Paradoxes in the School of Names, in: Fung, Y. (Hg.), Dao Companion to Chinese 

Philosophy of Logic, Berlin, 285–307.
Hyde, D., u. Raffman, D. (2018), Sorites Paradox, in: Zalta, E. N. (Hg.), Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, Summer 2018 Edition, https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/sorites-
paradox/ (10.9.2025).

Kant, I. (1998), Kritik der reinen Vernunft [1. u. 2. Aufl. 1781 u. 1787], hg. v. Timmermann, J., Hamburg.
Kierkegaard, S. (1976), Philosophische Brosamen und unwissenschaftliche Nachschrift, hg. v. Diem, H., 

u. Rest, W., München.
Kurihara, K., u. Beidler, L. M. (1968), Taste-modifying Protein from Miracle Fruit, in: Science 161, 

1241–1243.
Lackner, J. R. (1988), Some Proprioceptive Influences on the Perceptual Representation of Body Shape 

and Orientation, in: Brain 111, 281–297.
Lewis, D. (1984), Putnam’s Paradox, in: Australasian Journal of Philosophy 62.3, 221–236.
Lycan, W. G. (2010), What, Exactly, Is a Paradox?, in: Analysis 70.4, 615–622.
Mackie, J. L. (1973), Truth, Probability, and Paradox. Studies in Philosophical Logic, Oxford.
Moore, G. E. (1942), A Reply to My Critics, in: Schilpp, P. A. (Hg.), The Philosophy of G. E. Moore, 

Evanston, Ill., 533–677.
Moore, G. E. (1944), Russell’s ‚Theory of Descriptions‘, in: Schilpp, P. A. (Hg.), The Philosophy of G. E. 

Moore, Evanston, Ill., 175–225.
Moore, G. E. (1993), Moore’s Paradox, in: Moore, G. E., Selected Writings, hg. v. Baldwin, T., Abingdon, 

207–212.
Nozick, R. (1969), Newcomb’s Problem and Two Principles of Choice, in: Rescher, N. (Hg.), Essays in 

Honor of Carl G. Hempel, Dordrecht, 114–146.
Paseau, A. C. (2013), An Exact Measure of Paradox, in: Analysis 73.1, 17–26.
Penrose, L. S., u. Penrose, R. (1958), Impossible Objects. A Special Type of Visual Illusion, in: British 

Journal of Psychology 49.1, 31–33.
Plutarch (1859), Theseus, in: Plutarch’s Lives 1, übers. v. Perrin, B., Cambridge, Mass., 1–87.
Priest, G. (2006), In Contradiction. A Study of the Transconsistent. Second Edition [1. Aufl. 1987], Oxford.
Quine, W. V. (1976), The Ways of Paradox [1961], in: Quine, W. V., The Ways of Paradox and Other 

Essays. Revised and Enlarged Edition, Cambridge, Mass., 1–18.
Rescher, N. (2001), Paradoxes. Their Roots, Range, and Resolution, Chicago u. La Salle, Ill.



476   Sebastian Sunday Grève

Risset, J. C. (1969), Pitch Control and Pitch Paradoxes Demonstrated with Computer-synthesized 
Sounds, in: Journal of the Acoustical Society of America 46, 88.

Risset, J. C. (1971), Paradoxes de hauteur. Le concept de hauteur sonore n’est pas le même pour tout le 
monde, in: Proceedings of the Seventh International Congress of Acoustics S10.3, 613–616.

Russell, B. (1918), The Philosophy of Logical Atomism, in: The Monist 28, 495–527.
Sainsbury, R. M. (1993), Paradoxien [1988], a. d. Engl. v. Müller, V. C., Stuttgart.
Schiffer, S. (2003), The Things We Mean, Oxford.
Shepard, R. N. (1964), Circularity in Judgments of Relative Pitch, in: Journal of the Acoustical Society of 

America 36, 2345–2353.
Shepard, R. N., u. Zajac, E. (1965), A Pair of Paradoxes, Murray Hill, N. J.
Sorensen, R. (2003), A Brief History of the Paradox. Philosophy and the Labyrinths of the Mind, Oxford.
Sunday Grève, S. (2025), Method and Morality. Elenchus from Socrates to Wittgenstein, in: Synthese 

205.117, 1–28.
Thunberg, T. (1896), Förnimmelserne vid till samma ställe lokaliserad, samtidigt pågående köld och 

värmeretning, in: Uppsala läkareförenings förhandlingar 1, 489–495.
Westerhoff, J. (2009), Nāgārjuna’s Madhyamaka. A Philosophical Introduction, Oxford.


