DE GRUYTER DZPhil 2025; 73 (4): 451-476

Sebastian Sunday Gréve*
Die Paradoxie und paradoxe Objekte

https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0035

Abstract: A new theory of paradox is presented and defended. According to this
theory, something is a paradox if and only if a subject cannot believe it, or some-
thing about it, despite having tried. Three rival theories are criticised and rejected.
Section 1 rejects the theory according to which a paradox is an inconsistent set of
individually plausible propositions. Section 2 rejects the Quinean account accord-
ing to which a paradox is an apparently absurd conclusion that is apparently sus-
tained by an argument. Section 3 rejects the theory according to which a paradox is
a question or pseudo-question that suspends us between too many good answers.
Section 4 introduces the proposed alternative theory and shows how it improves on
previous accounts. Section 5 elaborates the account in the direction of philosoph-
ical logic. Section 6 addresses the identity and proper individuation of paradoxes.
Section 7 gives a concluding reflection on the epistemic value of finding things par-
adoxical.

Keywords: paradox, belief, argument, contradiction, subjectivity

Der Denker, der ohne Paradox ist, ist wie ein Liebhaber ohne Leidenschaft.

Sgren Kierkegaard

Der Zweck der Philosophie besteht darin, mit etwas so Einfachem zu beginnen, dass es nicht der
Rede wert erscheint, und mit etwas so Paradoxem zu enden, dass niemand es glauben wird.

Bertrand Russell

Eine Paradoxie ist etwas, das nicht zu glauben ist — so wie die Etymologie des
Wortes ,Paradoxie‘ schon vermuten lasst. Genau das ist die Essenz einer Parado-
xie. Wenn etwas eine Paradoxie ist, dann ist es nicht zu glauben; und wenn etwas
nicht zu glauben ist, dann ist es eine Paradoxie. So einfach ist das. Manchen wird es
schwerfallen, das zu glauben. In der Hinsicht konnte diese Schilderung selbst nicht
zu glauben sein und es sich folglich selbst um eine Paradoxie handeln. Gliicklicher-
weise sind manche Paradoxien wahr.

Selbst wenn Paradoxien im Grunde genommen nicht zu glauben sind, miissen
sie natirlich nicht jenseits jeden Glaubens sein. Ob etwas nicht zu glauben ist,

*Kontakt: Sebastian Sunday Gréve, Universitat Peking, Institut fir auslandische Philosophie und
Institut fir Philosophie und Religionswissenschaft, Beijing 100871, VR China; ssg@pku.edu.cn



452 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

hédngt normalerweise vom Subjekt ab, dessen Glaube oder Unglaube in Frage steht.
Berticksichtigt man diese Klarstellung, so ist es hilfreich, als vorlaufige Definition
davon auszugehen, dass etwas, das nicht zu glauben ist, einfach das ist, wovon man
nicht tiberzeugt sein kann. Diese Definition wird spéter weiter erldutert. Vorerst ist
nur festzuhalten, dass die genannte Subjektivitdt keinen objektiven Widerspruch
erfordert, um als Paradoxie zu gelten, anders als im Fall kanonischer Beispiele
wie der russellschen Paradoxie der Menge aller Mengen, die sich nicht selbst als
Element enthalten (was sowohl zu bedeuten scheint, dass die Menge sich selbst
enthalt, als auch, dass sie sich nicht selbst enthalt), oder der Lignerparadoxie (die
normalerweise bedeutet, dass eine gegebene Aussage wahr ist, gdw sie unwahr ist).
Die Frage, warum kanonische Paradoxien zu dieser Eigenschaft neigen, wird eben-
falls an gegebener Stelle behandelt werden.

Zwei offensichtliche Einwande gegen die vorgeschlagene Theorievariante sind
ihr zu allumfassender und zu subjektiver Anschein: Spezifischer gesagt, konnte
sie so erscheinen, als ob sie zu viele Dinge — vielleicht auch zu viele Arten von
Dingen — als Paradoxien klassifizieren wiirde, und es kdnnte auch so wirken, als ob
sie mehr oder weniger alles, wovon ein Subjekt, aus welchen Griinden auch immer,
nicht iiberzeugt ist, so einordnen wiirde. Tatsachlich ist die Definition weder zu
umfassend noch zu subjektiv. Um das zu erkennen, hilft es, zundchst die Fehler
anderer Paradoxietheorien zu verstehen. Die néchsten drei Abschnitte (1-3) unter-
suchen knapp den mengen-, den argument- und Sorensens fragebasierten Ansatz,
bevor drei weitere Abschnitte (4-6) kurz meine iiberzeugungsbasierte Alternative
beschreiben und verteidigen. Ein abschlieSender Abschnitt (7) bietet eine kurze
Zusammenfassung und ein Fazit.

1 Mengenbasierte Theorien

Eine Theorie, die sich in letzter Zeit grof8er Beliebtheit erfreut, beschreibt Paradoxien
als inkonsistente Mengen einzeln plausibler Aussagen." Diese Theorie funktioniert
offensichtlich bei Paradoxien gut, die normalerweise in einer Art Dilemmaform dar-
gestellt werden, so das Schiff des Theseus, Kants Antinomien oder Nagarjunas Tetra-
lemmata iiber die Bewegung®. Es ist auch einfach einzusehen, wie die Theorie auf
viele andere Félle angewendet werden kann. Man nehme die weithin bekannte Para-

1 Vgl. z. B. Rescher (2001), Schiffer (2003) u. Lycan (2010).
2 Vgl. hierzu bes. Kap. 2 von Nagarjunas Milamadhyamakakarika; niitzliche Kommentare bietet
Westerhoff (2009).



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte === 453

doxie des Barbiers, der all jene und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren.
Nach dem mengenbasierten Ansatz lasst sich die Barbier-Paradoxie so darstellen:

a, Es gibt einen Barbier, der x rasiert, gdw x nicht x rasiert.

a,; Entweder rasiert der Barbier x oder nicht.

a, Entweder rasiert der Barbier den Barbier oder nicht.

a, Wenn der Barbier den Barbier rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier nicht.
a.: Wenn der Barbier den Barbier nicht rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier.

Schwierigkeiten ergeben sich bei jeder mengenbasierten Theorie aus der offen-
baren Vielfalt von Mengen von Aussagen, die verninftigerweise als Darstellung
derselben Paradoxie gelten konnen. Beispielsweise kann man argumentieren, dass
a,und a, unnétig sind; oder dass a, allein ausreichen wiirde, da sie sowohl (anschei-
nend) plausibel als auch (vertretbar) inkonsistent ist. Wie sollte entschieden
werden, welche, wenn tiberhaupt eine, die mafigebliche Paradoxie ist und welche
nicht? Diese Schwierigkeit ist kein uniiberwindbares Hindernis, es gibt aber noch
ernsthaftere Probleme mit dem mengenbasierten Ansatz.

Einbesonders grofSes Problem ergibt sich aus der Tatsache, dass dieselbe Menge
von Sédtzen zutreffenderweise mehr als einer Paradoxie zugeordnet werden kann.
Beispielsweise lasst sich dieselbe inkonsistente Menge, die sowohl geozentrische
als auch heliozentrische Thesen enthélt — gegensatzliche astronomische Modelle,
in denen entweder die Erde oder die Sonne den Mittelpunkt bilden — zwei verschie-
denen Paradoxien zuordnen. Bevor Kopernikus und Galilei den Heliozentrismus
als Grundanschauung im Westen etablierten und damit die eineinhalb Jahrtau-
sende wahrende Vorherrschaft des ptolemdischen Geozentrismus beendeten, galt
der Heliozentrismus weithin als paradigmatische Paradoxie.® Die Entwicklung
der Astronomie hétte aber auch einen anderen Weg einschlagen konnen: Ware,
zum Beispiel, der frithe Heliozentrismus von Aristarchos im antiken Griechenland
weithin akzeptiert worden und ware er als Grundanschauung an die Romer wei-
tergetragen worden, dann hatte stattdessen der Geozentrismus — mit prominenten
und fahigen Fiirsprechern wie Aristoteles, Ptolemaus und anderen - zu einer para-
digmatischen Paradoxie werden konnen.

Betrachten wir folgende inkonsistente Menge von Aussagen, um das klarer zu
machen:

Geozentrismus: Die Erde ist der Mittelpunkt unseres Planetensystems.
Heliozentrismus: Die Sonne ist der Mittelpunkt unseres Planetensystems.

3 Vgl. z. B. den Eintrag ,paradox, n. (a.) in der 2. Auflage (1989) des Oxford English Dictionary.



454 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Diese Menge von Aussagen mag zutreffend und entsprechend dem mengenbasier-
ten Ansatz als Paradoxie bezeichnet werden. Tatsdchlich kann es sich dabei jedoch
um zwei verschiedene Paradoxien handeln — namlich entweder um die geozen-
trische oder um die heliozentrische Paradoxie —, je nachdem, welche der beiden
Thesen ein Subjekt (oder eine Gruppe von Subjekten) fiir plausibler hélt. Wer den
Geozentrismus flr plausibler halt, wird natiirlich die Negation des Geozentris-
mus — was hier auf Heliozentrismus hinauslduft — als paradoxe Schlussfolgerung
betrachten, womit sich die heliozentrische Paradoxie konstituiert. Aber jemand,
der den Heliozentrismus flir plausibler halt, wird natiirlich die Leugnung des
Heliozentrismus — was hier auf Geozentrismus hinauslduft — als paradoxe Schluss-
folgerung verstehen, woraus sich die geozentrische Paradoxie ergibt.*

Eine der Ursachen der mengenbasierten Theorie war ein Wunsch nach einem
Grad an Objektivitét, der angeblich héher waére als der des dominierenden argu-
mentbasierten Ansatzes, den man von Quine iibernommen hatte. Quine hatte
bekanntermafien vorgeschlagen, dass ,eine Paradoxie [...] schlicht jeder Schluss
[ist], der zundchst absurd klingt, der aber durch ein Argument gestiitzt wird*.®

Beispielsweise war Quine der Ansicht, dass die Barbier-Paradoxie derart als
wahre Aussage formuliert werden konne, dass es keinen Barbier gibt, der all jene
und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren (d. h. die Negation von a,). So
argumentierte Quine, dass die Barbier-Paradoxie ein Beispiel fir das sei, was er
als ,veridische Paradoxie“ bezeichnete, also als einen unplausiblen Schluss, der
dennoch wahr ist. Dartiber hinaus sind die folgenden zwei Aspekte vor allem mit
Blick auf die beiden spater erlduterten Kritikpunkte an der quineschen Sichtweise
erwahnenswert. Erstens enthélt Quines Losungsvorschlag fiir die Barbier-Parado-
xie die Negation von a, als Erganzung der obigen Darstellung; wir konnen sie a,
nennen. Zweitens nimmt Quine an, dass a, tatsdchlich die absurdeste Aussage ist,
die in der Paradoxie enthalten ist; im Sinne seiner Definition von Paradoxien iden-
tifiziert er die Barbier-Paradoxie daher mit a, und damit mit einer Aussage, bei
der andere vielleicht argumentieren wiirden, dass sie nicht einmal Teil derselben
Paradoxie ist.

Die quinesche Darstellung von Paradoxien als eine Art unplausibler Schluss
scheint aus mengenbasierter Sicht aus den folgenden zwei Griinden problematisch
zu sein:®

4 Natiirlich ist es heute so, dass der Heliozentrismus fiir viele Menschen nicht mehr als so paradox
gilt wie frither, aufler vielleicht bei besonderen Anldssen wie beim Beobachten eines Sonnenauf-
gangs.

5 Ubers. n. Quine (1976).

6 Lycan (2010), 617-618, hat einen dhnlichen Einwand.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte === 455

Erstens erlaubt die quinesche Theorie die Identifikation von Paradoxien auf
Grundlage der eigenen (subjektiven) Praferenz fiir eine bestimmte Auflosung. Im
Falle des Barbiers konnte man beispielsweise ebenfalls argumentieren, dass a, oder
a, — und nicht a, wie Quine glaubte — negiert werden sollten, um die Paradoxie
aufzulosen. Das wiederum konnte zu einem anderen paradoxen Schluss flihren,
etwa, dass aus a, nicht logisch a,und a, folgen oder einfach die Negation von a,
oder die Negation von a,. Im Gegensatz zur quineschen Schilderung wiirde es einer
solchen Person aber offenbar um dieselbe Paradoxie gehen, selbst wenn es derar-
tige Uneinigkeiten im Hinblick auf die richtige Auflésung der Paradoxie gébe und,
in Folge davon, hinsichtlich des gewéhlten Schlusses zur Wiedergabe der Paradoxie
in Form eines Arguments.

Zweitens erlaubt die quinesche Theorie die Identifikation von Paradoxien
anhand der eigenen (subjektiven) epistemischen Einstellung, inshesondere anhand
dessen, fiir wie plausibel man einzelne Aussagen halt. Selbst wenn Einigkeit tiber
die Auflésung einer bestimmten Paradoxie besteht, konnen Menschen dennoch
hinsichtlich der Plausibilitit relevanter Aussagen durchaus unterschiedlicher
vernilinftiger Meinung sein und damit unterschiedliche Aussagen als paradoxe
Schliisse wahlen. Im Gegensatz zur quineschen Theorie scheint es ihnen dabei aber
um dieselbe Paradoxie zu gehen.

Auf den zweiten Punkt konnte ein Anhénger von Quine antworten, dass er
nicht universell gilt. Wie wir gesehen haben, kann dieselbe inkonsistente Menge,
die sowohl den Geozentrismus als auch Heliozentrismus enthalt, zutreffend mehr
als einer Paradoxie zugeordnet werden: Wer den Geozentrismus fiir plausibler
hélt, wird seine Negation natiirlich als paradoxen Schluss betrachten (woraus sich
die heliozentrische Paradoxie ergibt), wohingegen jemand, der den Heliozentris-
mus fir plausibler halt, natiirlich dessen Negation als paradoxe Schlussfolgerung
empfindet (woraus sich die geozentrische Paradoxie ergibt). Intuitiv ist die geo-
zentrische Paradoxie nicht dieselbe wie die heliozentrische Paradoxie, obwohl
beide mit derselben inkonsistenten Menge von Aussagen wiedergegeben werden
konnen. Das beschreibt die quinesche Theorie richtig.

Beztiglich des ersten Kritikpunkts konnte ein Anhénger von Quine verninfti-
gerweise meinen, dass die richtige Auflosung einer gegebenen Paradoxie, sofern es
sie gibt, moglicherweise mit neuem Wissen tiber das wahre Wesen der betreffenden
Paradoxie einhergeht. Der Quine-Anhédnger kdnnte weiter argumentieren, dass die
quinesche Theorie unter bestimmten Bedingungen tatsdchlich die Identifizierung
einer Paradoxie auf Basis der eigenen (subjektiven) Praferenz fiir eine Auflésungs-
variante erlaubt; dieselbe Regel ermdglicht aber die Identifizierung einer Parado-
xie auf Grundlage der (objektiven) Entdeckung einer Auflésungsmoglichkeit, was
zu einem Genauigkeitsgrad fiihrt, den die mengenbasierte Theorie nicht zulasst.



456 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Daher haben Anhénger der argumentbasierten Schilderung von Paradoxien
im Sinne Quines nicht nur plausible Argumente gegen die Hauptkritikpunkte der
Befiirworter der mengenbasierten alternativen Theorie, sondern sie verfiigen
auch tber eine effektive Gegenkritik durch das Argument tiber Geozentrismus
und Heliozentrismus. Wie wir dennoch sehen werden, hat der argumentbasierte
Ansatz aber noch schwererwiegende Probleme.

2 Argumentbasierte Theorien

Nur wenige philosophisch arbeitende Logiker haben Paradoxien als blofle Argu-
mente verstanden.” So, wie es verschiedene Mengen von Aussagen gibt, die ver-
niinftigerweise dieselbe Paradoxie ergeben, kann dieselbe Paradoxie in Form
verschiedener Argumente mit unterschiedlichen Prédmissen dargestellt werden.
Wahrscheinlich ist dies der Grund, warum die meisten Quine gefolgt sind und
Paradoxien als Schliisse von Argumenten und nicht als Argumente im eigentlichen
Sinne verstanden haben, obwohl — wie die beiden vorigen Kritikpunkte zeigen —
argumentiert werden kann, dass dieselbe Paradoxie auch in Form verschiedener
Schliisse vorliegen kann.?

Moglicherweise liegt ein groferes Problem der quineschen Sichtweise aber
darin, dass manche Paradoxien anscheinend gar nicht als Argument und auch
nicht als Schluss auftreten.

Zum einen lasst sich die Paradoxie vom Schiff des Theseus nicht nattirlicherweise
als Argument mit paradoxem Schluss darstellen. Vielmehr wird sie normalerweise
als Dilemma wiedergegeben. Plutarch berichtet, dass die Athener jahrhundertelang
ein Schiff aufbewahrt hitten, auf dem einer ihrer gréfiten Helden, Theseus, einst im
Triumph aus Kreta zuriickgekehrt sein soll, wo er ein gefdhrliches Ungetiim getotet
habe. Die Instandhaltung des Schiffes iber einen so langen Zeitraum fiihrte allerdings
dazu, dass die meisten, wenn nicht alle Teile des Schiffs ersetzt werden mussten: So
berichtet Plutarch, dass ,[d]as Schiff [...] daher fiir die Philosophen zu einer stan-
digen Veranschaulichung zur Streitfrage der Weiterentwicklung [wurde]; denn die
einen behaupteten, das Boot sei nach wie vor dasselbe geblieben, die anderen hinge-
gen, es sei nicht mehr dasselbe“.’ Nehmen wir nun zusitzlich an, jemand hétte alle
Originalteile, die im Laufe der Zeit ersetzt worden waren, eingesammelt, gesdubert

7 Bekannte Ausnahmen sind Mackie (1973), 238, und Priest (2006), 9.

8 An spaterer Stelle wird gezeigt, dass dieselbe Paradoxie logisch gesehen nicht in Form verschie-
dener Schliisse vorliegen kann.

9 Plutarch (1859), 49, nachiibers. bei Essler (1995), 310.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte === 457

und wieder zusammengesetzt. Daraus ergibt sich ein Dilemma. Welches ist das Schiff
des Theseus? Ist es das ,offizielle, das vom Volk Athens aufbewahrt und instandge-
halten worden ist, oder ist es jenes, das aus allen Originalteilen, die im Laufe der Zeit
ausgetauscht worden waren, wieder zusammengebaut worden ist?*°

Andere bekannte Paradoxien, die normalerweise nicht als paradoxe Schltisse
wiedergegeben werden, sind die Liignerparadoxie, Moores Paradoxie und New-
combs Problem. Normalerweise kulminiert Newcombs Problem in einer Entschei-
dungsfrage."* Moores Paradoxie wird am héufigsten als einzelner Aussagesatz
dargestellt, etwa ,es regnet, aber ich glaube nicht, dass es regnet, oder manchmal
in der deutlicheren Alternative: ,Es kann wahr sein, dass es sowohl regnet als
auch, dass ich nicht glaube, dass es regnet, dennoch kann ich nicht wahrheitsge-
maf behaupten, ,es regnet, aber ich glaube nicht, dass es regnet‘.“12 Ebenso wird
die Lignerparadoxie normalerweise in nur ein oder zwei Satzen wiedergegeben,
etwa ,diese Aussage ist eine Liige‘ oder ,die folgende Behauptung ist falsch; die vor-
hergehende Behauptung ist wahr*. Ubrigens stellt Quine seine eigene Variante der
Lugnerparadoxie nicht als paradoxen Schluss dar, sondern in Form eines blofSen
Satzes, namlich: ,,Liefert nach Anfiigung zu seinem eigenen Zitat eine falsche
Aussage‘ liefert nach Anfiigung zu seinem eigenen Zitat eine falsche Aussage.“*®

Dartiiber hinaus werden andere bekannte Paradoxien tiblicherweise in Form
vollig alleinstehender Fragesdtze abgebildet, darunter die Paradoxie von der
Henne und dem Ei (was war zuerst da?) und die Allmachtsparadoxie (zum Beispiel:
,Kann Gott einen Stein erschaffen, der so schwer ist, dass er ihn selbst nicht hoch-
heben kann?").

Verteidiger der quineschen Theorie wiirden vermutlich zugeben, dass manche
Paradoxien nicht natiirlicherweise als Argumente und nicht einmal als Aussagen
formuliert werden. Das konnten die Verteidiger wohl auch damit erklaren, dass es
schwierig ist, das genaue Wesen einer Paradoxie zu kennen. Wenn wir heispiels-
weise versuchen wiirden, das Schiff des Theseus in Argumentform zu beschrei-
ben, wissten wir unter Umstanden nicht, welcher der unterschiedlich méglichen
paradoxen Schlusse die Paradoxie korrekt darstellt — dass etwa keines der beiden
Schiffe das Schiff des Theseus ist oder dass es beide sind —, wobei selbst eine unvoll-
stdndige Disjunktion mdglicher Kandidaten die Paradoxie richtig wiedergeben

10 Den fiktionalen Dreh (;nehmen wir nun an‘ etc.) hat Hobbes ergéanzt.

11 Fiir die urspriingliche Darstellung von Newcombs Problem vgl. Nozick (1969), 114-115. Vermut-
lich ist es kein Zufall, dass Nozicks Darstellung in die folgende Frage mundet: ,Dann entscheidet
man. Was tut man?“ (iibers. n. ebd., 115).

12 Vgl. insh. Moore (1942, 1944 u. 1993).

13 Ubers. n. Quine (1976), 9.



458 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

mag, wenn das unser Wissensstand zu dem Zeitpunkt wére. So scheint die Hypo-
these, dass jede Paradoxie als Schluss wiedergegeben werden kann, der in Quines
eigenen Worten ,zundchst absurd klingt, [...] aber durch ein Argument gestiitzt
wird, also prima facie haltbar. Inshesondere scheint die Darstellung als Schluss fiir
alle Arten paradoxer Aussagen und Satze moglich zu sein, darunter jene aus dem
alten China (,Eier haben Federn’, ,Feuer ist nicht heif$‘, ,Die Augen sehen nicht‘)
ebenso wie Fragen und Imperative (,sag niemals nie‘, ,missachte diesen Befehl).*
Sie scheint auch fiir alle Paradoxien moglich, die grundsétzlich als subsententiale
Ausdriicke wiedergegeben werden (,die Menge aller Mengen, die sich nicht selbst
als Element enthalten, ,der quadratische Kreis)."®

Noch wichtiger ist, dass Anhdnger von Quine vermutlich auflerdem auf der
gewichtigeren metaphysischen Behauptung beharren wiirden, dass alle Para-
doxien genau als das dargestellt werden konnen, was sie gemaf$ Quine wirklich
sind. Das ist allerdings falsch. Auch wenn alle Paradoxien als scheinbar absurde
Schliisse wiedergegeben werden konnen, die durch ein Argument gestiitzt werden,
folgt daraus nicht, dass eine Paradoxie wesentlich das ist, was wiedergegeben wird.
Der Fehler liegt darin, dass es Paradoxien gibt, deren Darstellung als Argument
entweder zu einem Schluss fiihrt, der nicht scheinbar absurd ist, oder zu einem
Argument, das den Schluss nicht stiitzt. Beispielsweise ist das vermutlich fiir jeden
iberwéltigenden Stil der Fall, hinter dem sich eine logisch ungiltige Argumenta-
tion versteckt. Mark Sainsbhury hat daher versucht, Quines urspriingliche Theorie
durch eine iiberarbeitete zweite Bedingung zu verbessern, nach der der scheinbar
absurde Schluss nicht tatsachlich durch ein Argument gestiitzt sein muss, sondern
es ausreicht, wenn der Schluss nur scheinbar gestiitzt wird; genauer gesagt, wenn
er sich aus einem ,scheinbar annehmbaren Gedankengang aus scheinbar annehm-
baren Pramissen ab[leitet]“'®. Es ist aber alles andere als selbstverstindlich, dass
alles, was eine scheinbar absurde Schlussfolgerung zu stiitzen scheint, richtiger-
weise als eine von ,,Pramissen“ ausgehende ,Ableitung“ gedacht werden kann. So
sehr Sainsbury der ursprunglichen Absicht von Quine treu bleibt, so sehr scheinen
beide Ansétze ungerechtfertigt viel Idealisierung zu betreiben. Warum sollten wir
annehmen, dass alle oder auch nur alle interessanten Paradoxien in erster Linie
das Ergebnis logischen Denkens sind? Unter Umstdnden ist Rhetorik einflussrei-

14 Alle drei chinesischen Beispiele finden sich im Zhuangzi; vgl. auch Fraser (2020).

15 Man konnte denken, dass die Einbeziehung von Ausdriicken, denen es an Sinn mangelt — was
bei der Lugnerparadoxie, Moores Paradoxie und anderen der Fall sein mag — eine derartige Dar-
stellung unmoglich machen wiirde; vgl. z. B. Sorensen (2003), 352. Die Tatsache, dass es einem
Ausdruck oder einer Aussage an Sinn mangelt, kann selbst aber sinnhaft ausgedriickt werden.

16 Sainsbury (1993), 7-8.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte === 459

cher als Logik; sind Erzdhlungen einflussreicher als Argumente; vermag letztlich
alles, was an die Gefiihle statt an die Vernunft appelliert, uns insgesamt eher zu
uberzeugen.

Im Gegensatz zu den philosophischen Lieblingsfillen wird das anhand von
Beispielen besonders deutlich, die nicht rein sprachlicher Natur sind. Betrachten
wir René Magrittes berithmtes Gemaélde, das eine Pfeife zusammen mit den Worten
»Cecl n’est pas une pipe“ (,Dies ist keine Pfeife“) zeigt (Abb. 1). Magrittes Gemélde
tragt den Titel ,La trahison des images“ (,Der Verrat der Bilder“) — ein passender
Name, da es tatsachlich konstitutiv fiir die Paradoxie zu sein scheint, dass Betrach-
tern ein gemaltes Bild einer Pfeife visuell prasentiert wird, das ihnen das intui-
tive Bezugsobjekt des Demonstrativpronomens (,ceci®, ,dies“) liefert. Wenn das
stimmt, dann kénnen blofse Worte diese doxastische (iitberzeugungsbasierte) oder
prédoxastische Situation nicht nachbilden. Dafiir reichen beispielsweise weder die
Worte ,eine Pfeife ist keine Pfeife‘ noch ,ein Bild einer Pfeife ist keine Pfeife aus. Es
scheint daher, dass diese Paradoxie nicht einfach ein Schluss sein kann, der durch
ein Argument gestiitzt wird.

Leci nest s une fufle.

Abbildung 1: René Magritte ,La trahison des images*“ (1929)
(Original im Los Angeles County Museum of Art)

Dasselbe gilt noch mehr in rein nichtsprachlichen Féllen, wie etwa fiir die bekann-
ten visuellen Paradoxien, die durch Lionel und Roger Penrose sowie den Kunst-
ler M. C. Escher popularisiert worden sind und bei denen es sich um sogenannte
unmdgliche Figuren handelt. Berithmte Beispiele sind der unmégliche Wiirfel,
das Penrose-Dreieck und die Penrose-Treppe (Abb. 2). Diese Bilder erzeugen eine
besondere Art der optischen Tauschung, bei der das, was Betrachtern als dreidi-
mensionales Objekt erscheint und durch ein zweidimensionales Bild dargestellt



460 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Abbildung 2: Penrose-Treppe (,fortlaufende Stufenfolge®, Penrose/Penrose
1958)

wird, nicht nur nicht das reprasentierte Objekt, sondern tatsdchlich unmoglich
ist. Was sich dem Subjekt darstellt, kann tatsachlich nicht existieren. Inshesondere
handelt es sich beim unméglichen Wiirfel um keinen Wiirfel und beim Penrose-
Dreieck um kein Dreieck. Doch selbst wenn das Subjekt davon weifs, &ndert das in
der Regel nichts an der bildlichen Erscheinung: Der unmdgliche Wiirfel erscheint
weiter als Wiirfel, das Penrose-Dreieck weiter als Dreieck.'” Diese doxastischen
Situationen konnen durch blofe Worte nicht reproduziert werden. Es scheint also
s0, als ob die Paradoxie nicht einfach ein Schluss sein kann, der durch ein Argu-
ment gestiitzt wird."®

Der Psychologe Roger Shepard hat eine auditive Paradoxie entwickelt, die
nach demselben Muster funktioniert. Shepard zeigte, dass eine speziell entwickelte

17 Wie Penrose/Penrose (1958) anmerken, ist die Tduschung nicht unbedingt von zweidimensio-
nalen Bildern abhédngig, die sich auferhalb der Betrachter befinden, sondern sie kann sich eben-
falls aus einer fixen Perspektive eines Beobachters auf ein tatsdchlich dreidimensionales Objekt
ergeben.

18 Akiyoshi Kitaoka war vermutlich der produktivste Schépfer visueller Paradoxien seit spates-
tens Vasarely und der Op-Art-Bewegung im 20. Jahrhundert. In diesem Kontext sind Bilder, die
sich nicht bewegen, die aber so aussehen, als ob sie sich bewegen wiirden, die bekannteste Form
visueller Paradoxien; vgl. z. B. Kitaokas Rotating Snakes (2003). Wie im Fall von unméglichen Fi-
guren dndert selbst das Wissen iuiber die Tauschung bei Subjekten in der Regel nichts an der Art
und Weise, wie Dinge ihnen visuell erscheinen. Im Gegensatz zu unmoglichen Figuren ist das, was
Betrachtern als zutreffend erscheint (z. B. dass sich das Bild bewegt), nicht unmdglich, sondern
lediglich nicht der Fall, da es natiirlich méglich ist, eine tatsdchlich bewegte Variante eines dieser
Bilder herzustellen.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte = 461

Sequenz von Klangen, heute als Shepard-Skala bekannt, bei Zuhérern die Illusion
einer unendlich langen Tonleiter erzeugen kann. Diese Paradoxie ist also das audi-
tive Aquivalent zur Penrose-Treppe. Wie bei visuellen Paradoxien dndert selbst das
Wissen eines Subjekts um die Tauschung in der Regel nichts daran, wie sie wahrge-
nommen wird; die Tonleiter klingt weiterhin unendlich lang. Damit ist diese audi-
tive Paradoxie ein weiteres Gegenbeispiel zur quineschen Theorie."

Dasselbe Argument gilt fiir Paradoxien, die auf anderen Sinnen basieren, dar-
unter Tastsinn, Geschmack, Gleichgewicht und Propriozeption.*

Der argumentbasierte Ansatz scheitert also sogar in tiberarbeiteter Fassung, der
zufolge eine Paradoxie ein scheinbar absurder Schluss ist, der scheinbar durch ein
Argument gestlitzt wird, weil es Paradoxien gibt, deren Darstellung als Argument
zu einem Ergebnis fiihrt, das entweder kein scheinbar absurder Schluss ist oder
das scheinbar nicht durch ein Argument gestiitzt wird. Wie leicht zu erkennen ist,
konnte derselbe Einwand méglicherweise auch gegen den mengenbasierten Ansatz
erhoben werden, nach dem es sich bei einer Paradoxie um eine inkonsistente Menge
einzeln plausibler Aussagen handelt. Das miissen wir hier aber nicht machen, da
jene Theorie bereits durch das Geozentrismus-Heliozentrismus-Argument entkraftet
worden ist. Was also eine Theorie des Wesens von Paradoxien angeht, erweisen sich
sowohl der argumentbasierte als auch der mengenbasierte Ansatz als unzureichend.

3 Sorensens fragebasierte Theorie

Einen interessanten alternativen Ansatz stellt Roy Sorensen in seinem Buch A Brief
History of the Paradox (2003) vor. Sorensen schreibt, dass ,Paradoxien [...] Fragen
(oder in manchen Féllen Pseudofragen)“ sind, ,die uns zwischen zu vielen guten
Antworten schwanken lassen“! Er schreibt auch: ,Ich verstehe Paradoxien als
eine Art Ritsel“*? An anderer Stelle im Buch erklirt er das Verhiltnis zwischen
diesen beiden Behauptungen so: ,Paradoxien sind Ratsel, die das Publikum mit

19 Vgl. Shepard (1964). Eine brauchbare Ton- und Videoaufnahme liefert ders./Zajac (1965). Fiir
weitere Paradoxien auf Grundlage der Shepard-Skala vgl. insh. Risset (1969), ders. (1971) sowie
Deutsch (1986, 1992 u. 2010).

20 Beispiele dafiir sind in dieser Reihenfolge: die thunbergsche Rost-Illusion (Craig/Bushnell 1994,
Thunberg 1896), der Wunderbeeren-Effekt (Kurihara/Beidler 1968), einfache vestibuldre Illusi-
onen wie die mit dem Baradny-Stuhl hervorgerufenen (Barany 1907) und die Pinocchio-Illusion
(Lackner 1988).

21 Ubers. n. Sorensen (2003), xii (Hervorh. im Orig.).

22 Ubers. n. ebd., 3.



462 — Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

guten Antworten tiberladen [...] ein Rétsel nimmt die Gestalt einer Frage an.“®

Folglich bezeichnet er seine Darstellung zugleich als ,meine Rétseltheorie der Para-
doxien“ und als ,meine fragebasierte Theorie“**

Es ist Sorensens erkldrte Absicht, eine Theorie des Paradoxen zu liefern, die
umfassender ist als die argument- und mengenbasierten Ansatze, nicht zuletzt, um
das Penrose-Dreieck und andere visuelle Paradoxien miteinbeziehen zu kénnen.
Er wiirde also vermutlich argumentieren, dass die Begriffe Frage oder Antwort
ausreichend weit gefasst werden sollten, vielleicht eher als Rétsel. Das deutet er
an einer Stelle auch an.*® Vielleicht kénnten die betreffenden Begriffe ausreichend
erweitert werden. Das wiirde aber auch zur nur wenig hilfreichen Vermengung der
urspringlichen Frage ,Was ist eine Paradoxie?‘ mit mehreren genauso schwierigen
weiteren Fragen fiihren: ,Was ist eine Frage?‘, Was ist eine Antwort?, Was ist eine
gute Antwort?‘, Was sind zu viele gute Antworten?‘ und ,Was ist ein Ratsel?".

Sorensens fragebasierter Ansatz wird daher mit demselben Dilemma wie die
mengen- und argumentbasierten Theorien konfrontiert. Diese Theorien lassen sich
alle plausibel als die These verstehen, dass, obwohl manche Paradoxien norma-
lerweise nicht in der benétigten Form dargestellt werden — verschiedentlich spe-
zifiziert als Argument, Schluss, Frage, Rétsel oder inkonsistente Menge von Aussa-
gen —, alle Paradoxien auf diese Weise genau als das dargestellt werden konnen,
was sie wirklich sind. Obwohl die Hypothese, dass jede Paradoxie nach den Erfor-
dernissen der Theorie dargestellt werden kann, vielleicht zutrifft, ist die damit
verbundene metaphysische Behauptung, dass Paradoxien im Wesentlichen das
sind, als was sie somit dargestellt werden, aber falsch, weil nicht alle Paradoxien
abgedeckt werden, es sei denn, fiir die jeweiligen Theoriebestandteile (Argument,
Schluss, Frage, Ritsel oder Aussage) wird eine eigene substanzielle Theorie entwi-
ckelt, deren mogliche Form oder Plausibilitat bestenfalls ungewiss ist.

4 Ein Uiberzeugungsbasierter Ansatz

Die in diesem Aufsatz vertretene Theorie, nach der eine Paradoxie etwas ist, das
nicht zu glauben ist, vermeidet diese Art von Schwierigkeit. Die Hauptschwierigkeit
besteht hier nun darin, zu verstehen, wieso die Simplizitat der Theorie nicht zu
iberméafsiger Inklusivitét fithrt.

23 Ubers. n. ebd., 349.
24 Ubers. n. ebd., 358.
25 Vgl. ebd., 37.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte = 463

Die Frage von Subjektivitdt ist eine damit eng verbundene Schwierigkeit.
Klassifiziert die Theorie alles, was jemand nicht glaubt, als Paradoxie? Das ware
keine wohlwollende Interpretation. Die blofSe Tatsache, dass jemand etwas, x, nicht
glaubt, sollte nicht so verstanden werden, dass x im intendierten Sinne des Wortes
nicht zu glauben sei. Vielmehr soll die Formulierung ,nicht zu glauben‘ nicht nur
implizieren, dass jemand von etwas nicht tiberzeugt ist, sondern natiirlich auch,
dass ein Subjekt einen hinreichenden Versuch gemacht hat, davon tberzeugt zu
werden. In diesem Sinne ist, wie zu Beginn des Aufsatzes angedeutet, etwas, das
nicht zu glauben ist, etwas, wovon man nicht tiberzeugt sein kann. Mit anderen
Worten: Das Subjekt ist daran gescheitert, es zu glauben. Oder auch: Es ist nicht
davon uberzeugt, obwohl es das versucht hat.

Esistverlockend zu denken, dass ein Versuch notwendig ist, von einer bestimm-
ten Aussage iiberzeugt zu sein (d. h. von etwas, von dem man logisch iiberzeugt sein
kann und das wahr sein kann). Aus psychologischer Perspektive scheint das aber
nicht zu stimmen. Beispielsweise scheint die Paradoxie vom Schiff des Theseus,
wenn sie wie Ublich als Dilemma présentiert wird — wie etwa in der vorigen Erzah-
lung, die mit der Frage ,Welches ist das Schiff des Theseus?‘ endet —, nicht zu erfor-
dern, dass das Subjekt eine bestimmte Aussage kennt, von der es zwar nicht iber-
zeugt ist, von der Uiberzeugt zu werden es aber gezielt versucht hat. Dies gilt auch
fur viele andere Paradoxien, die sich nicht einfach so wiedergeben lassen, dass sie
eindeutig einer Aussage entsprechen; und es gilt auch fiir die vielen sprachlichen
und nichtsprachlichen Paradoxien, die normalerweise anders als durch Aussage-
sitze dargestellt werden. Entsprechend lasst sich die Konzeption von Paradoxien
als etwas, das nicht zu glauben ist, wie folgt formulieren:

Etwas, x, ist eine Paradoxie gdw
1. ein Subjekt s entweder von x oder von etwas an x nicht tiberzeugt ist und
2. sdasversucht hat.

Das Verhéltnis des Versuchs — genauer gesagt, des hinreichenden Versuchs,
von etwas Uberzeugt zu sein — ist zugegebenermafien vage. Dies stellt aber kein
Problem dar. Die Theorie ist bewusst relativ umfassend angelegt. Wichtig ist, dass
man nach dieser Definition etwas paradox finden kann — mit anderen Worten, sich
bewusst werden kann, dass es etwas gibt, wovon man trotz eines hinreichenden
Versuchs nicht iiberzeugt ist —, auch wenn man nicht genau sagen kann, wovon
man nicht iiberzeugt ist. Die Definition enthélt damit eine psychologisch akkurate
Beschreibung der Verwirrung, die ein Subjekt tiblicherweise empfindet, wenn es
zum ersten Mal einer Paradoxie begegnet.

Im Hinblick auf den méglichen Einwand, dass die vorgeschlagene Darstellung
zu subjektiv sei, ist wichtig zu beachten, dass die Subjektivitdt von Paradoxien per



464 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

se nicht bestritten wird, also dass Paradoxitét (d. h. die Eigenschaft, dass etwas
paradox ist) wesentlich von einem angemessen zugehorigen Subjekt abhéngt, das
das Vermogen hat, von etwas tberzeugt zu sein. Das wird beispielsweise in den
wichtigsten mengen- und argumentbasierten Theorien durch die zentrale Verwen-
dung von Begriffen wie Plausibilitdit (,eine Paradoxie ist eine inkonsistente Menge
einzeln plausibler Aussagen®), Absurditit (jjeder Schluss, der zunéchst absurd
Kklingt, der aber durch ein Argument gestiitzt wird‘) oder scheinbare Annehmbar-
keit (,ein scheinbar annehmbarer Schluss, der durch einen scheinbar annehmba-
ren Gedankengang aus scheinbar annehmbaren Pramissen abgeleitet ist‘) deutlich.

Auch im Hinblick auf den méglichen Einwand, dass die Darstellung zu inklu-
siv sei, ist wichtig festzuhalten, dass die Stufung von Paradoxien — also: dass Para-
doxitét in unterschiedlichen Stédrkegraden auftritt — nicht bestritten wird. Etwas
kann mehr oder weniger paradox sein als etwas anderes oder im Verhdltnis zu
verschiedenen Subjekten und Zeiten. So gilt die Liignerparadoxie beispielsweise
héufig als paradoxer als die Barbier-Paradoxie; Einsteins Relativitatstheorie und
ihre Folgen werden den meisten Nichtphysikern tendenziell paradoxer erscheinen
als den meisten Physikern; und der Heliozentrismus gilt vielen Menschen als nicht
mehr so paradox wie friither oder als iiberhaupt nicht mehr paradox. Die vorge-
schlagene Theorie berticksichtigt die Stufung von Paradoxitdt auf die gleiche Art
und Weise wie Quine oder Sainsbury, allgemein vielleicht im Sinne der Schwierig-
keit, davon tiberzeugt zu sein. Konkreter gesagt erklaren Quine und Sainsbury die
Stufung von Paradoxien damit, dass etwas mehr oder weniger absurd bzw. mehr
oder weniger scheinbar unannehmbar ist; in der vorgeschlagenen Theorie wird
sie dadurch erklart, dass etwas mehr oder weniger nicht zu glauben ist (genauer
gesagt, durch den Schwierigkeitsgrad, der mit hinreichenden Versuchen, von etwas
iberzeugt zu sein, verbunden ist).

Es ist weitgehend aussichtslos, strengere Bedingungen fiir eine Paradoxie
durch eine enger angesetzte Subjektgruppe wie Sorensens ,verntnftige, intelli-
gente Menschen“?® oder durch ein bestimmtes Maf an Paradoxitit zu schaffen.
Eine solche Bedingung wiirde der Anzahl von Haaren &hneln, die ein nicht kahl-
kopfiger Mensch verlieren miisste, um kahlkopfig zu werden: Entweder gibt es
eine solche Bedingung nicht oder wir wissen iiberhaupt nicht, was sie ist. Indem
man nicht derart beschrankt, was als Paradoxie gilt, ergibt sich eine einfachere,
moglicherweise aber auch extrem inklusive Theorie. Allerdings muss eine solche
extreme Inklusivitat nicht zu weit angesetzt sein, selbst wenn sie zu einer tiberra-
schenden Anzahl oder Vielfalt potenziell paradoxer Sachverhalte fiihrt. Statt dieses
Problem auf andere Weise zu lésen, neigen andere Paradoxietheorien dazu, es zu

26 Ubers. n. ebd., 226.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte == 465

vertuschen, indem sie festsetzen, was genau Paradoxien seien; die einflussreichs-
ten drei Vorschldge dazu sind Schlusse, Aussagen und Fragen. Wie wir gesehen
haben, scheint keine dieser Setzungen besonders vielversprechend darin, zu erfas-
sen, was eine Paradoxie nun ausmacht.

Die Zahl und Vielfalt an Paradoxien, die die vorgeschlagene unbeschrankte
Theorie mit sich bringt, sollte nicht tiberraschen. Aus paradigmatischen Parado-
xiefdllen ergibt sich nicht nur eine grofie Vielfalt von Sachverhalten, die paradox
sein konnen, sondern tatsdchlich ist auch die Standardverwendung der Worter
,paradox‘, ,Paradox, ,Paradoxie’ und ,Paradoxon‘ in der deutschen sowie ihrer
stammverwandten Worter in vielen anderen Sprachen genauso unbeschrankt, wie
es die Theorie erwarten wiirde.”” Neben vielen Représentationsarten und Repré-
sentationsmitteln sprechen wir bei allen méglichen Dingen davon, dass es sich bei
ihnen um eine Paradoxie handle und dass sie paradox seien — darunter Handlun-
gen, Erfahrungen, Friichte und Menschen —, und es steht uns grundsatzlich frei,
diese Eigenschaft einer beliebigen Zahl von Sachverhalten relativierend zuzuspre-
chen. So kénnen wir beispielsweise Sachen sagen wie: ,Ich/du/wir/sie finden diesen
Mann paradox/halten ihn fiir ein Paradoxon.¢ Gemaf$ der unbeschréankten Theorie
konnte eine solche AuRerung von uns grundsétzlich jedes Mal in wortwortlichem
Sinne zu nehmen und wahr sein.

Die resultierende Darstellung muss lediglich auf sprachpragmatischer Ebene
qualifiziert werden. Obwohl wir von allen mdglichen Dingen wortwdrtlich und
wahrheitsgemafd sagen konnen, dass es sich bei ihnen um Paradoxien handelt,
tun wir es nur selten, selbst dann, wenn es zutrifft. In der Praxis neigen wir dazu,
die Ausdriucke ,Paradoxie‘ und ,Paradoxon‘ und in geringerem MafSe auch den
Terminus ,paradox‘ fir bestimmte besondere Félle und Anldsse zu verwenden.
Diese Bezeichnungen werden in der heutigen Sprache daher eher als Auszeichnun-
gen gebraucht. Wir neigen dazu, Paradoxien nur dann als ,Paradoxien oder als
,paradox‘ zu bezeichnen, wenn sie diese Bezeichnungen besonders verdient haben,
d. h. nur dann, wenn sie zu einem erheblichen Maf8e paradox sind.

Philosophen mit einem generellen Interesse an Paradoxien sollten daher nicht
in erster Linie die Frage danach stellen, was eine Paradoxie ist, sondern danach,
was eine Paradoxie philosophisch interessant macht.

27 Vgl. insb. die Eintrége ,paradox, n. and adj.“ und ,paradoxical, adj.“ im Oxford English Dictionary.



466 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

5 Die logische Form paradoxer Objekte

Wenn die vorgeschlagene Theorie zutrifft, dass eine Paradoxie im Wesentlichen
etwas ist, das nicht zu glauben ist, dann muss sich jede Antwort auf die Frage, was
eine Paradoxie interessant macht, grundsatzlich mit den folgenden drei konstitu-
ierenden Dimensionen von Paradoxitat beschéftigen: dem Objekt, das nicht tiber-
zeugt; dem Subjekt, dessen Uberzeugung oder Mangel an Uberzeugung in Frage
steht; und der Beziehung zwischen Subjekt und Objekt selbst. Ich beginne in umge-
kehrter Reihenfolge und mit besonderem Augenmerk darauf, was Paradoxien aus
philosophischer Perspektive interessant macht.

Hinsichtlich der Beziehung zwischen Subjekt und Objekt gilt erstens nattirlich
das Prinzip des Paradoxitatsgrades: je paradoxer, desto besser. Das Maf$ an Parado-
xitat richtig zu bestimmen, ist schwierig, allgemein besteht tendenziell aber aus-
reichende Ubereinstimmung tiber die verhéltnisméRige Paradoxitét bei verschie-
denen Féllen.?®

Zweitens zielt das Hauptinteresse von Philosophen nicht auf die Subjekte,
sondern auf die Objekte, die an Paradoxien beteiligt sind. Zwar gibt es auch die
wichtige Tradition der therapeutischen Philosophie — im Westen reicht sie wohl
bis auf Sokrates zurtick und schliefst moderne Figuren wie Nietzsche und Wittgen-
stein ein —, und man kann diese sinnvollerweise als eine Tradition beschreiben, die
sich primér mit dem Subjekt und nicht dem Objekt von Paradoxien beschéftigt.”
Doch scheint hier die Ausnahme nur die Regel zu bestdtigen. Normalerweise ist
eine Paradoxie, die sich vor allem aus einer Besonderheit beim Subjekt ergibt, fiir
Psychologen von grofserem Interesse als fiir Philosophen. Das ist auch der Grund,
warum sich Philosophen allgemein nicht so sehr fiir das interessieren, was wirk-
lich Kinderparadoxien zu sein scheinen, wie etwa die Tatsache, dass man das Ende
eines Regenbogens nicht erreichen kann. Prinzipiell sind Philosophen am meisten
an Fallen interessiert, die so beschaffen sind, dass selbst die intelligentesten Sub-
jekte sie fur paradox halten.

Drittens sind nicht alle Objekte fiir Philosophen gleichermafien interessant.
Insbesondere Paradoxien, die in anderen wissenschaftlichen Disziplinen zutage
getreten sind, interessieren die Angehorigen der betreffenden Disziplinen ten-
denziell mehr als Philosophen, z. B. das Easterlin-Paradox, das Einstein-Podolsky-
Rosen-Paradoxon, das franzdsische Paradox, Helianthus paradoxus (dt. ,die
paradoxe Sonnenblume‘, Pecos-Sonnenblume), das hispanische Paradoxon, das
Informationsparadoxon bei schwarzen Léchern, das Lek-Paradoxon, die paradoxe

28 Vgl. Paseau (2013).
29 Vgl. Sunday Gréve (2025).



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte = 467

Embolie, das olberssche Paradoxon, das Plankton-Paradoxon, Pseudis paradoxa
(der Paradoxe Frosch), Pulsus paradoxus (der paradoxe Puls) und das Zwillingspa-
radoxon. Prinzipiell interessieren sich Philosophen vor allem fiir Félle, die nur ein
Minimum an Allgemeinwissen verlangen, um als paradox zu gelten.*

Wenn wir auf der richtigen Spur sind, scheint es fiir die aktuelle Untersuchung
am vielversprechendsten zu sein, ein Verstandnis paradoxer Objekte zu entwickeln.
Offensichtlich bietet keine der zuvor kritisierten Theorien eine annehmbare allge-
meine Erkldrung paradoxer Objekte, und die alternativ vorgeschlagene Theorie ist
bislang nicht detailliert genug. Nutzliche Details lassen sich allerdings aus Quines
ursprunglicher Theorie ableiten. Der Kern dieser Theorie lasst sich richtigstellen,
wenn man ihn enger auslegt als urspriinglich intendiert: indem man ihn nadmlich
nicht als Theorie von Paradoxien als solchen oder gar paradoxer Objekte allgemein
versteht, sondern als Theorie insbesondere der logischen Form paradoxer Objekte
(wobei wir mit ,logischer Form‘ einfach nur das meinen, was paradoxe Objekte
in der Logik angemessen darstellt). Die daraus folgende, tiberarbeitete Fassung
von Quines Theorie besagt schlichtweg, dass die logische Form eines paradoxen
Objekts ein Schluss ist. Die psychologische Qualifikation von Quines urspriingli-
cher Theorie — dass eine Paradoxie etwas sei, das ,zunédchst absurd klingt, [...] aber
durch ein Argument gestiitzt wird“ — ist in diesem Zusammenhang irrelevant.**

Fir die Analyse paradoxer Objekte ist die quinesche logische Form besser
geeignet als die der anderen zuvor besprochenen Beschreibungsarten. Dies liegt
vor allem an der hoheren Genauigkeit ihrer logischen Reduktion, wodurch sie eine
hohere Trennschérfe hat (mehr dazu spater). Beispielsweise ist die Darstellung
der logischen Form paradoxer Objekte, die sich aus der mengenbasierten Theorie
durch Weglassen der psychologischen Qualifikation, dass relevante Aussagen
,einzeln plausibel‘ sein missen, ableiten ldsst, eine inkonsistente Menge von Aussa-
gen. Die geringere Trennscharfe eines solchen theoretischen Konstrukts haben wir
zuvor schon anhand der Barbier-Paradoxie und der geozentrischen und heliozen-
trischen Paradoxien gezeigt.*?

30 Diese naturgemdfie Neigung von Philosophen ist der Hauptgrund dafiir, warum kanonische
Paradoxien in der Philosophie dazu tendieren, einen objektiven Widerspruch zu enthalten, z. B. im
Falle der russellschen Paradoxie den Widerspruch, dass die angenommene Menge aller Mengen,
die sich nicht selbst als Element enthalten, sich selbst enthdlt und sich nicht selbst enthalt.

31 Genau dieselben Uberlegungen lieRen sich auch auf Sainsburys spétere Uberarbeitung von
Quines Theorie tibertragen. Versteht man also Sainsburys Theorie als Untersuchung der logischen
Form paradoxer Objekte, bleibt sie dieselbe wie Quines Theorie.

32 Ubrigens sind Paare wie die Geozentrismus-Heliozentrismus-Paradoxien gar nicht so selten wie
man denken wiirde. Grundsétzlich benétigt wird ein Paar von Subjekten mit gegensétzlichen Uber-
zeugungen. Es ist beispielsweise nicht schwer, in der Geschichte die hinsichtlich Kants Antinomien



468 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Im selben Abschnitt haben wir jedoch bereits ebenfalls gezeigt — auch anhand
der Barbier-Paradoxie —, dass Quines Theorie einige scheinbare Ahnlichkeiten
zwischen unterschiedlichen paradoxen Schlissen nicht erkliaren kann, auch dann
nicht, wenn es intuitiv um dieselbe Paradoxie zu gehen scheint. Wie wir sehen
werden, kann sie genauso wenig die scheinbare Einheit von Paradoxien erklaren,
die sich beobachten lasst, wenn es um das geht, was manchmal als Paradoxien-
familie bezeichnet wird und nicht bloff um eine Paradoxie wie etwa die Liigner-
paradoxie. Leitet man aus Quines urspringlicher Theorie lediglich eine Theorie
der logischen Form paradoxer Objekte ab, kann ihre Unterscheidungskraft fiir die
Analyse paradoxer Objekte vollumfanglich genutzt werden, wahrend ihre dartiber
hinausgehenden Beschrankungen hinsichtlich der Metaphysik von Paradoxien im
Allgemeinen ausgeklammert bleiben.*

6 Typen, Individuen und Elemente

Paradoxien lassen sich hinsichtlich ihrer Subjektivitat aufSerordentlich fein indivi-
duell Klassifizieren, auch in Bezug auf ein bestimmtes Subjekt zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt. Das Interesse an Paradoxien geht meistens aber dariiber hinaus.

benotigten Arten von Subjekt aufzufinden. Was das Schiff des Theseus angeht, erzahlt Plutarch
tatséchlich von einer relevanten Meinungsverschiedenheit zwischen Philosophen der Zeit (s. 0.).
Ein weiteres Beispiel ist jemand, der das Wort ,Wirtschaftsethik‘ zum ersten Mal hért und die Exis-
tenz von Wirtschaftsethik als paradox empfindet — fiir diese Person wirkt der Ausdruck wie ein
Oxymoron — wahrend ein anderer es fiir paradox halt, dass es Wirtschaftsethik nicht geben sollte
(vielleicht, weil die Person viele Jahre lang in einem Forschungsfeld gearbeitet hat, das so heift). Wir
haben also ein Paar paradoxer Schliisse, das intuitiv aus zwei verschiedenen Paradoxien besteht.
33 Ein weiterer Teil von Quines Theorie des Paradoxen, der sich erst nach Modifikation als niitz-
lich erweist, ist seine Unterscheidung zwischen veridischen und falsidischen Paradoxien. Quine
bestimmte inshesondere, dass eine falsidische Paradoxie auf einem fehlerhaften Argument be-
ruht. Das verhindert unnétigerweise die Anwendbarkeit dieser Unterscheidung auf alle Parado-
xien, weil sie solche Paradoxien ausschliefst, die zwar nicht veridisch sind, aber auch nicht auf
einem fehlerhaften Argument beruhen. Eine verbesserte, vereinfachte Unterscheidung sieht so
aus: Eine veridische Paradoxie besitzt einen wahren Schluss, eine falsidische Paradoxie einen fal-
schen Schluss. Quines Verwendung des Wortes ,Antinomie“ ist jedoch rundweg abzulehnen. Er
meint, eine Antinomie sei eine Paradoxie, die ,durch anerkannte Argumentationsweisen einen
Selbstwiderspruch erzeugt“ (iibers. n. Quine 1976, 5). Bei einer Antinomie handelt es sich jedoch
keineswegs um eine Form von Paradoxie. Eine Antinomie ist eine Art Widerspruch: der Wider-
spruch eines Gesetzes (vgl. Kant 1998, A407/B434). Daher lésst sich die Art von Paradoxie, die Quine
zu Recht als besonders wichtig herausstellt, besser als diejenige Paradoxie beschreiben, die eine
Antinomie enthalt.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte == 469

Paradoxien werden normalerweise nach ihren paradoxen Objekten klassifiziert,
wobei von ihrer natirlichen Subjektivitdt entweder abstrahiert oder ein Ideal
davon gedacht wird. Daher ist das, was als ,Paradoxie‘ bezeichnet wird — auch im
Falle kanonischer Instanzen —, oft entweder ein Paradoxientyp mit einem ideellen
oder anderweitig konstruierten Subjekt oder ein paradoxes Objekt in volliger Abs-
traktion von jeglicher Subjektivitat.

Eine Identitat von Paradoxien impliziert eine Identitdt paradoxer Objekte, und
eine Identitit paradoxer Objekte impliziert die Identitét der logischen Form parado-
xer Objekte. Eine solche Folgebeziehung gilt jedoch nicht umgekehrt. Grund dafiir
ist, dass Paradoxien, wie bereits erldutert, doxastische (iberzeugungsbasierte)
Phénomene und als solche im Wesentlichen subjektiv sind. Daher ist es nicht nur
moglich, dass das, was flr ein Subjekt paradox ist, fiir ein anderes nicht paradox
ist, sondern auch, dass die logische Form eines gegebenen paradoxen Objekts fir
dasselbe Subjekt nicht paradox sein mag — ein Subjekt kann also etwas paradox
finden, aber nicht dessen logische Form —, weil das paradoxe Objekt so beschaffen
sein kann, dass das, was es paradox macht, in der logischen Analyse verloren geht.
Beispielsweise kann eine Paradoxie im Wesentlichen intuitiv sein, wie im Falle
des Penrose-Dreiecks oder der Shepard-Skala. Anders gesagt kann eine gegebene
Paradoxie im Wesentlichen durch eine bestimmte — d. h. sprachliche, visuelle oder
sonstige — Reprasentation des paradoxen Objekts bestimmt sein, sodass das, was es
paradox macht, bei der logischen Analyse verloren geht.

Die Identitét der logischen Form paradoxer Objekte ist also eine notwendige,
aber nicht hinreichende Voraussetzung fiir die Identitdt paradoxer Objekte. Eine
Untersuchung der logischen Form kann zwar helfen, paradoxe Objekte zu unter-
scheiden, vermag aber nicht, eine Identitat festzustellen. Hierzu muss ein gegebe-
nes paradoxes Objekt ndher untersucht werden — was macht es in einem gegebe-
nen Fall oder einer Reihe von Féillen paradox? —, und ein mdgliches Ergebnis dieser
Untersuchung wire eine doxastische Aquivalenz zwischen paradoxem Objekt und
seiner logischen Form, d. h. dass die logische Form des paradoxen Objekts selbst
paradox ist.

Nehmen wir zum Beispiel die mogliche Uneinigkeit, die wir zu Beginn dieses
Aufsatzes anhand der Paradoxie des Barbiers erdrtert haben, der all jene und nur
jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren: Ein Subjekt halt die paradoxe Schluss-
folgerung aus der Menge von Aussagen a, bis a, (wie zuvor) fiir die Negation von
a, - d. h., ,es ist nicht der Fall, dass es einen Barbier gibt, der x rasiert, gdw x nicht
x rasiert’ — und ein anderes Subjekt halt die paradoxe Schlussfolgerung fiir die
Negation der Verkniipfung von a, und a, (d. h., ,es ist nicht der Fall, dass zugleich
;wenn der Barbier den Barbier rasiert, dann rasiert der Barbier den Barbier nicht*
und ,wenn der Barbier den Barbier nicht rasiert, dann rasiert der Barbier den
Barbier‘). Nehmen wir an, dass beide Subjekte in dieser Form korrekt festgestellt



470 — Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

haben, was sie fiir paradox halten und welche logische Form es hat. Was in diesem
Fallpaar paradox ist, unterscheidet sich also hinsichtlich der logischen Form: Was
flir den einen paradox ist, unterscheidet sich in seiner logischen Form von dem,
was fiir den anderen paradox ist. Anders gesagt gibt es hier zwei unterschiedliche
logische Formen eines paradoxen Objekts. Daraus folgt, dass unabhdngig von jeg-
licher Subjektivitat zwei verschiedene paradoxe Objekte und damit zwei verschie-
dene Paradoxien vorliegen.

Es ist verlockend zu meinen, es handle sich hier um Versionen derselben Para-
doxie. Dieser Versuchung sollte man allerdings widerstehen. Dies wiirde namlich
zu einer falschen Beschreibung der vorliegenden Uneinigkeit fiihren. Denn bei
ihr geht es eigentlich um das wahre Wesen eines bestimmten Paradoxientyps. Der
Ausdruck Version‘ sollte stattdessen solchen Fillen vorbehalten sein, bei denen
unterschiedliche paradoxe Objekte mit derselben logischen Form vorliegen, wie
beispielsweise unterschiedlichen Argumenten fiir denselben paradoxen Schluss.
Naturlich ergibt sich die betreffende Meinungsverschiedenheit nur dann, wenn es
sich um zwei verschiedene Analysen dessen handelt, was oberflachlich und nicht
unverninftigerweise als dieselbe Paradoxie erscheint. Dieser Anschein lésst sich
damit erkldren und begriinden, dass auf einer bestimmten Untersuchungsebene
eine Beschreibung der verschiedenen paradoxen Objekte existiert — wie etwa ein
gemeinsames Vielfaches —, unter der sie gleich sind, wie, zum Beispiel mit Bezug
auf den obigen Fall die Beschreibung ,Barbier-Paradoxie‘ oder auch ,Paradoxie
vom Barbier, der all jene und nur jene rasiert, die sich nicht selbst rasieren‘. Dies
zeigt, dass es sich auf dieser Beschreibungsebene tatsachlich um denselben Typ von
Paradoxie handelt.

Auch die Einheit sogenannter Paradoxienfamilien lésst sich auf diese Weise
erkldren. Betrachten wir die sogenannten Paradoxien des Haufens (sorites). Zum
Beispiel: ,Ein Reiskorn ergibt noch keinen Haufen. Wenn ein Korn keinen Haufen
ergibt, dann zwei Kérner auch nicht. Wenn zwei keinen Haufen ergeben, dann auch
nicht drei. Und so weiter. Eine Million Reiskorner ergeben also keinen Haufen.‘ Ein
weiteres Beispiel: ,Wenn ein Mann mit nur einem Haar auf dem Kopf eine Glatze
hat, dann haben alle Mdnner eine Glatze. Was unterschiedliche Sorites-Paradoxien
mit unterschiedlichen paradoxen Objekten eint, ist, dass es eine Beschreibung
der verschiedenen paradoxen Objekte gibt, nach der sie gleich sind. Auf &hnliche
Weise eint die verschiedenen Liignerparadoxien mit unterschiedlichen paradoxen
Objekten eine Beschreibung ihrer unterschiedlichen paradoxen Objekte, in der
sie gleich sind. Die Frage, was genau eine angenommene oder mutmafliche Para-
doxienfamilie zusammenhalt, ist schwer zu beantworten. Beispielsweise diirften
jeweils Wahrheit‘ und ,Vagheit‘ keine hinreichend prazisen Antworten im Falle der
Ligner- und Sorites-Paradoxien sein. Es besteht jedoch kein Zweifel, dass es sich
bei beiden Paradoxien insgesamt um Paradoxienfamilien handelt. Im Gegensatz



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte = 471

dazu ist auch von der Allmachtsparadoxie behauptet worden, dass es sich bei ihr
eigentlich um eine Paradoxienfamilie handle; so ist etwa das zuvor genannte Bei-
spiel — ,kann Gott einen Stein erschaffen, der so schwer ist, dass er ihn selbst nicht
hochheben kann?‘ — auch als Paradoxie vom Stein bekannt. Bei der Allmachtspara-
doxie handelt es sich vermutlich aber um keine so grofie Familie, wie man denken
konnte, und vielleicht ist sie auch gar keine. Denn bei ndherer Betrachtung scheint
es so, als ob die meisten, wenn nicht alle typischerweise so bezeichneten Dinge —
einschliefSlich der Paradoxie vom Stein — korrekterweise als Versionen derselben
Paradoxie analysiert werden kénnten, da die These zumindest vertretbar ist, dass
sie alle auf denselben paradoxen Schluss hinauslaufen: dass es namlich kein all-
machtiges Wesen geben kann.

Jede philosophische Theorie dariiber, was eine vermeintliche Gruppe von
Paradoxien potenziell vereint oder differenziert, fufit naturgemaf auf der Dialek-
tik einer Analyse paradoxer Objekte verschiedener Paradoxienkandidaten einer-
seits und ihrem gegenseitigen Vergleich andererseits.** Man kann sogar plausibel
mutmaflen, dass metaphysische Studien bestimmter Paradoxien generell in dieser
Weise Fortschritte machen. Somit zielt die Untersuchung eines gegebenen parado-
xen Objekts einerseits auf etwas, das in der endgiiltigen Analyse doxastisch gleich-
wertig ist — das also selbst paradox ist — und daher auch als dessen ,paradoxes
Element‘ bezeichnet werden kénnte. Andererseits sucht man beim Vergleich ver-
schiedener paradoxer Objekte nach der addquatesten Beschreibung, nach der sie
gleich sind — wie nach ihrem kleinsten gemeinsamen Vielfachen —, was man als ihr
,paradoxes Produkt‘ bezeichnen konnte.

Das paradoxe Element ist offensichtlich von besonderem Interesse. Tatséchlich
ist es die Essenz einer gegebenen Paradoxie. Es sind also Paradoxie A und Parado-
xie B objektiv identisch gdw ihr paradoxes Element dasselbe ist.

7 Fazit

Ich habe mit einer Kritik an traditionellen Theorien zum Wesen von Paradoxien
begonnen. Nachdem ich diese traditionellen Ansétze zuriickgewiesen hatte, schlug
ich stattdessen eine liberzeugungsbasierte Theorie vor. Dieser Theorie zufolge ist
eine Paradoxie im Wesentlichen etwas, das nicht zu glauben ist. Die Theorie besagt

34 Die Liigner- und Sorites-Paradoxien sind im Rahmen einer derartigen philosophischen For-
schung die wahrscheinlich am weitesten entwickelten Gebiete. Die dazugehdrigen Eintrdge in der
Stanford Encyclopedia of Philosophy bieten niitzliche Ubersichten; vgl. Beall et al. (2023) u. Hyde/
Raffman (2018).



472 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

genauer, dass es sich bei etwas um eine Paradoxie handelt, gdw ein Subjekt, trotz
gegenteiliger Versuche, davon oder von etwas daran nicht tiberzeugt ist. Wohl
genau darauf deutet die Etymologie des Wortes ,Paradoxie‘ hin. Allerdings nennen
wir normalerweise nicht alles, was eine Paradoxie ist, auch so. Vielmehr haben
die Worter ,Paradoxie’ und ,paradox‘ im heutigen Sprachgebrauch so etwas wie
eine auszeichnende Bedeutung, was zum Teil vom Grad an Paradoxitat abhangt.
Trotzdem habe ich meinen Vorschlag manchmal als die ,unbeschrdnkte‘ Theorie
bezeichnet: denn aus der Definition von Paradoxien als etwas, das nicht zu glauben
ist, folgt, dass alles potenziell eine Paradoxie ist. Ich denke nicht, dass das etwas
Schlechtesist. Im Gegenteil: Einer der grofdten Vorziige dieser Theorie besteht darin,
dass sie zulésst, dass Paradoxien grundsétzlich tiberall und in allem zu finden sind.
Diesen besonderen Vorzug der Theorie mochte ich hier noch kurz erldutern.

Russell erklarte die Paradoxie bekanntlich zum ,Zweck“ der Philosophie (,the
point of philosophy“). Namlich fithrte er aus: ,Der Zweck der Philosophie besteht
darin, mit etwas so Einfachem zu beginnen, dass es nicht der Rede wert erscheint,
und mit etwas so Paradoxem zu enden, dass niemand es glauben wird.“*® Russell
dachte also, ein guter Philosoph sei jemand, der das Vertraute oder Triviale fremd-
artig erscheinen lassen konne. Dartiber hinaus hielt Kierkegaard die Paradoxie
fir eine psychologische Voraussetzung: ,[Dler Denker, der ohne Paradox ist, ist
wie ein Liebhaber ohne Leidenschaft.“*® Deleuze sagte ahnlich: ,Die Philosophie
manifestiert sich nicht im gesunden Menschenverstand, sondern im Paradox. Das
Paradox ist Pathos oder Passion der Philosophie.“*” Alle drei hitten David Lewis
zweifellos zugestimmt: ,Wenn der Anbieter von Paradoxien gute Arbeit leistet, gibt
es filr uns etwas zu lernen.“*® Zusammengenommen bedeutet all dies, Paradoxien
nicht nur zu einem wichtigen Zweck von Philosophie zu erklaren, sondern auch zu
einem unverzichtbaren Ursprung derselben und der hoheren Bildung allgemein.
In dieser Doppelrolle, so wiirde ich behaupten, liegt der grundlegende epistemi-
sche Wert, etwas paradox zu finden.

Philosophie hat stets bedeutende Arbeiten umfasst, die diesen doppelten Wert
der Paradoxie als sowohl einen Zweck als auch einen Ursprung der Philosophie
entweder implizit oder explizit anerkannt haben. Ich habe oben bereits mehrere
relevante Beispiele jeweils aus den chinesischen, indischen und griechischen Tradi-
tionen zitiert sowie eine Reihe aus der heute vorherrschenden englischsprachigen.
Viele einflussreiche Paradoxien von Philosophen des 20. Jahrhunderts verdienen

35 Ubers. n. Russell (1918), 514.
36 Kierkegaard (1976), 48

37 Deleuze (1992), 288.

38 Ubers. n. Lewis (1984), 221.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte == 473

in diesem Zusammenhang Erwdhnung, darunter — meiner Ansicht nach — Adornos
und Horkheimers Paradoxie der Aufklarung (,Aufkldrung fallt in Mythologie
zuriick®), Deleuzes Paradoxie der Wiederholung, Husserls Paradoxie der Subjek-
tivitat, Luhmanns Paradoxie der Menschenrechte, McTaggarts Paradoxie der Zeit,
Poppers Paradoxie der Toleranz und viele andere mehr.

Ich mdchte abschlieflend betonen, dass die vorgeschlagene Theorie nicht
in jeder Hinsicht unbeschrinkt ist. Ein Einwand, der mir gegeniiber mehrfach
gemacht worden ist, besagt, dass die Theorie zu implizieren scheine, dass die
meisten Dinge logisch notwendigerweise Paradoxien sein miissten, da die meisten
Dinge aus logischer Sicht nicht zu glauben sind. Das Problem bei diesem Einwand
liegt darin, dass er die Bedeutung von ,nicht zu glauben‘ missversteht. Ich vermute,
der Einwand ergibt sich daraus, dass es allzu leicht ist, die Subjektivitdt von Para-
doxien zu ignorieren. Aufgrund der Subjektivitit von Paradoxien sollte — und muss
eigentlich auch — der Ausdruck ,nicht zu glauben‘ in diesem Zusammenhang so
verstanden werden, dass ein Subjekt einen hinreichenden Versuch unternommen
hat, von etwas liberzeugt zu sein. Es stimmt, dass beispielsweise Apfel logisch nicht
zu den Sachen gehoren, von denen man uberzeugt sein kann. Dennoch kann es
sich bei einem Apfel um eine Paradoxie handeln, und der Apfel kann — obwohl er
es nicht muss — im mafigeblichen Sinne des Wortes nicht zu glauben sein, nicht
zuletzt, weil Apfel, wie alles andere, zweifellos zu den Dingen gehéren, woriiber
man von etwas iiberzeugt sein kann.

Nehmen wir beispielsweise an, jemand habe noch nie einen rotfleischigen
Apfel gesehen (vgl. Abb. 3). Bei der ersten Begegnung mit dem Apfel ist man viel-
leicht unsicher, was man davon halten soll. Man untersucht die seltsame Frucht
eingehend und findet sie paradox: AuRerlich sieht sie wie ein ,normaler‘ Apfel
aus, innerlich aber nicht, und sie riecht und schmeckt nach siifsen Beeren. Kurz
gesagt: Der Apfel ist nicht zu glauben. Worin aber das Problem besteht, mag noch
nicht bekannt sein. Geht es darum, ob es sich tiberhaupt um einen Apfel handelt,
oder vielleicht darum, ob die Frucht wirklich so ist, wie sie zu sein scheint (aus-
sieht, schmeckt etc.)? Die genaueste Beschreibung des paradoxen Objekts mag zu
diesem Zeitpunkt daher lauten: ,dieser Apfel‘. Das kann man durchaus als meto-
nymische Beschreibung bezeichnen, so als fragte man nach ,einer weiteren Tasse’,
obwohl man eigentlich um Kaffee bittet. Dennoch ist es so, dass eine Formulierung
wie ,dieser Apfel‘ die genaueste Beschreibung des paradoxen Objekts zu einem
bestimmten Zeitpunkt (t,) sein mag. Das heifit, zum Zeitpunkt ¢, kénnte das para-
doxe Element — d. i. die letzte Analyse des paradoxen Objekts, die selbst paradox
ist — einfach der Apfel selbst sein. Es ist ndmlich mdoglich, dass die doxastische Situ-
ation zum Zeitpunkt ¢, so angelegt ist, dass die Paradoxie im Wesentlichen intuitiv
ist, ahnlich wie das Penrose-Dreieck oder die Shepard-Skala. Inshesondere konnte
die doxastische Situation zum Zeitpunkt ¢, so angelegt sein, dass es fiir die Parado-



474 —— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Abbildung 3: Rotfleischiger Apfel (Schnitt durch einen
Redlove-Apfel, Quelle: Wikimedia Commons, CC BY-SA 3.0)

xie grundlegend ist, dass einem Subjekt die seltsame Frucht sinnlich prasentiert
wird, um ihm das intuitive Bezugsobjekt von Demonstrativausdriicken wie ,dieser
Geschmack‘ oder ,jenes Aussehen‘ zu liefern. Es ist also moglich, dass blofse Worte
die betreffende doxastische Situation, die zum Zeitpunkt ¢, auftritt, nicht reprodu-
zieren konnen, sodass der Apfel ein notwendiger Bestandteil dieser Situation und
damit der Paradoxie ist.

Mit der Zeit wird das Subjekt die Paradoxie wahrscheinlich genauer unter-
suchen wollen. Normalerweise sind Fille, die mittelgroRe Trockenwaren®® — ein-
schlieRlich Apfel - betreffen, dahingehend sehr dynamisch, dass der Grad der Para-
doxitit schnell und in Echtzeit abnehmen wird. Wir sollten aber bedenken, dass
es auch Félle wie die paradoxe Sonnenblume (H. paradoxus) und den paradoxen
Frosch (P. paradoxa) gibt, die ihre Ehrentitel wohl verdient haben.

Aus dem Englischen von Peter Hintz

39 ,[M]iddle-sized specimens of dry goods“, Austin (1964), 8.



DE GRUYTER Die Paradoxie und paradoxe Objekte = 475

Literatur

Austin, J. L. (1964), Sense and Sensibilia, 2. Aufl., hg. v. Warnock, G. J., Oxford.

Bérany, R. (1907), Physiologie und Pathologie (Funktions-Priifung) des Bogengang-Apparates beim
Menschen, Wien.

Beall, J. C., Glanzberg, M., u. Ripley, D. (2023), Liar Paradox, in: Zalta, E. N. (Hg.), Stanford Encyclopedia
of Philosophy, Winter 2023 Edition, https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/
liar-paradox/ (10.9.2025).

Craig, A. D., u. Bushnell, M. C. (1994), The Thermal Grill Illusion. Unmasking the Burn of Cold Pain, in:
Science 265.5169, 252-255.

Deleuze, G. (1992), Differenz und Wiederholung, Minchen.

Deutsch, D. (1986), A Musical Paradox, in: Music Perception 3.3, 275-280.

Deutsch, D. (1992), Paradoxes of Musical Pitch, in: Scientific American 267.2, 88-95.

Deutsch, D. (2010), The Paradox of Pitch Circularity, in: Acoustics Today 6.3, 8-15.

Essler, W. K. (1995), Was ist und zu welchem Ende treibt man Metaphysik?, in: Dialectica 49, 281-315.

Fraser, C. (2020), Paradoxes in the School of Names, in: Fung, Y. (Hg.), Dao Companion to Chinese
Philosophy of Logic, Berlin, 285-307.

Hyde, D., u. Raffman, D. (2018), Sorites Paradox, in: Zalta, E. N. (Hg.), Stanford Encyclopedia of
Philosophy, Summer 2018 Edition, https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/sorites-
paradox/ (10.9.2025).

Kant, I. (1998), Kritik der reinen Vernunft [1. u. 2. Aufl. 1781 u. 1787], hg. v. Timmermann, J., Hamburg.

Kierkegaard, S. (1976), Philosophische Brosamen und unwissenschaftliche Nachschrift, hg. v. Diem, H.,
u. Rest, W., Miinchen.

Kurihara, K., u. Beidler, L. M. (1968), Taste-modifying Protein from Miracle Fruit, in: Science 161,
1241-1243.

Lackner, . R. (1988), Some Proprioceptive Influences on the Perceptual Representation of Body Shape
and Orientation, in: Brain 111, 281-297.

Lewis, D. (1984), Putnam’s Paradox, in: Australasian Journal of Philosophy 62.3, 221-236.

Lycan, W. G. (2010), What, Exactly, Is a Paradox?, in: Analysis 70.4, 615-622.

Mackie, J. L. (1973), Truth, Probability, and Paradox. Studies in Philosophical Logic, Oxford.

Moore, G. E. (1942), A Reply to My Critics, in: Schilpp, P. A. (Hg.), The Philosophy of G. E. Moore,
Evanston, Ill., 533-677.

Moore, G. E. (1944), Russell’s ;Theory of Descriptions’, in: Schilpp, P. A. (Hg.), The Philosophy of G. E.
Moore, Evanston, Ill., 175-225.

Moore, G. E. (1993), Moore’s Paradox, in: Moore, G. E., Selected Writings, hg. v. Baldwin, T., Abingdon,
207-212.

Nozick, R. (1969), Newcomb’s Problem and Two Principles of Choice, in: Rescher, N. (Hg.), Essays in
Honor of Carl G. Hempel, Dordrecht, 114-146.

Paseau, A. C. (2013), An Exact Measure of Paradox, in: Analysis 73.1,17-26.

Penrose, L. S., u. Penrose, R. (1958), Impossible Objects. A Special Type of Visual Illusion, in: British
Journal of Psychology 49.1, 31-33.

Plutarch (1859), Theseus, in: Plutarch’s Lives 1, Gibers. v. Perrin, B., Cambridge, Mass., 1-87.

Priest, G. (2006), In Contradiction. A Study of the Transconsistent. Second Edition [1. Aufl. 19871, Oxford.

Quine, W. V. (1976), The Ways of Paradox [1961], in: Quine, W. V., The Ways of Paradox and Other
Essays. Revised and Enlarged Edition, Cambridge, Mass., 1-18.

Rescher, N. (2001), Paradoxes. Their Roots, Range, and Resolution, Chicago u. La Salle, IIl.



476 =— Sebastian Sunday Gréve DE GRUYTER

Risset, J. C. (1969), Pitch Control and Pitch Paradoxes Demonstrated with Computer-synthesized
Sounds, in: Journal of the Acoustical Society of America 46, 88.

Risset, J. C. (1971), Paradoxes de hauteur. Le concept de hauteur sonore n’est pas le méme pour tout le
monde, in: Proceedings of the Seventh International Congress of Acoustics $10.3, 613-616.

Russell, B. (1918), The Philosophy of Logical Atomism, in: The Monist 28, 495-527.

Sainsbury, R. M. (1993), Paradoxien [1988], a. d. Engl. v. Muller, V. C., Stuttgart.

Schiffer, S. (2003), The Things We Mean, Oxford.

Shepard, R. N. (1964), Circularity in Judgments of Relative Pitch, in: Journal of the Acoustical Society of
America 36, 2345-2353.

Shepard, R. N., u. Zajac, E. (1965), A Pair of Paradoxes, Murray Hill, N. J.

Sorensen, R. (2003), A Brief History of the Paradox. Philosophy and the Labyrinths of the Mind, Oxford.

Sunday Gréve, S. (2025), Method and Morality. Elenchus from Socrates to Wittgenstein, in: Synthese
205.117,1-28.

Thunberg, T. (1896), Fornimmelserne vid till samma stalle lokaliserad, samtidigt pagaende kéld och
varmeretning, in: Uppsala ldkareférenings forhandlingar 1, 489-495.

Westerhoff, J. (2009), Nagarjuna’s Madhyamaka. A Philosophical Introduction, Oxford.



