
Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco
Baschera und Judith Kasper über seine
Commedia. Verwandlungen nach Dante

Wiedergegeben wird hier die abgekürzte und überarbeitete Version eines Ge-
sprächs, das Judith Kasper (Goethe-Universität Frankfurt) und Marco Baschera
(Universität Zürich) am 7.12.2022 im Literaturhaus Frankfurt am Main mit dem
Dichter Franz Josef Czernin (Wien) führten.

Judith Kasper: Ich spreche heute Abend mit Franz Josef Czernin und Marco Basche-
ra über ein ganz besonderes Projekt, das noch im Entstehen ist, Franz Josef
Czernins Verwandlungen nach Dante.1

Franz Josef Czernin ist Dichter, lebt in Wien und ist unter anderem auch durch
Übertragungen von Shakespeare-Sonetten als Übersetzer bekannt geworden. Da
spricht Franz Josef Czernin noch von »Übertragungen«, jetzt machen wir einen
Schritt in einen anderen Bereich, nämlich zu den »Verwandlungen« nicht von,
sondern nach Dante. Franz Josef Czernin und Marco Baschera kennen sich schon
sehr lange und sind in einem kontinuierlichen Gespräch auch zu diesem neuen
Projekt.

Marco Baschera ist emeritierter Professor für Komparatistik an der Universität
Zürich. Seine Schwerpunkte liegen vor allem in der französischen Literatur, aber
auch in der Übersetzungstheorie.

Zunächst will ich kurz die Bedeutung von Dantes Commedia im deutschspra-
chigen Raum vergegenwärtigen, die vielen Übersetzungen erwähnen, die dieses
Werk ins Deutsche erfahren hat. Es sind über 100. An der Übersetzung der
Commedia haben sich weniger professionelle Übersetzerinnen versucht, als eben
immer wieder von neuem Philologen, Philosophen und Dichter. Man denke etwa

Marco Baschera (Zürich), E-Mail: bascheramar@bluewin.ch
Judith Kasper (Frankfurt amMain), E-Mail: kasper@em.uni-frankfurt.de
Franz Josef Czernin (Wien), E-Mail: fjczernin@netway.at

1 Erschienen sind bisher sechzehn Verwandlungen in: Commedia. Verwandlungen nach Dan-
te (Sechzehn Hefte), Hrsg. von der Gesellschaft zur Erforschung von Grundlagen der Literatur und
vom Dante-Zentrum für Poesie und Poetik (2024). Zu hören und zu sehen sind die Verwandlun-
gen auch auf  Youtube: https://www.youtube.com/playlist?list=PLyGkScHcVRkrQYhOrVOVgbtu
zxK9zfnfi (zuletzt aufgerufen am 3.7.2025).

https://doi.org/10.1515/dante-2025-0017

https://www.youtube.com/playlist?list=PLyGkScHcVRkrQYhOrVOVgbtuzxK9zfnfi
https://www.youtube.com/playlist?list=PLyGkScHcVRkrQYhOrVOVgbtuzxK9zfnfi


an die berühmten Übersetzungen von Stephan George und Rudolf Borchardt.
Lieber Marco, wie verhalten sich die Verwandlungen von Franz Josef Czernin in
diesem Feld der Dante-Rezeption – handelt es sich um Übersetzung, Relektüre
oder Re-Écriture?

Marco Baschera: Franz Josef Czernin ist nicht der Einzige, der sich auf eine
kreative Art und Weise mit Dante beschäftigt. In meiner Tätigkeit als Literatur-
wissenschaftler befasse ich mich vor allem mit dem französischen Sprachraum.
In Frankreich gibt es einige zeitgenössische Autoren, zum Beispiel der kürzlich
verstorbene Philippe Sollers, die Dante nicht übersetzt haben, sondern die selber
versuchten, zum Beispiel Sollers in Le Paradis, innovativ an die Divina Commedia
heranzugehen. Es gibt noch viele andere Autoren, zum Beispiel Baudelaire, Rim-
baud und Beckett, die sich mit diesem Werk intensiv beschäftigt haben. Zu
erwähnen wären auch die Maler, Delacroix, Ingres und in der Musik z. B. Franz
Liszt. In Frankreich hat Dante im 19. und 20. Jahrhundert ein großes Echo her-
vorgerufen. Im englischen Sprachraum denke ich an Eliot, an Ezra Pound, die in
ihrem Schreiben von Dante stark beeinflusst waren. Und das ist bei Franz Josef
Czernin auch so. Du beschäftigst dich jetzt seit sechs, sieben Jahren mit der
Divina Commedia, weil du von der Art und Weise berührt bist, wie Dante trans-
zendente Erfahrungen, wie Du das nennst, also Jenseitserfahrungen, in seiner
Poesie auszudrücken versucht. Seit ich Dich kenne, interessiert Dich in der Poesie
die Frage nach einer Erkenntnis, in der sich Philosophie und Theologie nicht
grundlegend von der Poesie unterscheiden. Du vermutest, dass die Dichtkunst in
sich Möglichkeiten trägt, Erkenntnisse zu eröffnen, über die die genannten ande-
ren Disziplinen vielleicht nicht verfügen. Und das ist, glaube ich, ein Faszinosum,
das Dante über all die Jahrhunderte ausgeübt hat und für das sich vor allem
Dichter und Dichterinnen interessiert haben, nämlich dass man es bei ihm mit
einem Autor zu tun hat, der nicht nur theologisch und philosophisch sehr ge-
bildet war und nicht nur über mehrere Sprachen verfügte, sondern dass er auch
versucht hat, seine Erkenntnisse poetisch im Sprachmaterial darzustellen, wel-
ches seinerseits diese Inhalte auch mitgestaltet. Diesen Verwandlungsprozess
sehe ich bei Dir als ein Interesse, das Du mit Deinen Texten zu Dante verfolgst.
Inhaltlich scheinst Du auf den ersten Blick nicht sehr nahe am dantesken Text zu
sein. Jedoch bei einer genaueren Lektüre stellt man fest, dass dies nicht stimmt.
Wir werden dies zu zeigen versuchen.

Judith Kasper: Könntest Du, lieber Franz Josef, vorab ein bisschen zur Entstehung
und auch zum Stand des Projekts ausführen? Auch Du unternimmst ja sozusagen
eine Jenseitsreise.

178 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



Franz Josef Czernin: [lacht] Naja, nur dann, wenn es ein Jenseits wirklich gibt. Es ist
aber schon so, wie Marco auch jetzt gesagt hat, dass ich das Gefühl habe, dass die
Poesie Bereiche darstellen kann oder wenigstens versuchen kann, sie darzustellen,
die für andere Formen des Sprachgebrauchs unzugänglich sind. Diese Bereiche
müssen gar nichts Transzendentes sein. Sie können zum Beispiel auch das Zusam-
menspiel von Sozialem, Mentalem und Sprachlichem sein, wie es in einem Roman
sehr oft, wenigstens in einem realistischen Roman, dargestellt wird. Und das ist
etwas, was ja keine Einzelwissenschaft in diesem Sinn leisten kann, da sie sich ja
dann zum Beispiel fachlich abgrenzt: etwa eine Psychologie, eine Soziologie oder
eine Sprachwissenschaft ist. Die Möglichkeit der Darstellung des Zusammenspiels
unterschiedlicher Bereiche ist aber, meine ich, nur ein Aspekt der spezifisch poeti-
schen Möglichkeit von Erkenntnis. Ein anderer Aspekt wäre, dass die poetische
Sprache keine rein theoretische und daher definitorisch-statische Sprache ist, son-
dern sie ertappt, kann man vielleicht sagen, die Phänomene, mit denen sie um-
zugehen versucht, in flagranti. Sie hat ein mimetisches Moment, sie kann etwas von
der Dynamik der Vorgänge, um die es jeweils geht, auch mitdarstellen. Und das
kann man, glaube ich, gerade einer Theorie nicht gut nachsagen. Eine Theorie kann
schon Dynamik zu ihrem Gegenstand haben, aber ihr Sprachgebrauch darf gerade
nicht dynamisch sein.

Und was jetzt Dantes Commedia angeht, so vermittelt sie, glaube ich, auch die
Möglichkeit, sich zu fragen, ob es diese transzendenten Bereiche gibt, ob sie real
existieren oder aber Fiktionen sind, und wenn es Fiktionen sind, dann vielleicht
insofern, dass sie metaphorische Darstellungen von gewissen real existierenden
mentalen, sozialen, historischen Gegebenheiten sind.

Für meine Verwandlungen ist jedenfalls auch diese Idee im Spiel: transzendente
Bereiche so darzustellen, dass man sie nicht ohne Weiteres als Fiktion abtun kann;
also so, als ob jene Jenseitsbereiche evident werden könnten. Zugegeben: Vielleicht
muss man dann schon sehr metaphysisch und transzendent gestimmt sein, um
diese Möglichkeit überhaupt ernsthaft in Betracht zu ziehen. Aber das bin ich
wahrscheinlich. Und jedenfalls ist diese Idee ein Impetus für mich.

Ich habe jetzt ungefähr zehn Gesänge, Canti, übersetzt, also ich nenne sie eben
»verwandelt« – es ist wirklich keine Übersetzung – und versuche das irgendwie
einfach, solange es geht, weiter zu versuchen.

Judith Kasper: Dann steigen wir doch jetzt ins Material ein. Wir fangen an mit dem
Incipit und den ersten neun Versen. »Inferno, I, nach Dante«. In den ersten Versen
der Commedia sind wir noch gar nicht so transzendent, sondern wir begegnen
einem Ich, das verloren ist in dieser Welt. Das ist die Ausgangssituation, die dieses
völlig verrückte Unternehmen, folle volo, in die Jenseitsbereiche Inferno, Purgatorio
und Paradiso notwendig macht.

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 179



Franz Josef Czernin: Ich lese jetzt die ersten Verse meiner Verwandlungen:

am ort einst und seit jeher solches intermezzo,
auch via null- und toten punkt; engst schlund-
wie schluchts- und längst urkundlich trichtertief.

abrupt war autorman und schafsdumm, ja mittendrin
walddunkler, -dichter. durch untergraben rief
aus manchem albschlaf aufgeschreckt, im nachhall

sogleich pfadsüchtig, doch auch -flüchtig. in verzweigung
versteckt bin oft, so contravers wie unterhölzern,
sturmschief und disparat, nocturn im finstern.

Nel mezzo del cammin di nostra vita
mi ritrovai per una selva oscura
che la diritta via era smarrita

Ah quanto a dir qual era è cosa dura
esta selva selvaggia ed aspra e forte
che nel pensier rinova la paura!

Tant’ è amara che poco più e morte;
ma per trattar de ben ch’io vi trovai,
dirò dell’altre cose ch’ i’ v’ ho scorte.

Judith Kasper: Was Du hier machst, ist ja keine Übersetzung, aber es ist doch eine
Art und Weise, am Original etwas zu berühren. Die Ausgangssituation ist, dass das
Ich den geradenWeg verloren hat, kein gerader Weg führt hier heraus. Könnte man
Deine Verwandlungen etwa in dem Sinne verstehen, dass es keine direkte, gerade
Übersetzung gibt? So dass die Verwandlung selbst auch eine Suche nach einem
anderen Weg ist? Marco, Du hast Dich eingehender mit diesen ersten drei Terzinen
auseinandergesetzt und kannst uns Deine Lektüre zumindest andeuten, damit wir
in eine Lesart hineinfinden, die es uns dann ermöglicht, auch längere Passagen aus
Franz Josefs Verwandlungen besser nachzuvollziehen.

Marco Baschera: Wenn man die Verwandlungen von Franz Josef Czernin liest, nicht
nur sie, sondern auch alle anderen Gedichte von ihm, dann wird man zu einem
Lesen gebracht, das einen lustvollen Charakter hat. Dies heißt jedoch nicht, man
habe einen leicht verständlichen Text vor sich. Damit möchte ich aber auch nicht
sagen, dass eine solche Lektüre schwierig wäre. Sie ist lustvoll und spielerisch
insofern, als man jedes Wort langsam lesen und immer wieder lesen muss, wie das
bei Poesie selbstverständlich ist. Jedes Wort, wenn man es sozusagen abklopft,
entlässt aus seinem Inneren Dinge, die man auf den ersten Blick, beim schnellen

180 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



Lesen, nicht bemerken würde. Lese ich z. B. den Ausdruck »am ort«, so kann ich
darin auch »Amor« entdecken. Amor ist das Leitmotiv bei Dante seit seinen frühen
Texten. Und Amor ist in der Divina Commedia zentral. Es ist zunächst die Liebe zu
Beatrice, die das ganze Gedicht bekanntlich antreibt, aber auch die göttliche Liebe.
Weiter höre ich in »am ort« das Wort ›Mord‹ – »am ort«, »am Mord«. Darin steckt
eine mögliche Erinnerung an den Tod Christi am Kreuz, aber auch an die Sterblich-
keit der Menschen, auch des Dichters Dante.

Ebenso höre ich in diesem Ausdruck ›Wort‹ mitklingen. ›Ort‹ ist ein Teil des
Wortes ›Wort‹. Es zeichnet die Verwandlungen von Franz Josef aus, dass er ganz
nahe am Sprachmaterial ist. Es geht immer auch um das Schreiben und Lesen
seiner Texte sowie um die Art undWeise, wie wir ihn lesen.

Ich komme zum nächsten Wort, das »einst«. Es ist auch ein Charakteristikum
vieler Texte von Franz Josef, dass man beim Lesen auf Wörter stößt, die in sich
mehrere Bedeutungen tragen. »Einst« kann heißen ›in weiter Vergangenheit‹, aber
auch ›in ferner Zukunft‹. Da kann eine Spannweite aufgehen, die die Sprache und
vor allem auch die Schrift prägt. Wenn wir lesen, befinden wir uns einerseits vor
einem ›ewig‹ gleichbleibenden Text und andererseits sind wir eingebunden in ein
aktuelles Tun. Es geht um das ›Dass‹ des Lesens, um die Aktualisierung eines Textes,
was Franz Josef ›die Darstellung‹ nennt. Aber mit der Schrift liegt etwas vor, das
vielleicht schon sehr lange, vielleicht schon seit über 700 Jahren vergangen ist, wie
die Divina Commedia. Wenn wir lesen, geht eine Zukunft auch für diese Texte auf,
weil sie immer wieder anders gelesen werden können und müssen. Vielleicht
handelt es sich dabei um eine messianische Dimension, eine Öffnung auf eine ferne
Zukunft, die bei Dante sicher mitzudenken ist. Dieses »einst« trägt somit eine
sprachliche Spannung in sich, die auch die Divina Commedia prägt. Dazu kommt,
dass »einst« auch ein Verb ist – ›einen‹, ›vereinen‹.

»Du einst« könnte eine Anrede an jemanden sein. »am ort einst und seit jeher
solches intermezzo«. Im »intermezzo« klingt der Beginn der Commedia an: »nel
mezzo del camin«. Das Intermezzo war vor allem im 17. und 18. Jahrhundert beliebt.
Es handelte sich um ein komödiantisches Zwischenspiel in Opern – intermède auf
Französisch. Diese Bedeutung hat wohl auch einen Bezug zur Commedia. Dann lese
ich weiter, »auch via null- und toten punkt«. Schaut man nach, was der Unterschied
zwischen »Nullpunkt« und »Totenpunkt« ausmacht, so bezeichnet der »Nullpunkt«
einen Ausgangspunkt, zum Beispiel in einer Skala, dort, wo sie ansetzt. Der »Toten-
punkt« bedeutet jedoch das Ende einer Ahnenreihe, derMoment, wo sie ausstirbt. Im
»null- und toten punkt« haben wir somit zwei widersprüchliche Dinge, das eine, wo
etwas beginnt, das andere, wo etwas aufhört. Es ist bei den Verwandlungen oft der
Fall, dasswir esmit Sprachmaterial zu tun haben, das in sichwidersprüchlich ist, das
aber oft als Kompositum, z. B. als »null- und totenpunkt«, zu einer Einheit komponiert
und verbunden wird. Wie wir später sehen werden, gibt es auch Wörter, die in sich

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 181



zwei, drei, vielleicht vier verschiedene homophone oder homonyme Bedeutungen
tragen, wo also der Sprachklang die z. T. widersprüchlichen Bedeutungen zusam-
menhält – eine Art von klingendem Zusammenfall der Gegensätze.

Diese polyphonen Spannungen findet man zuhauf auch bei Dante. So gibt es
zum Beispiel im Purgatorio eine Terzine, in der Dante »ombra« – der Schatten – als
Reimwort in drei verschiedenen Bedeutungen benutzt. Ein solches Verfahren liegt
dem poetischen Schreiben wohl zugrunde, mit Bestimmtheit bei Dante. Auch Franz
Josef greift es auf seine Art undWeise immer wieder auf.

Ich lese weiter: »engst schlund- / wie schluchts- und längst urkundlich trichter-
tief«. Im Ausdruck »engst« höre ich klanglich einen Bezug zu »einst«, aber ich höre
auch die Angst des Erzählers, der sich in diesem dunklen Wald verirrt hat. Zudem
höre ich in »schlund- wie schluchts« sein Schluchzen.

»und längst urkundlich, trichtertief«: »urkundlich« stellt einen Bezug zum Text
her. Und das »trichtertief« verweist auf die Hölle, d. h. den Trichter, den der Satan,
der Luzifer, in die Erde geschlagen hat, als er von Gott von seiner hohen Position als
Lichtträger gestürzt wurde. Indem ich beim Lesen, beim Lautlesen, auf jedes
einzelne Wort und dessen Verbindungen höre, klopfe ich es wie einen Hohlraum
ab. Dabei stellt sich eine Art von Nachhall – das Wort kommt übrigens später in der
Verwandlung vor – von Echoraum ein, in den ich hineinhöre. Dabei bin ich
keineswegs sicher, ob der Autor all diese Bedeutungen auch wahrgenommen hat.
Bei diesem offenen, poetischen Lesen und Schreiben können sich Erfahrungen
einstellen, die zu neuen Erkenntnissen führen. In diesem polyphonen, sprachlichen
Klangraum treten semantisch an sich fremde Phänomene in einen Gleichklang, der
die Lesenden auffordert, darüber nachzudenken, was diese diversen Phänomene
miteinander zu tun haben könnten. Dabei stoßen sie vielleicht auf Beziehungen, auf
die man durch das begriffliche Denken der Philosophie und Theologie, aber auch
der Literaturwissenschaft, nie gekommen wäre. Es handelt sich um klanglich-sinn-
liche Erfahrungen, wie wir sie auch beim Lesen der Divina Commedia machen.
Dabei gehen Einsichten auf wie Blumen.

Franz Josef Czernin: Das kommt mir schon entgegen, wie Du das liest. Es ist ja beim
Verfassen in einigen Beziehungen ähnlich: Man findet ein Wort, und man spürt,
dass darin sehr viele Möglichkeiten enthalten sind. Es gibt kaum Wörter, die nicht
sehr unterschiedliche Verwendungen haben. Sie müssen nicht immer unterschied-
liche Bedeutungen haben, aber sie haben oft sehr unterschiedliche Verwendungen.
Und wenn man so vorgeht, dann stellt sich bei mir, wenn ich eine bestimmte
Bedeutung oder Verwendung nicht fruchtbar machen kann, für den weiteren
Fortgang, so etwas wie ein schlechtes Gewissen ein. Also was macht man mit dieser
überflüssigen Bedeutung, die in demWort oder seinen Gebrauch schon vorgegeben
ist, wenn man sie nicht fruchtbar machen kann? Fruchtbar machen heißt, dass sie

182 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



irgendwie eine Folge hat in dem Ganzen oder in dem Text oder auch nur in dem
Canto oder auch nur in dem Vers. Und das ist eine Sisyphosarbeit, glaube ich, weil
es natürlich so ist, dass immer ein ziemlich schlechtes Gewissen übrigbleibt. Man ist
zwar »autorman«, wie in meiner Verwandlung steht, aber trotzdem keineswegs
allmächtig, sondern im Gegenteil, das ist aber vielleicht auch übertrieben, doch
eher auf der Seite des Ohnmächtigen. Es stellt sich manches ein, manches kann man
fassen und weiterverwenden, aber vieles geht irgendwie flöten, um es musikalisch
auszudrücken.

Judith Kasper: Die intensive Arbeit und Befragung des Wortes stellt in gewisser
Weise auch in Frage, was ein Wort ist. Wie wird ein Wort in sich zusammen-
gehalten? Wo fällt es auch auseinander? Wo hört ein Wort auf? Wo fängt ein neues
an? Also wenn Du bei »am ort« eben auch schon »Amor«, »Mord« und so weiter
hörst, das geht ja über die gesetzte Wortgrenze im Schriftbild hinweg. Es stellt also
die Grenze in Frage. Ebenso, bei vielen Wortkomposita – das ist in den ersten drei
Terzinen noch weniger erkennbar, später aber stärker – Du kreierst viele Neologis-
men durch Kompositabildung, und da wird häufig die Silbentrennung zur Frage. Es
ergeben sich Verzweigungen, tatsächlich eigentlich auch Irrwege. Der Vers ist ja
kein lineares Sprechen. Also wäre dadurch auch der Vers, das in sich gewundene
Sprechen, aktualisiert, bis in jedes Wort und in jede Wortkombination hinein.
Kannst Du zu Deiner spezifischen Wortarbeit etwas mehr sagen? Weil Du gerade
davon gesprochen hast, dieses schlechte Gewissen – legst Du Wortlisten an? Wie
kann ich mir das vorstellen? Ich lese das, bin erstaunt und frage: Von wo fallen Dir
all diese Wörter zu?

Franz Josef Czernin: Ja, manchmal habe ich schon auch Listen für semantische
Bereiche. Aber meistens ist es eher so, dass ich Dante lese, leider mehr die Über-
setzung als Dante selbst, und dann finde ich Ideen und Begriffe, aber auch Gefühle,
die mit Dantes Canto verbunden sind und viele Möglichkeiten enthalten. Und lang-
sam kristallisieren sich dann die Zusammenhänge heraus, die in Bezug auf Dantes
Canto und seine Commedia überhaupt weiterführen. Aber ich spüre meistens, dass
es noch viele andere Möglichkeiten gibt, die auch weiterführen würden. Ich bin
nicht sehr optimistisch, dass es so etwas gibt wie eine einzige und notwendige und
beste Realisierung. Aber die Hoffnung ist schon da, dass ein Ineinandergreifen von
zufälligen sprachlichen Gegebenheiten und Ideen, Begriffen und Gefühlen dazu
führen kann, dass man relativ weit gelangt. Das erinnert mich manchmal an eine
Wünschelrute, man stochert und dann schlägt sie manchmal aus, und man fühlt
dann, das könnte weiterführen.

Wenn man schon alt ist oder älter ist, so wie ich, dann hat man schon so lange
und oft Gedichte geschrieben. Und dann hat man vielleicht eine unbewusste Fähig-

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 183



keit, gewisse Dinge zu verknüpfen. Vergleichbar mit einem Schachspieler, der einen
für ihn günstigen Zug macht, diesen aber rational nicht rechtfertigen bzw. auf-
schlüsseln kann, aus welchen Gründen er ihn macht und was er genau damit
erreichen will. Das kann man dann vielleicht Intuition nennen.

Judith Kasper: Wir steigen jetzt in einen weiteren von Franz Josef Czernin ver-
wandelten Gesang ein, Inferno XXXIV.

Franz Josef Czernin: Das Inferno ist ja der einzige Bereich, wo es 34 Canti gibt und
nicht nur 33 wie in den anderen beiden. Und da taucht dann bei Dante Lucifer bzw.
der Satan auf. Und es gibt dann drei Figuren, die von Satan gequält werden. In der
Mitte Judas, den der Satan schon halb verschlungen hat. Es gibt sehr viele Illus-
trationen davon, da schauen die Beine raus. Daneben auf der einen Seite Cassius
und auf der anderen Seite Brutus, beide sind Verräter. Das Entscheidende ist: Die
tiefste Hölle ist den Verrätern vorbehalten, was gar nicht so orthodox-katholisch ist,
weil, wenn ich richtig verstehe, ist eigentlich der Hochmut das, was den wirklichen
Fall verursacht, der Hochmut Lucifers, des Engels. In meiner Verwandlung beginne
ich deshalb mit einem Ich, das hochmütig spricht und dabei, ohne es gleich zu
bemerken, fällt, tief und immer tiefer fällt, man kann vielleicht sagen: sich selber
seine Grube, seinen Trichter gräbt.

Ich habe auch dieser Verwandlung, so wie den anderen, eine Art Legende in
Prosa vorangestellt. Ich stelle deshalb so etwas voran, weil sich in manchen Aus-
gaben, jedenfalls in der deutschen Sprache, vor den einzelnen Canti, eine Art inhalt-
liche Zusammenfassung findet. Bei mir ist es aber keine Zusammenfassung des
Inhalts, sondern die Umkreisung von etwas, was in den Versen gesagt sein soll:

Legende

Nein, da ist kein Schmerz hilfreich, denn das Prahlen, Prangen und Prangern von oben herab
war und bleibt Ursache und Bedingung. Du hattest die Wahl, und schon ist die Qual kaum
mehr verschieden, daher wirst du aus dem Ärgsten nicht herausgekommen sein. Nolens
volens hast du dich verschrieben und dadurch auch uns zungengängelnd zu deinem Sturz
verurteilt, ja auch urverteilt. Denn unter der Haut, unter vielen Schichten, etwa biomorph,
soziophob und auch vegetativ, immer tiefer unter Gürtel um Gürtel, elektrisiert es sich in
unserm Blut-, Brut- und Glutkreislauf. Allzu bald herrscht Spass-, Spiessgeselligkeit und
Bombenstimmung, auf Teufel komm heraus und dies eben auch megaloman und atomar. Al
fresco an die Wand gemalt, mag sich das Trompe-l’œil aber als Erfindung fingieren. Nein,
keines kann sich jemals so ganz auf alle Schliche kommen und womöglich ist unsre Logorrhoe
gestirn- und gehirngemacht. Erzelend bleibt der Erzähler deshalb im Gleichsamen, ist etwa ein
leeres Oval, das sich selbst vergeblich per Form negiert, ansonsten aber nur Abfall und Unfug
ist, nicht zuletzt, früher oder später, zufällig tot und nicht einmal kein einziger Punkt mehr.

184 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



Und jetzt also die Verse, diverse Verse.

so hochgemut mich auserwähle und erhoben
behaupte, als mir die lizenzen frei erteile;
zenit und allstar jeglicher allüre, verriet

dort jedes attribut, befehle und erküre
sehr von hochoben. aus demmetaall,
demmonopolen, stähle meine kräfte eisern,

durch solche écriture ausgerüstet; pracht-
gewandt, durch überragen das erzornante
stets schön mir tut, während in roben, stolen

elekt gebrüstet, selbst mir raubte allen atem.
ja dies parfüm, da hier euch aus der kehle
gross töne spuke, in der hommage abgöttisch

durch die elogen mich zu loben, mein regime.
mir selber adressat, an gliedern reich, eröffne
durch die lektüre, mich überbaue kathedral,

und funkelnagelneu im perlenglanz rings zeige
die zähne, dass dran glaubte nicht allein. mein gut,
mein soll, mein haben sind mondän und auch mundial,

da mich verwöhne, um sublim und unbefristet
zu eignen eminenzen längst vollbracht zu sein.
wie kardinal hab mich allein mit mir am hut,

da euch die stimme offeriere, sakrosankt
in sternregistern fröhne den valenzen,
valeurs im übermaß. in dem kostüm, der tracht,

sehr nieder euch gekommen war und nicht verpöne
das sonst so unerlaubte, da solitär, voll macht
holismen suggeriere, mich damit euch kröne.

doch wie verhehle all dies auch geschraubte,
da mich berühre so wirkmächtig durch latenzen,
seit euch per fides verbos- und schleierhaft

verblümt bin. mise en abyme und selbstfraktal
mir eo ipso kann erglänzen, durch euch tradiere,
was durch die rotation verstörte, dass im gegensinn,

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 185



per vers, mich rühmt als ungeheuer ungetüm.
hier darauf zähle, dass es sich ziemt, durch euer geizen,
dies neiden, gieren, mich, pluralis majestatis,

ja präsidiabel zu bekränzen. dies nicht nur mimt,
da als erfindung mich nun nicht allein fingiere,
noch dies erheuchle, doch eklekt, faustdicht im nacken,

und hinter euren ohren betraute mich verdeckt,
wo durch den buch- und maßstab hab geruht,
doch auch in vehemenzen, abgründig grabmassiv

durchs konvolut, euch überlistet, auszutoben.
sehr ungestüm bin, doch regent der referenzen,
so bündig unverfroren und auch autochthon

volumen schuf, korrespondenzen im effekt.
was euch sonst schemenhaft genierte, dem verruf
geschuldet, kreis für kreis mir mündig widerfuhr,

bevor in euren hämogloben motivisch fiebre,
uns permutiv durch die domänen so umgeistern,
wie euch das graut, was mich gelüstet: oft in absentis,

in den geheimsekreten, in fontänen subakut,
so sektoral wie unbewusst des analogen,
rumoren themen homonym, durch laut

und poren, löcher, reu- und treuelos gespenstern,
dass heim- euch und keimtückisch, dies intim
verpestet. ausartend durch den stunk, unstet

und halbverdaut, verekle euch brutal
im antagonen, dass sich die brut zusammenbraut,
homunkelnd in den säften, bald ausgegoren,

euch nach magen-, sagenskräften menetekle.
in darm- und in schwarmfloren abdominal
und feierlich vergaffter war im aberort,

durch pfuhl um pfuhl beschworen, womir,
brandschätzchen!, ausgeboren seid im feuerstuhl.
vereitelnd festlich, sich sarkastisch potenziert

dies bacchanal, da komisch, nicht nur märsche blasend,
euch im verschmähten allchemisch zwang zu reizen.
längst superleitend animiere mich, galvanisch

186 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



und auch generisch, in euren haaren oder drähten
barsch funken schlug! wie nass und kurzgeschlossen,
den froschafter hier durch euren abscheu zeige,

auszuckend, spasspastisch jetzt mein maul
feil schalte, sehr frenetisch, durch dies gebaren,
in den elektrokoden und knallkörperlich

von a bis z als witz- und kobold euch erscheine,
der hier phonetisch und unhold schabernackt,
als schlitz- und spritzfigur euch an den nasen

so vitios und virtuos durch kreis um kreis vorführe,
dass nie und nimmer überm oder unterm rasen
zu exkulpieren ward. denn der rohbotschafter bin,

rings zum vergnügen mir, in feten drastisch
und subhuman durch unheil salvenlachen liess,
mich karneval aufführe in humoren. verhohlen

durch die distanz und zwischen fell- und felsenspalten,
in tropen oder arktisch liess es euch verfahren.
einst literal in odysseen, seid durch die schaff-

und die schiffarten oft irrwegig, ob antik,
ob antipodisch, so weit wie metafern,
martial von bahn zu bahn verschleudert überall,

nachdem hier, pater-, material und erdballistisch,
war stets durch meinen slang und drang behext,
bis jeder bumerang astralisch sich mit uns traf

im selben schwarzen. daher im unter-, ober-,
und in dem folgeton real kann bald auffliegen,
im hyperareal, dem hypertrophen sang,

um allarmiert die kollision so hinzukriegen. Denn
im gegen- wie im sprengsatz, maltraitiert bombastisch,
sind eingetrichtert und durch stern- und bombenhagel

längst massakriert; verschollen in dem zifferndunkel,
in hekatomben von denotaten, tat- wie datensachen,
in detonaten sich vergeuden massenhaft signale,

die sinnreich trügen bis in diese kraterstrophen,
wo meine kontratour sich risstief widerrief,
da in den üblen pakten, ja eben den diktaten,

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 187



war ins spiel, aber auch darum gebracht,
um über keine signatur von mir je zu verfügen.
doch per format, im scherz- und herzzerreissen,

bin wider-, gegenwärtig kreatur, die dann
erwacht, wenn aus dem spiegel ort für ort
das eigene gesicht uns spie, geleugnet aber,

unwahr vorm nackten. denn sich selber vis a vis,
vor unsern rachenakten, im feind- und finsterbild,
sind jämmerlich empört, als ganz uns das palaver

durch splitter fakten schrie, dass dort der lämmer wut
verheissen wird, ist solches schlemmerfleisch allein
im abgeschmackten: was vom allesesser spricht,

der vieh- und menschenfresser, ausser allen takten,
verzehrt sich nach und nach im eigenen kadaver:
was für dilemma das gericht ist nicht, da wir

die selbstvermesser sind, dies letter-, retterbild
ist nur ein götzendämmer, krass blamabel
und unerhört in dem lamento und gelaber.

ob allegorisch oder auch als aleator,
al fresco hier sich spur um spur hat so zerstört,
dass kein teufel malt sich mehr an eine wand,

und kein geträufel; kein flammen- mehr, kein gletscherzüngeln,
das sich uns weisgemacht, ja nicht einmal ein kritzeln,
kein kringeln und auch kein augen-, ohrentäuschen,

auf sich und infinit stets angewandt. so arbiträr
in den geräuschen, im klappern und im klingeln,
und auch per negationem ist dies stochast verkannt.

nun nichts war zu erheischen, kein bio-, kein autor-
und auch kein epigraph, und nur von ungefähr,
einst irgendwo und nichtig, ein mix von klicks und tricks.

nichts bleibt mehr auszusingeln, noch je auszusondern,
denn da ist nicht einmal die null, sind nicht einmal
mehr keine zeros, die sich selbst x-mal einringeln.

Marco Baschera: Ich habe Franz Josef schon ein paar Mal gehört, wie er diese Canti
vorträgt. Vorhin habe ich den Prozess beschrieben, den ich durchlaufe, wenn ich

188 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



die Verwandlungen lese, d. h. dass ich mich in ein vorsichtiges, umsichtig-tastendes
Vor- und Rückwärtslesen hineinbegebe. Wenn ich ihn aber lesen höre, dann habe
ich das Gefühl, vor einem fließenden Ganzen zu stehen, ganz im Sinn einer Evidenz,
so als wäre der Text aus einem Guss. Daraus entsteht für mich eine gewisse
Spannung zwischen diesem Vortrag, diesem scheinbar Selbstverständlichen und
der Lektüre, die ich dann vollziehe, wenn ich mich genauer mit dem Text befasse.
Diese Spannung interessiert mich. Ich weiß nicht, ob das nur an mir liegt oder ob
auch Dir, als Autor, diese Spannung bewusst ist.

Um vielleicht noch kurz an etwas anzuschließen, was ich vorhin gesagt habe,
ich denke, dass Deine Verwandlungen den Texten von Dante sehr nahekommen,
obwohl Du nicht direkt aus dem Italienischen übersetzt. Das hat vielleicht mit
diesem ganzheitlichen Guss zu tun, den ich beim Vortragen spüre. Die Divina
Commedia von Dante ist auch ein musikalisch konzipiertes Werk. Es gibt Inter-
preten, die behaupten, dass in jedem seiner Worte, einer Monade vergleichbar, das
ganze Gedicht abgebildet ist. Das würde bedeuten, dass in der Klangwelt der Divina
Commedia die circa 14.000 Verse eine Einheit bilden. Das war übrigens auch das
Ziel, wie es Dante in seinem Traktat De vulgari eloquentia darlegt. Es handelt sich
um eine theoretische Auseinandersetzung mit der Schaffung einer Kunstsprache,
dem volgare illustre, aus dem zugleich auch die italienische Sprache hervorgegan-
gen ist. Dante schwebte vor, dass in Anlehnung an die Vorstellung einer göttlichen
Einheit – »quello infinito ed ineffabile bene« (Purg. XV, 67) –, das in der mittel-
alterlichen Theologie als das einfachste und unaussprechliche Prinzip Gottes be-
zeichnet wurde, trotz des Hintereinanders der Wörter ein musikalisches Ganzes
beim Lesen wahrnehmbar und erfahrbar wird. Diese Erfahrung mache ich, wenn
ich Dich vortragen höre. Ist das eine Täuschung oder ist das etwas, das dich auch
interessiert? Beatrice sagt im ersten Canto des Paradiso, dass eigentlich alle krea-
türlichen Dinge miteinander zusammenhängen (»Le cose tutte quante / hanno
ordine tra di loro, e questo è forma / che l’universo a Dio fa simigliante« Par. I,
103–105).

Und dass diese Ordnung – »l’ordine«, wie sie sagt – eigentlich in einer Analogie
zur göttlichen Einheit zu sehen ist. Und das war, glaube ich, auch ein erklärtes Ziel
Dantes, in seinem Gedicht das scheinbar Disparate der Wörter zusammenzuführen
zu einem Ganzen.

Franz Josef Czernin: Ja, mir scheint es, dass die Poesie überhaupt ein ständiges
Einander-Aussetzen von Kohärentem und Disparatem ist. Aber dass man dann ein
Ganzes, also ein ganzes Gedicht versteht, das ist ja schon in dem Wort »Gedicht«
gesagt, dass das dann die Summe oder vielleicht das Resultat oder die Potenzierung
aller dieser Differenzen und Kohärenzen ist. Ich kann mir jetzt kaum vorstellen,
dass das für eine Poesie nicht zutrifft. Ich meine, das ist einfach die Ausgangs-

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 189



bedingung. Man fängt mit etwas an, das sowieso äußerst disparat und auch zer-
streut ist: disparat und zerstreut, insofern ich hier und jetzt rede und dabei alle
möglichen Klänge, Bedeutungen, Möglichkeiten unter den Tisch fallen. Aus dieser
ungünstigen Ausgangsposition versucht man etwas herzustellen, was mehr Kohä-
renz, mehr Zusammenhang hat. Ob das dann auch durch die Ordnung des Uni-
versums oder sonst eine höhere Ordnung sozusagen bestätigt wird, das ist anheim-
gestellt. Das geht über das Maß dessen hinaus, was einem Gedicht zuzumuten ist.

Judith Kasper: In diesem verwandelten Canto, den Du uns vorgetragen hast, sind
auch poetologische Momente mit eingeschrieben. Du gibst Begriffe, es sind fast
Leseanweisungen, sie betreffen das Homonyme und Homophone der Sprache.
Marco hat das auch schon angesprochen, besonders deutlich ist das in Vers 131: »so
arbiträr / in den geräuschen, im klappern und im klingeln«. Ist Dichtung auch für
Dich, wie für Mallarmé, ein Sich-Aufbäumen gegen das Arbiträre der Sprache?

Franz Josef Czernin: Ja, das sehe ich auf jeden Fall, das empfinde ich so. Denn man
beginnt mit einer Zufallskonstellation und versucht etwas, um über diesen Zufall
hinauszukommen.

Judith Kasper: Eine andere Frage, die sich mir hier stellt – wir sind ja hier am
Ausgang des Inferno –wie kommt man eigentlich aus der Hölle heraus? Das wird ja
bei Dante sehr kurios vorgestellt, Dante und Vergil müssen am zottigen Fell des
Satans hinunterklettern, also in der größten Nähe zum Bösen ihren Absprung
finden in einen anderen Bereich; sie müssen dazu eine Art Kopfstand machen, eine
Inversionsbewegung vollziehen, um aus diesem »trichtertief« herauszukommen
aus der Hölle, um so nach oben zum Purgatorium zu gelangen. Bei dieser Wendung
sagt das Dante-Ich, »es scheint mir ja, als ob ich wieder zurückgehen würde in die
Hölle, weil sich alles plötzlich umdreht«. Die Frage der Rotation wird bei Dir auch
aufgerufen. Die »Rotation« wird bei Dir zur »Notation«, es geht um die Verzeich-
nung von Verdrehungen, Perversionen – darin wird entschieden der Vers aufgeru-
fen. Meine Frage führt also vom Wort zum Vers. Ich höre jetzt auch in Deinen
Versuchen den Vers, ja noch in »Verwandlung« scheint mir die Vorsilbe »ver« vom
Vers tingiert. Ich sehe hier so viele Versetzungen, Verschiebungen – nichts ist ja
eigentlich wirklich auch »am Ort«, alles verschiebt sich fortwährend. Wie kommt
man aber von der Verschiebung, von den Perversionen und Inversionen zu einem
›Ganzen‹? Ist das ein Umweg zum Ganzen? Vielleicht möchtest Du zu ihrer Vers-
Arbeit noch etwas mehr sagen. Oder fragen wir Deinen Vergil, Marco.

Marco Baschera: [lacht] Ich bleibe bei ihm bis ins Paradies, ich verlasse ihn nicht
wie Vergil.

190 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



Franz Josef Czernin: Also das mit dem ›Ganzen‹, ich meine, eine Ordnung von
Verschiebungen, von Versetzungen, das widerspricht jetzt nicht der Idee, dass das
etwas Ganzes sei, es ist ja vielleicht die Frage, wann und wo wird etwas so und so
geordnet, umgeordnet, versetzt und pervertiert, und die Resultante wäre vielleicht
diese Ordnung. Viel mehr fällt mir nicht ein dazu.

Marco Baschera: Als wir heute gemeinsam von Zürich nach Frankfurt gefahren
sind, hat mir Franz Josef diesen Schlussgesang des Inferno vorgelesen, der mir noch
relativ neu war. Dabei hat er mir geschildert, was er sich jeweils bei bestimmten
Formulierungen gedacht hat. Mir sind dabei die Unterschiede zur Divina Commedia
aufgefallen, wo im 34. Canto Dante und Vergil durch einen schmalen Felsspalt
hindurchschlüpfen, um so auf die andere Seite, ins Purgatorio, zu gelangen, wo sich
der Läuterungsberg befindet, den die büßenden Seelen mühsam zu besteigen
haben, und wo dann auch die Sonne wieder aufgeht. Diese inhaltlichen Elemente
sucht man vergebens in den Verwandlungen. Ich habe jetzt die Erklärungen zu
dieser Stelle, die mir Franz Josef im Zug geliefert hat, im Kopf. Sie betreffen den
Autor, der im ersten Canto als »autorman« bezeichnet wird. Der »autorman« ist
nicht nur der Mann, der durch das Höllentor wandert, es ist vor allem auch der Tor,
der ›Au-tor‹, dem etwas durchaus Manisches anhaften kann. Ich denke, dass die
Verwandlung dieses Cantos unter anderem unter das Thema der Gefahren gestellt
ist, die beim Schreiben, aber auch beim Lesen auf uns lauern. Es geht sozusagen um
den teuflischen Versuch, den Lesenden ganz in den Text hinein zu locken, bis er
wirklich mit Haut und Haar in ihn hineingezogen wird und diesem ganz erliegt.
Diese teuflische Vorstellung des Autors unterliegt einer Hybris. Er hat, in einer Art
von ›Superbia‹, das Gefühl, er dominiere die ganze Welt und könne sie mit der
Sprache erfassen. Ich vermute, dass dies eine Gefahr darstellt, die Du beim Schrei-
ben spürst und die in diesem Canto zu einer selbstreflexiven Darstellung gelangt.
Der Gesang hört in einer Kaskade von Negationen, in einem Nichts auf. Dies wider-
spricht in einem gewissen Sinne der Hoffnung, die bei Dante am Ende des Inferno
aufscheint, dass ein gangbarer, wenn auch steiniger Weg durch das Purgatorio
hinauf ins Paradiso führt. Bei dir steht am Ende ein Nichts, in welches man über das
Lesen und Schreiben gelangen kann. Judith, Du hast vorhin von einemWendepunkt
gesprochen, einem Umschlag. Vielleicht ist es jener, der aus der völligen Hoffnungs-
losigkeit in eine messianische Vorstellung von Hoffnung umschlägt, die Walter
Benjamin gemäß, um der Hoffnungslosen willen gegeben ist. Vielleicht ist das Motiv
des Umschlags auch durch jenen, den Luzifer erlebt hat, geprägt.

Franz Josef Czernin: Die Darstellung ist, denke ich, das Einzige, was an Hoffnung bei
dieser Verwandlung von Canto 34 übrigbleibt: dass man die Hoffnungslosigkeit, die
Verdammung darstellen kann. Da ist jemand, der etwas dazu sagt. Das ist umge-

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 191



kehrt eine unglaubliche Anmaßung. Vielleicht auch deshalb wollte ich nicht wie
Dante einen Ausweg vorführen, sondern der Ausweg sollte allein auf die Form der
Darstellung, die Darstellbarkeit der Ausweglosigkeit beschränkt sein. Als wäre,
wenn man etwas darstellen kann, noch nicht alle Hoffnung verloren; aber das ist
eigentlich zu viel gesagt in diesem Augenblick, weil ich es jetzt irgendwie lapidar
und quasi aphoristisch behaupte. Mit Behauptungen ist da überhaupt nichts getan.
Oder kaum etwas und jedenfalls in der Poesie viel zu wenig.

Judith Kasper: Mir scheint, es gibt in Deinen Verwandlungen eine starke Spannung
zur starken Bildlichkeit bei Dante, vor allem im Inferno; ich beobachte ein intensi-
ves Sich-Abarbeiten und Abstandnehmen. Der Vers in Deiner Verwandlung von
Inferno 37, »dass kein Teufel malt sich mehr an eine Wand« weist darauf hin. Da
taucht der Teufel ex negativo nochmal auf, und in Folge reihen sich die Negationen.
Du vermeidest auch das Aufrufen des Dante’schen Figurenarsenals. Kannst Du zu
Deinem Umgang mit der Bildlichkeit in Deiner Form der Darstellung etwas aus-
holen?

Franz Josef Czernin: Es ist für mich schwierig, das selber zu erklären, weil da sehr
viele Annahmen bzw. Einstellungen dahinterstecken, mir selber nicht wirklich
klare Vorgefühle. Ich hatte das Gefühl, dass es mir, aus irgendwelchen Gründen,
die vielleicht auch literaturhistorisch sind, nicht möglich ist, ein Figurentheater
aufzuführen, also: die Geister als bestimmte Figuren mit Namen zu zeigen und mit
bestimmten individuellen Charakteristika auszustatten. Bei mir bleiben von mögli-
chen Figuren immer nur die persönlichen Fürwörter übrig: ich, du, er, sie, es, wir,
ihr und so weiter. Und auch das hat – allerdings frage ich mich das eher, als es zu
behaupten –, einen Bezug zu Dante, weil ich mir manchmal vorstelle, man könnte
für jene Fürwörter bestimmte Figuren, die bei Dante sozusagen ausgemalt werden,
einsetzen. Meine Verwandlung soll ja einen Bezug zu Dante haben, und das Ideale,
das unerreichbar Ideale, wäre die Resultante aus Beidem, aus Dantes Canti und
meinen Verwandlungen von ihnen. Idealerweise hätte man dann sozusagen eine
große Zeitspanne Literaturgeschichte oder nicht nur Literaturgeschichte, sondern
vielleicht Geistesgeschichte im Sinn; man hätte dann irgendwie etwas von dieser
Spannweite erfasst, wenn auch wohl nur in geringem Grad. Ich sehe jedenfalls
dieses Nicht-Verwenden von Figuren als eine Konsequenz aus dem, was ich als
literaturgeschichtliche Möglichkeiten und Veränderungen meine erfahren zu
haben.

Judith Kasper: Schreiten wir doch noch mit Franz Josef Czernin zum Paradiso, zum
letzten Gesang, Canto XXXIII nach Dante.

192 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



Franz Josef Czernin:

Commedia. Verwandlungen nach Dante

Krümel. Paradiso, Canto XXXIII

Legende

Was immer amWort ist, ob latent, ob manifest, es ist beides: Rekapitulation und Prophetie.
Hoffnungsreich war die materielle, ja die maternale Anrufung, aber unerhört auch der Schre-
cken. Da vieles war und alles gewesen sein wird, ist dies schlimmstenfalls – das weisst du
noch? – ein verräterisch gespaltenes Gletscherzüngeln, bestenwegs aber – doch ist das
glaubwürdig? – solar und zenitorientiert vollends geglückt.
Sind wir von Anfang an nur minimal selbstverschuldend, können wir überaus erhoben
werden. So fänden wir die sagenhafte Stadt, die Wohnung, den Saal, den Tisch und das
angehimmelte Bett; insgesamt die versammelnde Speisung, Umarmung und Durchdringung
und, sit venia verbo, auch die glanzvolle Durchsingung.
Jüngst aber, das heisst eben jetzt zum x-ten Mal, das zweigesichtige Gericht. Der Preis ist hoch,
not tut daher auch alphabetisches Bescheiden, stets prosamenschlich sein. Wenn aber über-
haupt einst, dann blitzartig durchzuckt – ganz vom ersten bis zum letzten Krümel.

allorts ab ovo und aufs neue evozierend
cantabel dies heraufbeschwören, dass nunmaternal
und polychron raumgreifst und wechselweise

ins angehören einander vor-, nachfahren,
gleich zeitlich eingedenk. wie bin verworrn,
abgöttisch hasardiert geworden, sehr zerstreut

amorph, fortan auch akzident, zumal ekliptisch
und selbstentzogen, einsichtig kaum, elliptisch,
uns hassarmiert verwehrt, verstören werden,

auch jäh in zorn, am sand, im staub, am dorn.
daher ins obskurante abgelenkt, war massenhaft
verbabelt euch, kryptisch am analogen,

obszenisch fletscher, fleischher krass misslungen,
engst serpentin auch, nicht nur atemräuberisch.
unlängst verreist war, weg- wie waldverlorn,

verschlungen wieder in dies deszendente,
in quetsch- und gletscherzungen schon versenkt,
auch exorbit, extinkt in der torturtotale:

ob erdschwer, voll skeletternst uns loseisen werden,
dass zündend initial und eben bildsam,
einander vor- und nachgeboren dergestalt,

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 193



bevor gekreuzt, durchquert verblieben sind?
von a bis z herzeigen sein und, am glorialen
wie dolorosen, leiblieb wie spendabel,

dass, milch- wie taufrisch, nabelnah süssäugen,
dort familiar und amikal verkabelt, kinderleicht,
bald geistesgegenwärtig, stets freiheiter,

durchwegs erhoben dir bezeugen, was solar
begehren heisst. wie in spiralen inspirant
einander konstellieren, optativ hochloben,

dem klären weihen uns, orientzentriert,
einreihen dies in astronamen, -nomen,
hochherzlich orchestral erstrahlen, solidar

azurgewandt sein werden, da durch atmosphären
atemoral und deut-, leutselig seien gebracht
in dies umkreisen, sternprangend zu gesicht:

atemporal empfangen, in dem generosen
zu eigen dir, dies akkordante hören, lichtschnell
durch amorose spatien uns zenitorient erkannt,

im selbstatomen schwanen. wie dir euphorisch,
zugleich euphon voll jubel-, juwelarien,
halo-, hologrammatisch vor-, nachbeten werden,

raumselig bahnen, durch immerblaues mustern
brillant elektrisch lumen-, blumenschauer,
buchoffen makro-, mikro-, ja kaleidoskopisch

ornatmental zum alphabeten uns aufrufen,
so feierlich textil, ornamental gewärtig,
durch verb- dir und versalien all dies prachtgesandte

verschufen, fremd- und ferngefiedert schwärmen.
ob lux- und fluxoral erschienen, unten, oben
die planetarien korrelieren? ob redlich, wirklich

auch areale wiedergaben, einstufen selbst
beizeiten? ob, wahr sagend, beamen uns ins blaue,
serifisch wie seraphisch hier aufschwangen,

luzide augen über augen lichter drehn,
uns hypertopisch schauen über regen bögen
synchronal umschweben? himmelheiter und synoptisch

194 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



besonnen werden, in die distanzen leuchtstark
uns schicken, neolog mit all den omen rühmen,
dass aeronautisch durch die sinninstanzen glücken,

ja, wie gewonnen versatil highleiten, -lighten!,
uns orbital umtanzen, überströmend transparent,
seit heilsam luftentschlossen solche stadt

weisst stattgefunden! metropolarsein, offenherzig
an dem globalen lichtermehren uns erbauen,
in concordanzen tönen, urban und skyliniert,

dir überbrückt, durchfunkt schon immer waren!
im säulenwirbel, vielseits firstentzücken, turmhoch,
arkadisch fensterblicken, ringsum zugesellen

und schwellenkundig einander überschreiten,
dass dominal weiträumig tempelfreuden lauten,
ja, einläuten. wie homonym anheim dich stellen,

dass tisch- uns, tafelordnend aufgedeckt
auch in absenzen, selbst im virtuellen
enthalten, gross an gesten invitate zonen

erkunden, allseits sinne-, innewohnen,
vermehren dir, was gästen reicher wiedergaben.
wie kollektiv uns laser-, gläser-, leserleuchtend

symmetral erstrahlen, ja, voll kehlengold
euch metamorph umrunden, quellen referieren
und mundgerecht kredenzen, durch die colornaturen

erst kelch-, sternblütig polyphon erhellen,
dass, und wie credibel!, in radianten reden
beehren uns, rein eingeschenkt und memorial:

koloraturen farbenfroh sich rings skalieren
und glamouros ergänzen, alles in allem
uns durch metaphorosen, lichterloh entbrannt,

bekränzen, an dem amoranten, schmelz
um schmelz erkennen und liquide liegen
auf zungen, diese lösen, labsal und labial

so herzitieren, grossmütig auch erglänzen liessen.
durch das elekte thronen heissen dich hoch leben
ins kulminante, lauthals und aus voller brust

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 195



uns lustorant zu willen, stillen uns am gruss-,
am kussoralen, von a bis o und transmedial
euch überfliessen glauben und lippenblütig

dies leicht-, leuchtsinnig konsumal erlauben,
ergehn im relevanten uns, im revelanten,
allseits durch synästhesen dich erkennen! trau-

und traubensüss im überschwang am amorosen
die becher überfüllen, glanzkörperlich empor
erfahren, kosmotiv durch pausen und osmotisch

einflüsterung erlauschen, durch laut und poren
ermessen die essenzen, fluid, florent fürsprecher
aus einem guss. wie hauchoral an den ambrosen,

latin aromen, uns durch ohren schmausen,
die kräfte, säfte in glukosen absorbieren,
durchs abundante auch berauschen: tränen-,

weinseliges bestreben, in dem tumultosen
uns ineinanderpressen, selbst zum succus
durchdrungen stiften dir, lobhymnisch dies auskosen,

ja ganz auskosten. dergestalt durch all die blut-
und brutgefässe und in solcher demonstranz
die seime, seme werden offenkundig: sanguin

in singularien, doch mehrsinnig schallten, walten
ikonisch elexierend, all dies wiederkauen
anpreisend zelebrant, gleich fest gehalten

dir literal verdauen. Prachtvollbracht
im fokus nun, blickpünktlich durch totalsubstanz
gediehn, einander flammfromm anvertrauen:

mit euch im reinen sei, dass solche signatur
und, wohl wie übel, siegnatur, inschriftlich
und über-, unterwellt, uns bio-, epigraphisch

zu revidieren ist. in rotation nochmals
uns ganz umdrehen, von wund-, von mund-, von grundauf
rings eingedenk. selbsterblich nun versöhnend

kaummehr zu sein vermag, da solche satzungen,
dies rigorose, sattsam selbstversessen, seit pein-
und bein- und holzhart warn gekerbt, blamabel

196 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin



rouletternst zu gefallen ins eigene gewicht.
daher notdürftig hier versammeln uns kommun,
doch unisono kaum jetzt eines wegs, alltäglich

und vergebens stammelnd, allgemein oft unbesonnen:
vulgar armselig ist, erbarm die notration,
da lettertrist und karg, fast dort, ob fern, ob nah,

erzelend sind vernommen. in der notation,
herzzählend durch vor-, nachahmen, überein
sehr wenig kommen, dies umsonst fast offerieren:

was sich vermisst, im eignen namenmacht,
am ort zuleid, zuleib all dies gebärden liesst,
dass meinet-, euretwegen sind schon fristgerecht

gebracht zum brenn-, dem nenn-, dem wendepunkt,
und, jüngst, zu dem gericht. kaummehr erwacht,
steht uns die antwort ins gesicht geschrieben,

in das antlitz: null und nichtig werden, zerosein,
als blitzzart hoch-, ja weh lochrisst. verblieben
dir ist wie mir bloss der brosamen stets.

Marco Baschera: Ich möchte wiederum ein paar Vorschläge machen, wie man die
Verwandlung des letzten Canto der Commedia lesen könnte. Ich beginne mit dem
ersten Vers, »was sich vermisst, im eignen namen macht«. Ich habe mich gefragt,
was das sein könnte, etwas, das sich selbst vermisst? Mir ist dabei eine zentrale
Figur aus der Kabbala in den Sinn gekommen, das sogenannte Zimzum, eine Vor-
stellung von Schöpfung der Welt, gemäß welcher Gott sich von sich selbst zurück-
gezogen hat. Gott, das ›unum simplicissimum‹, um mit Dante zu reden, hat sich
selbst negiert und hat, indem er sich selbst vermisst, die Welt im eigenen Namen
geschaffen – im benennenden Namen und nicht im bezeichnenden Wort. Diese
kabbalistische Vorstellung der Schöpfung der Welt klingt für mich im erwähnten
Ausdruck an.

Am Schluss des letzten Canto erblickt Dante eine Figur der Dreifaltigkeit. Es
handelt sich um drei farblich verschiedene, konzentrische Kreise, des Gott Vaters,
des Sohns und des Heiligen Geistes. Der Erzähler versucht in der Folge, den mitt-
leren Kreis zu beschreiben und sieht darin ein Bild, bei Dante heißt es »imago«, des
Menschen. Es geht hier um die Inkarnation Christi, die der Erzähler Dante jedoch
nicht zu verstehen vermag. Er sagt, sein menschlicher Verstand sei dafür zu
beschränkt. Und dann wird sein Geist – »la mia mente« –von einem Blitz getroffen.
Er spürt, wie seine Fähigkeit, sich im Paradies aufzuhalten, rapide schwindet. Ganz

Franz Josef Czernin im Gespräch mit Marco Baschera u. Judith Kasper 197



am Schluss steht der berühmte letzte Vers der Divina Commedia, eine Huldigung an
die Liebe Gottes, die ihm die Kraft verliehen hat, diese Reise ins Jenseits zu
unternehmen: »amor che move il sole e l’altre stelle«. In der Verwandlung von
Franz Josef scheint man von all dem auf den ersten Blick nicht viel zu spüren. Auf
den zweiten Blick geht mit der erwähnten Anspielung an die Kabbala eine Möglich-
keit auf, die sich im vorletzten Vers verdichtet. Im Ausdruck »als blitzzart hoch-, ja
weh lochrisst. verblieben / dir« klingt für mich in »ja weh« der jüdische Gott Jahwe
an und im »lochrisst« der Christ. Somit treten sozusagen unter der Hand, am Ende
der Reise, die beiden Gottheiten der jüdischen und der christlichen Theologie und
Religion auf. Auch ist ein innerer Reim zwischen »geschrieben« und »verblieben«
zu vermerken, gemäß welchem diese von mir erwähnten Bedeutungsmöglichkei-
ten ans Geschriebene gebunden bleiben. Wenn »die antwort ins gesicht geschrie-
ben« ist, dann wird etwas offenbar, was vielleicht jener Evidenz entspricht, auf die
ich vorhin hingewiesen habe und die erst beim lauten Artikulieren des Textes
offenbar wird.

Der letzte Vers »dir ist wie mir bloss der brosamen stets«, ist in mehrerer
Hinsicht interessant. Da ist vorerst einmal die Assonanz von »bloss« und »bros« in
»brosamen«, in welchem auch ein abschließendes ›Amen‹ steckt. Ein Brosamen ist
ein Krümel, eine ›Verkrümelung‹, d. h. eine Zerstückelung von etwas. Wenn Czernin
am Schluss der Legende zur Verwandlung des letzten Cantos der ganzen Commedia,
»vom ersten bis zum letzten Krümel« spricht, so können damit auch die einzelnen
Canti gemeint sein, vom ersten bis zum letzten. Zudem klingt in »brosamen stets«
verschliffen auch das Wort ›Mensch‹ an. Diese Klangbeziehung bestätigt sich in
derselben Legende. Dort heißt es im zweitletzten Satz : »not tut daher auch alpha-
betisches Bescheiden, stets prosamenschlich sein«.

Dem Schluss-Vers bei Dante, der nach der Erinnerung an die menschliche
Begrenztheit mit »amor che move il sole e l’altre stelle« die ganze Commedia
abschließt, hält Czernin das prosamenschliche, alphabetische Bescheiden entgegen.
Die Erinnerung an das Alphabet, an die Buchstaben, die Sprache, das Sprachmateri-
al sowie an das Schreiben und Lesen, aber auch an unser sterbliches Leben, bleibt
dieser letztenWendung der Verwandlungen eingeschrieben.

Judith Kasper: Man könnte hier schließen, ich möchte nur eine Beobachtung noch
hinzufügen. Mir ist im letzten Canto die vielseitige Assonanz von »amor« wieder
aufgefallen und ich habe den Eindruck, dass hier Franz Josef Czernins Verwand-
lungen nach Dante zu einer veritablen Met-amor-phose werden.

198 Marco Baschera, Judith Kasper und Franz Josef Czernin


