
Andrea Renker und Theresia Prammer

Theresia Prammer im Gespräch mit Andrea
Renker

Dr. Theresia Prammer (*1973 in Mistelbach bei Wien) ist promovierte Romanistin
und vielfach ausgezeichnete Autorin, die zwischen Berlin, Wien und Bologna lebt.
Auch als Übersetzerin bewegt sie sich zwischen dem Italienischen und dem Deut-
schen. Zuletzt erschienen sind die späten Gedichte Pasolinis (Pier Paolo Pasolini,
Nach meinem Tod zu veröffentlichen, Berlin, Suhrkamp 2021) und eine Werkauswahl
Pascolis (Giovanni Pascoli, Nester. Gedichte, Göttingen, Wallstein 2024). 2020 grün-
dete sie im niederösterreichischen Retz das Dante-Zentrum für Poetik und Poesie als
ein lebendiges Forum zur zeitgenössischen Diskussion von Dantes Werk, das theo-
retische Reflexion und poetische Praxis zusammenbringt. 2024 begrüßte sie dort
u. a. Franz Josef Czernin, der über sein laufendes Projekt Commedia. Verwandlungen
nach Dante gesprochen hat. Dr. Andrea Renker (Universität Graz) sprach mit
Theresia Prammer über die Frage, wie sich Dante heute lesen, übersetzen und
überliefern lässt.

Andrea Renker: Das Dante-Zentrum für Poesie und Poetik, das Du 2020 im nieder-
österreichischen Retz gegründet hast, verschreibt sich der kritisch-kreativen Befra-
gung von Dantes Texten. Ein zentrales Anliegen dabei ist, Dante »aus den Klam-
mern des Kanons, nicht aber des historischen Kontexts« zu befreien. Welche
unterschiedlichen Wege und Möglichkeiten hast Du hier seit der Gründung des
Dante-Zentrums gesehen? Welche Kontroversen hat es gegeben und welche Berüh-
rungspunkte? Beobachtest Du trotz eines postmodernen anything goes unverrück-
bare Axiome in der zeitgenössischen Auseinandersetzung mit Dantes Text?

Theresia Prammer: Begonnen hat diese Aktivität noch vor der Gründung des Dante-
Zentrums bereits im Juni 2019 mit der Tagung »Tu se’ lo mio maestro e ’l mio autore.
Von Dante lernen«. Dem ging eine Art Feldforschung voraus: Welchen Stellenwert
hat Dante unter Gegenwartslyriker:innen? Welche Autorinnen und Autoren befin-
den sich bereits im Gespräch mit Dante? Franz Josef Czernin und Michael Don-
hauser waren zwei davon, ebenso die Prosaautorin Sibylle Lewitscharoff. Daneben
gab es auch viele, die sich auf meine Anfrage zum ersten Mal mit Dante beschäftigt
haben, vor allem im Zuge des kollektiven Dante-Übersetzungsprojekts in Berlin

Andrea Renker (Graz), E-Mail: andrea.renker@uni-graz.at
Theresia Prammer (Retz), www.dante-zentrum.net

https://doi.org/10.1515/dante-2025-0014



(Lectura Dantis in 33 Gesängen, 2021). Wichtig war mir, Leute zu involvieren, deren
Arbeiten ich auch jenseits der Beschäftigung mit dem »sommo poeta« seit Jahren
schätze.

Von »Axiomen« würde ich nur bedingt sprechen, aber Konstanten in der
Rezeption sind gewiss feststellbar, etwa die Bewunderung der Komposition und
formalen Symmetrie des Werks à la Auerbach: »Wo man die Commedia aufschlägt,
hat man sie ganz«. Oder auch die Begeisterung für die Plastizität der Figuren und
die Attraktion der Hölle, die Dramatik der Geschichte des Ugolino beispielweise.
Geändert haben sich freilich die Bildungsvoraussetzungen, unsere Zeit ist kanon-
kritischer geworden und es regt sich ein berechtigter Widerstand dagegen, die
Beschäftigung mit Dante nur als Expertenwissenschaft gelten zu lassen. So war
zwar auch im Rahmen meiner Projekte eine gewisse Schwellenangst spürbar, allein
in Hinblick auf die sprachliche Erschließung, doch es zeigte sich rasch, dass die
Hintergründe der mittelalterlichen Theologie und Philosophie nicht aus dem Effeff
beherrscht werden müssen, um literarische Begegnungsräume im Zeichen der
Commedia zu schaffen. Andererseits hat der populärwissenschaftliche Begriff von
Dante ohnehin Konjunktur, wobei die sprachlichen Gegebenheiten oft ausgeklam-
mert werden. Der Ansatz, dem wir folgen, legt auf profunde Textarbeit wert, ist
aber kein systematischer. Auch sehr persönliche Lesarten waren von Anfang an
»zugelassen«, beeinflusst von der jeweiligen Poetik oder Herkunftsdisziplin. Post-
moderne, intermediale Aktualisierungen und Adaptionen sind Teil des Spiels, inte-
ressanter für uns waren jedoch die poetischen Beziehungsweisen.

Ganz oben auf der Liste der Texteigenschaften, die meine Dichterfreunde
begeistern, steht Dantes Umgang mit Metaphern sowie die Frage nach Realität oder
Fiktion. Hier setzt etwa Franz Josef Czernin mit seinen »Dante-Verwandlungen«
an, einem weit ausholenden literarischen Entwurf, der Aspekte der Form- und
Bedeutungsgebung auf unterschiedlichen Textebenen unter historischen und
zeitgenössischen Prämissen gewichtet. Der Realitätsgehalt einschlägiger Dante-
Wörter –»Hölle«, »Engel«, »Paradies«, »Wald« etc. – wird also einerseits in seiner
historischen Gemengelage hinterfragt, andererseits in den Möglichkeiten einer
heutigen Transposition. Die berühmte »selva oscura« aus den ersten Zeilen des
Inferno etwa, ist sie wörtlich und eigentlich oder metaphorisch und uneigentlich zu
verstehen? Oder der »lago del cor«, der »See des Herzens«, was stellt man sich
darunter vor? Und hier sind wir noch nicht im Paradiso, wo Lücken in der Wahr-
nehmung und Vorstellung zum Teil durch »katachretische Metaphern« gefüllt
werden, als Bindeglied zwischen dem Irdischen und dem Überirdischen. Czernin,
auch von den Dante-Studien Hans Jost Freys beeinflusst, verfolgt hier eine Art
Lebensprojekt, das mit dem eigenen poetischen Forschen konvergiert, doch sein
Ansatz ist auch bezeichnend für neue Formen der dichterischen Bezugnahme auf
Dante insgesamt.

Theresia Prammer im Gespräch mit Andrea Renker 159



Auf der Frage des Kanons herumzureiten ist letztlich unergiebig. Anderer-
seits kommt es in der Regel nicht von ungefähr, wenn ein Buch in dieser Optik
gesehen wird. Daher gehen wir sehr respektvoll mit Dantes Erbe um, ohne ihn
zum Denkmal zu stilisieren. Was, Hand aufs Herz, überhaupt nicht möglich ist,
sobald die Sprache ins Zentrum rückt, die nun einmal ein dynamisches Feld ist,
und erst die Sprache Dantes! In Summe ergibt dieser Ansatz so etwas wie ein
»Danteum« oder ein »Ouvroir de littérature potentielle«, mit einer ähnlichen
Stoßrichtung wie seinerzeit das Dante-Dossier der Avantgardezeitschrift »Tel
Quel« (1965): »Connaissez-vous Dante«? Nun, so wie diese Frage gestellt war, muss
die Antwort natürlich Nein lauten, denn es scheint tatsächlich mehr als einen
Dante zu geben und jede dieser Dante-Instanzen konfrontiert uns mit einer
anderen Dimension des Textes. In der Commedia hat ja fast alles einen doppelten
Boden. Einerseits kommt mir vor, dass die Kommentare, in denen die Gelehrtheit
quasi um der Gelehrtheit willen praktiziert wird, heute nicht mehr so einen guten
Stand haben. Andererseits darf der nachschöpferische Zugang kein Freibrief sein,
um über die inhaltliche Komplexität der Vorlage hinwegzugehen. Bei den Über-
setzungen dreht es sich ein wenig im Kreis: Auf die neue metrische Übersetzung
folgt die »lesbare« Prosaübersetzung, auf diese wieder die metrische etc. Im
Rahmen unserer Lectura Dantis spielten alle diese Ansätze eine Rolle, zumindest
wurden sie erörtert.

Im Wesentlichen ging es darum, übersetzend zu verstehen. Dafür haben wir
uns natürlich auch den »Kometenschweif« der nicht abreißenden Kette der Comme-
dia-(Neu)übersetzungen angesehen. In der Tat sollte man stets über die »Trampel-
pfade« der Rezeption hinausblicken; der Einfluss Dantes auf die Gegenwartsdich-
tung erfolgt oft über Umwege. Der Dichter Charles Wright schreibt, dass fast jede
dichterische Äußerung heute in das Magnetfeld Dantes noch irgendwie hinein-
reicht. T. S. Eliots Langgedicht Waste Land, das ja nicht umsonst als eine Art heimli-
che Übersetzung der Commedia gehandelt wird, wäre hierfür ein einleuchtendes
Beispiel. Und der italienische Dichter Andrea Zanzotto liest das Wort »waste« bei
Eliot als exaktes Echo auf das Dante’sche »guasto«! Solche Entsprechungen, die keine
Übersetzungen sind – man könnte sogar das Prinzip des »contrappasso« an sie
anlegen, das ich manchmal auch gerne poetologisch, als »Gegenstück«, »Antwort«,
»Paralleltext« interpretiere.

Aus der Sicht des Dante-Zentrums ist hier eine geradezu ideale Situation ent-
standen, deren Ergebnisse und Hintergründe nunmehr in einem sehr reichen
Werkstattband dokumentiert sind (Urs Engeler, Eine bessere Hölle gibt es nicht.
Zeitgenössische Dichtung im Dialog mit Dantes Commedia, Aargau 2025). Nach und
nach hat sich zudem herauskristallisiert, dass eine wachsende Gruppe von Gegen-
wartsdichtern an der Sache weiterarbeiten möchten. In Verbindung mit Wissen-
schaftler:innen, nicht nur der Literatur.

160 Andrea Renker und Theresia Prammer



Von regelrechten Kontroversen kann ich nicht berichten, auch wenn es natür-
lich immer ästhetische Positionen gibt, die zueinander querstehen. Darüber werden
dann mehr oder weniger heftige Diskussionen geführt oder man nimmt Abstand
und folgt seinem Stern, wie Brunetto Latini in Inferno XV es vorschlägt. An Aus-
tausch hat es zu keinem Zeitpunkt gefehlt, auch mit italienischen Forscher:innen,
die zeitgenössischen poetischen Impulsen gegenüber aufgeschlossen sind. Oder
auch mit Gleichgesinnten aus deutschsprachigen Institutionen. Es gibt da, glaube
ich, ein gemeinsames Interesse oder sogar Bedürfnis nach Neuorientierung. Unsere
Begegnungen sind übrigens immer auch Lesefeste, bei denen nicht sklavisch an den
Dante-Bezügen festgehalten wird. Manchmal werden gerade durch Lyriklesungen
ohne Dante-Hintergrund unvordenkliche Parallelen sichtbar.

Andrea Renker: Am Dante-Zentrum in Retz wird an einer neuen, „illuminierten“
Abschrift der Commedia gearbeitet – Teile des Prozesses findet man auf der Home-
page dokumentiert. Welche Rolle spielt die neue Materialität, die Dantes Text dabei
gewinnt, für eine heutige Lektüre der Commedia? Lässt sich schon sagen, wann und
wie diese Abschrift zu sehen sein wird?

Theresia Prammer: Ja, unter der Federführung (sic!) des Dantezentrums fanden
bereits einige Abschreibworkshops statt. Das Ganze fußt auf einer Art Poetologie
des Abschreibens, die sich nur in progress entwickeln lässt und die auch ein
Bekenntnis zu einer aussterbenden analogen Kulturtechnik enthält. Die Frage ist:
Wie lesen wir heute überhaupt Dante, einer Epoche definitiv entwachsen, in der
das Auswendiglernen und Rezitieren, Manuell-Aufschreiben und Abschreiben-Las-
sen die Wahrnehmung literarischer Werke grundierte? Das Handwerk des Ab-
schreibens, ja des Von-Hand-Schreibens generell ist dem Druck des Digitalen immer
stärker ausgesetzt. Man muss es also tun, um es zu empfinden. Von daher kam im
Jubiläumsjahr der Commedia der Impuls, die mönchische Tätigkeit des Abschrei-
bens sowohl methodisch zu erforschen (der vom Mittelalterexperten Dennis Wege-
ner geleistete historisch-kunstwissenschaftliche Anschauungsunterricht in Hinblick
auf die frühen Kodizes der Commedia stieß später auf fruchtbaren Boden) als auch
buchstäblich und neu zu beleben.

Mit Dichtung und ihrer Ästhetik hat das mehr zu tun als man denkt, denn was
durch das Abschreiben erreicht wird, ist ein sehr unmittelbarer Kontakt mit der
Sprache, nicht notwendigerweise an das Textverständnis gekoppelt. Ähnlich wie
beim Übersetzen, das ein zur Praxis konvertiertes Lesen ist, wird im Prozess des
Abschreibens ein Werk nicht von außen kommentiert oder beschrieben, sondern
tatsächlich durchquert. Das macht die Abschrift zu einer mimetischen Übersetzung,
die auch graphische Eigenschaften mitbedenkt. Hier kann man sich schon an
Petrarca halten, der anlässlich einer Cicero-Handschrift über die mentalen und

Theresia Prammer im Gespräch mit Andrea Renker 161



poetologischen Mechanismen des Abschreibens seine Betrachtungen anstellte:
»Beim Schreiben lernte ich viel und verleibte es meinem Gedächtnis ein.« So kehrt
das Abschreiben wieder zur »Memoria« zurück, die ja eine weitere wichtige Kraft
in Dantes Werk ist.

Auch hier ist freilich ein interdisziplinärer Ansatz gefragt; nicht umsonst trug
das erste Abschreibworkshop den Titel »Illuminar«, der auf einen Vers in Purgato-
rio XI verweist, dem Canto über den Künstlerehrgeiz, wo von »quell’arte / ch’allumi-
nar chiamata è in Parisi« die Rede ist, also von »jener Kunst, / die in Paris
Illuminieren heißt« (Karl Vossler). Das ist ein ganz wunderbarer Begriff, weil er
wiederum das Licht enthält, das in der Commedia bekanntlich die göttliche Liebe
versinnbildlicht. Der Buchkünstler ist also der, der das Geschriebene zum Leuchten
bringt, der es ins Licht setzt!

Nicht zuletzt ging es mir bei dem Vorhaben um eine Art Geschenk, das wir
Dante – dem »Gebenden« – machen; um eine Hommage, die keine Fußnote ist,
keine Paraphrase und kein Kommentar, sondern die mit vereinten Kräften auf das
Ganze reflektiert. Dante zuliebe stellen die Dichter ihr Ego zurück und werden
freiwillig zu Kopistinnen und Kopisten. In das Projekt involviert sind aber auch
bildende Künstler:innen sowie Expert:innen für Graphik und Buchkunst, etwa über
den Lehrstuhl »Sprache und Gestalt« an der Muthesius Kunsthochschule in Kiel.
Wann dieses Gemeinschaftswerk ans Licht der Öffentlichkeit gelangen wird, kann
ich noch nicht mit Bestimmtheit sagen. In einem künftigen Jahr.

Andrea Renker: Du selbst hast Dante zu verschiedenen Gelegenheiten übersetzt –
zum Dante-Jubiläum 2021 konnten Judith Kasper, Fabien Vitali und ich Dich für eine
Übertragung des Sonetts Guido, io vorrei gewinnen (Dante Alighieri, 1 Sonett 30
Übersetzungen, Wien/Berlin, Turia&Kant 2021). Im Kommentar zu deinen Versen
schreibst Du, dass eine Übersetzung auch immer eine »Verzauberung« sein muss,
damit sie gelingt – also »canto und incanto« zugleich. Würdest Du aus deiner
eigenen Praxis sagen, es gibt so etwas wie einen dantetypischen Kern, eine poetische
Raffinesse oder poetologische Matrix, die Du umkreist, wenn Du Dante übersetzt?

Theresia Prammer: Das Wortspiel »canto« und »incanto« ist im Deutschen nicht
ganz so effizient, aber die Paarung »Laut« und »Verzauberung« (denken wir an den
Auftritt Casellas in Purgatorio II) geht in den meisten kulturellen Vorstellungs-
räumen Hand in Hand. Mit dem Verzaubern habe ich darauf angespielt, dass die
Übersetzung, wenn auch fremden Maßgaben verpflichtet, idealerweise ein Sprach-
kunstwerk für sich sein sollte: in ihrer Assoziationsdichte, im Zusammenspiel aus
Inhalt und Form, in ihrer Mehrdeutigkeit. Wenige Autoren sind diesbezüglich so
herausfordernd wie Dante, aber im Gegensatz zu anderen wird man bei Dante stets
für seine Mühen belohnt.

162 Andrea Renker und Theresia Prammer



Die Übersetzungen für unser Projekt entstanden übrigens nicht im luftleeren
Raum; auch eine Vielzahl von Zwischenschritten und Hilfsmitteln haben dabei eine
Rolle gespielt: Interlinearversionen, mündliche Auseinandersetzungen, propädeuti-
sche Workshops. Scherzhaft nenne ich diesen ganzen Prozess auch manchmal
»Dichterfortbildung«. Ein generationenübergreifendes Unterfangen! Nicht zuletzt
die Jüngeren, zum Teil in Kooperation mit dem Wiener „Institut für Sprachkunst“,
wo ich bisweilen unterrichte, lassen sich bereitwillig auf das Abenteuer ein. An der
Dante-Philologie kommt man auch hier nicht vorbei, die ja im deutschsprachigen
Raum ein bemerkenswertes Erbteil an Ideen- und Geistesgeschichte mitbewegt:
Von den Romantikerschriften über die Schlegel-Terzine und das Dantekränzchen
des Philaletes (eine Art Vorbild für ein interdisziplinäres, übersetzendes Lesen in
unserem Sinn), bis hin zu Borchardts Tauchgängen und das »Dunkeldeutsch«
(Sibylle Lewitscharoff) Stefan Georges... Auch aus der Reclam-Ausgabe von Hartmut
Köhler konnten viele Teilnehmer:innen übrigens großen Gewinn ziehen.

Mein Ausgangspunkt beim Dante-Übersetzen ist der eines gewaltigen Respekts,
der aber nicht zu einer Lähmung der poetischen und kritischenReflexe führen sollte.
Grundsätzlich bin ich immer dafür, Dante in all seinen Verfahrens- und Bedeutungs-
ebenen ernst zu nehmen, mindestens so ernst, wie er es gemeint hat, etwa wenn er
auf der Deckung von »il fatto« und »il dir« besteht: »sì che dal fatto il dir non sia
diverso«. Im selben Canto, Inferno XXXII, stoßen wir auch auf die berühmte Formu-
lierung: »Io premerei di mio concetto il suco«. Da ist also ein Schreibender, der aus
dem Begriff, aus dem Gedanken eine Essenz herauspressen will und der fest ent-
schlossen ist, seine Sprache für dieses Unternehmen fit zumachen. Daran kannman
sich auch beim Übersetzen ein Beispiel nehmen. Denn wir gewinnen nichts, wenn
wir in Ehrfurcht erstarren unduns demDichtermit einer »fertigen« Sprache nähern;
wir gewinnen alles, wenn wir zu verstehen versuchen, wie er es gemacht hat. In
seinem Dante-Buch sagt Erich Auerbach nicht ohne Grund, Dante sei der Dichter,
»der die Welt durch seine Sprache neu entdeckt« hat.

Andrea Renker: Du hast nun viele große Autoren der italienischen Literatur über-
setzt – Pasolini und Pascoli, zuletzt auch Zanzotto. In deiner Studie zu Formen und
Bedeutung von Übersetzung (Übersetzen. Überschreiben. Einverleiben. Verlaufsfor-
men poetischer Rede, Wien, Klever 2009) reflektierst Du darüber, dass jedes Spre-
chen sich in eine bestehende Sprache einreiht. Indem man spricht oder schreibt,
werde man Teilhaberin an einer vorgegebenen sprachlichen Wirklichkeit. Welche
Rolle spielt Dante in deinem Sprechen und Übersetzen? Gibt es so etwas wie eine
Funktion Dante in deinem Schreiben?

Theresia Prammer: Mich haben zur Zeit meiner theoretischen Beschäftigung mit
Literaturübersetzungen und ihrer Poetik stets die Phänomene im Graubereich

Theresia Prammer im Gespräch mit Andrea Renker 163



interessiert: Wo sind die Grenzen des poetischen Einflusses, wo verlässt eine Neu-
schrift das In-Spuren-Gehen und bricht zu einer eigenen poetologischen Erkundung
auf? Ein literarischer Text, gleich ob Übersetzung oder Original, steht immer in
einem Geflecht von Bezügen und greift auf einen bestimmten Sprachstand, Sprach-
zustand zurück, Walter Benjamin würde sagen »eine Art des Meinens«. Wenn sich
dieser Zugriff in einem bloßenWiedererkennenswert erschöpft, der vollkommen in
einem Erwartungshorizont aufgeht, dann kann man von einer glättenden oder
einbürgernden Übersetzung sprechen. Eine Dante gerecht werdende Übersetzung
kann nur eine solche sein, die sich nicht auf einer bestehenden oder vorgegebenen
Sprache ausruht, sondern wie der Autor den Begriff herausfordert. Sicher ist es kein
Zufall, dass ich mich neben Dante auch viel mit Pier Paolo Pasolini und Giovanni
Pascoli beschäftigt habe. Beides sind Autoren, die Dante viel zu verdanken haben
und bei denen die genanntenMechanismen einer Sprache imWerden zu beobachten
sind. Bei Pascoli unter dem Signum des Dialekts und der Poetik der »toten Sprache«,
bei Pasolini im Zeichen des »Trasumanar« sowie des Plurilinguismus.

Das waren prägende Einflüsse für mich, ohne Frage. In Hinblick auf eine
etwaige »Funktion Dante« gehöre ich zweifellos zu den Orthodoxen, die Dante ohne
Wenn und Aber als Maßstab für poetisches Gelingen ansehen. Für mich ist er von
einem anfänglich aus einer Art Pflichtgefühl heraus gelesenen Dichter zu einem
regelrechten Kompass in ästhetischen Fragen geworden. Dabei teile ich Mandels-
tams Ansicht, dass die Commedia mit ihren hundert elaborierten Gesängen die Zeit
eher anwachsen lässt, als sie dem Leser zu „stehlen“, obwohl de facto das Gegenteil
der Fall ist. Aber so ist es bei großer Literatur: Sie beschenkt uns mit einer Welt, die
zwar für sich steht und in der sich dennoch die Herausforderungen und Verwerfun-
gen der Gegenwart abbilden. Darum kann ein Dantismus, so wie wir ihn verstehen,
beinahe zur Universalwissenschaft tendieren; vorausgesetzt, die Erkenntnisse sind
aufgehoben in Poesie – und nicht umgekehrt die Poesie der Vorwand, um die
Weltlage zu kommentieren.

164 Andrea Renker und Theresia Prammer


