
Christine Ott e Lino Pertile

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott

Lino Pertile è Professore emerito di Lingue e Letterature Romanze alla Harvard
University. Dopo essersi laureato all’Università di Padova, ha insegnato letteratura
italiana in Francia e in Italia (1964–1968) e poi in Inghilterra (1968–1988) e Scozia
(1988–1995), prima di giungere a Harvard nel 1995. Nel 2005 è stato nominato
Harvard College Professor, uno speciale riconoscimento conferito a quei docenti
che investono particolari energie nell’attività didattica e nella cura degli studenti.
Dal 2010 al 2015 è stato direttore di Villa I Tatti, il Centro per gli studi rinascimentali
della Harvard University a Firenze. 

Insieme a Zygmunt G. Barański, ha curato Dante in Context (Cambridge Univer-
sity Press, 2015). Le sue pubblicazioni dedicate a Dante comprendono l’edizione
critica delle Annotationi nel Dante fatte con M. Triphon Gabriele in Bassano (Bolo-
gna, Commissione per i testi di lingua 1993), e le monografie La puttana e il gigante:
dal Cantico dei Cantici al Paradiso terrestre di Dante (Ravenna, Longo 1998; Premio
Zingarelli), La punta del disio. Semantica del desiderio nella »Commedia« (Firenze,
Cadmo 2005), Dante popolare (Ravenna, Longo 2021), e Dante controcorrente (Raven-
na, Longo 2023).

Christine Ott: Che cosa è in e che cosa è out nella ricerca attuale su Dante?

Lino Pertile: A questa domanda non c’è soltanto una risposta, ma tante risposte
quanti sono i dantisti. Come tu sai bene, la dantistica è diventata ormai un campo di
studi così vasto, che pochi sono gli studiosi che la dominano da un capo all’altro.
Scriviamo tutti troppo e non ci leggiamo l’un l’altro abbastanza per renderci conto
di quello che fanno gli altri; probabilmente, però, quel che pare in a un dantista non
lo è per un altro. Fatta questa premessa, un campo che va riscuotendo grande
interesse in questi anni è la vita di Dante. Di recente sono uscite varie biografie in
Italia, anticipate da quella di Umberto Carpi (La nobiltà di Dante, 2004), che non è
una biografia, ma uno studio profondo, in un contesto storico sorvegliatissimo, della
vita e dell’opera del poeta alla luce degli eventi contemporanei. La prima biografia
vera e propria è stata quella di Marco Santagata (2012), fortunatissima in Italia e
all’estero; poi nel giro di pochi anni sono uscite quelle, molto diverse, di Giorgio
Inglese, di Paolo Pellegrini, di Alessandro Barbero e di Elisa Brilli e Giuliano Milani,
e vari affondi di Giuseppe Indizio. Dai tempi della Vita di Giorgio Petrocchi (1983),

Christine Ott (Frankfurt amMain), E-Mail: c.ott@em.uni-frankfurt.de
Lino Pertile (Harvard/Firenze), E-Mail: pertile@fas.harvard.edu

https://doi.org/10.1515/dante-2025-0013



non s’era visto niente di simile. Non si può però dimenticare che questo inatteso
fiorire di indagini biografiche è coinciso, non per caso, con i due recenti anniver-
sari: il 2015, settecentocinquantesimo della nascita, e il 2021, settecentesimo della
morte del Sommo Poeta. Non per niente negli stessi anni si sono viste uscire su
Dante anche opere cinematografiche di notevole impegno, quali il Dante un po’
romanzato di Pupi Avati in Italia (2022) e negli USA, più strettamente documentario
e biografico, Dante: Inferno to Paradise, dell’americano Ric Burns (2024).

Christine Ott: È stupefacente, no? Se si pensa a quanto pochi siano i documenti
storici, i fatti accertati della vita di Dante.

Lino Pertile: Pochissimi, è vero; noi scriviamo moltissime cose su Dante, ma in
ultima analisi non sappiamo se corrispondano a verità storiche. Vero è che gli
studiosi hanno saputo sfruttare al massimo una documentazione estremamente
avara. Di grande interesse però sono gli studi recenti sulla formazione intellettuale
di Dante, cioè su Dante prima che diventasse Dante. Sono studi che si fondano su
documenti provenienti dai tempi e i luoghi in cui Dante si è formato, quindi di
buona lega. Ne sta venendo fuori un Dante intellettuale e filosofo molto più com-
plesso di quello che studiavamo noi in Italia quando andavo a scuola io, che era un
poeta e basta, per quanto sommo. A questo proposito, un altro terreno molto battuto
è quello di Dante la Bibbia. L’idea di Dante che circolava in Italia negli anni
Cinquanta e Sessanta del secolo scorso era molto laica, e del Dante lettore della
Bibbia si parlava poco, almeno fino all'apparizione degli Studi su Dante di Auerbach.
Il volume uscì in italiano da Feltrinelli nel 1963, non per caso a cura di un italianista
che insegnava negli Stati Uniti, Dante Della Terza, mio predecessore a Harvard. Ma
usciva sulla scia di altri saggi auerbachiani, editi da Einaudi nel ’56 col titolo
Mimesis: il realismo nella letteratura occidentale, un volume per il quale gli italiani
non avevano che ammirazione. Il saggio su Farinata piacque tanto che venne subito
riprodotto nelle antologie di critica dantesca per le scuole. Il Dante degli Studi del
1963 era invece assai più complesso e vicino non al nostro Dante laico, ma a quello
che andava affermandosi negli Stati Uniti, voglio dire il Dante di Charles Singleton,
associato agli scritti dei Padri della Chiesa e allo studio della Patrologia Latina, che
in Italia lasciava piuttosto perplessi. Tra parentesi, mi viene in mente che forse non
è una semplice coincidenza se a pubblicare gli Studi di Auerbach nel ’63 non fu
Einaudi, che dal ’56 aveva in catalogo Mimesis, ma Feltrinelli: dopotutto, non era
stato lo stesso Feltrinelli nel ’58 a pubblicare Il Gattopardo, rifiutato poco prima da
Elio Vittorini per conto di Einaudi?

Christine Ott: Io ho l’impressione che in Germania, in linea di massima, Dante sia
rimasto più laico che in Italia.

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott 149



Lino Pertile: In Italia infatti, in questo momento, benché dubito che sia cresciuta di
molto la nostra familiarità nazionale con l’Antico Testamento, il Dante biblico sta
riscuotendo un’attenzione mai goduta prima. Io stesso ho dedicato all’argomento il
mio volume La puttana e il gigante: dal Canto dei Cantici al Paradiso Terrestre di
Dante, uscito nel ’98. A questo successo hanno certo contribuito non poco i progressi
tecnologici che di recente hanno permesso di fare delle ricerche che prima solo uno
studioso paziente come Auerbach aveva avuto il coraggio di affrontare. Auerbach,
infatti, i suoi libri danteschi li aveva scritti a Istanbul servendosi in pratica soltanto
della Patrologia Latina. Quando uscirono in Italia, rimanemmo di stucco di fronte
alle sue citazioni del Migne: questo Dante, tanto radicato nella cultura patristica,
era incredibile. Ma era soprattutto inaccessibile a noi: chi mai si sarebbe messo a
sfogliare i duecento e passa volumi della Patrologia in cerca di tracce dantesche?
Ora, con l’aiuto della tecnologia digitale, li interroghiamo con disinvoltura, tirando
fuori nel giro di qualche secondo probabili intertesti che solo cinquant’anni fa
avrebbero richiesto mesi di ricerche, nonché una buona dose di fortuna. E da qui
forse, del resto giustamente, si è affermato anche in Italia il Dante biblico e teologo,
poeta più cristiano dei cristiani.

Christine Ott: Io mi aspettavo che come primo campo battuto oggi dai dantisti tu
menzionassi non le biografie, la formazione intellettuale o il Dante biblico, ma la
ricezione e la divulgazione attuale di Dante.

Lino Pertile: Questo in effetti è un campo nuovo, per certi aspetti direi piuttosto
interessante. Io lo chiamo il campo del ›paraDante‹ o ›Dantepop‹. Sono pubblicazio-
ni e iniziative artistiche (e commerciali) – romanzi anche grafici, fumetti, illustra-
zioni, film, giochi, oggetti vari, ispirati in ultima analisi dalla Divina Commedia, che
con Dante non hanno moltissimo a che vedere, e indirizzati a un vasto pubblico
giovanile, in sostanza nuovo.

Christine Ott: Derivati, insomma.

Lino Pertile: Derivati, sì, ma diffusi dal Giappone all’Europa, all’Argentina, agli Stati
Uniti, in tutto il mondo insomma, e sui quali esiste ormai una crescente letteratura
critica. Se questo poi sia lo stesso Dante di cui ci occupiamo noi, nella nostra ricerca
e nel nostro insegnamento, è un altro discorso; ma non c’è dubbio che esista e sia
anzi un aspetto interessantissimo della ricezione di Dante nel ventunesimo secolo,
tanto infatti da aver sùbito dato vita appunto a un proprio filone critico. In parallelo
a questo si è andato sviluppando anche il filone di Dante e l’arte, dalla pittura alla
musica, al cinema, al teatro – c’è addirittura una rivista specializzata che porta
proprio questo titolo. Ormai l’arte non è più solo l’arte di cui parla lui, il Sommo

150 Christine Ott e Lino Pertile



Poeta, ma è l’arte, ispirata da lui, specialmente da certi personaggi ed episodi della
Commedia, o l’arte che si esprime nell’illustrazione dei manoscritti e delle edizioni a
stampa delle sue opere, illustrazione che viene ormai trattata alla stregua di
commento o interpretazione delle stesse opere. Ma ovviamente è anche l’arte dei
suoi tempi, di cui lui era consapevole, eccome, soprattutto pittura e scultura, ed
esprimeva in forma visiva ansie e convinzioni a cui lui dava forma linguistica.

Se dovessi invece mettere il dito su aspetti che sono, diciamo, usciti un po’ di
moda, direi che si lavora un po’ meno sullo stile di Dante, non però la lingua che in
Italia è sempre studiatissima; e anche all’estero, questo non significa che lo stile non
venga studiato, ma certo viene un po’ subordinato al contenuto. Continuano intanto
a fiorire le edizioni della Divina Commedia. Anche il testo viene continuamente
ritoccato, anche se di poco. Dopo l’edizione Petrocchi (1966–67), per alcuni decenni
il testo rimase tranquillo, ma poi uscirono le edizioni di Antonio Lanza, di recente
anche con commento, e di Federico Sanguineti, e ora quella con commento di
Giorgio Inglese, già molto diffusa, e, tuttora non complete, l’edizione di Enrico
Malato con commento molto dettagliato, e l’edizione critica di Paolo Trovato e
Elisabetta Tonello con commento di Luisa Ferretti Cuomo. Gira anche voce che sia
in allestimento una nuova edizione del poema presso Feltrinelli, uno dei pochi
grandi editori italiani che non ha ancora un suo Dante. Sembra che la sete di
edizioni dantesche non sia mai appagata in Italia. Certo, anche da questo punto di
vista, Dante sembra essere più popolare che mai.

Christine Ott: E del Dante popolare tu ti sei occupato molto. In vari lavori (nel
volume Dante popolare, ma anche nell’articolo »Dante and the Shoah«) hai analizza-
to il rapporto fra il Dante poeta per tutti e il Dante colto, da liceo classico, cioè per
lettori che sanno il latino.

Lino Pertile: L’idea del mio libro Dante popolare è molto semplice e si fonda sul fatto
che la Commedia ha sempre goduto di speciale favore presso il popolo. Un favore
che si manifesta fin dalla sua prima apparizione – basta pensare agli artigiani del
Sacchetti che, mentre il poeta era ancora vivo, citavano a memoria, magari non
correttamente, i versi del poema – ma continua tuttora, in particolare in Toscana,
dove esistono persone non specialmente colte, che sanno il poema in buona parte a
memoria e vanno in giro a recitarlo. Di fronte a un tale fenomeno mi sono chiesto:
come mai Dante ha questa fortuna? Come mai altri grandi classici italiani, anche
meno ardui da leggere e capire di Dante, non si conoscono, non circolano, in effetti
non esistono fuori dalle aule scolastiche? Come mai? Da dove viene questo speciale
rapporto? La mia risposta è che viene da una vena ›popolare‹ che c’è nella scrittura
di Dante, cioè da un qualcosa di intrinseco al poema, un elemento che si intuisce,
ma non sempre risulta documentabile, in sostanza perché la cultura popolare del

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott 151



Due-Trecento, in gran parte orale, non ha lasciato tracce. E noi studiosi di Dante, per
ragioni professionali, abbiamo bisogno di documenti scritti, sui quali fondare le
nostre teorie e scrivere i nostri libri. Ecco perché si parla tanto di fonti classiche o
bibliche o romanze di Dante, tutte fonti scritte e documentabili, mentre è rarissimo
che si accenni a fonti orali o comunque non scritte. Nel mio libro, di fronte ad
aspetti o momenti della Commedia che hanno un fascino particolare per il pubblico
popolare, suggerisco che le spiegazioni dotte che noi diamo, fondate di regola su
altri libri, non sempre sono necessarie o utili, e al loro posto ne propongo altre che
sono invece di natura chiaramente popolaresca. Il pericolo, quando si parla del
rapporto di Dante con la cultura popolare, è di deviare dal discorso letterario per
farne uno di natura politica; studiare l’elemento popolare nel poema non deve voler
dire creare un poeta a nostra immagine e somiglianza, un poeta rivoluzionario o
reazionario, di sinistra o di destra.

Christine Ott: Nel tuo articolo »Dante and the Shoah«, sono rimasta colpita dal
contrasto che hai evidenziato: Dante viene strumentalizzato per la propaganda
antisemita dai fascisti (che creano un Dante popolare fascista) e nello stesso periodo
viene a far parte del canone elitista del liceo classico.

Lino Pertile: La strumentalizzazione fascista di Dante è dimostrabile. Durante tutto
il Ventennio, Dante venne utilizzato come uno dei capisaldi della propaganda
fascista per promuovere nel paese sentimenti di unità e orgoglio nazionali e
sostenere il regime. Con il suo amore per la lingua volgare, la sua intransigenza
morale, la sua crociata contro gli avidi ›plutocrati‹, Dante divenne l’autore del
popolo per eccellenza, incarnazione archetipica dell’anima populista e radicale del
fascismo. Mussolini, che sapeva quel che faceva, lo citava a tutto spiano, ed era un
modo non solo per ›normalizzare‹ il fascismo, ma per dargli dignità: se il fascismo
abbracciava Dante, voleva dire che Dante abbracciava il fascismo, sotto il quale
l’Italia ritornava ora degna della propria antica grandezza. Quando poi, nella
seconda metà del 1938, Mussolini avviò la campagna antisemita, il Ministero della
Cultura Popolare pensò bene di promuoverla servendosi dell’auctoritas del Sommo
Poeta. Mise così la famigerata rivista, La difesa della razza, sotto l’egida di due versi
di Cacciaguida contro l’immigrazione dal contado fiorentino, per dimostrare che già
Dante era contrario alla mescolanza delle razze: »Sempre la confusion delle persone
/ principio fu del male della cittade« (Par. XVI, 67–68). Più avanti, questi versi
vennero sostituiti da altri due detti da Beatrice nel V del Paradiso: »Uomini siate, e
non pecore matte, | sì che ’l Giudeo di voi tra voi non rida« (80–81), che, del tutto
decontestualizzati, avevano l’effetto di suscitare paura e ostilità per ›il Giudeo‹,
presentato come quinta colonna o ›nemico interno‹ del paese. Stampando questi
versi in copertina, immediatamente sotto il titolo della rivista, la propaganda

152 Christine Ott e Lino Pertile



fascista faceva di Dante il santo patrono della ›difesa della razza‹; qualcuno poteva
obiettare all’antisemitismo di Stato, ma chi poteva obiettare a Dante? In realtà, tale
propaganda suscitò la resistenza non soltanto di molti giovani intellettuali, ma
anche di quella borghesia liberale che da anni aveva accettato il regime, quando
non l’aveva attivamente sostenuto. Dante si poteva utilizzare per manipolare il
popolo che non lo conosceva se non di nome, ma lo stesso uso non provocava che il
riso e la riprovazione della classe colta che Dante invece l’aveva letto a scuola e, in
qualche caso, continuava a leggerselo a casa. Quanto al Dante del Liceo classico,
bisogna intendersi: non è il Dante fascista, ma caso mai di De Sanctis, Carducci,
Pascoli e Croce, che erano più o meno liberali. In generale, la propaganda fascista
non aveva presa sull’alta cultura e l’alta cultura si riteneva a sua volta superiore al
fascismo.

Christine Ott: Nel suo resoconto della propria esperienza di sopravvissuto ad
Auschwitz, in ciò che definirei un creative misreading Primo Levi reinterpreta il
verso »Fatti non foste a viver come bruti« e trasforma un frammento di un discorso
che vorrebbe sedurre (a cercare l’avventura e un sapere proibito) in un messaggio
umanistico, un appello a tutti gli esseri umani. Quindi, se ho capito bene, Levi lascia
intatto il valore della cultura ›classica‹ (e classista?). O perlomeno crede nel valore
redentivo, umanizzante dell’alta cultura.
Ma come definire il tipo di ricezione di Levi? Non è di certo una ricezione popolare,
ma nemmeno una lettura ›colta‹.

Lino Pertile: Non direi che si tratta di un creative misreading né di una re-inter-
pretazione di Levi. Quella che Levi presenta in Se questo è un uomo, era allora
l’interpretazione standard in Italia, e non soltanto allora. L’Ulisse dantesco che ho
conosciuto io al liceo classico alla fine degli anni ’50 era ancora quello, tragico e
positivo, di Primo Levi. Quando quell’Ulisse dice ai suoi compagni »Fatti non foste a
viver come bruti«, ero allora e sono tuttora convinto che lo dica perché ci crede,
perché crede in ciò che dice. Il problema di Levi è secondo me un altro. Levi, ebreo
nel campo di sterminio nazista, si trova di fronte a un personaggio come Ulisse, che,
non-cristiano, tenta di raggiungere il sommo bene, la Verità, Dio, il Dio dei cristiani
che non conosce, ma di cui con la sua intelligenza intuisce l’esistenza. Altrimenti,
perché mai andrebbe a finire proprio davanti alla montagna del paradiso terrestre,
mille anni prima che venga riaperta dal sacrificio di Cristo? Ecco, quel che turba Levi
è che quel Dio punisca, o semplicemente fermi l’ingegno di Ulisse nel momento in
cui sembra divenire hybris, o tracotanza, superbia, sfida dell’ordine divino. Secondo
me, Levi avvertiva in questa tragedia una prefigurazione dell’attuale tragedia del
popolo ebreo, ma, a parte questo, la sua lettura dell’episodio corrispondeva in tutto a
quella che si faceva in Italia al suo tempo e si continuò a fare per diversi decenni.

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott 153



Christine Ott: Ma quell’Ulisse non raggiunge Dio, finisce all’inferno.

Lino Pertile: Certo, perché i tempi non sono ancora maturi. È un grande personaggio
quello di Ulisse, senza dubbio colpevole delle colpe dichiarate da Virgilio, ma ciò
nondimeno un grande personaggio che naviga contro l’ordine del tempo sulle acque
del futuro e in queste per forza perisce. Invece, la ›nuova‹ interpretazione, quella
che purtroppo è diventata molto più comune anche in Italia a partire da Giorgio
Padoan, umilia, abbassa, mortifica quell’Ulisse. Devo dire che io, pur capendola, l’ho
sempre ritenuta inaccettabile, anche perché la trovo piuttosto pedantesca, per non
dire gretta. Come si fa a dire che Ulisse è un bugiardo, un imbroglione da strapazzo,
un ipocrita che abbandona padre, moglie, figlio e regno, e porta alla morte i
compagni in nome del suo ego? Il mio carissimo amico Bob Hollander, ormai
scomparso, spese molte delle sue formidabili energie di scholar a dimostrare che
l’Ulisse dantesco è un con artist, una specie di imbonitore da fiera, ma non ci riuscì,
certo non convinse me, anche se mai per questo fummomeno amici!

Christine Ott: Ma effettivamente è l’interpretazione che, diciamo, circola anche in
Germania: Ulisse è un ingannatore, un peccatore che non capisce che cosa gli capita
nel suo ultimo viaggio, non ha idea del dio cristiano.

Lino Pertile: Le colpe di Ulisse vengono elencate da Virgilio, è una sciocchezza dire
che pronuncia il suo discorso per cercare, diciamo pure, di ›fregare‹ i suoi poveri
marinai: dopotutto, Ulisse non li manda avanti da soli, ma muore con loro, alla loro
guida, no?

Christine Ott: Possiamo dunque concludere che ci sono letture assolutamente con-
trastanti della figura di Ulisse – e proprio questa capacità di stimolare reazioni
talmente diverse è una particolarità della Commedia, direi.

Lino Pertile: D’accordo, la ricchezza di Dante è questa sua disponibilità nei confronti
dell’immaginazione del lettore. Pensa alla condizione dei beati del paradiso di
Dante. Sono tutti perfettamente felici, eppure sono tutti felici in misure diverse. E
perché questo? Perché ognuno di loro ha una maniera diversa di essere felice. E noi
dantisti siamo un po’ così: tutti perfettamente felici nel nostro diverso dantismo,
tutti appagati a seconda delle nostre diverse capacità di immaginare quel che ci dice
il poeta.

Christine Ott: L’esempio dell’appropriazione fascista di Dante fa riflettere, perché
oggi ci sono il sostenitori di Trump, Yiannapoulos, o l’ideologo di Putin, Alexander
Dugin, che si richiamano a Dante... Se le appropriazioni politiche ci mostrano un

154 Christine Ott e Lino Pertile



Dante estremamente parziale (operano infatti con frammenti decontestualizzati), la
letteratura divulgativa (per bambini, per ragazzi) punta sul ›gioco‹: l’inferno di
Dante viene trasformato in qualcosa di ›divertente‹. ›Divertente‹ è l’idea che i cattivi
vengano puniti, con pene non troppo terribili naturalmente. Altro elemento di una
rappresentazione popolareggiante di Dante è l’amore per Beatrice che sembra
avere la funzione di far apparire Dante ›più umano‹. A me piacciono invece i
racconti popolareggianti che ci mostrano un Dante ›in crisi‹, uno che cerca e dubita.
Potrebbe essere questo un modello vincente per assicurare a Dante e la Commedia
un posto nell’immaginario collettivo delle generazioni future?

Lino Pertile: C’è un’appropriazione politica di Dante nel presente, come c’è stata nel
passato.

Ma come leggere Dante, soprattutto come leggere quelle idee o convinzioni che
possono essere problematiche per un lettore del nostro tempo? Qui, secondo me,
non c’è alternativa: questi aspetti ci sono e vanno discussi, vanno studiati, non si
deve far finta che non esistano. Ma non vanno letti in cerca di conferme non dico
dei nostri pregiudizi, ma delle nostre convinzioni politiche, filosofiche, morali,
religiose. Vanno invece contestualizzati. Va contestualizzato storicamente tutto lo
studio di Dante, se lo si vuol prendere sul serio, il che non significa rendere Dante
più difficile o privarlo della sua vitalità, ma vuol dire capirlo meglio, più da vicino e
a fondo. Non credo che ci siano alternative.

Christine Ott: Nel tuo saggio del 2016, »Attualità di Dante«, tu scrivi: »Insomma,
Dante è indubbiamente molto letto, studiato, glossato verso per verso in Italia e
all’estero, e perciò si direbbe quanto mai attuale. E tuttavia è indubbio che parados-
salmente Dante non viene ascoltato, che non viene preso sul serio, e in questo senso
è inattuale«.1 Nel seguito, distingui tra ›Dante poeta‹ che può essere attualizzato
anche oggi, e ›Dante profeta‹, inattuale già ai suoi tempi. Il Dante profeta ha scritto
la Commedia non per farci divertire, ma per ammonirci, per farci tornare sulla retta
via: si tratta di una concezione pragmatica della letteratura.

Lino Pertile: Qual è la meta, la destinazione del personaggio Dante? Giungere alla
suprema verità, al sommo bene, a Dio. Intento dichiarato della Commedia è servire
al »mondo che mal vive«, cioè promuovere una riforma del mondo traviato.
Riforma che è individuale e morale, ma anche pubblica e civile. Secondo Dante (e
Aristotele), le due cose vanno a braccetto: da qualche parte dice infatti che solo una
società buona produce buoni cittadini, e viceversa solo buoni cittadini producono

1 Lino Pertile, »Attualità di Dante«, in: Studi Danteschi 81 (2016), pp. 1–11 (p. 2).

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott 155



una società buona. Del resto, ai suoi tempi i due aspetti del rapporto dell’individuo,
con la società e con l’eterno, non erano agevolmente scindibili. Quindi sì, uno degli
aspetti più curiosi della dantistica di tutti i tempi (non solo del nostro) è questa
strana contraddizione: noi tutti siamo convinti che Dante sia veramente un genio,
ma non ci passa nemmeno per l’anticamera del cervello la possibilità di credere in
quello in cui credeva lui. Dante sarebbe dunque un genio che sbaglia quasi tutto. C’è
di più. La scrittura dantesca è fatta non per essere semplicemente letta, ma per
essere ›agita‹. È scrittura militante, che vuole cambiare il mondo. Dante spende
moltissimo inchiostro e tutte le sue energie per scrivere contro la corruzione
pubblica e privata, delle istituzioni come degli individui. E noi ne discutiamo come
di un fatto retorico, non come di un fatto morale su cui siamo chiamati ad agire. È
vero che i tempi di Dante non sono i nostri. Per esempio, Dante postula da una parte
una presa del potere universale da parte di un imperatore, e dall’altra una rinuncia
della Chiesa a tutti i suoi possedimenti. Erano ideali assai poco realistici al suo
tempo e del tutto obsoleti ora. Ma la fede di Dante è, senza dubbio, un fatto ancora
vivo che coinvolge milioni di persone sul nostro pianeta, eppure noi dantisti non ne
parliamo, la trattiamo cioè come se non esistesse, come se non fosse l’elemento
fondamentale del poema.

Christine Ott: In Germania invece esiste una certa tendenza a considerare Dante
come un sovversivo, se non addirittura un eretico, almeno come poco ortodosso.

Lino Pertile: Questa lettura era diffusa anche in Italia almeno fino agli anni
Sessanta, in ultima analisi era la visione di De Sanctis, il conflitto del cuore con la
mente, della ›vita‹ con la teologia. Mentre la situazione negli Stati Uniti è diversa: ci
sono molti studenti cattolici che scelgono i corsi sulla Commedia perché condivido-
no la loro fede con Dante. Dunque, per ragioni non solo ideologiche, ma specifica-
mente religiose. D’altra parte, nei paesi di cultura protestante c’è sempre stata una
certa simpatia per il Dante critico della Chiesa di Roma. Il fatto è che la latitudine di
Dante è tale che facilmente si può arrivare a una lettura protestante della Comme-
dia, come si può arrivare, e si arriva, a una lettura assolutamente cattolico-romana.
Ma che cosa attira lo studente, un ragazzo o una ragazza di vent’anni, a studiare
Dante? C’è naturalmente il fatto che è uno scrittore medievale, appartenente quindi
alla stessa cultura di alcuni degli eroi della mitologia dei nostri tempi, che sono eroi
difficili da classificare da un punto di vista storico, ma comunque associabili con il
medioevo. A parte questo, io credo che una delle ragioni fondamentali continua ad
essere il fatto che Dante è un creatore di grandi personaggi. Per cui la fantasia,
l’immaginazione, la sensibilità, anche dello studente più giovane, può venire solleci-
tata da uno o due brevi episodi, due o tre canti del grande poema, senza che sia
necessario leggerlo tutto, note comprese. È la straordinaria duttilità della Comme-

156 Christine Ott e Lino Pertile



dia. Bastano pochi canti, pochi episodi, per entrare in contatto con profondità
psicologiche, filosofiche, morali che appassionano perché senti che in qualche modo
ti riguardano. Se si vuole, si può andare avanti e leggere altri canti, ma ci si può
anche fermare lì. Mi pare che sia del tutto legittimo farlo.

Christine Ott: Dato che parlavamo della riforma morale che Dante vuole promuo-
vere, che peso daresti alla poesia come veicolo di questa riforma?

Lino Pertile: È una domanda difficile, a cui non saprei come rispondere in poche
parole. Qualcosa in proposito ho già detto. Fin dalla sua prima apparizione, la
Commedia ha avuto un successo artistico infinitamente superiore al suo influsso
morale, non ha certo convertito né folle né individui, specialmente in Italia. Anzi,
direi che su certi lettori l’aspetto didattico del poema, il poema come magnifica
predica, ha spesso avuto e tuttora può avere un effetto controproducente, sgradevo-
le, irritante, in certi casi persino infuriante. Detto questo, la poesia, specialmente la
poesia di tipo tradizionale, che si capisce fin dalla prima lettura, ha una sua
particolare intensità e concentrazione di significati che vanno dritti al cuore e alla
mente del lettore. È un crogiolo di idee, di sensazioni, di sentimenti, che agiscono
per vie sotterranee, impreviste e imprevedibili. Quello che Dante concentra in uno,
due versi avvince e rimane, o può rimanere a lungo. Prima facevo quell’esempio,
»Sempre la confusion delle persone / principio fu del male della cittade«. Sono due
versi semplicissimi, ma sembrano scolpiti sulla pietra. Ogni parola ti entra dentro
in una maniera definitiva... Su questi versi potresti scrivere libri interi, per sosten-
erli ma anche per contestarli. O pensa al discorso di Francesca, »Amor ch’a nullo
amato amar perdona«, o all’orazion picciola di Ulisse, »Fatti non foste a viver come
bruti«: questi versi hanno una capacità di penetrazione unica, sono da una parte
antichi e autorevoli, dall’altra moderni e accessibili. Hanno una straordinaria
duplicità che li rende profondi e allo stesso tempo immediatamente comprensibili.
Sono versi popolari. Ed è proprio la popolarità di Dante che rimane intatta con il
passare dei secoli, popolarità nel senso migliore della parola, cioè la sua capacità di
parlare in maniera immediata a un lettore di ogni tempo e ogni condizione. E da qui
il successo della sua opera.

Lino Pertile a colloquio con Christine Ott 157


