DE GRUYTER M. Bacci, The mystic cave, bespr. v. B. Brenk =—— 1095

and is strongly recommended for anyone interested in early Byzantine
hymnography, Romanos’ kontakia, and the early stages of the cult of the Virgin.

Dr Arkadiy Avdokhin: National Research University Higher School of Economics, Centre for
Medieval Studies, Room A 221-223, 21/4 Staraya Basmannaya Str., 105006 RUSSIA;
aavdohin@hse.ru

Michele BAccl, The mystic cave. A history of the Nativity Church in Bethlehem.
Brno, Masaryk University / Rom, Viella 2017. Convivia, 1. 272 S. + Bibliographie,
Indices, 81 farbige Abb. 5 Pldne. ISBN 978-88-6728-819-9.

Die Geburtskirche in Bethlehem gehért zu den am besten erhaltenen Bauten aus
friihchristlicher Zeit im nahen Osten. Innenbau und Auflenbau vermitteln in
einmaliger Weise einen Eindruck von der friihchristlich-paldstinensischen Bau-
kunst des 6. Jh.s. Die derzeitige Restaurierung hat die urspriingliche Farbigkeit der
Mosaiken des 12. Jh.s zutage geférdert, und in mehreren Rdumen kamen wahrend
der archdologischen Untersuchungen wichtige Befunde und u.a. Fresken zum
Vorschein. Hinter dem Titel ,,A history of the Nativity Church” verbirgt sich nicht
nur eine Ereignis-Geschichte rund um die beriihmte Basilika, sondern eine Be-
schreibung fast aller noch erfassbarer Bau- und Ausstattungsphasen, welch
letztere dank der im Gang befindlichen Restaurierung in ein vollig neues Licht
treten. Die Starke der Publikation liegt in der minutiosen Beriicksichtigung der
Quellen und der ausfiihrlichen Berichterstattung iiber die Resultate der Restau-
rierung; geboten wird wesentlich mehr als was der Autor als ,,a general survey of
previous research” bezeichnet (S. 12).

Da hisher ,,no extensive archaeological investigation of the village*“ Bethle-
hem durchgefiihrt worden ist (S. 33), bleibt die Friihgeschichte der Geburtskirche
und ihrer Umgebung dunkel. Mit Unklarheiten behaftet ist seit je her die friihe
Baugeschichte der Kirche, weil auf den bis anhin publizierten Planen der Aus-
grabungen die Héhenquoten fehlen. HARVEY hatte zwar einige Zeichnungen der
Ausgrabungsbefunde von 1934 publiziert, auf denen man sehen kann, dass z.B.
der Mosaikfu3boden ,,circa 1 m*“ unter dem heutigen Gehniveau der Kirche liegt.
A.M. SCHNEIDER sprach von 75 cm (Zeitschrift des deutschen Paldistina-Vereins 64,
1941,77). Aber was soll das schon? Da HARVEY weder mit einem Nivelliergerét noch
mit einem Theodoliten arbeitete, blieben Mafie, Hhenquoten und Schichtenab-
folgen gdnzlich im Vagen. Das hatte schon RESTLE erkannt (RBK 1, 1964 ,,Beth-
lehem*“ 607-608). Auf einem Plan des Atriums, den HARVEY im Quarterly of the
Department of Antiquities (3, 1934, plate VII) publizierte, lieferte er die nebuldse



1096 —— Byzantinische Zeitschrift Bd. 113/3, 2020: II. Abteilung DE GRUYTER

Angabe ,,probable rock level“. Da er nur kleine Sondagen vornahm, konnte er sein
Puzzle nicht zusammensetzen. Diese Sachlage erklart die Verlegenheit aller For-
scher, die sich darum bemiihten, eine konstantinische und eine justinianische
Bauphase zu unterscheiden. BAccI meint (S. 40), in dem iiblicherweise fiir kon-
stantinisch gehaltenen Oktogon hatte sich ein Altar befunden. Dafiir fehlt ein
archiologischer Befund. Das Oktogon beherbergte aber eine kreisrunde Offnung,
durch die einige privilegierte Pilger auf oder in die Geburtsgrotte hinuntersehen
konnten. Das schlief3t einen Altar aus, weil in allen friihen Pilgerkirchen der li-
turgische Gottesdienst strikte von der privaten Begehung der hl. Orte durch die
Pilger rdumlich getrennt wurde.® BAccI weist mit Recht auf die extrem enge Treppe
hin, welche ,,prevents ordinary visitors from directly accessing the holy grotto®
(S. 41). Es ist anzunehmen, dass nur Privilegierte Zugang zur Geburtsgrotte hatten.
Da der FuBboden des Umgangs im Oktogon mosaiziert war, wiisste man gerne, ob
diese Mosaiken mit denen im Langhaus technisch {ibereinstimmen. Da unter den
Mosaiken im Schiff eine Brandschicht gefunden wurde, konnen diese nicht der
konstantinischen Phase angehodren. HARVEY (Archaeologia 87, 1937, 14 und 16)
schloss daher mit Recht, dass der Mosaikenboden eher dem 5. Jh. angehort.
BAccis Datierung bleibt ambivalent: zuerst stellt er Vergleiche mit Mosaiken des
spaten 4. Jh. an (S. 49), entscheidet sich dann aber doch fiir eine konstantinische
Datierung (S. 51).

Sicheren Boden betreten wir erst mit dem heutigen Bau. Die dendrochrono-
logische Datierung seiner Holzarchitrave aus Zedernholz fiihrt ins 6. Jh. Neu ist die
Erkenntnis, dass dieser Bau bereits mit Wandmosaiken und Wandmalereien
verziert war (S. 100, 126). Wire das nicht eine Aufgabe fiir die ,riflettografia
multispettrale” mit Infrarot und UV? Die Mosaiken sollen von den Muslimen
zerstort worden sein, als sie vom 7. Jh. an das Siidtransept fiir ihren Kult requi-
rierten. Die justinianische Marmorverkleidung blieb bis ins 12. Jh. erhalten (S. 124).
In dieser Zeit sind vor allem die Sdulen im Langhaus bemalt worden, um deren
Deutung sich der friih verstorbene Gustav KUHNEL grof3e Verdienste erworben hat.

Zweifellos die bedeutendste Entdeckung brachte die professionelle Restau-
rierung der Obergadenmosaiken von 1169, deren Ikonographie, Zeichnung und
Farbigkeit in ihrer Urspriinglichkeit wieder hergestellt werden konnte. Diese
Mosaiken hatten seit dem 17. Jh. stets grofle Beachtung gefunden. BAcci be-
zeichnet sie als ,,the outcome of an unprecedented financial and political col-
laboration between the Byzantine Emperor, the King of Jerusalem and the Latin

6 Dazu B. BRENK, Der Kultort, seine Zuganglichkeit und seine Besucher, in: Akten des 12. In-
ternationalen Kongresses fiir christliche Archéologie, Bonn 1991. JbaC, Ergidnzungsband, 20/1.
Miinster, Aschendorff 1995, 69-122.



DE GRUYTER M. Bacci, The mystic cave, bespr. v. B. Brenk == 1097

Bishop of Bethlehem* (S. 140). In der griechisch-lateinischen Inschrift der Apsis
werden Konig Amalrich I. von Jerusalem, Kaiser Manuel I. Komnenos sowie Bi-
schof Radulf von Bethlehem erwdhnt. Als Kiinstler sind der Ménch und Maler
Ephraim (Apsisinschrift) und ein Basilius pictor bezeugt, der einen Engel am
Obergaden mit einer lateinischen und estrangelischen Inschrift signierte, und
daher laut BAccI ,,an Arabic speaking Christian® war, ja vielleicht ein Melkit, je-
denfalls ein lokal-Paldstinenser. BAcci mochte Ephraim als ,,the emperor’s envoy*
(S. 152) und Entwerfer des Programms (concepteur), Basilius als ausfiihrenden
Mitarbeiter (collaborator) bezeichnen (S. 150). Das klingt nicht iiberzeugend, denn
das Disegno der Engel am Obergaden (Abb. 39) unterscheidet sich deutlich vom
Disegno der Apostel der Himmelfahrt (Abb. 60). Daraus lésst sich schlieBen, dass
Ephraim fiir das Disegno der neutestamentlichen Mosaiken im Presbyterium,
Basilius dagegen fiir das Disegno der Konzilien und der Engel am Obergaden im
Langhaus verantwortlich waren, wie es schon RESTLE erwogen hatte. Beide waren
Entwerfer und ,,concepteur en chef“ und haben deshalb an prominenter Stelle
signiert. Ephraim vertrat den spatkomnenischen Trend viel ausgesprochener als
Basilius, der einer dlteren Tradition folgte.

Auf lokal paldstinensische Ideen weist die Auswahl der Darstellungen der
Konzilien und Synoden hin, denn diese waren ,,inspired by textual sources as-
sociated with the Orthodox Church of Palestine and not directly with Byzantine
archetypes“(S. 171). Die Synode von Karthago von 255 war fiir die Melkiten be-
sonders wichtig. Basilius war fiir eben diese paldstinensischen Eigenheiten ver-
antwortlich. Bacci hilt es jedoch fiir unméglich, die kiinstlerische Handschrift von
,»Arab Christians, like Basil, or local Greeks or Byzantines from Constantinople in
den Mosaiken zu unterscheiden (S. 194). Die Gegeniiberstellung von Abb. 39 mit
Abb. 60 macht jedoch die grundlegenden Unterschiede im Disegno deutlich.
Zweifellos ist es nicht moglich, jede technische Eigenheit zwingend einem der
beiden ,,concepteurs en chef“ zuzuweisen. Die strikt horizontale Positionierung
und Schragstellung der Goldtesserae auf den Hintergriinden entspricht einer
byzantinischen Technik, die im christlichen Osten eine weite Verbreitung fand.
Auch das etwas manierierte Disegno der Figuren (Abb. 60) entspricht weitgehend
einer Technik bzw. einem Trend, der von manchen Kunsthistorikern als typisch
spatkomnenisch bezeichnet und nach Konstantinopel lokalisiert wird, obwohl er
dort nicht bezeugt ist. Die teppichartige Verkleidung der Wande mit Mosaiken hat
ihre besten Parallelen in den Mosaiken der Vorhallen von Hosios Lukas, Chios und
Daphni, sowie in Palermo und in Venedig. Aber daraus lassen sich keine Schliisse
ziehen. Von grof3er Wichtigkeit war und ist Gustav Kiihnels Nachweis, dass die
Mosaizisten Bethlehems auf das Disegno (Pflanzenkandelaber) und die Materia-
lien (Perlmutter) des Felsendoms zuriickgegriffen haben (S. 175). Bacci spricht von
einer Faszination fiir islamische Ornamentik seitens der Melkiten (S. 197). Es ist



1098 —— Byzantinische Zeitschrift Bd. 113/3, 2020: II. Abteilung DE GRUYTER

daher schwer verstandlich, weshalb er an diesem Punkt der Argumentation den
Mosaizisten Basilius, den er soeben als Paldstinenser bezeichnete, nicht als
Entwerfer erwdgt. Ein simpler ,,collaborator” signiert nicht an so prominenter
Stelle. Da an der Westwand der Basilika jedoch die Wurzel Jesse dargestellt war,
nimmt Bacci eine ,,collaboration between Orthodox and Frankish clergy in the
conception of the mosaics® (S. 183) an. Leider sind von den Mosaiken nur Aus-
schnitte publiziert worden. Die kunsthistorische Analyse wird daher nicht weiter
vertieft.

Eine schwer zu beantwortende Frage betrifft die Zuganglichkeit der Hohle
unter dem Presbyterium, zu welcher zwei Treppen von Norden und Siiden hin-
unterfiihrten. Laut Theoderich betraten die Pilger im 12. Jh. die Grotte vom Siid-
querhaus aus (S. 185). Dazu steht in einem gewissen Widerspruch die Aussage
Baccis, dass ,,no pilgrim explicitly reports visiting the underground grottoes*
(S. 123). Dass grofie Massen von Pilgern die Geburtshdhle betraten, ist ohnehin
unwahrscheinlich. Die Pilger aus Europa waren vereinzelte wohlhabende Perso-
nen, die sich den Zugang zur Grotte wohl mit einem entsprechenden Trinkgeld zu
verschaffen wussten.” Die zahlreichen Pilger, die an gewissen Festtagen zur Ge-
burtsgrotte stromten, durften diese aber m. E. kaum betreten.

Baccis Buch beeindruckt vor allem durch die Aufarbeitung des weit ge-
streuten Quellenmaterials zur Geschichte der Geburtskirche. Da er haufig seinen
eigenen Kurs steuert, ohne sich weiter mit anderslautenden Meinungen ausein-
anderzusetzen, muss der Leser die in den Anmerkungen zitierte Literatur selbst zu
Rate ziehen, um die unterschiedlichen Argumentationen kennen zu lernen. Dabei
wdren Hinweise auf die Verdienste dieses oder jenes Autors hilfreich gewesen.
Uber die Archiologie der Geburtskirche wird man wohl erst dann Zuverléssiges
aussagen konnen, wenn eine moderne Vermessung, Nachgrabungen und bauar-
chéologische Untersuchungen vorliegen. Die gereinigten Mosaiken verdienen eine
umfassende technische und kunsthistorische Untersuchung mit grof3formatiger
Bebilderung. Zu hoffen ist, dass auch die Malereien an den Sdulen professionell
gereinigt werden. BAccis Buch ist ein wichtiger Beitrag zu einem neuen Ver-
standnis der Geburtskirche.

Prof. Dr. Beat Brenk: Seevogelplatz 1, 4052 Basel, SCHWEIZ; bbrenk@gmx.net

7 Ein Gruppe vornehmer holldndischer Pilger besuchte im friihen 16. Jh. unter Fiihrung eines
Geistlichen und im Beisein eines Malers die Geburtskirche, der dort ein Bild der Geburtsgrotte
anfertigen liess, das sich heute im Reichsmuseum in Utrecht befindet. Das 79 x 210 cm grosse Bild
von ca. 1520 war ein Ex Voto, auf welchem zu beiden Seiten der exakt wiedergegeben Geburts-
grotte die Reiseteilnehmer betend dargestellt sind.



