
and is strongly recommended for anyone interested in early Byzantine
hymnography, Romanos’ kontakia, and the early stages of the cult of the Virgin.

Dr Arkadiy Avdokhin: National Research University Higher School of Economics, Centre for
Medieval Studies, Room A 221–223, 21/4 Staraya Basmannaya Str., 105006 Russia;
aavdohin@hse.ru

Michele Bacci, The mystic cave. A history of the Nativity Church in Bethlehem.
Brno, Masaryk University / Rom, Viella 2017. Convivia, 1. 272 S. + Bibliographie,
Indices, 81 farbige Abb. 5 Pläne. ISBN 978-88-6728-819-9.

Die Geburtskirche in Bethlehem gehört zu den am besten erhaltenen Bauten aus
frühchristlicher Zeit im nahen Osten. Innenbau und Außenbau vermitteln in
einmaliger Weise einen Eindruck von der frühchristlich-palästinensischen Bau-
kunst des 6. Jh.s. Die derzeitige Restaurierung hat die ursprüngliche Farbigkeit der
Mosaiken des 12. Jh.s zutage gefördert, und in mehreren Räumen kamen während
der archäologischen Untersuchungen wichtige Befunde und u.a. Fresken zum
Vorschein. Hinter dem Titel „A history of the Nativity Church“ verbirgt sich nicht
nur eine Ereignis-Geschichte rund um die berühmte Basilika, sondern eine Be-
schreibung fast aller noch erfassbarer Bau- und Ausstattungsphasen, welch
letztere dank der im Gang befindlichen Restaurierung in ein völlig neues Licht
treten. Die Stärke der Publikation liegt in der minutiösen Berücksichtigung der
Quellen und der ausführlichen Berichterstattung über die Resultate der Restau-
rierung; geboten wird wesentlich mehr als was der Autor als „a general survey of
previous research“ bezeichnet (S. 12).

Da bisher „no extensive archaeological investigation of the village“ Bethle-
hem durchgeführt worden ist (S. 33), bleibt die Frühgeschichte der Geburtskirche
und ihrer Umgebung dunkel. Mit Unklarheiten behaftet ist seit je her die frühe
Baugeschichte der Kirche, weil auf den bis anhin publizierten Plänen der Aus-
grabungen die Höhenquoten fehlen. Harvey hatte zwar einige Zeichnungen der
Ausgrabungsbefunde von 1934 publiziert, auf denen man sehen kann, dass z.B.
der Mosaikfußboden „circa 1 m“ unter dem heutigen Gehniveau der Kirche liegt.
A.M. Schneider sprach von 75 cm (Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins 64,
1941,77). Aberwas soll das schon?DaHarveywedermit einemNivelliergerät noch
mit einem Theodoliten arbeitete, blieben Maße, Höhenquoten und Schichtenab-
folgen gänzlich im Vagen. Das hatte schon Restle erkannt (RBK 1, 1964 „Beth-
lehem“ 607–608). Auf einem Plan des Atriums, den Harvey im Quarterly of the
Department of Antiquities (3, 1934, plate VII) publizierte, lieferte er die nebulöse

M. Bacci, The mystic cave, bespr. v. B. Brenk 1095



Angabe „probable rock level“. Da er nur kleine Sondagen vornahm, konnte er sein
Puzzle nicht zusammensetzen. Diese Sachlage erklärt die Verlegenheit aller For-
scher, die sich darum bemühten, eine konstantinische und eine justinianische
Bauphase zu unterscheiden. Bacci meint (S. 40), in dem üblicherweise für kon-
stantinisch gehaltenen Oktogon hätte sich ein Altar befunden. Dafür fehlt ein
archäologischer Befund. Das Oktogon beherbergte aber eine kreisrunde Öffnung,
durch die einige privilegierte Pilger auf oder in die Geburtsgrotte hinuntersehen
konnten. Das schließt einen Altar aus, weil in allen frühen Pilgerkirchen der li-
turgische Gottesdienst strikte von der privaten Begehung der hl. Orte durch die
Pilger räumlich getrennt wurde.⁶ Bacciweistmit Recht auf die extrem enge Treppe
hin, welche „prevents ordinary visitors from directly accessing the holy grotto“
(S. 41). Es ist anzunehmen, dass nur Privilegierte Zugang zur Geburtsgrotte hatten.
Da der Fußboden des Umgangs im Oktogon mosaiziert war,wüsste man gerne, ob
diese Mosaiken mit denen im Langhaus technisch übereinstimmen. Da unter den
Mosaiken im Schiff eine Brandschicht gefunden wurde, können diese nicht der
konstantinischen Phase angehören. Harvey (Archaeologia 87, 1937, 14 und 16)
schloss daher mit Recht, dass der Mosaikenboden eher dem 5. Jh. angehört.
Baccis Datierung bleibt ambivalent: zuerst stellt er Vergleiche mit Mosaiken des
späten 4. Jh. an (S. 49), entscheidet sich dann aber doch für eine konstantinische
Datierung (S. 51).

Sicheren Boden betreten wir erst mit dem heutigen Bau. Die dendrochrono-
logische Datierung seiner Holzarchitrave aus Zedernholz führt ins 6. Jh. Neu ist die
Erkenntnis, dass dieser Bau bereits mit Wandmosaiken und Wandmalereien
verziert war (S. 100, 126). Wäre das nicht eine Aufgabe für die „riflettografia
multispettrale“ mit Infrarot und UV? Die Mosaiken sollen von den Muslimen
zerstört worden sein, als sie vom 7. Jh. an das Südtransept für ihren Kult requi-
rierten. Die justinianische Marmorverkleidung blieb bis ins 12. Jh. erhalten (S. 124).
In dieser Zeit sind vor allem die Säulen im Langhaus bemalt worden, um deren
Deutung sich der früh verstorbene Gustav Kühnel große Verdienste erworben hat.

Zweifellos die bedeutendste Entdeckung brachte die professionelle Restau-
rierung der Obergadenmosaiken von 1169, deren Ikonographie, Zeichnung und
Farbigkeit in ihrer Ursprünglichkeit wieder hergestellt werden konnte. Diese
Mosaiken hatten seit dem 17. Jh. stets große Beachtung gefunden. Bacci be-
zeichnet sie als „the outcome of an unprecedented financial and political col-
laboration between the Byzantine Emperor, the King of Jerusalem and the Latin

 Dazu B. Brenk, Der Kultort, seine Zugänglichkeit und seine Besucher, in: Akten des . In-
ternationalen Kongresses für christliche Archäologie, Bonn . JbaC, Ergänzungsband, /.
Münster, Aschendorff , –.

1096 Byzantinische Zeitschrift Bd. 113/3, 2020: II. Abteilung



Bishop of Bethlehem“ (S. 140). In der griechisch-lateinischen Inschrift der Apsis
werden König Amalrich I. von Jerusalem, Kaiser Manuel I. Komnenos sowie Bi-
schof Radulf von Bethlehem erwähnt. Als Künstler sind der Mönch und Maler
Ephraim (Apsisinschrift) und ein Basilius pictor bezeugt, der einen Engel am
Obergaden mit einer lateinischen und estrangelischen Inschrift signierte, und
daher laut Bacci „an Arabic speaking Christian“ war, ja vielleicht ein Melkit, je-
denfalls ein lokal-Palästinenser. Baccimöchte Ephraim als „the emperor’s envoy“
(S. 152) und Entwerfer des Programms (concepteur), Basilius als ausführenden
Mitarbeiter (collaborator) bezeichnen (S. 150). Das klingt nicht überzeugend, denn
das Disegno der Engel am Obergaden (Abb. 39) unterscheidet sich deutlich vom
Disegno der Apostel der Himmelfahrt (Abb. 60). Daraus lässt sich schließen, dass
Ephraim für das Disegno der neutestamentlichen Mosaiken im Presbyterium,
Basilius dagegen für das Disegno der Konzilien und der Engel am Obergaden im
Langhaus verantwortlich waren,wie es schon Restle erwogen hatte. Beide waren
Entwerfer und „concepteur en chef“ und haben deshalb an prominenter Stelle
signiert. Ephraim vertrat den spätkomnenischen Trend viel ausgesprochener als
Basilius, der einer älteren Tradition folgte.

Auf lokal palästinensische Ideen weist die Auswahl der Darstellungen der
Konzilien und Synoden hin, denn diese waren „inspired by textual sources as-
sociated with the Orthodox Church of Palestine and not directly with Byzantine
archetypes“(S. 171). Die Synode von Karthago von 255 war für die Melkiten be-
sonders wichtig. Basilius war für eben diese palästinensischen Eigenheiten ver-
antwortlich. Bacci hält es jedoch für unmöglich, die künstlerische Handschrift von
„Arab Christians, like Basil, or local Greeks or Byzantines from Constantinople“ in
den Mosaiken zu unterscheiden (S. 194). Die Gegenüberstellung von Abb. 39 mit
Abb. 60 macht jedoch die grundlegenden Unterschiede im Disegno deutlich.
Zweifellos ist es nicht möglich, jede technische Eigenheit zwingend einem der
beiden „concepteurs en chef“ zuzuweisen. Die strikt horizontale Positionierung
und Schrägstellung der Goldtesserae auf den Hintergründen entspricht einer
byzantinischen Technik, die im christlichen Osten eine weite Verbreitung fand.
Auch das etwas manierierte Disegno der Figuren (Abb. 60) entspricht weitgehend
einer Technik bzw. einem Trend, der von manchen Kunsthistorikern als typisch
spätkomnenisch bezeichnet und nach Konstantinopel lokalisiert wird, obwohl er
dort nicht bezeugt ist. Die teppichartige Verkleidung der Wände mit Mosaiken hat
ihre besten Parallelen in denMosaiken der Vorhallen von Hosios Lukas, Chios und
Daphni, sowie in Palermo und in Venedig. Aber daraus lassen sich keine Schlüsse
ziehen. Von großer Wichtigkeit war und ist Gustav Kühnels Nachweis, dass die
Mosaizisten Bethlehems auf das Disegno (Pflanzenkandelaber) und die Materia-
lien (Perlmutter) des Felsendoms zurückgegriffen haben (S. 175). Bacci spricht von
einer Faszination für islamische Ornamentik seitens der Melkiten (S. 197). Es ist

M. Bacci, The mystic cave, bespr. v. B. Brenk 1097



daher schwer verständlich, weshalb er an diesem Punkt der Argumentation den
Mosaizisten Basilius, den er soeben als Palästinenser bezeichnete, nicht als
Entwerfer erwägt. Ein simpler „collaborator“ signiert nicht an so prominenter
Stelle. Da an der Westwand der Basilika jedoch die Wurzel Jesse dargestellt war,
nimmt Bacci eine „collaboration between Orthodox and Frankish clergy in the
conception of the mosaics“ (S. 183) an. Leider sind von den Mosaiken nur Aus-
schnitte publiziert worden. Die kunsthistorische Analyse wird daher nicht weiter
vertieft.

Eine schwer zu beantwortende Frage betrifft die Zugänglichkeit der Höhle
unter dem Presbyterium, zu welcher zwei Treppen von Norden und Süden hin-
unterführten. Laut Theoderich betraten die Pilger im 12. Jh. die Grotte vom Süd-
querhaus aus (S. 185). Dazu steht in einem gewissen Widerspruch die Aussage
Baccis, dass „no pilgrim explicitly reports visiting the underground grottoes“
(S. 123). Dass große Massen von Pilgern die Geburtshöhle betraten, ist ohnehin
unwahrscheinlich. Die Pilger aus Europa waren vereinzelte wohlhabende Perso-
nen, die sich den Zugang zur Grotte wohl mit einem entsprechenden Trinkgeld zu
verschaffen wussten.⁷ Die zahlreichen Pilger, die an gewissen Festtagen zur Ge-
burtsgrotte strömten, durften diese aber m.E. kaum betreten.

Baccis Buch beeindruckt vor allem durch die Aufarbeitung des weit ge-
streuten Quellenmaterials zur Geschichte der Geburtskirche. Da er häufig seinen
eigenen Kurs steuert, ohne sich weiter mit anderslautenden Meinungen ausein-
anderzusetzen, muss der Leser die in den Anmerkungen zitierte Literatur selbst zu
Rate ziehen, um die unterschiedlichen Argumentationen kennen zu lernen. Dabei
wären Hinweise auf die Verdienste dieses oder jenes Autors hilfreich gewesen.
Über die Archäologie der Geburtskirche wird man wohl erst dann Zuverlässiges
aussagen können, wenn eine moderne Vermessung, Nachgrabungen und bauar-
chäologische Untersuchungenvorliegen. Die gereinigtenMosaiken verdienen eine
umfassende technische und kunsthistorische Untersuchung mit großformatiger
Bebilderung. Zu hoffen ist, dass auch die Malereien an den Säulen professionell
gereinigt werden. Baccis Buch ist ein wichtiger Beitrag zu einem neuen Ver-
ständnis der Geburtskirche.

Prof. Dr. Beat Brenk: Seevogelplatz 1, 4052 Basel, Schweiz; bbrenk@gmx.net

 Ein Gruppe vornehmer holländischer Pilger besuchte im frühen . Jh. unter Führung eines
Geistlichen und im Beisein eines Malers die Geburtskirche, der dort ein Bild der Geburtsgrotte
anfertigen liess, das sich heute im Reichsmuseum in Utrecht befindet. Das  ×  cmgrosse Bild
von ca.  war ein Ex Voto, auf welchem zu beiden Seiten der exakt wiedergegeben Geburts-
grotte die Reiseteilnehmer betend dargestellt sind.

1098 Byzantinische Zeitschrift Bd. 113/3, 2020: II. Abteilung


