
Eva Schlotheuber*

Mittelalterliche Bibliotheken und (digitale)
Wissensordnung – Zur Aktualität einer alten
Forschungsfrage

https://doi.org/10.1515/bfp-2021-0020

Zusammenfassung: Die Transformation von Wissen und
Forschung der Geisteswissenschaften in den digitalen
Raum ist im Arbeitsalltag bereits weit fortgeschritten. Mit
dieser Transformation, die sich als eine rasante technische
Revolution vollzieht, entwickelt sich nicht zuletzt eine
neue digitale Wissensordnung. Unsere Ordnungssysteme
reichen kulturell viele Jahrhunderte, bis weit in das Mittel-
alter und die Antike zurück. Die Ordnung des Wissens ist
fundamental, denn erst Ordnung macht Wissen zu Wis-
sen, indem sie Wissenswertes von Nicht-Wissenswertem
trennt. Wissensordnungen sind immer hierarchisierend,
weshalb man zu jeder Zeit intensiv um die Ordnung des
Wissens gerungen hat. Sie muss sich mit neuen Bildungs-
systemen ebenso wandeln, wie sie sich durch neu er-
schlossene Wissensbereiche, neue soziale Gruppen oder
neue Anforderungen innerhalb der Gesellschaft verändert.
In dem Beitrag geht es um methodische Ansätze zur Er-
forschung vormoderner Buchsammlungen als haptisch er-
fahrbare Wissensräume und den damit verbundenen lang-
fristigen Dynamiken, die es erlauben, die fundamentalen
Unterschiede zwischen der analogen und der digitalen
Umgebung neu zu reflektieren.

Schlüsselwörter: Bibliotheksgeschichte; digitaler Wandel;
Wissensordnung; mittelalterliche Bibliotheken; metho-
discher Ansatz zur Bibliotheksforschung

Medieval Libraries and (Digital) Ordering of Knowledge –
On the Topicality of an Old Research Question

Abstract: The transformation of knowledge and research
in the humanities into the digital space is already well
advanced in everyday work. With this transformation,
which is taking place as a revolutionary technical revoluti-
on, at the same time a new digital knowledge order is
developing successively. Culturally, our systems of the
ordering of knowledge go backmany centuries, far into the
Middle Ages and Antiquity. The ordering is fundamental,

because only order turns knowledge into knowledge by
separating what is worth knowing from what is not.
Knowledge orderings are always hierarchizing, which is
why they continuously and intensively have been challen-
ged in all times. The ordering of knowledge has to change
with new educational systems, new social groups, and just
as it changes with newly opened fields of knowledge
or new demands within society. This article deals with
methodological approaches in reassessing pre-modern
religious institutions and book collections as specific
knowledge spaces, in order to reflect the long term dyna-
mics and the fundamental differences between the analog
and the digital knowledge environment.

Keywords: History of libraries; ordering of knowledge;
digital turn; new methodological approaches; medieval
libraries

1 VormoderneWissensräume – ein
anspruchsvolles
Forschungsgebiet

Bibliotheksgeschichte ist ein sehr anspruchsvolles aber
höchst lohnendes Forschungsgebiet. Zu allen Zeiten ist
der Systematisierung und Ordnung von Wissen eine hohe
Bedeutung zugekommen. Es macht einen großen Unter-
schied, in welchem Fachgebiet, also „wo“ wir unsere Er-
gebnisse in einem vielgestalten und hochdifferenzierten
Wissenskosmos als relevant einordnen. Die Ordnung des
Wissens ist dabei fundamental, denn erst Ordnung macht
Wissen zu Wissen, indem sie Wissenswertes von nicht-
Wissenswertem trennt.1 Sie entscheidet darüber, ob wir
etwas als wissenswert qualifizieren oder als Unwissen aus-
sortieren. Diese Ordnungssysteme sind über Jahrhunderte
gewachsen und dabei immer wieder neu geformt worden.
Dem Ordnungssystem stets inhärent ist eine explizite oder
implizite Hierarchisierung, weil Wissen auf diese Weise

*Kontaktperson: Prof. Dr. Eva Schlotheuber,
eva.schlotheuber@hhu.de 1 Fried (2003) 7 ff.

BIBLIOTHEK – Forschung und Praxis 2021; 45(2): 221–229

Open Access. © 2021 Eva Schlotheuber, publiziert von De Gruyter. DiesesWerk ist lizenziert unter der Creative Commons
Namensnennung 4.0 International Lizenz.



zueinander in Beziehung gesetzt wird. Deshalb hat man zu
jeder Zeit intensiv um die ‚richtige‘ Ordnung des Wissens
gerungen. Sie wandelt sich mit jeder Reform des Bildungs-
wesen ebenso wie mit neuen Anforderungen an eine
Gesellschaft oder neu erschlossenen Wissensbereichen.
Wissensordnung ist keineswegs trivial. Es lohnt sich im
Moment vielleicht mehr denn je darüber nachzudenken,
da die digitale Wende die Geisteswissenschaften bereits
tiefgreifend erfasst und inzwischen alle Bereiche wissen-
schaftlichen Arbeitens durchdrungen hat. Das macht eine
kritische Reflexion sowohl des methodischen Ansatzes der
Bibliotheksforschung als auch des gewünschten und zu-
kunftsfähigen Zuschnitts unseres zukünftigen digitalen
Wissenskosmos‘ zu einer zentralen Aufgabe.

Anspruchsvoll ist die Bibliotheksgeschichte, weil sie
nicht nur die Kenntnis der relevanten Literatur und Wis-
sensgebiete einer Epoche, sondern auch eine gute Ver-
trautheit mit dem historischen Kontext und den kulturel-
len, politischen und sozialen Rahmenbedingungen der
jeweiligen Epoche voraussetzt. Da es bei der Bibliotheks-
geschichte letztlich immer auch um Überlieferungsbedin-
gungen und Überlieferungschancen geht, ist auch der
weitere Verlauf der Geschichte entscheidend. Nicht selten
gelingt es, das Schicksal der Handschriften über die Jahr-
hunderte nachzuverfolgen und verborgene Schätze wie-
deraufzuspüren. Büchersammlungen unterliegen in der
long durée zwangsweise wechselnden Bedingungen, die
von systematischer Pflege bis zu systematischer Vernich-
tung reichen, von Fälschungen bis Feuer, von vielfältigen
Formen der Wiederverwendung oder des Überschreibens
wie beim Palimpsest bis zum Vergessen, von Sammlerlei-
denschaft bis Verschenken, von Kriegsverlust bis Zufall ist
alles dabei. Aus diesem Grund hat sich in der Regel nur
noch ein kleiner Teil der vielfach einst so wertvollen und
reichen mittelalterlichen Bibliotheken erhalten. Die wert-
vollen Unikate sind heute über die ganze Welt verstreut.
Was machen wir damit, mit diesen Resten, mit manchmal
nur einer Handvoll zusammengewürfelter Handschriften,
Inkunabeln oder Frühdrucken, die jede für sich hochinte-
ressant als Ensemble, aber im Grunde nur Bruchstücke
sind?

Die wissenschaftliche Erforschung mittelalterlicher
Bestände umschließt zunächst das Ermitteln der Pro-
venienz von Handschriften oder Fragmenten sowie die
Tiefenerschließung durch einewissenschaftliche Beschrei-
bung. Aber das kann nur ein erster, wenngleich grund-
legender Schritt für die Analyse sein. Die zentrale Frage
freilich ist, was genau haben wir eigentlich vor uns – die
Bestände einer ehemaligen Bibliothek? Um die überliefer-
ten Handschriften, Inkunabeln und Frühdrucke einordnen
zu können, ist nicht zuletzt der ehemalige Funktionskon-

text entscheidend. Methodisch kann uns hier die Materiali-
tät der Bücher weiterhelfen.2 Das Format, vorhandene oder
eben nicht vorhandene künstlerische Ausstattung, Be-
schreibstoff, Marginalien oder Benutzungsspuren und ins-
besondere Originaleinbände verraten viel darüber, ob eine
mittelalterliche Handschrift ursprünglich aus Privatbesitz
stammte, ob sie als Gebrauchsschrifttum im Archiv auf-
bewahrt wurde, zu einem Armarium einer Sakristei oder
Schatzkammer3 oder einer spätmittelalterlichen Pultbi-
bliothek gehörte. Bei der Aufnahme in einemittelalterliche
Bibliothek erhielten die Handschriften in der Regel einen
festen Holzeinband, Titel- und Signaturschildchen.4 Aber
keineswegs alle oder auch nur die meisten Handschriften
oder Bücher waren einst Teil einer Bibliothek. In einem
mittelalterlichen Kloster, bzw. in den religiösen Institutio-
nen insgesamt, waren kleinere oder größere Büchersamm-
lungen aller Art vielmehr omnipräsent.5 So hatte der do-
minikanische Ordensgeneral Humbert von Romans schon
Mitte des 13. Jahrhunderts verfügt, dass der Bibliothekar
darauf achten möge, dass sich an allen „geeigneten Orten
des Schweigens“ im Konvent Pulte befänden, auf denen
jene Bücher angekettet lagen, die die Mehrzahl der Brüder
nicht selbst besaß.6 Das Christentum ist eine Buchreligion
und deshalb gingen geistliches Leben und Buchlektüre
eine feste, unauflösliche Bindung ein. Literatur gab es in
den mittelalterlichen Klöstern an vielen Orten, abhängig
von Gebrauchssituation und Funktion, wenngleich sich
die umfangreichsten Sammlungen im Allgemeinen in den
Konventsbibliotheken befanden.

In dem Lebensraum religiöser Gemeinschaften, der
prinzipiell von den geistlichen Aufgaben der Religiosen
her gedacht und strukturiert ist, kamen für die Verteilung
bzw. Zuordnung von Büchern im Raum im Wesentlichen
drei Ordnungsprinzipien zum Tragen: erstens als ein spiri-
tuelles Prinzip die (räumliche) Nähe zum Hochaltar und
den Reliquien, zweitens der konkrete Gebrauchskontext
von Literatur als schriftlich fixierte Wissensspeicher und
drittens Kriterien der individuellen oder kollektiven Zu-
gänglichkeit. Dieser Kombination von spirituellen und
funktionalen Ordnungsmustern, die freilich jeweils ganz
unterschiedlich gewichtet sein konnten, folgten die Klös-
ter und geistlichen Institutionen in der Regel relativ ein-
heitlich: Im Chor und in der Sakristei lagen die Liturgica,
die in der Regel spezifisch auf den Orden, die Diözese,
Männer- oder Frauenkonvent und die Region zugeschnit-

2 Carmassi und Toussaint (2018).
3 Bischoff (1967).
4 Schlotheuber undMcQuillen (2020) 975 ff.
5 Schlotheuber (2019) 139 ff.
6 von Romans (1889; ND 1965) 263 ff.

222 Eva Schlotheuber



ten waren. Im benachbarten Kapitelsaal, wo man einmal
am Tag nach dem Hochamt zusammenkam, wurden die
Erinnerungsbücher der Gemeinschaft, die Kapitelsbücher,
libri memoriales, und die Regeltexte aufbewahrt. Im nörd-
lichen Kreuzgang, dem sogenannten Lesekreuzgang, fand
sich bei den Zisterziensern, ein für die ganze Gemeinschaft
zugängliches Armarium mit kontemplativer Literatur.7 Im
Refektorium wurde die Tischlektüre für die Lesung auf-
bewahrt, die als spirituelle Erfrischung an die Seite der
körperlichen Nahrung trat. Im Dormitorium, dem Schlaf-
saal der Mönche und Nonnen, gab es in den Zellen im
Spätmittelalter bisweilen ganz erstaunliche umfangreiche
Buchsammlungen zumprivaten Gebrauch, die in der Regel
auch die selbst kopierten Werke umfassten. Insbeson-
dere die Vorsteherinnen und Vorsteher geistlicher Gemein-
schaften unterhielten in ihren Räumlichkeiten eigene, im
inhaltlichen Zuschnitt sowohl von ihrem Amt als auch von
persönlichen Interessen geprägte Abts- bzw. Äbtissinnen-
bibliotheken. Ein Abt von St. Godehard in Hildesheim,
vielleicht Bertram Bredenbeck (1473–1493) wollte die Ka-
pitelsakten der Bursfelder Kongregation in seiner Zelle zur
Hand haben, die die zeitgenössische Signatur 115 aufwei-
sen.8 Eine astronomische Handschrift aus der Abtsbiblio-
thek von St. Godehard trägt die Signaturnummer 189.
Bei Klöstern mit gemeinschaftlichen Schlafsälen fand
sich im Dormitorium bisweilen auch gemeinschaftlich zu-
gängliche Nachtlektüre für alle. Für die Unterweisung des
Nachwuchses befanden sich ausgewählte Handschriften
in den Klosterschulen.9

Um zu erfahren, in welchem Funktionskontext die
Literatur im Kloster verwandt wurde, sind zeitgenössische
Bibliothekskataloge eine unverzichtbare Quelle. Wie wich-
tig der Gebrauchskontext für das Verständnis ist, lässt sich
an den Buchsammlungen in den mittelalterlichen Kran-
kenstuben, den Infirmarien, zeigen. In den Klöstern spielte
die medizinische Versorgung von Anfang an eine große
Rolle und zwar sowohl praktisches als auch gelehrtes me-
dizinisches Wissen.10 Wie in den meisten klösterlichen
Krankenstuben lagen auch im Zisterzienserkloster Wettin-
gen im Aargau im Infirmarium ein Psalter und ein kleines
Missale in der angeschlossenen Kapelle.11 Es ist die Frage,
ob hier auch medizinische und pflanzenkundliche Werke
zu vermuten sind? Dafür finden wir ganz auffallender

Weise keinerlei Belege. Der Grund dafür könnte weniger
ein Überlieferungszufall als vielmehr ein systematischer
sein: Im adeligen Salzburger Benediktinerinnenkloster
Nonnberg sind im 17. Jahrhundert nicht weniger als 20
Bücher für die Krankenstube und das Sterbezimmer be-
legt, die aber ausschließlich der seelischen Vorbereitung
auf Krankheit und Tod verpflichtet sind.12 Die Kräuterbü-
cher, pharmakologische undmedizinischeWerke waren in
Nonnberg hingegen bereits im 15. Jahrhundert in der Apo-
theke zu finden, die neben den Nonnberger Frauen noch
ein weiteres ‚Siechhaus‘ am Fuß des Mönchsberges ver-
sorgte. Man kann vermuten, dass die medizinischen Bü-
cher eher dem Klosteramt des Siechenmeisters bzw. der
Siechenmeisterin und den ihnen zur Verfügung stehenden
Räumlichkeiten zugeordnet waren, woraus sich die Phar-
mazie entwickelt hat, während die Krankenstube der Me-
ditations- und Erbauungsliteratur, sowie die spezifische
Literaturgattung Ars moriendi, „die Kunst des Sterbens“,
vorbehalten blieb.

Eine wachsende Vielfalt an Literatur beherbergten die
Klöster oftmals über viele Jahrhunderte in allen Formen
und Formaten, die liturgische Texte, Kirchenväter oder
identitätsstiftende Heiligenlegenden in repräsentativen
Bänden, Gebrauchsschriftgut oder von den Mönchen und
Nonnen selbst kopierte oder verfasste Literatur auf unge-
bundenen Lagen. Diese vielfältige Literatur betraf keines-
falls nur religiöse Themen, sondern durchaus auch kon-
krete lebenspraktische Fragen wie die Wasserwirtschaft
oder die schriftliche Verwaltung der Grundherrschaft.
Sie behandelten im weiteren Sinne rechtliche, politische,
soziale oder philosophische Fragen, mit denen die Ge-
meinschaften im Laufe ihrer Geschichte konfrontiert wur-
den. Das Kloster wurde so in der spezifischen Zusammen-
setzung seiner Wissensbestände zu einem komplexen
Wissensraum. Diese Wissensbestände waren auf die all-
gemeinen Aufgaben der Religiosen zugeschnitten, aber
gleichzeitig durch die eigene Geschichte geprägt. Sie dien-
ten als Gedächtnis der Gemeinschaft, die damit generatio-
nenübergreifend zu einerWissensgemeinschaft wurde.

2 Neuemethodische Zugänge

Methodisch können wir diesen vielgestalteten und im Lau-
fe der Jahrhunderte gewachsenen mittelalterlichen Wis-
sensraum nicht erfassen und die überlieferten Handschrif-
ten, Inkunabeln und Drucke in ihren ehemaligen Kontext
nicht einordnen, ohne die mittelalterlichen Bibliotheks-

7 Schlotheuber undMcQuillen (2020) 976 ff.
8 Dombibliothek Hildesheim Hs. 313b trägt den Besitzeintrag: Liber
monasterii sancti Godehardi Hildensemensis pro camera abbati 115.
9 Breitenbach (2016) 3.
10 Vgl. Pauly (2007) und zuletzt Brenner (2020) 876 ff.
11 Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der
Schweiz (1918) 415. 12 Schlotheuber undMcQuillen (2020) 985 f.

Mittelalterliche Bibliotheken und (digitale) Wissensordnung – Zur Aktualität einer alten Forschungsfrage 223



kataloge hinzuziehen.13 Die in den zeitgenössischen Bi-
bliothekskatalogen und Bücherlisten gebotenen Informa-
tionen sind im Einzelnen sehr unterschiedlich präsentiert
und vor allem von unterschiedlicher Detailschärfe. Sie
weisen aber den großen Vorteil auf, dass sie in der Regel
die ehemalige Ordnung der Bücher im Raum noch erken-
nen lassen. Freilich sind nur für einen kleinen Teil der
zahllosen religiösen Institutionen zeitgenössische Bib-
liothekskataloge überliefert. Anhand des vorhandenen
Quellenmaterials ist es aber möglich, daraus für die
verschiedenen Orden, Klöster und Gemeinschaften ein
grobes Grundmuster, also artifizielle Literaturgattungen
zur Orientierung zu extrahieren. Diese Einteilung der mit-
telalterlichen religiösen und profanen Literatur in „Grund-
kategorien“ oder Sachgruppen hat den großen Vorteil,
dass man Bestände miteinander vergleichen, Überliefe-
rungslücken ermitteln und sich einen Überblick darüber
verschaffen kann, welche Bücher in welchem Gebrauchs-
kontext zu erwarten sind. Für die Liturgica ist dieser Ansatz
in der Regel besonders gut zu realisieren, da die religiösen
Institutionen hier für den Gottesdienst in der Regel mehr
oder weniger festen Vorgaben folgten.14 Etwas schwieriger
wird es, Sachgruppen für die Literatur für den privaten und
gemeinschaftlichen Gebrauch zu ermitteln, jedoch folgten
beispielsweise die Benediktiner oder insbesondere die Bet-
telorden auch hier mehr oder weniger festen Konventio-
nen.15 Nach diesen entschieden auch die mittelalterlichen
Bibliothekare über die Zuordnung der für die Bibliothek
neu akquirierten Bände. Die Quellengrundlage und die
Kriterien, nach denen solche Sachgruppen als artifizielle
Literaturgruppierung zugeschnitten werden, müssen da-
bei selbstverständlich offengelegt werden, um diese Ent-
scheidungen für die Nutzer nachvollziehbar und hinter-
fragbar zu machen. Für den methodischen Zugriff und die
Analyse erweist sich der große Vorteil einer Ordnung nach
Sachgruppen, darin, dass auch verloren gegangene Codi-
ces, von deren einstiger Existenz wir noch Kenntnis haben,
hier eingeordnet und vor allem Lehrstellen aufgrund von
Überlieferungsverlusten systematisch ermittelt werden
können. Diese Form der Rekonstruktion religiöser Institu-
tionen als eines oftmals über Jahrhunderte gewachsenen

Wissensraums hat darüber hinaus den Vorteil, dass die
Literatur bzw. die gesamte Schriftlichkeit einer Gemein-
schaft, übersichtlich dargestellt werden kann. In den
vormodernen geistlichen Institutionen wurden das Ver-
waltungsschriftgut, Rechtstitel wie Urkunden und die kon-
ventsinterne Schriftlichkeit wie Rechnungsbücher oder
‚Hausbücher‘ in der Regel von der gelehrten Literatur ge-
trennt im Klosterarchiv aufbewahrt. Im klösterlichen All-
tag griffen beide Formen der Schriftlichkeit jedoch selbst-
verständlich eng ineinander, zumal die Literatur und
das Verwaltungsgut von denselben Schreiberinnen bzw.
Schreibern geschrieben bzw. kopiert wurden. Die Möglich-
keit der Identifizierung der Schreiberinnen und Schreiber-
hände wird dadurch substantiell vergrößert, so dass auf
dieser Basis vielfach auch die Handschriften neu zugeord-
net werden können. Die Trennung der Quellen aus Archiv
und Bibliothek wurde bei der Säkularisierung durch die
Verteilung der Bestände in öffentliche Archive und Biblio-
theken perpetuiert und vor allem vertieft. Die digitalen
Präsentationsformen ermöglichen es heute, diese institu-
tionell bedingte Trennungwieder zugunsten einer Gesamt-
analyse zu überwinden. Dieser neue methodische Ansatz
wurde bei demDFGVerbundprojekt „Schriftlichkeit in süd-
deutschen Frauenklöstern“ realisiert, wo die erhaltenen
Handschriften, Inkunabeln und Frühdrucke als Digitalisa-
te von fünf süddeutschen Frauenklöstern in Sachgruppen
zusammengefasst und mit der Tiefenerschließung der
Handschriften sowie Notizen zu Schreiberinnen und Vor-
lagen als virtuelle Rekonstruktion des Wissensraums Klos-
ter zugänglich gemacht wurden. Das Schrifttum für die
Verwaltung undRechtssicherung, das seinerseits ebenfalls
in funktionale Sachgruppen unterteilt ist, ist dem hier an
die Seite gestellt und gleichermaßen über Digitalisate und
eineTiefenerschließung erfasst.16

Was aber unterscheidet die oftmals sehr umfangrei-
chen Büchersammlungen an den verschiedensten Orten
im Kloster von der Gemeinschaftsbibliothek eines Kon-
vents? Die Antwort ist für die hier verhandelte Thematik
interessant: Es ist die Ordnung der Bücher. Die Bibliothek
war und ist nach wie vor in der Regel ein geordneter,
haptisch erfahrbarer Wissensraum, der im Prinzip alle für
eine Gemeinschaft oder auch für eine ganze Gesellschaft
relevanten Wissensgebiete umfasst bzw. umfassen kann.
Mit der Aufnahme eines Bandes in eine Bibliothek ist
deshalb stets sowohl ein Selektionsvorgang verbunden
als auch ein Zuordnungsprozess, nämlich die Entschei-
dung, für welches Sachgebiet der jeweilige Band als rele-
vantes Wissen erachtet wird. Da es sich bei den mittel-

13 Die Edition mittelalterlicher Bibliothekskataloge Deutschlands
und der Schweiz wurde 1918 von Paul Lehmann begonnen und ist in
Deutschland nach Diözesen geordnet. Bd. 1 (Bistümer Konstanz und
Chur), Bd. 2 (Bistum Mainz: Erfurt), Bd. 3 (Augsburg, Eichstätt und
Bamberg), Bd. 4 (Passau, Regensburg, Freising). Vgl. auch die Mittel-
alterliche Bibliothekskataloge Österreichs (1915–1971).
14 Die vorhandenen zeitgenössischen normativen Grundlagen soll-
ten dabei dem Leser bzw. Nutzer an die Hand gegeben werden, vgl.
z. B. Freckmann (2016).
15 Roest (2000). 16 Vgl. Schriftlichkeit in süddeutschen Frauenklöstern (2016).

224 Eva Schlotheuber



alterlichen Klöstern, aber auch bei den Domschulen und
Universitäten um gelehrtes Wissens handelt, das man
erlernen und wofür man ausgebildet werden musste, kor-
relieren die Sachgruppen jedenfalls in den Bibliotheken
der Männergemeinschaften im Groben mit den Curricula
der Ausbildung an den Universitäten und der Entwick-
lung der Disziplinen, an denen bis heute ja auch die
methodische Zugänge und fachspezifische Qualitätsstan-
dards hängen.

Die Hierarchisierung des gelehrten Wissens der Män-
nergemeinschaften ist im Mittelalter klar zu erkennen. Die
Buchsammlungen im religiösen Kontext weisen einen re-
lativ homogenen Grundaufbau auf, bei dem, wie an den
Universitäten, die Theologie an der Spitze steht und die
Ordnung sozusagen nach dem Prinzip der abnehmen-
den Sakralität funktioniert: Auf die biblischen Schriften,
Glossen und Konkordanzen folgen in der Regel die Bi-
belkommentare und -auslegungen, Kirchenväter und Kir-
chenlehrer, die theologischen Sentenzen und Summen,
katechetische Werke, die Predigt- und Beichtliteratur, die
Geschichtswerke (hier sind auch die Heiligenviten zu fin-
den), Enzyklopädien, naturkundliche Exempla-Sammlun-
gen, Schulliteratur und ggf. Humanistica, Medizin und
sowie in der Regel als eine eigene Abteilung das Recht.17

Für die implizite Wertung ist es interessant, dass die volks-
sprachliche Literatur bis weit ins 15. Jahrhundert hinein in
der Regel gesondert aufbewahrt wurde.18

3 Zwei Beispiele: Die
mittelalterlichen Bibliotheken der
Benediktiner von St. Godehard,
Hildesheim und der
Dominikanerinnen von St. Marien,
Lemgo

Im Rahmen dieses Beitrags möchte ich nur knapp auf zwei
Beispiele spätmittelalterlicher Bibliotheken sowohl einer
Männer- als auch einer Frauengemeinschaft eingehen. Ein
aufschlussreiches Beispiel ist die Konventsbibliothek des
alten Benediktinerkloster St. Godehard in Hildesheim. Der
alte Bibliotheksraum, der sich direkt über der Sakristei im
Obergeschoss des Ostflügels befand, reicht bis in die

Gründungszeit des Klosters um 1160/70 zurück. Das war
eine für das Früh- und Hochmittelalter klassische Lage,
wobei eine bis heute erhaltene eisenbeschlagene Tür aus
dem 12. Jahrhundert den Zugang sicherte und drei Fenster
in der Ostwand sorgten für das notwendige Licht sorgten.19

An den Bibliotheksraum schließt sich ein weiterer kleiner
fensterloser Raum mit Tonnengewölbe an, bei dem es sich
um das ehemalige Klosterarchiv gehandelt haben wird.
Für das Spätmittelalter bezeugen Wandmalereien in die-
sem Raum eindeutig seine Funktion als Bibliothek. In den
Bogenfeldern befindet sich jeweils ein im Uhrzeigersinn
von A bis G verlaufender Großbuchstabe (Majuskeln),
ein Standortkatalog, der dem Nutzer der Bibliothek die
Auffindung des gewünschten Bandes erleichterte. Die go-
tischen Majuskeln erscheinen auf schräg gestellten Wap-
penschilden im Scheitel der Bögen, wobei das G zusätzlich
von einer Mitra gekrönt ist, um die Initiale des Kloster-
patrons Godehard zu ehren. Die Majuskelsignaturen des
Hildesheimer Bibliotheksraums entsprechen dabei den
zeitgenössischen Signaturen auf den ehemaligen Hand-
schriften der Konventsbibliothek von St. Godehard.20

Hatten die Bücher ursprünglich wohl nach Größe und
Wissensgebieten geordnet in Truhen oder Schränken ver-
schlossen gelegen, so setzte sich im 13. Jahrhundert die
Pultbibliothek durch. Die Bücher lagen im 15. Jahrhundert
in St. Godehard offen auf Lesepulten, so dass Titel und
Signatur auf dem vorderen Buchdeckel angebracht wer-
den mussten, die sich – geschützt durch Hornplättchen
mit Eisenbeschlag und sich – wie es üblich war – aus
einem roten Buchstaben und einer schwarzen Zahl zusam-
mensetzte. Durch den glücklichen Umstand, dass sich
die spätmittelalterlichen Originaleinbände vieler Hand-
schriften und Wiegendrucke aus St. Godehard in der
Dombibliothek Hildesheim erhalten haben, ist es möglich,
eine ganze Reihe von ihnen wieder den Pulten der spät-
mittelalterlichen Bibliothek zuzuordnen. Die Signatur A
trägt noch ein Band, die Meditationes Vitae Christi des
Kartäusers Ludolf von Sachsen. Unter der Majuskel B fand
man den Psalmenkommentar des Kirchenvaters Augusti-
nus (B 17) neben seiner achtbändigen Werkausgabe und
der theologischen Summe des Dominikaners Antoninus
von Florenz (B 67 und 68). Pult C lässt sich nur noch
dem Prisciankommentar des Grammatikers Petrus Helie
(† 1166) zuweisen. Unter D lagen die Predigtwerke, Buß-
literatur und die naturkundliche Exempla-Sammlung
Lumen anime. Der beliebte Psalmenkommentar des
Franziskaners Nikolaus von Lyra und eine anonyme Pre-

17 Roest (2000) und Roest (2004).
18 Stello (2009). Die reiche volkssprachliche Schriftlichkeit ist z. B. in
der Laienbibliothek der Basler Kartäuser erfasst, vgl. Honemann
(2020).

19 Lehmann (1957) 3, 6.
20 Schlotheuber und Beckermann (2001) 108 ff.

Mittelalterliche Bibliotheken und (digitale) Wissensordnung – Zur Aktualität einer alten Forschungsfrage 225



digtsammlung, die unter dem Namen Sermones Sensati
weit verbreitet war, tragen die Signatur D 23 (1460 in
Hildesheim geschrieben). Auf Pult E fanden sich die
Kirchengeschichte und Reformschrifttum, so der Liber de
scriptoribus ecclesiasticis des Benediktiners Johannes
Trithemius und die Denkwürdigkeiten aus dem Heiligen
Land des Nikolaus von Hude. Unter der Signatur F lag das
Carmen Paschale des Sedulius, das zum unentbehrlichen
Bestand jeder Klosterbibliothek gehörte. Die Predigten des
Bernhardinus von Siena und die Pharetra doctorum, eine
alphabetische Sammlung von Sprüchen der Kirchenväter
mit der ursprünglichen Signatur F 44 wurden später um-
signiert. Als Abt Henning Kalberg Ende des 15. Jahrhun-
derts nicht weniger als 107 Bücher für die Konventsbiblio-
thek neu anschaffte, mussten sie vermutlich nach hinten
rücken (F 85). Mitte des 16. Jahrhunderts nahm man in
St. Godehard erneut eine Umgestaltung der Bibliothek vor.
Inzwischen hatte sich der wesentlich preisgünstigere
Buchdruck als Medienrevolution durchgesetzt und er-
möglichte zahlreiche Neuanschaffungen. Im 16. Jahrhun-
dert wurde die alte Pultbibliothek im selben Raum durch
platzsparende Wandschränke und Regale ersetzt, die nun
eine Signierung der Bände auf dem Buchrücken erforder-
te. Noch heute sind Abarbeitungen an den Wandvorlagen
zu erkennen, die für den Einbau senkrechter Wandgestelle
nötig wurden. Drei zeitliche Ebenen lassen sich bis heute
unterscheiden, die auf eine geänderte Aufbewahrung der
Bücher und Bibliotheksorganisation verweisen: Zuerst der
romanische Raum des 12. Jahrhunderts mit Kisten oder
Truhen, die zur Aufbewahrung der kostbaren Buchbe-
stände noch aus Zeiten Godehards dienen konnte, dann
der Wandel zu einer Pultbibliothek, die nach der Kloster-
reform 1466 mit einem gemalten Wandkatalog neu aus-
gestattet wurde. Schließlich erfolgte im 16. Jahrhundert
die Aufgabe des platzraubenden Pultsystems, das man
durch Bücherregale ersetzte. Die Wissensordnung in der
Godehard-Bibliothek war in eine größere sinnstiftende
Ordnung des Klosters eingebunden. Diese Wissensord-
nung musste natürlich immer wieder neu ausgehandelt
und angepasst werden und konkurrierte stets mit anderen
Ordnungsentwürfen der verschiedenen sozialen, religiö-
sen oder laikalen Gruppen – wie den Humanisten. Kon-
kurrenzlos waren die Wissensordnungen nie, woraus sich
wichtige Dynamiken ergaben und ergeben.

Als gelehrtes Wissen war die religiöse Wissensord-
nung seit dem Hochmittelalter zunehmend durch das Cur-
riculum der Ausbildung zum Klerikeramt bestimmt. Des-
halb ist es interessant, wie die Wissensordnung bei den
religiösen Frauen ausgestaltet wurde, die in der katho-
lischen Kirche vom Klerikeramt ausgeschlossen sind. Ein
charmantes Beispiel ist der Bibliothekskatalog der Domini-

kanerinnen von St. Marien, Lemgo von ca. 1380.21 Die
Lemgoer Dominikanerinnen hatten Ende des 14. Jahrhun-
derts noch nicht auf das im Spätmittelalter moderne Pult-
system umgestellt, das vor allem bei größeren Buchsamm-
lungen für die Nutzer einen besseren Überblick bot. Das
lateinische Bücherinventar der Lemgoer Schwestern um-
fasst etwa 70 bis 75 Bände und ist überschrieben mit dem
Titel: „Die Bibliothek der Schwestern in Lemgo enthält
die Bücher, die hier folgendermaßen verzeichnet sind, mit
Ausnahme derjenigen, die für den Gottesdienst im Chor
notwendig sind.“22 Die Bücher waren der Größe nach ge-
ordnet, vermutlich in Armarien, also Bücherschränken
aufbewahrt. Für die Pultbibliotheken spielt eine Sortie-
rung nach Größe keine Rolle. Die Dominikanerinnen von
Lemgo unterschieden sechs Formate werdenmodulus mai-
or (Großformat) für Bibeltexte und Predigten genannt,
modulus magnus (Regeltexte und Lebensexempla), modu-
lus minorum für Psalter und Andachtsliteratur, modulus
minimus in asseribus ligatus – also das kleinste Format in
festem Einband ebenfalls für Frömmigkeitsliteratur und
schließlich Schriften in Coperteinband (Hii sunt libri in
operculis ligati), also eine Art Reklamhefte ganz unter-
schiedlichen Inhalts. Als letzte Kategorie werden einzelne,
ungebundene Lagen,Quaterionen, genannt.

Die Lektüre der Lemgoer Schwestern war fast komplett
lateinisch, die wenigen volkssprachigen Bände werden
zusammen ganz hinten bei der Schulliteratur aufgeführt.
Man kann auch erkennen, wie die Gemeinschaftsbiblio-
thek gewachsen ist. Nach dem Tod der jeweiligen Schwes-
tern wurden die ihnen gehörenden Handschriften in die
Gemeinschaftsbibliothek integriert. So verzeichnete man
beispielsweise fol. 4r am unteren Rand der Seite als Nach-
trag das Schachzabelbuch (Ludus scaccorum) des Domi-
nikaners Jacobus de Cessolis, das aus dem Besitz der
Schwester Helleburg Bose nach ihrem Tod in die Biblio-
thek gelangt war. Es lassen sich auch persönliche Inte-
ressens-„Profile“ der Lemgoer Dominikanerinnen erken-
nen. Weitgespannte literarische Interessen zeichneten die
Schwester Margarete Budde aus: Sie hatte als eine Stiftung
post mortem weitere vier Bände in die Bibliothek gegeben:
die Metamorphosen des Ovid, eine Handschrift, die eine
Reisebeschreibung ins hl. Land und Augustinus‘ Solilo-
quium enthielt, die gelehrte Beichtsumme Summa de pae-
nitentia des Dominikaners Raimundus de Pennaforte, die
zum festen Repertoire der Dominikaner- und Franziskaner-

21 Hamburger et al. (2016), vol. 1, 85–91 und vol. 2, 19–33 (Edition
mit Faksimile).
22 Ebd. vol. 2, 21: „Liberaria sororum in Lemego libros continet hic
conscriptos, hiis exceptis quos chorus habet necessarios pro divino
officio peragendo, videlicet.“

226 Eva Schlotheuber



bibliotheken gehörte, und das Carmen Paschale des spät-
antiken Dichters Sedulius.23 Interessanterweise ist das hier
dokumentierte reiche naturkundliche Wissen der Schwes-
tern, die eine ganze Reihe von Edelsteinbüchern und Na-
turkundelehren besaßen.24 DieseWerke verschwandenmit
der Durchsetzung der verinnerlichten Frömmigkeitsbewe-
gung im 15. Jahrhundert fast spurlos aus den Frauenklos-
terbibliotheken. Dieses Wissen galt jetzt als für die Frauen
nicht mehr relevant.

Diese knappen Bemerkungen können vielleicht ver-
deutlichen, dass es ein lohnender Forschungsansatz sein
kann, die Bücher und Schriften in ihren zeitgenössischen
Zeit-, Funktions- und Sinnkontext einzuordnen. Die mittel-
alterlichen Klöster und geistliche Institutionen stellten
zentrale Wissensräume der vormodernen Gesellschaft dar.
Die damit verbundenen Aushandlungs- und Interaktions-
prozesse mit der Laiengesellschaft und insbesondere die
mit den Medienumbrüchen verbundenen Dynamiken sind
für uns sehr aufschlussreich. Aus welchen Gründen geht
Wissen verloren, wird transferiert, vergessen oder wieder-
entdeckt? Welche Rolle spielt die Materialität der Wissens-
speicher, wenn beispielsweise Papyrus geringe Überliefe-
rungschancen, Pergament aber sehr hohe hat? Welche
Bedeutung kommt den Klassifizierungsnormen beispiels-
weise als „gelehrtes“ oder „nicht-gelehrtes“ Wissen zu?
Was will eine Gesellschaft als Orientierungswissen er-
innern oder eben – wie beispielsweise die katholische An-
dachtsliteratur nach der Reformation– vergessen?

4 Wissensordnungen imWandel

Insofern bieten die Bibliotheken in ihrer jahrhundertelan-
gen Genese seit der Antike, Mittelalter und Neuzeit für uns
heute ein großes Erkenntnispotential. Für uns ergibt sich
die Möglichkeit, die historische Relevanz und Prozesshaf-
tigkeit von Wissensordnungen, Brüche und Neuansätze
sowie den immer damit verbundenen historischen Wan-
del zu erfassen. Dazu passt Peter Strohschneiders Be-
obachtung, dass konstitutiv für das Wissenschaftssystem
die Unabgeschlossenheit des Erkenntnisprozesses und die
„Vorbehaltlichkeit“ seiner Ergebnisse sind.25 Die früheren
Stufen bleiben deshalb für uns immer relevant, um die
langfristig wirkenden Dynamiken zu verstehen. Aus die-
sem Grund können wir ohne substantiellen Verlust auf die

historische Dimensionwissenschaftlicher Erkenntnis nicht
verzichten, auch nicht im digitalen Raum.

Große Umbruchszeiten und mediale Wenden, wie wir
sie heute erleben, zeichnen sich durch eine charakteristi-
sche Dynamik aus: Die im Laufe der Zeit geformten und
intellektuell durchdrungenen „Wissensräume“werden zu-
nehmend und schließlich oft grundlegend infrage gestellt,
neu entwickelte Kompetenzen erfordern eine neue Ge-
wichtung, eine andere Handhabung, neue Formen der
Zugänglichkeit und letztlich eine neue Wissensordnung.
Jede Gesellschaft muss sich immer wieder neu die Frage
stellen, was wollen wir wissen? Diese Frage bezieht sich
nicht nur auf den Inhalt, sondern gleichermaßen auf die
Materialität und die (damit verbundene) Zugänglichkeit
von Wissen. Deshalb ist eine wichtige Diskussion, die wir
führen müssen, wenn wir uns mit Blick auf Fragen der
Nachhaltigkeit und im Sinne der Überlieferungschancen
von Jahrhunderten kritisch fragen müssen, ist das Buch
veraltet?

Die Transformation von Wissen und Forschung in den
digitalen Raum bringt deshalb große Chancen, aber auch
Herausforderungen mit sich, die zunächst einmal tech-
nischer Natur sind, ohne dass sie deswegen rein technisch
gelöst werden könnten.26 Mit dieser Transformation ent-
steht vor allem gleichzeitig eine neue digitale Wissensord-
nung. Dabei gibt es einen fundamentalen Unterschied
zwischen der analogen und der digitalen Umgebung. Im
analogen, trägergebundenen Forschungskontext kommt
der systematischen Ordnung vonWissen eine hohe Bedeu-
tung zu. Es macht, wie gesagt, einen großen Unterschied,
in welchem Fachgebiet, also „wo“ wir unsere Ergebnisse
in unserem vielgestaltigen und hochdifferenzierten Wis-
senskosmos als relevant einordnen. Eine digitale Wissens-
ordnung ist demgegenüber im Nachteil, weil sie für den
Nutzer im Wesentlichen implizit ist, und ein scheinbar
additives Nebeneinander digitaler Medien suggeriert, de-
ren Ordnung bzw. Zugänglichkeit aber in Wirklichkeit in
ganzmassiverWeise durch Suchmechanismen, Verschlag-
wortung und Algorithmen generiert wird, die ursprünglich
für einen kommerziellen Nutzen entwickelt wurden. Eine
digitale Wissensordnung zu entwickeln ist gleichermaßen
zentral wie eine große Herausforderung.

Eine Wissensordnung, die den Namen verdient, er-
möglicht den Nutzern eine Orientierung, damit man weiß,
was man findet und was fehlt. Um eine Wissensordnung
als erfahrbaren Wissensraum verstehen zu können, den
man ermessen, begreifen und durchmessen kann, müssen
wir uns auch um den digitalen Wissenskosmos bemühen.

23 Ebd. vol. 2, 27.
24 Ebd. vol. 1, 83.
25 Strohschneider (2017) 22. 26 Paulmann und Schlotheuber (2020) 9 ff.

Mittelalterliche Bibliotheken und (digitale) Wissensordnung – Zur Aktualität einer alten Forschungsfrage 227



Darin liegt eine unverzichtbare Voraussetzung für Wis-
sensgenerierung. Und zwar nicht nur im Sinne von
Hermann Heimpels berühmten Dictum „Literaturkenntnis
schützt vor Neuerfindungen“,27 denn die Standortbestim-
mung ist eigentlich sogar der weniger wesentliche Punkt,
als vielmehr ein zweiter damit zusammenhängender
Aspekt: Eine Bibliothek macht die Wissensordnung ex-
plizit: Hier steht die Geschichte, dort Politikwissenschaft,
Philosophie, Physik und Astronomie. Indem die Ordnung
offenbar gemacht wird, können wir den notwendiger-
weise partiell unsinnige Zuschnitt und die nicht selten
hinderlichen Grenzen dieser Wissens-Ordnung hinterfra-
gen und die damit zusammenhängenden Vorannahmen
reflektieren – ein wesentlicher Bestandteil von Innovation.

Die analogen Wissensordungsysteme der Geisteswis-
senschaften sind langfristig auf die Hinterfragbarkeit der
Daten im Sinne der kritischen Würdigung der Datenquali-
tät ausgelegt worden: Sie wurden nicht zuletzt zur Unter-
scheidung von gefälschten und echten Dokumenten ent-
wickelt, des discrimen veri ac falsi, und ermöglichen eine
Rekonstruktion der Genese der Quellen, der Auswahlkrite-
rien und des Kontextes, in dem sie einmal gestanden
haben – eine existentielle Voraussetzung für eine kritische
Würdigung der Datenqualität im Sinne der Quellenkritik.
Kritisch Inhalt und Form von Dokumenten überprüfen zu
können wird auch im digitalen Raum und für Digital-Born-
Daten notwendig sein, auf eine digitale Quellenkritik kön-
nen wir eigentlich nicht verzichten.

Für die Entwicklung der geisteswissenschaftlichen
Fächer, aber auch, wenn man an das mit den digitalen
Medien verbundene Potential der Citizen Science als einen
neuen gesellschaftlichen Partizipationsraumdenkt, gehört
die Notwendigkeit einer transparenten und hinterfrag-
baren Orientierung und kritischen Anleitung im digitalen
Wissensraum deshalb zu den wesentlichen Herausforde-
rungen der digitalenWende.

Literaturverzeichnis

Bischoff, Bernhard (Hrsg.) (1967): Mittelalterliche Schatzverzeich-
nisse. Vol. I: Von der Zeit Karls des Großen bis zur Mitte des
13. Jahrhunderts. München: Prestl.

Breitenbach, Almut (2016): Zur Strukturierung der Buchbestände:
Liturgica und Bücher für die gemeinsame und die private
Lektüre. Verfügbar unter https://www.bayerische-landesbiblio
thek-online.de/images/blo/frauenkloester/abreitenbach_struk
turierung_der_buchbestaende.pdf.

Brenner, Elma (2020): Medical Role of Monasteries. In: The
Cambridge History of Medieval Monasticism in the Latin

West, hg. v. Alison I. Beach and Isabelle Cochelin. Vol. 2: The
High and LateMiddle Ages, 865–81. Cambridge: University
Press.

Carmassi, Patrizia; Toussaint, Gia (Hrsg.) (2018): Codex undMaterial.
Wiesbaden: Harrassowitz (Wolfenbüttler Mittelalter-Studien:
34).

Freckmann, Anja (2016): Bücher für die Liturgie. Verfügbar unter http
s://www.bayerische-landesbibliothek-online.de/altenhohenau.

Fried, Johannes (2003): Einleitung: Wissenskultur(en) und gesell-
schaftlicher Wandel. In: Beiträge zu einem forschungsstrategi-
schen Konzept. Wissenskulturen, hg. v. Johannes Fried und
Thomas Kailer, 7–20. Berlin: Akademie-Verlag.

Hamburger, Jeffrey; Schlotheuber, Eva; Marti, Susan; Fassler, Margot
(2016): Liturgical Life and Latin Learning at Paradies bei Soest.
1300–1425: Inscription and Illumination in the Choir Books of a
North German Dominican Convent. 2 vols. Münster: Aschendorff.

Heimpel, Herrmann (1954): Rezension zu Friedrich August Freiherr von
der Heyde: Die Geburtsstunde des souveränen Staates. In:
Göttinger Gelehrte Anzeigen, 197–221.

Honemann, Volker (2020): Deutsche Literatur in der Laienbibliothek
der Basler Kartause 1480–1520. Münster: Waxmann.

Lehmann, Edgar (1957): Die Bibliotheksräume der deutschen Klöster
imMittelalter. (Schriften zur Kunstgeschichte: 2). Berlin:
Akademie-Verlag.

Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz
(1918–2009): Bayerische Akademie der Wissenschaften (Hrsg.),
5 Bde. München: Beck.

Mittelalterliche Bibliothekskataloge Österreichs (1915–1971): Öster-
reichischen Akademie derWissenschaften(Hrsg.), 5 Bde. Wien:
Adolf Holzhausen.

Paulmann, Johannes; Schlotheuber, Eva (2020): Digitale Wissensord-
nung und Datenqualität: Herausforderungen, Anforderungen
und Beitrag historisch arbeitender Wissenschaften. In: Archivar,
73, 9–12.

Pauly, Michel (2007): Peregrinorum, pauperum ac aliorum transeun-
tium receptaculum. Hospitäler zwischenMaas und Rhein im
Mittelalter. (Vierteljahrsschrift für Sozial- undWirtschafts-
geschichte: 190). Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Roest, Bert (2000): A history of Franciscan education. Leiden: Brill.
Roest, Bert (2004): Franciscan literature of religious instruction

before the Council of Trient. Leiden: Brill.
Schlotheuber, Eva (2019): Die Orte der Bücher im Kloster: Ein Rund-

gang. In: Zeitenwende 1400. Hildesheim als EuropäischeMetro-
pole um 1400, hg. von Claudia Höhl, Gerhard Lutz und Felix Prinz,
139–46. Regensburg: Schnell & Steiner.

Schlotheuber, Eva; Beckermann, Wolfgang (2001): Die Bibliothek des
Godehardiklosters in Hildesheim. In:Wandmalerei in Nieder-
sachsen, Bremen und imGroningerland – Fenster in die Vergan-
genheit, hg. v. Institut für Denkmalpflege, Hannover und der
Stichting Kerkelijk Kunstbezit in Nederland, 108–16. Bd. 1.
München: Deutscher Kunstverlag.

Schlotheuber, Eva; McQuillen, John (2020): Books and Libraries
withinMonasteries. In: The Cambridge History of Medieval
Monasticism in the Latin West, hg. v. Alison I. Beach and Isabelle
Cochelin. Vol. 2: The High and LateMiddle Ages, 975–97.
Cambridge: University Press.

Schriftlichkeit in süddeutschen Frauenklöstern (2016): Schriftlichkeit
in süddeutschen Frauenklöstern. Verfügbar unter https://www.
bayerische-landesbibliothek-online.de/sueddeutsche-frauen
kloester.27 Heimpel (1954) 210.

228 Eva Schlotheuber



Stello, Benjamin (2009): Deutschsprachige Literatur in Bibliotheken
desMittelalters und der Frühen Neuzeit. Hamburg: Dr. Kovac.

Strohschneider, Peter (2017): Arbeit am Status. Philologien im Span-
nungsfeld vonWissenschaft und Gesellschaft (Fakultätsvorträge
der Philologisch-Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Univer-
sität Wien: 15). Wien: University Press.

von Romans, Humbert (1889, ND 1965): Instructiones de officiis ordi-
nis. Beati Humberti de Romanis quinti Praedicatorummagistri
generalis Opera de vita regulari, hg. v. Joachim Joseph Berthier,
179–371. Vol. 2. Rom: A. Befani.

Prof. Dr. Eva Schlotheuber

Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf

Institut für Geschichtswissenschaften

Universitätsstraße 1

D-40225 Düsseldorf

eva.schlotheuber@hhu.de

Mittelalterliche Bibliotheken und (digitale) Wissensordnung – Zur Aktualität einer alten Forschungsfrage 229


