BIBLIOTHEK - Forschung und Praxis 2021; 45(2): 230-238

DE GRUYTER

Thomas A. Schmitz*

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken,
romische Leser und die Entwicklung einer

literarischen Kultur

https://doi.org/10.1515/bfp-2021-0019

Zusammenfassung: Das Aufkommen einer Buchkultur
und die Griindung grof3er Bibliotheken waren seit dem
3. Jh. v. Chr. entscheidend fiir die Etablierung einer literari-
schen Tradition. Ihr begegnet die romische Kultur seit dem
2. Jh. v. Chr. in Gestalt von Biichern und Bibliotheken. Dies
hat nicht nur in Rom Vorstellungen von der Arbeitsweise
eines Autors und den Lektiireerfahrungen von Lesern ent-
scheidend gepradgt, sondern bleibt wichtig fiir das Ver-
stdandnis dafiir, was Literatur ist.

Schliisselworter: Griechenland; Rom; Hellenismus; Lese-
kultur; Tradition; Autor

Why Does Literature Exist? Greek Libraries, Roman Rea-
ders, and the Emergence of Literate Culture in Rome

Abstract: The emergence of a literate culture and the foun-
dation of libraries since the 3rd century BC played a pro-
minent part in establishing a literary tradition. This tradi-
tion entered Roman culture in the form of books and
libraries. This had repercussions for Roman ideas about
authors and readers; they remain important for our own
expectations about literature.

Keywords: Greece; Rome; Hellenistic; literate culture; tra-
dition; author

Im Jahr 168 v. Chr. besiegte der romische Feldherr Lucius
Aemilius Paullus bei Pydna den makedonischen Konig
Perseus. Der Sieg war kriegsentscheidend, fiigte den Make-
donen hohe Verluste zu und beendete die makedonische
Vorherrschaft in Griechenland. Nach der Schlacht, die im
Juni des Jahres stattgefunden hatte, blieb Aemilius Paullus
noch eine Weile in Griechenland, wobei er elegant Pliin-
derungen seiner Truppen in groflem Maf3stab mit einer Art
Kulturtourismus verband, der ihn an wichtige Stétten Grie-
chenlands wie Delphi und Olympia fiihrte. Eines unserer
Hauptzeugnisse fiir diese Ereignisse ist die von Plutarch

*Kontaktperson: Prof. Dr. Thomas A. Schmitz,
thomas.schmitz@uni-bonn.de

(ca. 45-120) geschriebene Biografie des Aemilius Paullus,
in der dieser als Muster von Gerechtigkeit und Selbst-
beherrschung dargestellt wird. Diese Eigenschaften zeigt
er auch nach seinem Sieg (Plutarch, Leben des Aemius
Paullus 28, 10-11):

L008ev0g & MTTOV avTod TNV EAevBeploTnTa Kol TV
peyoAouyiav Emvouy ot &vBpwrot, TOAL pév Gpyvplov IoAL 8¢
Xpuoiov €k T@V BaoAik@v 1Bpotopevov ovd’ i8tv eBeAroavTog,
GAAG TOTG Tapialg eig TO dnpootlov mapaddvtog. pova T BiBAia
00 Boo\éwg @oypappoatodol  TOIG ViEow  EmETpedEv
£EeNéabar”.

»Insbesondere lobten die Menschen seine Grof3ziigigkeit und
Aufrichtigkeit, denn als aus den Schétzen des Konigs viel Silber
und Gold eingesammelt worden war, wollte er es nicht einmal
anschauen, sondern {ibergab es den Quaestoren fiir die Staats-
kasse. Einzig die Biicher des Konigs erlaubte er seinen S6hnen
anzunehmen, denn sie waren Literaturliebhaber*.

Obwohl der Sieg {iber Perseus ihm und seinen Truppen
iiberreiche Beute prdsentiert, mochte er selbst fiir sich
nichts annehmen. Eine einzige Ausnahme macht er: Die
Bibliothek des Konigs nimmt er, gewissermafien als Mit-
bringsel von einer langen Dienstreise, seinen S6hnen mit.
Beide konnten {ibrigens von diesem reichen Geschenk
nicht mehr profitieren; sie starben wenige Tage vor bzw.
nach dem Triumphzug ihres Vaters in Rom, was Aemilius
Paullus fiir Plutarch zu einem Musterbeispiel dafiir macht,
dass im menschlichen Leben Gliick und Ungliick nicht in
reiner Form vorkommen.

Die kleine Anekdote aus Plutarch eignet sich gut dazu,
einen Einstieg in die grofie Frage ,,Warum gibt es Litera-
tur?“ zu finden. Die Urspriinge unserer abendlandischen
Vorstellung von Literatur sind in der griechisch-rémischen
Antike zu finden, und Bibliotheken haben bei ihrer Ent-
wicklung eine wichtige Rolle gespielt: Ohne grof3e Biicher-
sammlungen waren unsere Auffassungen davon, was eine
Autorin oder ein Autor ist und wie sie arbeiten, ganz ande-
re. Um dies besser zu verstehen, soll im Folgenden knapp
die Vorgeschichte von Plutarchs Anekdote skizziert wer-
den (warum besal Konig Perseus iiberhaupt eine grofie
Bibliothek?) sowie ihre Konsequenzen fiir das literarische
Leben in Rom (was fingen R6mer mit einer griechischen
Bibliothek an?). Daran werden sich Gedanken dariiber

@ Open Access. © 2021 Thomas A. Schmitz, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons

Namensnennung 4.0 International Lizenz.



DE GRUYTER Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, romische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur

anschlief3en, welchen Beitrag solche Bibliotheken zu neu-
zeitlichen Vorstellungen von Literatur geleistet haben.

Was also bewog einen makedonischen Konig, eine
Bibliothek anzulegen? Dichtung war in der Friihzeit Grie-
chenlands, also etwa zwischen dem 8. und dem 6. Jh.
v. Chr., vorwiegend in einer Performance- und Gesangskul-
tur produziert und rezipiert worden.! Dichterische Texte
wurden zu bestimmten Anldssen in einer Gemeinschaft
von Zuhorern aufgefiihrt und wahrgenommen; Beispiele
fiir solche Gelegenheiten sind etwa religiose Feiern, stadti-
sche Feste, aber auch private Anldsse wie Symposien. Vor-
getragen wurden die Texte hdufig von den Dichtern selbst;
wenn ein Chor die Gedichte vortrug, so studierte oftmals
der Dichter selbst ihn ein. Die Alphabetschrift war spétes-
tens im 8. Jh. v. Chr. in Griechenland eingefiihrt worden;?
dass wir noch Texte aus dieser archaischen Kultur {iber-
liefert haben, ist ein klares Indiz dafiir, dass die Dichter
selbst sich bereits der Schrift bedienten, um ihre Texte zu
komponieren und zu archivieren. Aber diese Schriftfas-
sungen dienten lediglich als Grundlage fiir die miindliche
Auffiihrung, und fiir das Publikum war diese Performance
das Gedicht, nicht ein schriftlicher Text (dhnlich wie heute
fiir das Publikum eine Beethoven-Sinfonie ihre musika-
lische Realisierung im Konzert ist, nicht das Notenbild der
Partitur).

Dieser Zustand andert sich im Lauf des 5. Jh. v.Chr.:
Jetzt wird Lesen und Schreiben immer mehr zum Bestand-
teil des alltdaglichen Lebens.? Zahlreiche Vasenbilder zei-
gen uns Lesende und Schulszenen, in denen Kinder Lesen
und Schreiben lernen.” Der Historiker Herodot berichtet
(6, 27, 1), das kurz vor dem Ionischen Aufstand des Jahres
495 v. Chr. auf der Insel Chios eine Schule einstiirzte und
120 Kinder erschlug. Chios war in dieser Zeit reich; den-
noch ist die Anzahl von Schiilern bemerkenswert: Schul-
unterricht war nichts Auflergew6hnliches mehr, sondern
die Regel. So etwas wie eine Schulpflicht oder ein 6ffent-
lich finanziertes Bildungssystem gab es in Griechenland
nicht; dennoch scheint ein erheblicher Teil der Biirger ihre
Kinder zur Schule geschickt zu haben, damit sie dort Lesen
und Schreiben lernten.

Diese zunehmende Alphabetisierung beschleunigte
sich insbesondere in Athen: Die Stadt war nach dem Sieg
der Griechen gegen die Perser 480/479 v.Chr. zum kul-
turellen und wirtschaftlichen Zentrum Griechenlands ge-
worden und zog viele Intellektuelle an. Hier héren wir in
den letzten Jahrzehnten des 5. Jh. von der Existenz eines

1 Dazu bleibt lesenswert Herington (1985) 3-76.
2 Thomas (1999), Powell (2009).

3 Vgl. etwa Pébarthe (2006).

4 Immerwahr (1964), Immerwahr (1973).

— 231

Buchhandels, hier begegnen wir zum ersten Mal Men-
schen, die Literatur lesend aufnahmen und literarische
Texte zu sammeln begannen. Aus der Fiille von Zeugnissen
seien lediglich wenige Beispiele zitiert. Xenophon berich-
tet in seinen zu Beginn des 4. Jh. v.Chr. entstandenen
Erinnerungen an Sokrates von dem jungen Euthydem, der
so viele Biicher sammelt, wie er nur finden kann (4, 2, 1-8):

SKoTapoOwy yap E0BUSnpov TOV KaAOV  ypdppota TOAAG
OUVEIAEYHEVOV TIONTOV TE KAl COPLOTAOV TWV EVSOKILWTATWY
[...], Ein¢ pot, &pn, @ EVOUSNuE, T@ Svtl, (omep éyw dkovw,
TOMA  YpappaTa GUVAXOG T@V Aeyopévwv co@@v &vBpiv
yeyovévau; kai 6 EDOvSnpoc, Ni 1ov AL, #pn, @ Sdkpateg kai £Tt
YE OUVAYW, EWG AV KTHOWHAL WG Gv Suvwpat TAgloTa.
»[Sokrates] erfuhr, der schéne Euthydem habe viele Schriften der
beriihmtesten Dichter und Sophisten gesammelt. [...] Er fragte
ihn: ,Euthydem, sage mir, hast du wirklich, wie ich erfahren
habe, viele Schriften der Mdnner gesammelt, die weise genannt
werden?* Euthydem antwortete: ,Ja bei Zeus, und ich sammle
immer noch, bis ich so viele wie moglich besitze!*

Hier scheint also eine Biichersammlung zu entstehen, eine
private Bibliothek, allerdings zu einer Zeit, als so etwas
noch auf3ergewohnlich ist und zu Nachfragen Anlass gibt.
Gegen dieselbe Zeit horen wir auch von der Existenz eines
Buchhandels in Athen: Der komische Dichter Eupolis, der
gegen 410 starb, erwdhnt einen Abschnitt des Marktplat-
zes, auf dem ,,Biicher kduflich sind“ (frg. 327 Poetae Comici
Graeci); dort konnte man fiir wenig Geld u. a. die philoso-
phische Abhandlung des Anaxagoras erwerben, wie Pla-
ton in seiner Apologie des Sokrates (26 d-e) berichtet, deren
dramatisches Datum der Prozess des Sokrates 399 v. Chr.
ist. Wiederum bei Xenophon, in seiner Anabasis (7, 5, 14),
erfahren wir, dass es am Ende des 5. Jh. bereits einen
winternationalen“ Buchhandel gab: Bei ihrem Marsch von
Persien zum Schwarzen Meer finden die griechischen
Séldner um Xenophon am Strand von Salmydessos unter
Schiffstriimmern auch ,,beschriebene Biicher“, die offen-
bar aus Athen in die griechischen Stadte im Schwarzmeer-
gebiet exportiert wurden.

In welchem Maf3 wir auch schon fiir das 5. Jh. mit der
Existenz grof3er Bibliotheken rechnen diirfen, ist in der
Forschung eine offene Frage. Wir besitzen einige spite
Nachrichten dariiber, dass schon zu Beginn dieses Jahr-
hunderts der athenische Tyrann Peisistratos sowie im spa-
ten 6. Jh. Polykrates, der aus Schillers Ballade bekannte
Tyrann der Insel Samos, Bibliotheken besessen haben sol-
len (Athenaios, Die Deipnosophisten Buch 1, 3 a; der Text
stammt aus dem 2. Jh. n. Chr.), aber nicht nur unterliegt die
Zuverlissigkeit dieser Uberlieferung Zweifeln; angesichts
der oben skizzierten Entwicklungen, wonach Alphabeti-
sierung und Buchhandel vor allem Phdnomene des aus-
gehenden 5. Jh. sind, fragt man sich auch, wie grof3 solche



232 —— ThomasA. Schmitz

Sammlungen iiberhaupt gewesen sein konnen. Blanck®
vermutet, dass an den Hofen solcher Herrscher anwesende
Dichter ,,Dedikationsexemplare ihrer Werke* {ibergeben
haben konnten; das wiirde auf recht kleine Sammlungen
von Manuskripten hindeuten, die eher Schatzkammern als
Bibliotheken waren. Wichtiger als geschriebene Biicher
scheint jedenfalls fiir die ,,Kulturpolitik* solcher Herrscher
die Auffiihrung von Dichtung gewesen zu sein. So haben
wir etwa von dem Dichter Ibykos umfangreiche Bruchstii-
cke eines Lieds (S 151 Poetarum Melicorum Graecorum
Fragmenta), in dem er den Tyrannen Polykrates preist und
mit den Heroen des trojanischen Kriegs vergleicht. Fiir
Herrscher in dieser Zeit (insbesondere fiir solche, deren
Legitimitdt nicht {iber jeden Zweifel erhaben war) stellten
solche Gedichte eine Form der Propaganda dar; durch
Wiederauffiihrung und Verbreitung in der griechischspra-
chigen Welt konnten sie den Ruhm des Herrschers ver-
breiten.

An diese Form des Madzenatentums und der Kulturpoli-
tik konnten dann rund 200 Jahre spéter die hellenistischen
Herrscher ankniipfen, deren literarisches Engagement in
einer politisch, sozial und kulturell grundlegend verdnder-
ten Welt stattfand. Der junge makedonische Konig Alexan-
der hatte nach seinem Machtantritt 336 v. Chr. in wenigen
Jahren einen grof3en Teil der damals bekannten Welt bis
an die Grenzen Indiens erobert; bei seinem frithen Tod 323
in Babylon hinterlief3 er allerdings kein politisch stabiles
Reich, sondern die eroberten Gebiete zerfielen bald in eine
Anzahl von Diadochenstaaten, die von seinen Heerfiihrern
regiert wurden und sich in standigen Kriegen miteinander
und mit ihren Nachbarstaaten aufrieben. Bleibender hin-
gegen war die kulturelle Hinterlassenschaft seiner Feld-
ziige: In den eroberten Gebieten etablierte sich eine grazi-
sierende Kultur, die insbesondere auf die sozialen Eliten
eine grofie Anziehungskraft ausiibte. Griechische Archi-
tektur und griechische Kunst, griechische Wissenschaft
und griechische Ingenieurskunst, griechische Philosophie
und griechische Literatur waren in weiten Teilen Agyp-
tens, Nordafrikas, des Vorderen und Mittleren Orients
ebenso verbreitet wie in Griechenland selbst und den tra-
ditionell griechisch kolonisierten Gegenden Siiditaliens
und Siziliens.

In dieser kulturellen Umgebung entstehen etwa seit
dem Beginn des 3. Jh. v.Chr. in zahlreichen Grofistadten
auch Bibliotheken, oftmals direkt finanziert und organi-
siert von den hellenistischen Machthabern. Die zweifels-
ohne bedeutendste und beriihmteste findet sich in Alexan-
dria;® {iber die teils skrupellosen Mittel, mit denen die

5 Blanck (1992) 134.

DE GRUYTER

Machthaber in Agypten, die Ptoleméer, diese Sammlung
pflegten und erweiterten, kursierten schon in der Antike
zahlreiche teils legenddre Anekdoten.” Eine rivalisierende
Bibliothek entstand im 2. Jh. v.Chr. in Pergamon; auch in
der seleukidischen Hauptstadt Antiocheia gab es eine Bi-
bliothek.?

Durch solche Bibliotheksgriindungen setzen die helle-
nistischen Herrscherhduser das kulturelle Mdzenatentum
fritherer griechischer Tyrannen fort, und sie tun es mit den
Mitteln ihrer Zeit: An die Stelle von aufgefiihrter Dichtung
tritt nun das geschriebene Buch, das in der iiber einen
grof3en geografischen Raum verstreuten griechischen Kul-
tur leichter verpflanzbar ist als eine Fest- und Gesangs-
kultur. Damit soll nicht gesagt sein, dass die Auffiihrung
von Dichtung im Zeitalter des Hellenismus gdnzlich endete
und {iberhaupt keine Rolle mehr spielte. Auch in dieser
Epoche wurde Theater gespielt, wurden Chore aufgefiihrt,
wurden beim Symposion Gedichte zur Lyra vorgetragen.
Aber neben dieser Performance existiert nun auch die pri-
vate Lektiire als Mittel der Rezeption von Literatur, un-
abhédngig von Zeit und Ort 6ffentlicher oder privater Auf-
fiihrungen. Und natiirlich reagieren auch die Dichter auf
diese neue Situation, dass sie nun nicht mehr ausschlief3-
lich fiir Horer schreiben, sondern auch, sogar vorzugswei-
se, fiir Leser.’

Dieser zuletzt genannte Aspekt ist mir besonders wich-
tig: Durch die Verschriftlichung, die Sammlung und Kano-
nisierung literarischer Texte verdndern sich nicht nur die
Rezeptionsformen von Dichtung, sondern auch ihre Pro-
duktionsbedingungen. An drei Stichpunkten mdochte ich
illustrieren, wie sich hier aus einer Auffiihrungskultur tat-
sachlich das entwickelt, was auf vielen Wegen und Umwe-
gen dann zu unserer modernen Vorstellung von Literatur
fiihrt:

1. Durch die Archivierung und Kanonisierung von Tex-
ten entstand eine klassische Tradition, die Lesern un-
mittelbar zur Verfiigung stand und vor deren Hinter-
grund sich jeder neue Autor positionieren musste.
Das erlegte Schriftstellern einerseits Druck auf: Wir
horen nun Klagen dariiber, es sei schwer, noch etwas
Neues zu schreiben; alles Wichtige sei schon gesagt.!®
Es gab ihnen andererseits Freiheit zum Experimentie-

6 Zuihrvgl. Erskine (1995).

7 Johnstone (2014) geht in seiner Skepsis zu weit, wenn er die Exis-
tenz der Bibliothek von Alexandria im 3. Jh. bezweifelt; seiner Ansicht
nach wurde die Bibliothek erst im 2. Jh. gegriindet.

8 Downey (1962) 55.

9 Dazu vgl. vor allem Bing (2008).

10 So schon Ende des 5. Jh. bei Choirilos von Samos, frg. 317 Sup-
plementum Hellenisticum.



DE GRUYTER Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, romische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur

ren: Wo etwa dichterische Gattungen zuvor durch Auf-
fiihrungskontexte dominiert waren, werden sie jetzt
durch formale und inhaltliche Kriterien bestimmt; da-
mit werden Autoren frei darin, ihre Genres zu wahlen
und mit ihnen spielerisch umzugehen. Solches Experi-
mentieren mit Gattungskonventionen findet sich zahl-
reich in der gesamten hellenistischen Literatur.

2. Damit werden Dichter auch zu Lesern, und oft genug
zu professionellen Lesern: Eine ganze Reihe von helle-
nistischen Autoren war an Bibliotheken als Philologen
tétig, so besonders in Alexandria. Wenn solche gelehr-
te Autoren schreiben, dann tun sie das von Biichern
umgeben, mit stdndigem Blick auf den Kanon, den
sie interpretieren, zitieren und kommentieren, auf den
sie anspielen. Und sie erwarten auch von ihrem Publi-
kum eine dhnliche Belesenheit: Thre Texte wollen ent-
schliisselt, nicht einfach konsumiert werden. So ist es
kein Zufall, dass auch ihre Biicher bereits wenige Ge-
nerationen nach ihrer Produktion kommentiert wer-
den wie die Klassiker:" Damit ist die Integration in
den Kanon vollendet; anspruchsvolle Literatur ent-
steht aus der Begegnung mit der Tradition und
schreibt sich in diese Tradition ein in Erwartung zu-
kiinftiger Leser und Schriftsteller, die diese Traditions-
linien fortfiihren werden.

3. Diese Einschreibung in die Tradition ist eng verbun-
den mit dem verdnderten Publikum der hellenisti-
schen Dichter: Thre Dichtung richtet sich nicht mehr
ausschlieBlich oder auch nur in erster Linie an eine
ihnen zumindest prinzipiell bekannte Gemeinschaft
von Mitbiirgern oder eine begrenzte Festgesellschaft,
sondern sie schreiben (auch) fiir ein anonymes, durch
die ganze hellenistische Welt verstreutes Lesepubli-
kum, das eben durch die Entschliisselung und Inter-
pretation dieser anspruchsvollen Texte erst zu einer
virtuellen Gemeinschaft, einer ,,imagined community“
im Sinne von Anderson' wird. Wenn solche Schrift-
steller an die Rezipienten ihrer Texte denken, dann
schauen sie weit {iber ihren geografischen und histori-
schen Rahmen hinaus: Als Leser, Philologen und Bi-
bliothekare wissen sie aus eigener Anschauung, dass
Klassiker auch nachJahrhunderten noch lebendig
sind, daher erwarten sie fiir ihre eigenen Schriften
ebenfalls ein solches Fortleben.

Eben in diese Phase der Verschriftlichung und Kanonisie-
rung, der Etablierung einer Lesekultur und der Institutio-

11 S.dazu Montanari (1995).
12 Anderson (1991).

— 233

nalisierung von Bibliotheken fillt die Kulturbegegnung
Roms mit Griechenland.” Alexanders Eroberungen hatten
dafiir gesorgt, dass sich der Osten weithin hellenisierte;
nach Italien war er nicht gegkommen — was den militdrisch
unterlegenen Griechen spéter immerhin die Befriedigung
gab, sich vorzustellen, Alexander hatte Rom leicht ero-
bern kdnnen, wenn er es nur gewollt hadtte." Kontakte der
ROmer mit griechischer Kultur erfolgten in mehreren gro-
Ben Wellen: In der rémischen Friihzeit (7.—4. Jh. v.Chr.)
waren sie zundchst vor allem durch die Etrusker vermittelt,
die ihrerseits zahlreiche griechische Kultureinfliisse emp-
fangen hatten. Die rémische Expansion seit dem 3. Jh.
v. Chr. brachte sie in militdarischen und friedlichen Kontakt
mit den griechischen Stdadten Siiditaliens und Siziliens.
Seit dem 2. Jh. v. Chr. griff Rom als aufstrebende Macht im
Mittelmeerraum zunehmend auch in die Auseinanderset-
zungen in Griechenland selbst und Kleinasien ein; in die-
sen Kontext gehort die zu Beginn des Beitrags angefiihrte
Schlacht zwischen dem makedonischen Konig Perseus
und Aemilius Paullus.

Selbstverstandlich war die Literatur nicht das einzi-
ge Gebiet, auf dem die Romer eine im Vergleich zu ihrer
eigenen weit fortgeschrittene griechische Zivilisation ken-
nenlernten, rasch iibernahmen und adaptierten. Wenn et-
wa Vergil (70-19 v.Chr.) in einer beriihmten Passage sei-
ner Aeneis (6, 847—-853) der Kriegs- und Staatskunst Roms
die Kiinste ,,anderer” (alii, womit klar die Griechen ge-
meint sind) gegeniiberstellt, so nennt er Bildhauerei, Rhe-
torik und Astronomie. Und iiberraschend lange bleibt das
Verhiltnis der ROmer gegeniiber dieser griechischen Zivili-
sation ambivalent:® Auf der einen Seite steht etwa die
bekannte Formulierung von Vergils Zeitgenossen Horaz
(Epistel 2, 1, 156f.), das eroberte Griechenland habe sei-
nerseits den wilden Sieger erobert und in das baurische
Latium die Kiinste eingefiihrt; auf der anderen zieht sich
eine kontinuierliche Linie von dem &lteren Cato (234-149
v.Chr.), der in einem Brief seinen Sohn warnt, griechische
Kultur werde ,,alles korrumpieren® (zitiert bei Plinius, Na-
turalis Historia 29, 14), bis zu dem Satiriker Juvenal (frithes
2. Jh. n. Chr.), der das vorlaute und nichtsnutzige ,,Griech-
lein® (Graeculus, Satire 3, 78) karikiert, das alles zu wissen
vorgibt.

In mehreren Wellen fand auch die Begegnung mit der
griechischen Literatur statt. Als ein Epochendatum der

13 Zu dieser folgenschweren Begegnung vgl. etwa Vogt-Spira et al.
(1999).

14 So sagt Alexander in einem von Lukians Totengesprichen (25, 6;
geschrieben im 2. Jh. n.Chr.), er habe sich nach Osten gewandt, weil
die Volker im Westen ihm zu unbedeutend und schwach erschienen.
15 Vgl. dazu etwa Hinds und Schmitz (2007).



234 —— ThomasA. Schmitz

lateinischen Literatur gilt das Jahr 240 v.Chr., als Livius
Andronicus, ein Kriegsgefangener aus der siiditalieni-
schen Stadt Tarent, zum ersten Mal Dramen in lateinischer
Sprache auf die Biihne bringt; er ist es auch, der die latei-
nische Epik durch seine Ubersetzung der homerischen
Odyssee begriindet. Schon hier ist deutlich, dass diese
Adaptationen auf schriftlichen Zeugnissen beruhen: Livius
schafft einen geschriebenen Text aus einer ebenfalls ge-
schriebenen Vorlage. Solche {ibersetzerische Tatigkeiten
bleiben noch lange Zeit eine beliebte Art der Auseinander-
setzung mit der griechischen Literatur, wenn etwa der
komische Dichter Plautus (ca. 250-184 v. Chr.) in Prologen
darauf hinweist, er habe griechische Komédien in das
,,barbarische* Latein iibersetzt (Maccus uortit barbare, Asi-
naria 11, vgl. Trinummus 19),'* wenn Catull Gedichte von
Sappho und Kallimachos {ibertrdgt oder Cicero Dialoge
Platons oder das astronomische Lehrgedicht des Arat."”

Doch schon bald setzt eine deutlich komplexere Art
der Aneignung von und Auseinandersetzung mit grie-
chischer Literatur ein: Lateinische Autoren schreiben als
»gelehrte Dichter” (poetae docti) anspruchsvolle Texte,
deren Verstdndnis auch bei ihrem Publikum extensive und
detaillierte Kenntnisse der (griechischen) Vorbilder vo-
raussetzt; sie {ibertragen also das in der hellenistischen
Literatur so pragende spannungsvolle Verhdltnis zwi-
schen Innovation und Tradition auf ihre eigene dichteri-
sche Produktion.” Insbesondere in der augusteischen Pe-
riode entsteht auf diese Weise eine voraussetzungsreiche
und raffinierte Literatur, deren Funktionsweise auf der
Bereitschaft und Fahigkeit des Publikums beruht, Anspie-
lungen auf griechische Texte zu entschliisseln und diese
Art indirekter literarischer Kommunikation zu schitzen.
Wenige Generationen spater riicken dann die Texte dieser
augusteischen Dichtung ihrerseits in die Position klassi-
scher Referenzen, auf die sich spédtere Autoren beziehen;
es entsteht neben der griechischen auch eine genuin latei-
nische Tradition.

Auf diese Weise entsteht etwa seit dem zweiten vor-
christlichen Jahrhundert in Rom eine genuin zweisprachi-
ge Kultur:' Griechische Gelehrte, Grammatiker, Rhetorik-
lehrer, Philosophen und Wissenschaftler sind in Rom tétig

16 Die Frage, wieviel von den Komddien des Plautus tatsdchlich
Ubersetzung ist und wieviel auf italische Traditionen zuriickgeht,
wird in der latinistischen Forschung seit langem intensiv diskutiert;
eine gute Anndherung bietet Fontaine (2014).

17 Einen knappen Uberblick iiber diese Ubersetzungstitigkeiten bie-
ten Lewis (1986) und Feeney (2016) 45-91.

18 Aus der immensen Forschungsliteratur der letzten Jahrzehnte
seien lediglich einige wenige Beispiele genannt: Hinds (1998), Tho-
mas (1999), Schmitz (2015).

19 Dazu etwa Swain (2004).

DE GRUYTER

und finden dort ein eifriges (und zahlungskriftiges) Publi-
kum; Angehorige der romischen Eliten beherrschen Grie-
chisch wie eine zweite Muttersprache, haben Unterricht
sowohl bei lateinischen wie bei griechischen Lehrern, und
verbringen oftmals Jahre des Auslandsstudiums in Athen
oder Kleinasien;?*® manche von ihnen verfassen sowohl
griechische als auch lateinische Werke. Nicht immer hat
die spitere Uberlieferung diese Zweisprachigkeit gebiih-
rend gewiirdigt, wie an einem kleinen Beispiel gezeigt sei:
Als Caesar am 10. Januar 49 v.Chr. den Rubicon an der
Spitze eines Heeres iiberschreitet und sich damit aufler-
halb der romischen Legalitat stellt, unterstreicht er die
Tragweite dieses entscheidenden Schrittes, der den r6-
mischen Biirgerkrieg einleitet, durch ein markantes Zitat.
In das kollektive Geddchtnis eingegangen ist es in seiner
lateinischen, bei Sueton (Iulius 32) iiberlieferten Form iacta
alea est. Doch Caesar tat, wie Plutarch (Pompeius 60, 4:
‘EM\nvioti) ausdriicklich bezeugt, den Ausspruch in der
griechischen Form &vveppipBw k0Bog: Es handelt sich um
ein Zitat aus dem griechischen Komiker Menander (3. Jh.
v.Chr.; frg. 59, 4 Koerte), zu dem Plutarch in seiner Bio-
grafie Caesars (32, 8) und Appian in seiner Geschichte der
Romischen Biirgerkriege (2, 5, 35) ausfiihren, es sei bei
allen sprichwortlich, die sich in grofle Risiken stiirzten.
Caesars Ausspruch war nicht nur fiir spatere Zeiten traditi-
onshildend, sondern bezog sich bereits seinerseits auf eine
lange Tradition, die den Zeitzeugen vollig geldufig war.

Bibliotheken spielen bei dieser Etablierung einer
zweisprachigen literarischen Kultur eine zentrale Rolle.
Dass die von Aemilius Paullus nach Rom gebrachten Bii-
cher des Perseus die erste grofie Bibliothek in Rom dar-
stellten, wird zwar bei Plutarch nicht ausdriicklich gesagt,
scheint aber eine plausible Vermutung, auch wenn das
einzige Zeugnis, das diese Information gibt, der spatanti-
ke Enzyklopadist Isidor von Sevilla (Etymologiae 6, 5, 1),
nicht gerade als besonders zuverladssig gilt.”! Die S6hne des
Aemilius Paullus genossen offenbar Unterricht bei grie-
chischen Lehrern und waren deshalb ,,Literaturliebhaber*
(@ oypoppatodaot). Auch wenn sie selbst von der Biblio-
thek nicht mehr profitieren konnten, war in Rom jetzt eine
grofle Sammlung griechischer Texte verfiigbar. Und es
sollte nicht die einzige bleiben: In erstaunlicher Geschwin-
digkeit wurden Bibliotheken zu einem selbstverstdandli-
chen Bestandteil des romischen Kulturlebens.

Als ein Beispiel dafiir, wie Bibliotheksbenutzung
Teil des Alltags eines gebildeten Romers war, sei eine Pas-
sage aus Ciceros 45 v.Chr. entstandenem Werk Uber das

20 Vgl. Howley (2014).
21 Vgl. Affleck (2013) 124 ff.



DE GRUYTER Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, romische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur

héchste Gut und das grofite Ubel angefiihrt. Cicero vermit-
telt hier einem rémischen Publikum eine Fachdiskussion
der griechischen Philosophie: Was ist das Ziel des mensch-
lichen Lebens? Und welche Rolle spielt Ungliick fiir die
Erreichung dieses Ziels? Zu Beginn des dritten Buchs schil-
dert Cicero, wie er mit Marcus Cato in eine philosophische
Diskussion geriet (3, 7):2

Lnam in Tusculano cum essem uellemque e bibliotheca pueri
Luculli quibusdam libris uti, ueni in eius uillam, ut eos ipse, ut
solebam, depromerem. quo cum uenissem, M. Catonem, quem ibi
esse nescieram, uidi in bibliotheca sedentem multis circumfusum
Stoicorum libris. erat enim, ut scis, in eo auiditas legendi, nec
satiari poterat, quippe qui ne reprehensionem quidem uulgi ina-
nem reformidans in ipsa curia soleret legere saepe, dum senatus
cogeretur, nihil operae rei publicae detrahens. quo magis tum in
summo otio maximaque copia quasi helluari libris, si hoc uerbo in
tam clara re utendum est, uidebatur.“

»Als ich auf meinem Landgut in Tusculum war und einige Bii-
cher aus der Bibliothek des jungen Lucullus benutzen wollte,
ging ich in seine Villa, um sie selbst herauszuholen, wie ich es
héufig tat. Als ich dorthin kam, fand ich Marcus Cato, von dessen
Anwesenheit ich nichts geahnt hatte, in der Bibliothek sitzen,
umgeben von vielen Schriften der stoischen Philosophen. Er
war, wie du weifdt, dermafien begierig auf das Lesen und un-
ersdttlich darin, dass er sogar, ohne die unbegriindete Kritik der
Menge zu fiirchten, in der Curie selbst zu lesen pflegte, wahrend
der Senat sich versammelte, ohne deswegen etwa seinen 6ffent-
lichen Verpflichtungen weniger zu geniigen. Umso mehr schien
er in dieser Zeit der Muf3e und in einer solchen Fiille geradezu zu
schwelgen in den Biichern, wenn man denn bei einer so aus-
gezeichneten Sache diesen Ausdruck verwenden darf.“

Besonders in den Jahren seiner erzwungenen politischen
Muf3e nach 47 v.Chr., als Caesar die Alleinherrschaft in
Rom innehatte, schrieb Cicero in rascher Folge eine Reihe
philosophischer Werke, in denen er dem rémischen Pu-
blikum die Grundziige der griechischen Philosophie zu
vermitteln suchte;? dazu benétigte er Zugang zu speziali-
sierter Literatur. Die grof3e Bibliothek des Lucullus hatte
umfangreiche Bestdnde solcher philosophischer Literatur;
wiederum Isidor von Sevilla (Etymologiae 6, 5) tiberliefert,
der Vater des jungen Mannes habe sie als Kriegsbeute von
seinen Feldzligen im Osten heimgebracht, dhnlich wie
etwa einJahrhundert zuvor Aemilius Paullus die Biblio-
thek des Perseus. Cicero und Cato benutzen diese Biblio-
thek in Abwesenheit des Hausherren offenbar wie ihre
eigene; Plutarch (Lucullus 42, 1-2) berichtet davon, der
dltere Lucullus habe seine Bibliothek zu einem Ort der
Begegnung und des Gesprachs gemacht, in dem besonders

22 Vgl. zu dieser Passage Tutrone (2013) 157 ff., zur Bibliothek des
Lucullus Dix (2000).
23 Vgl. dazu etwa Leonhardt (1999).

— 235

griechische Intellektuelle sich zwanglos zusammenfinden
konnten und der Hausherr sich oftmals in die Diskussio-
nen einschaltete.

Waren also solche privaten, teils auch umfangreiche
Bibliotheken in der romischen Gesellschaft bereits seit der
Republikzeit verbreitet, gewinnen sie seit dem Beginn der
Kaiserzeit noch einen ganz anderen Stellenwert: Die r6-
mischen Kaiser griinden seit dem 1. Jh. n. Chr. eine Reihe
von 6ffentlichen Bibliotheken in Rom, die in der Regel so-
wohl griechische als auch lateinische Bestande umfassten.
Julius Caesar konnte seinen Plan, eine grof3e zweisprachi-
ge Bibliothek einzurichten (Sueton, Iulius 44), nicht mehr
durchfiihren, doch sein Nachfolger und Adoptivsohn Au-
gustus griindet gleich zwei Bibliotheken, eine im Bezirk
des Apollon auf dem Palatin, eine weitere in der Porticus
Octaviae.?* Eine weitere bedeutende Bibliothek in Rom, die
Ulpiana, griindet Traian zu Beginn des 2. Jh. n.Chr. In
dieser Zeit verfiigt Rom iiber eine ganze Reihe privater und
offentlicher Sammlungen, die grof3e Bestdnde haben, und
selbst seltene Werke sind in mehreren Exemplaren in der
Stadt vorhanden. Als Beispiel seit etwa eine Passage aus
einem Brief des spateren Kaisers Marc Aurel an seinen
Erzieher, den Gelehrten Fronto, zitiert. Marc Aurel hat sich
auf das Land zuriickgezogen und dorthin zur Lektiire und
als Vorbild fiir eigene Erzeugnisse zwei Reden des dlteren
Cato mitgenommen; Fronto und er sind an solchen Zeug-
nissen fiir die frithe Latinitdt besonders interessiert. Er
malt sich aus, wie Fronto nach Exemplaren dieser Reden
sucht (Fronto, Epistulae ad M. Caesarem et invicem 4, 5, 2):

,»Legi Catonis orationem de Bonis Pulchrae et aliam, qua tribuno
diem dixit. “io,” inquis puero tuo, “uade quantum potes, de Apolli-
nis bibliotheca has mihi orationes adporta.” frustra: nam II isti
libri me secuti sunt. igitur Tiberianus bibliothecarius tibi subigitan-
dus est; aliquid in eam rem insumendum, quod mihi ille, ut ad
urbem uenero, aequa diuisione inpertiat. sed ego orationibus his
perlectis paululum misere scripsi, quod aut Lymphis aut Volcano
dicarem: aAn0ig arvy@s onfjpepov yéypamrai pot®.

,Ich habe Catos Rede Uber die Giiter der Pulchra gelesen und eine
andere, in der er einen Tribunen anklagte. ,Los‘, sagst du zu
deinem Diener, ,geh, so schnell du kannst, und hole mir diese
Reden aus der Apollonbibliothek!* Du schickst ihn vergeblich,
denn diese beiden Biicher sind mir gefolgt. Deshalb musst du
den Bibliothekar der Tiberiana herumkriegen; dafiir musst du
ein bisschen was springen lassen, das er, sobald ich wieder nach
Rom zuriickkehre, gerecht teilen soll! Nach der Lektiire dieser
Reden habe ich miihselig ein bisschen etwas geschrieben, das
ich den Gottheiten des Wassers oder des Feuers weihen werde:
Mein Schreiben heute war wirklich ohne jeden Erfolg®.

24 Vgl. Blanck (1992) 162f. Zu Recht weist Marshall (1976) 262ff.
darauf hin, dass dieses kaiserliche Patronat fiir Bibliotheken zugleich
auch eine Kontrolle iiber Literatur bedeutete.



236 —— ThomasA. Schmitz

Die Exemplare aus der Palatinsbibliothek hat Marcus mit
sich genommen; wenn Fronto, als gewissenhafter Erzie-
her, die Werke ebenfalls lesen will, um mit seinem Schiiler
dariiber zu fachsimpeln, muss er in die (der Offentlichkeit
eigentlich nicht zugéngliche) Tiberiana im Kaiserpalast
gehen, und Marcus stellt sich scherzhaft vor, wie Fronto
den Bibliothekar dort bestechen muss, um eingelassen
zu werden, und er nach seiner Riickkehr das Geld mit
ihm teilen wird. Lektiire bedeutet fiir Marcus, wie rund
zwei Jahrhunderte vorher fiir Cicero, nicht lediglich Rezep-
tion, sondern auch Vorbereitung zu eigenem Schreiben:
Angeregt durch Catos Reden hat auch er etwas geschrie-
ben, das allerdings nur dazu taugt, mit dem Schwamm
ausgewischt oder verbrannt zu werden.

In bescheidenerem Umfang gab es solche Bibliothe-
ken nicht nur in der Hauptstadt, sondern auch in der Pro-
vinz. Ein besonders beeindruckender Fall ist die umfang-
reiche philosophische Bibliothek in Herculaneum, die der
Vesuvausbruch 79 n.Chr. iiber dieJahrhunderte konser-
viert hat und die seit den Anfangen der Ausgrabungen im
18. Jh. bis heute noch nicht alle ihre Geheimnisse preis-
gegeben hat.* Bemerkenswert ist auch die von Plinius
d.J. nur wenig spater in seinem Heimatstddtchen Comum
gegriindete Bibliothek, {iber die wir nicht nur aus einem
seiner Kunstbriefe informiert sind (1, 8: Plinius bittet einen
Freund, die bei der Einweihung der Bibliothek gehaltene
Rede fiir die Publikation durchzusehen), sondern auch aus
seiner Grabinschrift, die stolz vermerkt, dass er fiir ihre
Griindung eine Million Sesterzen aufgewendet hat und fiir
ihren Unterhalt 100 000 jédhrlich hinterldsst.? Mochte auch
die Hauptstadt fiir einen Literaten oder Wissenschaftler
die besten Arbeitsbedingungen bieten, selbst auf dem
Land war man von Bibliotheken nicht véllig abgeschnit-
ten.”

Besonders relevant scheint mir, dass durch solche
groflen Sammlungen seit dem 2. Jh. v. Chr. in Rom die grie-
chische Literatur und Philosophie auf einen Schlag in ihrer
Gesamtheit als gewaltiges kulturelles Archiv verfiigbar
war. Lateinische Autoren hatten in diesen Bibliotheken
nicht lediglich Zugang zu mehr oder minder zufallig zu-
sammengewiirfelten Bestdnden, sondern zum Panorama
einer Tradition, die sie als einheitlich empfinden und aus
der sie jeweils relevante Bestandteile fiir ihre eigenen Pro-
duktionen als Vorbilder, Intertexte und Ausgangspunkte
auswahlen konnten. Die vorhandenen materiellen Biblio-
theken lassen sich als Verkorperung dieser ideellen Bib-

25 Zur ersten Einfiihrung s. Sider (2009).

26 CIL 5, 5262 = ILS 2927, am bequemsten zugdnglich in Sherwin-
White (1966) 732.

27 Vgl. Blanck (1992) 156 ff.

DE GRUYTER

liothek griechischer Literatur verstehen, die fiir rtémische
Autoren und Leser Anstofie zu Nachahmung und Wett-
eifern (imitatio et aemulatio) gab. Diese ideelle Bibliothek
wurde Stiick fiir Stiick in die lateinische Sprache und die
romische Kultur iibertragen: Romische Autoren hatten aus
dieser Fiille literarischer Moglichkeiten die Wahl zwischen
verschiedenen poetischen Genres, zwischen einer Reihe
von Vorbildautoren und -texten. So erklaren sich die zahl-
reichen Passagen, in denen ein Dichter beansprucht, als
erster ,,parische lamben* (Horaz, epistula 1, 19, 23-24; d. h.
Spottdichtung in der Art des Archilochos aus Paros) oder
dolische Lyrik nach Italien gebracht zu haben (Horaz,
carmen 3, 30, 13-14) oder der neue Alkaios, Kallimachos
oder Mimnermos zu sein (Horaz, epistula 2, 2, 99-101):
Dahinter steht die Vorstellung einer grofien Tradition,
einer imagindren Bibliothek, die man Stiick fiir Stiick
adaptiert, sich zu eigen macht, als eigenes Erbe deklariert.

Seit der hellenistischen Zeit finden wir in griechischen
Texten Passagen, in denen sich Autoren als Schreibende
darstellen und auf die Materialitdt ihres Schaffensprozes-
ses Bezug nehmen, etwa im Prodm der Aitien des Kallima-
chos (frg. 1, 21-22; 3. Jh. v. Chr.) oder im Froschmdusekrieg
(1-3; wahrscheinlich 1. Jh. n. Chr.).® So ausfiihrliche Dar-
stellungen des materiellen Gedichtbuchs wie in der lateini-
schen Literatur aber findet man auf der griechischen Seite
kaum, wenn etwa Horaz am Ende des ersten Buchs seiner
poetischen Episteln (1, 20) das Schicksal der Buchrolle bei
Hiandlern und Lesern schildert oder Ovid in mehreren Ele-
gien seiner Tristien (1,1; 3,1) den Weg der Buchrollen aus
dem Exil in Tomi in die Hauptstadt Rom imaginiert.” Will
man iiber den Grund dafiir spekulieren, dass das Buch und
seine dufdere Form fiir lateinische Autoren eine solch pra-
gende Rolle gespielt hat, so wird man wieder auf die grie-
chischen Vorbilder verweisen: Das bestimmende Bild der
literarischen Tradition war fiir einen romischen Dichter
das Buch und die Bibliothek; ein Autor zu sein bedeutete,
schriftliche Werke zu verfassen und sich ganz wortlich in
diese Tradition einzuschreiben.

Wenn wir zum Abschluss dieses gedringten Uber-
blicks die Bedeutung von (griechischen) Biichern und Bi-
bliotheken fiir die Entstehung einer lateinischen Literatur
zusammenfassend verstehen wollen, so konnen wir das
vielleicht mit dem Mittel der kontrafaktischen Geschichte
erreichen. Eine solche Geschichtsbetrachtung ladt dazu
ein, uns einen alternativen Verlauf der Geschichte vor-
zustellen, wenn entscheidende Schliisselereignisse anders
als in der Realitét verlaufen waren: Wie sdhe Europa heute

28 Vgl. Bing (2008) 17-48.
29 Vgl. zu diesen Texten etwa Dupont (2009) 152-160.



DE GRUYTER Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, romische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur

aus, wenn Franz-Ferdinand 1914 das Attentat von Sarajevo
tiberlebt hatte? Oder wenn 480 v. Chr. nicht die Griechen,
sondern die Perser in der Schlacht von Salamis gesiegt
hatten?

Unsere Fragen fiir eine solche alternative Geschichte
lauten: Wie sdhe die Welt aus, wenn Alexander seine Er-
oberungen ein Jahrhundert frither gemacht héatte, vor der
groflen Phase der Verschriftlichung griechischer Dich-
tung? Auch dann wire wahrscheinlich in den von ihm
eroberten Gebieten griechische Kunst, Architektur, Stadte-
planung, Wissenschaft, vielleicht auch Philosophie attrak-
tiv gewesen und hétte Menschen in ihren Bann gezogen.
Aber eine globalisierte griechische Literatur hatte es wohl
nicht gegeben, weil sich eine ganz auf Performance und
Gesang aufgebaute Kultur nicht so gut verpflanzen ldsst
wie ein geschriebenes Buch; eine literarische Tradition, die
Schriftstellern {iberall in der hellenisierten Welt Anregun-
gen zur Auseinandersetzung und zum Weiterschreiben,
dem Publikum einen Erwartungshorizont zur Einordnung
neuer Werke geboten hétte, ware in dieser Konstellation
wohl nicht entstanden.

Einen dhnlichen Befund erreichen wir mit einer ande-
ren alternativen Geschichtsversion: Wie sdhe unsere Welt
aus, wenn die Romer Griechenland ein Jahrhundert friither
erobert hitten, wenn Aemilius Paullus seinen S6hnen Sta-
tuen und Silberpokale, aber eben keine Bibliothek hatte
mitbringen kénnen? Auch hier wire meine tentative Ant-
wort: Eine Gesangskultur hitte die Romer nicht so nach-
haltig beeindruckt wie die plotzliche und massive Verfiig-
barkeit einer avancierten Literatur. Ohne Bibliotheken und
Biicher hétten sie das Ideal des poeta doctus, des gelehrten
Dichters, der fiir ein gebildetes Publikum schreibt, nicht
iibernehmen konnen. Literatur und Philosophie waren
nicht als prestigebringende Tatigkeiten einer kulturellen
Elite zutage getreten.

Gédbe es auch in diesen alternativen Welten heute,
mehr als 2000 Jahre nach diesen Ereignissen, Literatur?
Meine Antwort wire: Es gdbe sie zumindest nicht in der
Form, wie wir sie heute kennen. Von den literaturlieben-
den S6hnen des Aemilius Paullus, von Cicero in der Biblio-
thek des Lucullus bis zu unserem modernen Literatur-
betrieb ist es ein grofier Schritt; das Konzept des Autors
und Dichters musste eine Reihe einschneidender histori-
scher Entwicklungen durchmachen, von denen schlag-
wortartig lediglich die Begegnung der kulturellen Traditio-
nen mit dem Christentum, der nahezu vollstandige Verlust
des antiken Bildungssystems in den Volkerwanderungen,
der Umbau der antiken Kultur und ihrer Vermittlung im
Mittelalter und die allmdhliche Wiederentdeckung der
antiken Literatur seit der Renaissance genannt seien.
Dennoch scheint mir in all diesen Wandlungen und Um-

— 237

formungen, Gefidhrdungen und Wiedergewinnungen als
Modell anspruchsvoller Literatur die Begegnung der ro-
mischen Kultur mit der griechischen Tradition weiterzule-
ben.

Hier erreichen wir das Ziel der vorangegangenen Dar-
stellung: Mir ging es darum zu zeigen, dass der Gang der
Kulturgeschichte manchmal von ganz kontingenten Fak-
toren entscheidend gepragt wird. Alexander tragt die grie-
chische Kultur just zu dem Zeitpunkt bis an die Grenzen
der damals bekannten Welt, als sie durch die aufkommen-
de Lesekultur leicht verpflanzbar geworden war. Die R6-
mer begegnen dieser griechischen Literatur just zu dem
Zeitpunkt, als sie in Bibliotheken als schriftliche Tradition
verfligbar war, als sich die griechische Kultur durch die
Eroberungen Alexanders globalisiert hatte und damit
leichter adaptierbar geworden war, als das Modell des ge-
lehrten, schriftlich wirkenden Autors entwickelt worden
war. Beide Zufdlle zusammen haben dafiir gesorgt, dass
Literatur so wurde, wie sie heute ist.

Literaturverzeichnis

Affleck, Michael (2013): Priests, patrons, and playwrights. Libraries in
Rome before 168 BC. In: Ancient Libraries, ed. by Jason Kénig,
Katerina Oikonomopoulou und Greg Woolf. Cambridge:
Cambridge University Press, 124-36.

Anderson, Benedict (1991): Imagined communities. Reflections on the
origin and spread of nationalism. 2. Aufl. London: Verso.

Bing, Peter (2008): The well-read Muse. Present and past in Callima-
chus and the Hellenistic poets. 2. Aufl. Ann Arbor: Michigan
Classical Press.

Blanck, Horst (1992): Das Buch in der Antike. Miinchen: Beck.

Dix, T. Keith (2000): The Library of Lucullus. In: Athenaeum, 88,
441-64.

Downey, Glanville (1962): Ancient Antioch. Princeton: Princeton
University Press.

Dupont, Florence (2009): The corrupted boy and the crowned poet or,
the material reality and the symbolic status of the literary book
at Rome. In: Ancient literacies. The culture of reading in Greece
and Rome, ed. by William A. Johnson and Holt N. Parker. Oxford:
Oxford University Press, 143-63.

Erskine, Andrew (1995): Culture and power in Ptolemaic Egypt. The
museum and library of Alexandria. In: Greece & Rome, 42,38-48.

Feeney, Denis (2016): Beyond Greek. The beginnings of Latin litera-
ture. Cambridge (Mass.): Harvard University Press.

Fontaine, Michael (2014): Between two paradigms: Plautus. In: The
Oxford handbook of Greek and Roman comedy, ed. by Michael
Fontaine and Adele C. Scafuro. Oxford: Oxford University Press,
516-37.

Herington, John (1985): Poetry into drama. Early tragedy and the
Greek poetic tradition, Berkeley: University of California Press.

Hinds, Stephen (1998): Allusion and inter text. Dynamics of appro-
priation in Roman poetry. Cambridge: Cambridge University
Press.



238 —— ThomasA. Schmitz

Hinds, Stephen; Schmitz, Thomas A. (2007): Constructing identities
in the Roman Empire: three studies. In: Millennium, 4,1-12.

Howley, Joseph A. (2014): “Heus tu rhetorisce”: Gellius, Cicero,
Plutarch, and Roman study abroad. In: Roman rule in Greek and
Latin writing. Double vision, ed. by Jesper M. Madsen and Roger
Rees. Leiden: Brill Impact of Empire: 18), 163-92.

Immerwahr, Henry R. (1964): Book rolls on Attic vases. In: Classical,
Mediaeval, and Renaissance Studies in Honor of Berthold Louis
Ullman, ed. by Charles Henderson. Rom: Edizioni di storia e
letteratura, 17-48.

Immerwahr, Henry R. (1973): More book rolls on Attic vases. In: Antike
Kunst, 16, 143-47.

Johnstone, Steve (2014): A new history of libraries and books in the
Hellenistic world. In: Classical Antiquity, 33 (2), 347-93.

Leonhardt, Jiirgen (1999): Ciceros Kritik der Philosophenschulen.
Miinchen: Beck (Zetemata: 103).

Lewis, Anne-Marie (1986): Latin translations of Greek literature: the
testimony of Latin authors. In: L’Antiquité Classique, 55, 163-74.

Marshall, Anthony ). (1976): Library resources and creative writing at
Rome. In: Phoenix, 30, 252—-64.

Montanari, Franco (1995): Filologi alessandrini e poeti alessandrini.
La filologia sui contemporanei. In: Aevum antiquum, 8, 47-63.

Pébarthe, Christophe (2006): Cité, démocratie et écriture. Histoire de
'alphabétisation d’Athénes a ’époque classique. Paris: de
Boccard.

Powell, Barry B. (2009): Writing: theory and history of the technology
of civilization, Chichester: Wiley-Blackwell.

Schmitz, Thomas A. (2015): Allusion, Intertext, Zitat. Die Vergilfor-
schung und neuere Tendenzen der Literaturwissenschaft. In:
Gymnasium, 122, 525-57.

Sherwin-White, A. N. (1966): The letters of Pliny. A historical and
social commentary. Oxford: Oxford University Press.

DE GRUYTER

Sider, David (2009): The special case of Herculaneum. In: The Oxford
Handbook of Papyrology, ed. by Roger S. Bagnall. Oxford: Oxford
University Press, 303-19.

Swain, Simon (2004): Bilingualism and biculturalism in Antonine
Rome. Apuleius, Fronto, and Gellius. In: The Worlds of Aulus
Gellius, ed. by Leofranc Holford-Strevens and Amiel Vardi.
Oxford: Oxford University Press, 3-40.

Thomas, Richard F. (1999): Reading Virgil and his texts: Studies in
intertextuality. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Tutrone, Fabio (2013): Libraries and intellectual debate in the late
Republic. The case of the Aristotelian corpus. In: Ancient Libra-
ries, ed. by Jason Konig, Katerina Oikonomopoulou and Greg
Woolf. Cambridge: Cambridge University Press, 152-66.

Vogt-Spira, Gregor; Rommel, Bettina; Musaus, Immanuel (Hrsg.)
(1999): Rezeption und Identitdt. Die kulturelle Auseinanderset-
zung Roms mit Griechenland als europdisches Paradeigma.
Stuttgart: Steiner.

Prof. Dr. Thomas A. Schmitz

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitat
Bonn

Philosophische Fakultat

Klassische und Romanische Philologie
Am Hof 1

D-53113 Bonn
thomas.schmitz@uni-bonn.de



