
Thomas A. Schmitz*

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken,
römische Leser und die Entwicklung einer
literarischen Kultur

https://doi.org/10.1515/bfp-2021-0019

Zusammenfassung: Das Aufkommen einer Buchkultur
und die Gründung großer Bibliotheken waren seit dem
3. Jh. v. Chr. entscheidend für die Etablierung einer literari-
schen Tradition. Ihr begegnet die römische Kultur seit dem
2. Jh. v. Chr. in Gestalt von Büchern und Bibliotheken. Dies
hat nicht nur in Rom Vorstellungen von der Arbeitsweise
eines Autors und den Lektüreerfahrungen von Lesern ent-
scheidend geprägt, sondern bleibt wichtig für das Ver-
ständnis dafür, was Literatur ist.

Schlüsselwörter: Griechenland; Rom; Hellenismus; Lese-
kultur; Tradition; Autor

Why Does Literature Exist? Greek Libraries, Roman Rea-
ders, and the Emergence of Literate Culture in Rome

Abstract: The emergence of a literate culture and the foun-
dation of libraries since the 3rd century BC played a pro-
minent part in establishing a literary tradition. This tradi-
tion entered Roman culture in the form of books and
libraries. This had repercussions for Roman ideas about
authors and readers; they remain important for our own
expectations about literature.

Keywords: Greece; Rome; Hellenistic; literate culture; tra-
dition; author

Im Jahr 168 v. Chr. besiegte der römische Feldherr Lucius
Aemilius Paullus bei Pydna den makedonischen König
Perseus. Der Sieg war kriegsentscheidend, fügte denMake-
donen hohe Verluste zu und beendete die makedonische
Vorherrschaft in Griechenland. Nach der Schlacht, die im
Juni des Jahres stattgefunden hatte, blieb Aemilius Paullus
noch eine Weile in Griechenland, wobei er elegant Plün-
derungen seiner Truppen in großem Maßstab mit einer Art
Kulturtourismus verband, der ihn an wichtige Stätten Grie-
chenlands wie Delphi und Olympia führte. Eines unserer
Hauptzeugnisse für diese Ereignisse ist die von Plutarch

(ca. 45–120) geschriebene Biografie des Aemilius Paullus,
in der dieser als Muster von Gerechtigkeit und Selbst-
beherrschung dargestellt wird. Diese Eigenschaften zeigt
er auch nach seinem Sieg (Plutarch, Leben des Aemius
Paullus 28, 10–11):

„οὐδενὸς δ’ ἧττον αὐτοῦ τὴν ἐλευθεριότητα καὶ τὴν
μεγαλοψυχίαν ἐπῄνουν οἱ ἄνθρωποι, πολὺ μὲν ἀργύριον πολὺ δὲ
χρυσίον ἐκ τῶν βασιλικῶν ἠθροισμένον οὐδ’ ἰδεῖν ἐθελήσαντος,
ἀλλὰ τοῖς ταμίαις εἰς τὸ δημόσιον παραδόντος. μόνα τὰ βιβλία
τοῦ βασιλέως φιλογραμματοῦσι τοῖς υἱέσιν ἐπέτρεψεν
ἐξελέσθαι“.
„Insbesondere lobten die Menschen seine Großzügigkeit und
Aufrichtigkeit, denn als aus den Schätzen des Königs viel Silber
und Gold eingesammelt worden war, wollte er es nicht einmal
anschauen, sondern übergab es den Quaestoren für die Staats-
kasse. Einzig die Bücher des Königs erlaubte er seinen Söhnen
anzunehmen, denn sie waren Literaturliebhaber“.

Obwohl der Sieg über Perseus ihm und seinen Truppen
überreiche Beute präsentiert, möchte er selbst für sich
nichts annehmen. Eine einzige Ausnahme macht er: Die
Bibliothek des Königs nimmt er, gewissermaßen als Mit-
bringsel von einer langen Dienstreise, seinen Söhnen mit.
Beide konnten übrigens von diesem reichen Geschenk
nicht mehr profitieren; sie starben wenige Tage vor bzw.
nach dem Triumphzug ihres Vaters in Rom, was Aemilius
Paullus für Plutarch zu einem Musterbeispiel dafür macht,
dass im menschlichen Leben Glück und Unglück nicht in
reiner Form vorkommen.

Die kleine Anekdote aus Plutarch eignet sich gut dazu,
einen Einstieg in die große Frage „Warum gibt es Litera-
tur?“ zu finden. Die Ursprünge unserer abendländischen
Vorstellung von Literatur sind in der griechisch-römischen
Antike zu finden, und Bibliotheken haben bei ihrer Ent-
wicklung eine wichtige Rolle gespielt: Ohne große Bücher-
sammlungen wären unsere Auffassungen davon, was eine
Autorin oder ein Autor ist und wie sie arbeiten, ganz ande-
re. Um dies besser zu verstehen, soll im Folgenden knapp
die Vorgeschichte von Plutarchs Anekdote skizziert wer-
den (warum besaß König Perseus überhaupt eine große
Bibliothek?) sowie ihre Konsequenzen für das literarische
Leben in Rom (was fingen Römer mit einer griechischen
Bibliothek an?). Daran werden sich Gedanken darüber

*Kontaktperson: Prof. Dr. Thomas A. Schmitz,
thomas.schmitz@uni-bonn.de

BIBLIOTHEK – Forschung und Praxis 2021; 45(2): 230–238

Open Access. © 2021 Thomas A. Schmitz, publiziert von De Gruyter. DiesesWerk ist lizenziert unter der Creative Commons
Namensnennung 4.0 International Lizenz.



anschließen, welchen Beitrag solche Bibliotheken zu neu-
zeitlichen Vorstellungen von Literatur geleistet haben.

Was also bewog einen makedonischen König, eine
Bibliothek anzulegen? Dichtung war in der Frühzeit Grie-
chenlands, also etwa zwischen dem 8. und dem 6. Jh.
v. Chr., vorwiegend in einer Performance- und Gesangskul-
tur produziert und rezipiert worden.1 Dichterische Texte
wurden zu bestimmten Anlässen in einer Gemeinschaft
von Zuhörern aufgeführt und wahrgenommen; Beispiele
für solche Gelegenheiten sind etwa religiöse Feiern, städti-
sche Feste, aber auch private Anlässe wie Symposien. Vor-
getragen wurden die Texte häufig von den Dichtern selbst;
wenn ein Chor die Gedichte vortrug, so studierte oftmals
der Dichter selbst ihn ein. Die Alphabetschrift war spätes-
tens im 8. Jh. v. Chr. in Griechenland eingeführt worden;2

dass wir noch Texte aus dieser archaischen Kultur über-
liefert haben, ist ein klares Indiz dafür, dass die Dichter
selbst sich bereits der Schrift bedienten, um ihre Texte zu
komponieren und zu archivieren. Aber diese Schriftfas-
sungen dienten lediglich als Grundlage für die mündliche
Aufführung, und für das Publikum war diese Performance
das Gedicht, nicht ein schriftlicher Text (ähnlich wie heute
für das Publikum eine Beethoven-Sinfonie ihre musika-
lische Realisierung im Konzert ist, nicht das Notenbild der
Partitur).

Dieser Zustand ändert sich im Lauf des 5. Jh. v. Chr.:
Jetzt wird Lesen und Schreiben immer mehr zum Bestand-
teil des alltäglichen Lebens.3 Zahlreiche Vasenbilder zei-
gen uns Lesende und Schulszenen, in denen Kinder Lesen
und Schreiben lernen.4 Der Historiker Herodot berichtet
(6, 27, 1), das kurz vor dem Ionischen Aufstand des Jahres
495 v. Chr. auf der Insel Chios eine Schule einstürzte und
120 Kinder erschlug. Chios war in dieser Zeit reich; den-
noch ist die Anzahl von Schülern bemerkenswert: Schul-
unterricht war nichts Außergewöhnliches mehr, sondern
die Regel. So etwas wie eine Schulpflicht oder ein öffent-
lich finanziertes Bildungssystem gab es in Griechenland
nicht; dennoch scheint ein erheblicher Teil der Bürger ihre
Kinder zur Schule geschickt zu haben, damit sie dort Lesen
und Schreiben lernten.

Diese zunehmende Alphabetisierung beschleunigte
sich insbesondere in Athen: Die Stadt war nach dem Sieg
der Griechen gegen die Perser 480/479 v. Chr. zum kul-
turellen und wirtschaftlichen Zentrum Griechenlands ge-
worden und zog viele Intellektuelle an. Hier hören wir in
den letzten Jahrzehnten des 5. Jh. von der Existenz eines

Buchhandels, hier begegnen wir zum ersten Mal Men-
schen, die Literatur lesend aufnahmen und literarische
Texte zu sammeln begannen. Aus der Fülle von Zeugnissen
seien lediglich wenige Beispiele zitiert. Xenophon berich-
tet in seinen zu Beginn des 4. Jh. v. Chr. entstandenen
Erinnerungen an Sokrates von dem jungen Euthydem, der
so viele Bücher sammelt, wie er nur finden kann (4, 2, 1–8):

„καταμαθὼν γὰρ Εὐθύδημον τὸν καλὸν γράμματα πολλὰ
συνειλεγμένον ποιητῶν τε καὶ σοφιστῶν τῶν εὐδοκιμωτάτων
[...], Εἰπέ μοι, ἔφη, ὦ Εὐθύδημε, τῷ ὄντι, ὥσπερ ἐγὼ ἀκούω,
πολλὰ γράμματα συνῆχας τῶν λεγομένων σοφῶν ἀνδρῶν
γεγονέναι; καὶ ὁ Εὐθύδημος,Νὴ τὸν Δί’, ἔφη, ὦ Σώκρατες· καὶ ἔτι
γε συνάγω, ἕως ἂν κτήσωμαιὡς ἂν δύνωμαι πλεῖστα.“
„[Sokrates] erfuhr, der schöne Euthydem habe viele Schriften der
berühmtesten Dichter und Sophisten gesammelt. [...] Er fragte
ihn: ‚Euthydem, sage mir, hast du wirklich, wie ich erfahren
habe, viele Schriften der Männer gesammelt, die weise genannt
werden?‘ Euthydem antwortete: ‚Ja bei Zeus, und ich sammle
immer noch, bis ich so viele wiemöglich besitze!‘“

Hier scheint also eine Büchersammlung zu entstehen, eine
private Bibliothek, allerdings zu einer Zeit, als so etwas
noch außergewöhnlich ist und zu Nachfragen Anlass gibt.
Gegen dieselbe Zeit hören wir auch von der Existenz eines
Buchhandels in Athen: Der komische Dichter Eupolis, der
gegen 410 starb, erwähnt einen Abschnitt des Marktplat-
zes, auf dem „Bücher käuflich sind“ (frg. 327 Poetae Comici
Graeci); dort konnte man für wenig Geld u. a. die philoso-
phische Abhandlung des Anaxagoras erwerben, wie Pla-
ton in seiner Apologie des Sokrates (26 d-e) berichtet, deren
dramatisches Datum der Prozess des Sokrates 399 v. Chr.
ist. Wiederum bei Xenophon, in seiner Anabasis (7, 5, 14),
erfahren wir, dass es am Ende des 5. Jh. bereits einen
„internationalen“ Buchhandel gab: Bei ihrem Marsch von
Persien zum Schwarzen Meer finden die griechischen
Söldner um Xenophon am Strand von Salmydessos unter
Schiffstrümmern auch „beschriebene Bücher“, die offen-
bar aus Athen in die griechischen Städte im Schwarzmeer-
gebiet exportiert wurden.

In welchem Maß wir auch schon für das 5. Jh. mit der
Existenz großer Bibliotheken rechnen dürfen, ist in der
Forschung eine offene Frage. Wir besitzen einige späte
Nachrichten darüber, dass schon zu Beginn dieses Jahr-
hunderts der athenische Tyrann Peisistratos sowie im spä-
ten 6. Jh. Polykrates, der aus Schillers Ballade bekannte
Tyrann der Insel Samos, Bibliotheken besessen haben sol-
len (Athenaios, Die Deipnosophisten Buch 1, 3 a; der Text
stammt aus dem 2. Jh. n. Chr.), aber nicht nur unterliegt die
Zuverlässigkeit dieser Überlieferung Zweifeln; angesichts
der oben skizzierten Entwicklungen, wonach Alphabeti-
sierung und Buchhandel vor allem Phänomene des aus-
gehenden 5. Jh. sind, fragt man sich auch, wie groß solche

1 Dazu bleibt lesenswert Herington (1985) 3–76.
2 Thomas (1999), Powell (2009).
3 Vgl. etwa Pébarthe (2006).
4 Immerwahr (1964), Immerwahr (1973).

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, römische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur 231



Sammlungen überhaupt gewesen sein können. Blanck5

vermutet, dass an den Höfen solcher Herrscher anwesende
Dichter „Dedikationsexemplare ihrer Werke“ übergeben
haben könnten; das würde auf recht kleine Sammlungen
von Manuskripten hindeuten, die eher Schatzkammern als
Bibliotheken waren. Wichtiger als geschriebene Bücher
scheint jedenfalls für die „Kulturpolitik“ solcher Herrscher
die Aufführung von Dichtung gewesen zu sein. So haben
wir etwa von dem Dichter Ibykos umfangreiche Bruchstü-
cke eines Lieds (S 151 Poetarum Melicorum Graecorum
Fragmenta), in dem er den Tyrannen Polykrates preist und
mit den Heroen des trojanischen Kriegs vergleicht. Für
Herrscher in dieser Zeit (insbesondere für solche, deren
Legitimität nicht über jeden Zweifel erhaben war) stellten
solche Gedichte eine Form der Propaganda dar; durch
Wiederaufführung und Verbreitung in der griechischspra-
chigen Welt konnten sie den Ruhm des Herrschers ver-
breiten.

An diese Form desMäzenatentums und der Kulturpoli-
tik konnten dann rund 200 Jahre später die hellenistischen
Herrscher anknüpfen, deren literarisches Engagement in
einer politisch, sozial und kulturell grundlegend veränder-
tenWelt stattfand. Der junge makedonische König Alexan-
der hatte nach seinem Machtantritt 336 v. Chr. in wenigen
Jahren einen großen Teil der damals bekannten Welt bis
an die Grenzen Indiens erobert; bei seinem frühen Tod 323
in Babylon hinterließ er allerdings kein politisch stabiles
Reich, sondern die eroberten Gebiete zerfielen bald in eine
Anzahl von Diadochenstaaten, die von seinen Heerführern
regiert wurden und sich in ständigen Kriegen miteinander
und mit ihren Nachbarstaaten aufrieben. Bleibender hin-
gegen war die kulturelle Hinterlassenschaft seiner Feld-
züge: In den eroberten Gebieten etablierte sich eine gräzi-
sierende Kultur, die insbesondere auf die sozialen Eliten
eine große Anziehungskraft ausübte. Griechische Archi-
tektur und griechische Kunst, griechische Wissenschaft
und griechische Ingenieurskunst, griechische Philosophie
und griechische Literatur waren in weiten Teilen Ägyp-
tens, Nordafrikas, des Vorderen und Mittleren Orients
ebenso verbreitet wie in Griechenland selbst und den tra-
ditionell griechisch kolonisierten Gegenden Süditaliens
und Siziliens.

In dieser kulturellen Umgebung entstehen etwa seit
dem Beginn des 3. Jh. v. Chr. in zahlreichen Großstädten
auch Bibliotheken, oftmals direkt finanziert und organi-
siert von den hellenistischen Machthabern. Die zweifels-
ohne bedeutendste und berühmteste findet sich in Alexan-
dria;6 über die teils skrupellosen Mittel, mit denen die

Machthaber in Ägypten, die Ptolemäer, diese Sammlung
pflegten und erweiterten, kursierten schon in der Antike
zahlreiche teils legendäre Anekdoten.7 Eine rivalisierende
Bibliothek entstand im 2. Jh. v. Chr. in Pergamon; auch in
der seleukidischen Hauptstadt Antiocheia gab es eine Bi-
bliothek.8

Durch solche Bibliotheksgründungen setzen die helle-
nistischen Herrscherhäuser das kulturelle Mäzenatentum
früherer griechischer Tyrannen fort, und sie tun es mit den
Mitteln ihrer Zeit: An die Stelle von aufgeführter Dichtung
tritt nun das geschriebene Buch, das in der über einen
großen geografischen Raum verstreuten griechischen Kul-
tur leichter verpflanzbar ist als eine Fest- und Gesangs-
kultur. Damit soll nicht gesagt sein, dass die Aufführung
von Dichtung im Zeitalter des Hellenismus gänzlich endete
und überhaupt keine Rolle mehr spielte. Auch in dieser
Epoche wurde Theater gespielt, wurden Chöre aufgeführt,
wurden beim Symposion Gedichte zur Lyra vorgetragen.
Aber neben dieser Performance existiert nun auch die pri-
vate Lektüre als Mittel der Rezeption von Literatur, un-
abhängig von Zeit und Ort öffentlicher oder privater Auf-
führungen. Und natürlich reagieren auch die Dichter auf
diese neue Situation, dass sie nun nicht mehr ausschließ-
lich für Hörer schreiben, sondern auch, sogar vorzugswei-
se, für Leser.9

Dieser zuletzt genannte Aspekt ist mir besonders wich-
tig: Durch die Verschriftlichung, die Sammlung und Kano-
nisierung literarischer Texte verändern sich nicht nur die
Rezeptionsformen von Dichtung, sondern auch ihre Pro-
duktionsbedingungen. An drei Stichpunkten möchte ich
illustrieren, wie sich hier aus einer Aufführungskultur tat-
sächlich das entwickelt, was auf vielen Wegen und Umwe-
gen dann zu unserer modernen Vorstellung von Literatur
führt:
1. Durch die Archivierung und Kanonisierung von Tex-

ten entstand eine klassische Tradition, die Lesern un-
mittelbar zur Verfügung stand und vor deren Hinter-
grund sich jeder neue Autor positionieren musste.
Das erlegte Schriftstellern einerseits Druck auf: Wir
hören nun Klagen darüber, es sei schwer, noch etwas
Neues zu schreiben; alles Wichtige sei schon gesagt.10

Es gab ihnen andererseits Freiheit zum Experimentie-

5 Blanck (1992) 134.

6 Zu ihr vgl. Erskine (1995).
7 Johnstone (2014) geht in seiner Skepsis zu weit, wenn er die Exis-
tenz der Bibliothek von Alexandria im 3. Jh. bezweifelt; seiner Ansicht
nach wurde die Bibliothek erst im 2. Jh. gegründet.
8 Downey (1962) 55.
9 Dazu vgl. vor allem Bing (2008).
10 So schon Ende des 5. Jh. bei Choirilos von Samos, frg. 317 Sup-
plementumHellenisticum.

232 Thomas A. Schmitz



ren: Wo etwa dichterische Gattungen zuvor durch Auf-
führungskontexte dominiert waren, werden sie jetzt
durch formale und inhaltliche Kriterien bestimmt; da-
mit werden Autoren frei darin, ihre Genres zu wählen
undmit ihnen spielerisch umzugehen. Solches Experi-
mentieren mit Gattungskonventionen findet sich zahl-
reich in der gesamten hellenistischen Literatur.

2. Damit werden Dichter auch zu Lesern, und oft genug
zu professionellen Lesern: Eine ganze Reihe von helle-
nistischen Autoren war an Bibliotheken als Philologen
tätig, so besonders in Alexandria. Wenn solche gelehr-
te Autoren schreiben, dann tun sie das von Büchern
umgeben, mit ständigem Blick auf den Kanon, den
sie interpretieren, zitieren und kommentieren, auf den
sie anspielen. Und sie erwarten auch von ihrem Publi-
kum eine ähnliche Belesenheit: Ihre Texte wollen ent-
schlüsselt, nicht einfach konsumiert werden. So ist es
kein Zufall, dass auch ihre Bücher bereits wenige Ge-
nerationen nach ihrer Produktion kommentiert wer-
den wie die Klassiker:11 Damit ist die Integration in
den Kanon vollendet; anspruchsvolle Literatur ent-
steht aus der Begegnung mit der Tradition und
schreibt sich in diese Tradition ein in Erwartung zu-
künftiger Leser und Schriftsteller, die diese Traditions-
linien fortführen werden.

3. Diese Einschreibung in die Tradition ist eng verbun-
den mit dem veränderten Publikum der hellenisti-
schen Dichter: Ihre Dichtung richtet sich nicht mehr
ausschließlich oder auch nur in erster Linie an eine
ihnen zumindest prinzipiell bekannte Gemeinschaft
von Mitbürgern oder eine begrenzte Festgesellschaft,
sondern sie schreiben (auch) für ein anonymes, durch
die ganze hellenistische Welt verstreutes Lesepubli-
kum, das eben durch die Entschlüsselung und Inter-
pretation dieser anspruchsvollen Texte erst zu einer
virtuellen Gemeinschaft, einer „imagined community“
im Sinne von Anderson12 wird. Wenn solche Schrift-
steller an die Rezipienten ihrer Texte denken, dann
schauen sie weit über ihren geografischen und histori-
schen Rahmen hinaus: Als Leser, Philologen und Bi-
bliothekare wissen sie aus eigener Anschauung, dass
Klassiker auch nach Jahrhunderten noch lebendig
sind, daher erwarten sie für ihre eigenen Schriften
ebenfalls ein solches Fortleben.

Eben in diese Phase der Verschriftlichung und Kanonisie-
rung, der Etablierung einer Lesekultur und der Institutio-

nalisierung von Bibliotheken fällt die Kulturbegegnung
Roms mit Griechenland.13 Alexanders Eroberungen hatten
dafür gesorgt, dass sich der Osten weithin hellenisierte;
nach Italien war er nicht gekommen – was den militärisch
unterlegenen Griechen später immerhin die Befriedigung
gab, sich vorzustellen, Alexander hätte Rom leicht ero-
bern können, wenn er es nur gewollt hätte.14 Kontakte der
Römer mit griechischer Kultur erfolgten in mehreren gro-
ßen Wellen: In der römischen Frühzeit (7.–4. Jh. v. Chr.)
waren sie zunächst vor allem durch die Etrusker vermittelt,
die ihrerseits zahlreiche griechische Kultureinflüsse emp-
fangen hatten. Die römische Expansion seit dem 3. Jh.
v. Chr. brachte sie in militärischen und friedlichen Kontakt
mit den griechischen Städten Süditaliens und Siziliens.
Seit dem 2. Jh. v. Chr. griff Rom als aufstrebende Macht im
Mittelmeerraum zunehmend auch in die Auseinanderset-
zungen in Griechenland selbst und Kleinasien ein; in die-
sen Kontext gehört die zu Beginn des Beitrags angeführte
Schlacht zwischen dem makedonischen König Perseus
und Aemilius Paullus.

Selbstverständlich war die Literatur nicht das einzi-
ge Gebiet, auf dem die Römer eine im Vergleich zu ihrer
eigenen weit fortgeschrittene griechische Zivilisation ken-
nenlernten, rasch übernahmen und adaptierten. Wenn et-
wa Vergil (70–19 v. Chr.) in einer berühmten Passage sei-
ner Aeneis (6, 847–853) der Kriegs- und Staatskunst Roms
die Künste „anderer“ (alii, womit klar die Griechen ge-
meint sind) gegenüberstellt, so nennt er Bildhauerei, Rhe-
torik und Astronomie. Und überraschend lange bleibt das
Verhältnis der Römer gegenüber dieser griechischen Zivili-
sation ambivalent:15 Auf der einen Seite steht etwa die
bekannte Formulierung von Vergils Zeitgenossen Horaz
(Epistel 2, 1, 156 f.), das eroberte Griechenland habe sei-
nerseits den wilden Sieger erobert und in das bäurische
Latium die Künste eingeführt; auf der anderen zieht sich
eine kontinuierliche Linie von dem älteren Cato (234–149
v. Chr.), der in einem Brief seinen Sohn warnt, griechische
Kultur werde „alles korrumpieren“ (zitiert bei Plinius, Na-
turalis Historia 29, 14), bis zu dem Satiriker Juvenal (frühes
2. Jh. n. Chr.), der das vorlaute und nichtsnutzige „Griech-
lein“ (Graeculus, Satire 3, 78) karikiert, das alles zu wissen
vorgibt.

In mehreren Wellen fand auch die Begegnung mit der
griechischen Literatur statt. Als ein Epochendatum der

11 S. dazu Montanari (1995).
12 Anderson (1991).

13 Zu dieser folgenschweren Begegnung vgl. etwa Vogt-Spira et al.
(1999).
14 So sagt Alexander in einem von Lukians Totengesprächen (25, 6;
geschrieben im 2. Jh. n. Chr.), er habe sich nach Osten gewandt, weil
die Völker imWesten ihm zu unbedeutend und schwach erschienen.
15 Vgl. dazu etwa Hinds und Schmitz (2007).

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, römische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur 233



lateinischen Literatur gilt das Jahr 240 v. Chr., als Livius
Andronicus, ein Kriegsgefangener aus der süditalieni-
schen Stadt Tarent, zum ersten Mal Dramen in lateinischer
Sprache auf die Bühne bringt; er ist es auch, der die latei-
nische Epik durch seine Übersetzung der homerischen
Odyssee begründet. Schon hier ist deutlich, dass diese
Adaptationen auf schriftlichen Zeugnissen beruhen: Livius
schafft einen geschriebenen Text aus einer ebenfalls ge-
schriebenen Vorlage. Solche übersetzerische Tätigkeiten
bleiben noch lange Zeit eine beliebte Art der Auseinander-
setzung mit der griechischen Literatur, wenn etwa der
komische Dichter Plautus (ca. 250–184 v. Chr.) in Prologen
darauf hinweist, er habe griechische Komödien in das
„barbarische“ Latein übersetzt (Maccus uortit barbare, Asi-
naria 11, vgl. Trinummus 19),16 wenn Catull Gedichte von
Sappho und Kallimachos überträgt oder Cicero Dialoge
Platons oder das astronomische Lehrgedicht des Arat.17

Doch schon bald setzt eine deutlich komplexere Art
der Aneignung von und Auseinandersetzung mit grie-
chischer Literatur ein: Lateinische Autoren schreiben als
„gelehrte Dichter“ (poetae docti) anspruchsvolle Texte,
deren Verständnis auch bei ihrem Publikum extensive und
detaillierte Kenntnisse der (griechischen) Vorbilder vo-
raussetzt; sie übertragen also das in der hellenistischen
Literatur so prägende spannungsvolle Verhältnis zwi-
schen Innovation und Tradition auf ihre eigene dichteri-
sche Produktion.18 Insbesondere in der augusteischen Pe-
riode entsteht auf diese Weise eine voraussetzungsreiche
und raffinierte Literatur, deren Funktionsweise auf der
Bereitschaft und Fähigkeit des Publikums beruht, Anspie-
lungen auf griechische Texte zu entschlüsseln und diese
Art indirekter literarischer Kommunikation zu schätzen.
Wenige Generationen später rücken dann die Texte dieser
augusteischen Dichtung ihrerseits in die Position klassi-
scher Referenzen, auf die sich spätere Autoren beziehen;
es entsteht neben der griechischen auch eine genuin latei-
nische Tradition.

Auf diese Weise entsteht etwa seit dem zweiten vor-
christlichen Jahrhundert in Rom eine genuin zweisprachi-
ge Kultur:19 Griechische Gelehrte, Grammatiker, Rhetorik-
lehrer, Philosophen und Wissenschaftler sind in Rom tätig

und finden dort ein eifriges (und zahlungskräftiges) Publi-
kum; Angehörige der römischen Eliten beherrschen Grie-
chisch wie eine zweite Muttersprache, haben Unterricht
sowohl bei lateinischen wie bei griechischen Lehrern, und
verbringen oftmals Jahre des Auslandsstudiums in Athen
oder Kleinasien;20 manche von ihnen verfassen sowohl
griechische als auch lateinische Werke. Nicht immer hat
die spätere Überlieferung diese Zweisprachigkeit gebüh-
rend gewürdigt, wie an einem kleinen Beispiel gezeigt sei:
Als Caesar am 10. Januar 49 v. Chr. den Rubicon an der
Spitze eines Heeres überschreitet und sich damit außer-
halb der römischen Legalität stellt, unterstreicht er die
Tragweite dieses entscheidenden Schrittes, der den rö-
mischen Bürgerkrieg einleitet, durch ein markantes Zitat.
In das kollektive Gedächtnis eingegangen ist es in seiner
lateinischen, bei Sueton (Iulius 32) überlieferten Form iacta
alea est. Doch Caesar tat, wie Plutarch (Pompeius 60, 4:
Ἑλληνιστί) ausdrücklich bezeugt, den Ausspruch in der
griechischen Form ἀννερρίφθω κύβος: Es handelt sich um
ein Zitat aus dem griechischen Komiker Menander (3. Jh.
v. Chr.; frg. 59, 4 Koerte), zu dem Plutarch in seiner Bio-
grafie Caesars (32, 8) und Appian in seiner Geschichte der
Römischen Bürgerkriege (2, 5, 35) ausführen, es sei bei
allen sprichwörtlich, die sich in große Risiken stürzten.
Caesars Ausspruch war nicht nur für spätere Zeiten traditi-
onsbildend, sondern bezog sich bereits seinerseits auf eine
lange Tradition, die den Zeitzeugen völlig geläufig war.

Bibliotheken spielen bei dieser Etablierung einer
zweisprachigen literarischen Kultur eine zentrale Rolle.
Dass die von Aemilius Paullus nach Rom gebrachten Bü-
cher des Perseus die erste große Bibliothek in Rom dar-
stellten, wird zwar bei Plutarch nicht ausdrücklich gesagt,
scheint aber eine plausible Vermutung, auch wenn das
einzige Zeugnis, das diese Information gibt, der spätanti-
ke Enzyklopädist Isidor von Sevilla (Etymologiae 6, 5, 1),
nicht gerade als besonders zuverlässig gilt.21 Die Söhne des
Aemilius Paullus genossen offenbar Unterricht bei grie-
chischen Lehrern und waren deshalb „Literaturliebhaber“
(φιλογραμματοῦσι). Auch wenn sie selbst von der Biblio-
thek nicht mehr profitieren konnten, war in Rom jetzt eine
große Sammlung griechischer Texte verfügbar. Und es
sollte nicht die einzige bleiben: In erstaunlicher Geschwin-
digkeit wurden Bibliotheken zu einem selbstverständli-
chen Bestandteil des römischen Kulturlebens.

Als ein Beispiel dafür, wie Bibliotheksbenutzung
Teil des Alltags eines gebildeten Römers war, sei eine Pas-
sage aus Ciceros 45 v. Chr. entstandenem Werk Über das

16 Die Frage, wieviel von den Komödien des Plautus tatsächlich
Übersetzung ist und wieviel auf italische Traditionen zurückgeht,
wird in der latinistischen Forschung seit langem intensiv diskutiert;
eine gute Annäherung bietet Fontaine (2014).
17 Einen knappen Überblick über diese Übersetzungstätigkeiten bie-
ten Lewis (1986) und Feeney (2016) 45–91.
18 Aus der immensen Forschungsliteratur der letzten Jahrzehnte
seien lediglich einige wenige Beispiele genannt: Hinds (1998), Tho-
mas (1999), Schmitz (2015).
19 Dazu etwa Swain (2004).

20 Vgl. Howley (2014).
21 Vgl. Affleck (2013) 124 ff.

234 Thomas A. Schmitz



höchste Gut und das größte Übel angeführt. Cicero vermit-
telt hier einem römischen Publikum eine Fachdiskussion
der griechischen Philosophie: Was ist das Ziel des mensch-
lichen Lebens? Und welche Rolle spielt Unglück für die
Erreichung dieses Ziels? Zu Beginn des dritten Buchs schil-
dert Cicero, wie er mit Marcus Cato in eine philosophische
Diskussion geriet (3, 7):22

„nam in Tusculano cum essem uellemque e bibliotheca pueri
Luculli quibusdam libris uti, ueni in eius uillam, ut eos ipse, ut
solebam, depromerem. quo cum uenissem, M. Catonem, quem ibi
esse nescieram, uidi in bibliotheca sedentem multis circumfusum
Stoicorum libris. erat enim, ut scis, in eo auiditas legendi, nec
satiari poterat, quippe qui ne reprehensionem quidem uulgi ina-
nem reformidans in ipsa curia soleret legere saepe, dum senatus
cogeretur, nihil operae rei publicae detrahens. quo magis tum in
summo otio maximaque copia quasi helluari libris, si hoc uerbo in
tam clara re utendum est, uidebatur.“
„Als ich auf meinem Landgut in Tusculum war und einige Bü-
cher aus der Bibliothek des jungen Lucullus benutzen wollte,
ging ich in seine Villa, um sie selbst herauszuholen, wie ich es
häufig tat. Als ich dorthin kam, fand ichMarcus Cato, von dessen
Anwesenheit ich nichts geahnt hatte, in der Bibliothek sitzen,
umgeben von vielen Schriften der stoischen Philosophen. Er
war, wie du weißt, dermaßen begierig auf das Lesen und un-
ersättlich darin, dass er sogar, ohne die unbegründete Kritik der
Menge zu fürchten, in der Curie selbst zu lesen pflegte, während
der Senat sich versammelte, ohne deswegen etwa seinen öffent-
lichen Verpflichtungen weniger zu genügen. Umso mehr schien
er in dieser Zeit der Muße und in einer solchen Fülle geradezu zu
schwelgen in den Büchern, wenn man denn bei einer so aus-
gezeichneten Sache diesen Ausdruck verwenden darf.“

Besonders in den Jahren seiner erzwungenen politischen
Muße nach 47 v. Chr., als Caesar die Alleinherrschaft in
Rom innehatte, schrieb Cicero in rascher Folge eine Reihe
philosophischer Werke, in denen er dem römischen Pu-
blikum die Grundzüge der griechischen Philosophie zu
vermitteln suchte;23 dazu benötigte er Zugang zu speziali-
sierter Literatur. Die große Bibliothek des Lucullus hatte
umfangreiche Bestände solcher philosophischer Literatur;
wiederum Isidor von Sevilla (Etymologiae 6, 5) überliefert,
der Vater des jungen Mannes habe sie als Kriegsbeute von
seinen Feldzügen im Osten heimgebracht, ähnlich wie
etwa ein Jahrhundert zuvor Aemilius Paullus die Biblio-
thek des Perseus. Cicero und Cato benutzen diese Biblio-
thek in Abwesenheit des Hausherren offenbar wie ihre
eigene; Plutarch (Lucullus 42, 1–2) berichtet davon, der
ältere Lucullus habe seine Bibliothek zu einem Ort der
Begegnung und des Gesprächs gemacht, in dem besonders

griechische Intellektuelle sich zwanglos zusammenfinden
konnten und der Hausherr sich oftmals in die Diskussio-
nen einschaltete.

Waren also solche privaten, teils auch umfangreiche
Bibliotheken in der römischen Gesellschaft bereits seit der
Republikzeit verbreitet, gewinnen sie seit dem Beginn der
Kaiserzeit noch einen ganz anderen Stellenwert: Die rö-
mischen Kaiser gründen seit dem 1. Jh. n. Chr. eine Reihe
von öffentlichen Bibliotheken in Rom, die in der Regel so-
wohl griechische als auch lateinische Bestände umfassten.
Julius Caesar konnte seinen Plan, eine große zweisprachi-
ge Bibliothek einzurichten (Sueton, Iulius 44), nicht mehr
durchführen, doch sein Nachfolger und Adoptivsohn Au-
gustus gründet gleich zwei Bibliotheken, eine im Bezirk
des Apollon auf dem Palatin, eine weitere in der Porticus
Octaviae.24 Eine weitere bedeutende Bibliothek in Rom, die
Ulpiana, gründet Traian zu Beginn des 2. Jh. n. Chr. In
dieser Zeit verfügt Rom über eine ganze Reihe privater und
öffentlicher Sammlungen, die große Bestände haben, und
selbst seltene Werke sind in mehreren Exemplaren in der
Stadt vorhanden. Als Beispiel seit etwa eine Passage aus
einem Brief des späteren Kaisers Marc Aurel an seinen
Erzieher, den Gelehrten Fronto, zitiert. Marc Aurel hat sich
auf das Land zurückgezogen und dorthin zur Lektüre und
als Vorbild für eigene Erzeugnisse zwei Reden des älteren
Cato mitgenommen; Fronto und er sind an solchen Zeug-
nissen für die frühe Latinität besonders interessiert. Er
malt sich aus, wie Fronto nach Exemplaren dieser Reden
sucht (Fronto, Epistulae adM. Caesarem et invicem 4, 5, 2):

„Legi Catonis orationem de Bonis Pulchrae et aliam, qua tribuno
diem dixit. “io,” inquis puero tuo, “uade quantum potes, de Apolli-
nis bibliotheca has mihi orationes adporta.” frustra: nam II isti
libri me secuti sunt. igitur Tiberianus bibliothecarius tibi subigitan-
dus est; aliquid in eam rem insumendum, quod mihi ille, ut ad
urbem uenero, aequa diuisione inpertiat. sed ego orationibus his
perlectis paululum misere scripsi, quod aut Lymphis aut Volcano
dicarem: ἀληθῶς ἀτυχῶς σήμερον γέγραπταί μοι“.
„Ich habe Catos RedeÜber die Güter der Pulchra gelesen und eine
andere, in der er einen Tribunen anklagte. ‚Los‘, sagst du zu
deinem Diener, ‚geh, so schnell du kannst, und hole mir diese
Reden aus der Apollonbibliothek!‘ Du schickst ihn vergeblich,
denn diese beiden Bücher sind mir gefolgt. Deshalb musst du
den Bibliothekar der Tiberiana herumkriegen; dafür musst du
ein bisschen was springen lassen, das er, sobald ich wieder nach
Rom zurückkehre, gerecht teilen soll! Nach der Lektüre dieser
Reden habe ich mühselig ein bisschen etwas geschrieben, das
ich den Gottheiten des Wassers oder des Feuers weihen werde:
Mein Schreiben heute war wirklich ohne jeden Erfolg“.

22 Vgl. zu dieser Passage Tutrone (2013) 157 ff., zur Bibliothek des
Lucullus Dix (2000).
23 Vgl. dazu etwa Leonhardt (1999).

24 Vgl. Blanck (1992) 162 f. Zu Recht weist Marshall (1976) 262 ff.
darauf hin, dass dieses kaiserliche Patronat für Bibliotheken zugleich
auch eine Kontrolle über Literatur bedeutete.

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, römische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur 235



Die Exemplare aus der Palatinsbibliothek hat Marcus mit
sich genommen; wenn Fronto, als gewissenhafter Erzie-
her, die Werke ebenfalls lesen will, ummit seinem Schüler
darüber zu fachsimpeln, muss er in die (der Öffentlichkeit
eigentlich nicht zugängliche) Tiberiana im Kaiserpalast
gehen, und Marcus stellt sich scherzhaft vor, wie Fronto
den Bibliothekar dort bestechen muss, um eingelassen
zu werden, und er nach seiner Rückkehr das Geld mit
ihm teilen wird. Lektüre bedeutet für Marcus, wie rund
zwei Jahrhunderte vorher für Cicero, nicht lediglich Rezep-
tion, sondern auch Vorbereitung zu eigenem Schreiben:
Angeregt durch Catos Reden hat auch er etwas geschrie-
ben, das allerdings nur dazu taugt, mit dem Schwamm
ausgewischt oder verbrannt zu werden.

In bescheidenerem Umfang gab es solche Bibliothe-
ken nicht nur in der Hauptstadt, sondern auch in der Pro-
vinz. Ein besonders beeindruckender Fall ist die umfang-
reiche philosophische Bibliothek in Herculaneum, die der
Vesuvausbruch 79 n. Chr. über die Jahrhunderte konser-
viert hat und die seit den Anfängen der Ausgrabungen im
18. Jh. bis heute noch nicht alle ihre Geheimnisse preis-
gegeben hat.25 Bemerkenswert ist auch die von Plinius
d.J. nur wenig später in seinem Heimatstädtchen Comum
gegründete Bibliothek, über die wir nicht nur aus einem
seiner Kunstbriefe informiert sind (1, 8: Plinius bittet einen
Freund, die bei der Einweihung der Bibliothek gehaltene
Rede für die Publikation durchzusehen), sondern auch aus
seiner Grabinschrift, die stolz vermerkt, dass er für ihre
Gründung eine Million Sesterzen aufgewendet hat und für
ihren Unterhalt 100 000 jährlich hinterlässt.26 Mochte auch
die Hauptstadt für einen Literaten oder Wissenschaftler
die besten Arbeitsbedingungen bieten, selbst auf dem
Land war man von Bibliotheken nicht völlig abgeschnit-
ten.27

Besonders relevant scheint mir, dass durch solche
großen Sammlungen seit dem 2. Jh. v. Chr. in Rom die grie-
chische Literatur und Philosophie auf einen Schlag in ihrer
Gesamtheit als gewaltiges kulturelles Archiv verfügbar
war. Lateinische Autoren hatten in diesen Bibliotheken
nicht lediglich Zugang zu mehr oder minder zufällig zu-
sammengewürfelten Beständen, sondern zum Panorama
einer Tradition, die sie als einheitlich empfinden und aus
der sie jeweils relevante Bestandteile für ihre eigenen Pro-
duktionen als Vorbilder, Intertexte und Ausgangspunkte
auswählen konnten. Die vorhandenen materiellen Biblio-
theken lassen sich als Verkörperung dieser ideellen Bib-

liothek griechischer Literatur verstehen, die für römische
Autoren und Leser Anstöße zu Nachahmung und Wett-
eifern (imitatio et aemulatio) gab. Diese ideelle Bibliothek
wurde Stück für Stück in die lateinische Sprache und die
römische Kultur übertragen: Römische Autoren hatten aus
dieser Fülle literarischer Möglichkeiten die Wahl zwischen
verschiedenen poetischen Genres, zwischen einer Reihe
von Vorbildautoren und -texten. So erklären sich die zahl-
reichen Passagen, in denen ein Dichter beansprucht, als
erster „parische Iamben“ (Horaz, epistula 1, 19, 23–24; d. h.
Spottdichtung in der Art des Archilochos aus Paros) oder
äolische Lyrik nach Italien gebracht zu haben (Horaz,
carmen 3, 30, 13–14) oder der neue Alkaios, Kallimachos
oder Mimnermos zu sein (Horaz, epistula 2, 2, 99–101):
Dahinter steht die Vorstellung einer großen Tradition,
einer imaginären Bibliothek, die man Stück für Stück
adaptiert, sich zu eigenmacht, als eigenes Erbe deklariert.

Seit der hellenistischen Zeit finden wir in griechischen
Texten Passagen, in denen sich Autoren als Schreibende
darstellen und auf die Materialität ihres Schaffensprozes-
ses Bezug nehmen, etwa im Proöm der Aitien des Kallima-
chos (frg. 1, 21–22; 3. Jh. v. Chr.) oder im Froschmäusekrieg
(1–3; wahrscheinlich 1. Jh. n. Chr.).28 So ausführliche Dar-
stellungen desmateriellen Gedichtbuchs wie in der lateini-
schen Literatur aber findet man auf der griechischen Seite
kaum, wenn etwa Horaz am Ende des ersten Buchs seiner
poetischen Episteln (1, 20) das Schicksal der Buchrolle bei
Händlern und Lesern schildert oder Ovid in mehreren Ele-
gien seiner Tristien (1,1; 3,1) den Weg der Buchrollen aus
dem Exil in Tomi in die Hauptstadt Rom imaginiert.29 Will
man über den Grund dafür spekulieren, dass das Buch und
seine äußere Form für lateinische Autoren eine solch prä-
gende Rolle gespielt hat, so wird man wieder auf die grie-
chischen Vorbilder verweisen: Das bestimmende Bild der
literarischen Tradition war für einen römischen Dichter
das Buch und die Bibliothek; ein Autor zu sein bedeutete,
schriftliche Werke zu verfassen und sich ganz wörtlich in
diese Tradition einzuschreiben.

Wenn wir zum Abschluss dieses gedrängten Über-
blicks die Bedeutung von (griechischen) Büchern und Bi-
bliotheken für die Entstehung einer lateinischen Literatur
zusammenfassend verstehen wollen, so können wir das
vielleicht mit dem Mittel der kontrafaktischen Geschichte
erreichen. Eine solche Geschichtsbetrachtung lädt dazu
ein, uns einen alternativen Verlauf der Geschichte vor-
zustellen, wenn entscheidende Schlüsselereignisse anders
als in der Realität verlaufen wären: Wie sähe Europa heute

25 Zur ersten Einführung s. Sider (2009).
26 CIL 5, 5262 = ILS 2927, am bequemsten zugänglich in Sherwin-
White (1966) 732.
27 Vgl. Blanck (1992) 156 ff.

28 Vgl. Bing (2008) 17–48.
29 Vgl. zu diesen Texten etwa Dupont (2009) 152–160.

236 Thomas A. Schmitz



aus, wenn Franz-Ferdinand 1914 das Attentat von Sarajevo
überlebt hätte? Oder wenn 480 v. Chr. nicht die Griechen,
sondern die Perser in der Schlacht von Salamis gesiegt
hätten?

Unsere Fragen für eine solche alternative Geschichte
lauten: Wie sähe die Welt aus, wenn Alexander seine Er-
oberungen ein Jahrhundert früher gemacht hätte, vor der
großen Phase der Verschriftlichung griechischer Dich-
tung? Auch dann wäre wahrscheinlich in den von ihm
eroberten Gebieten griechische Kunst, Architektur, Städte-
planung, Wissenschaft, vielleicht auch Philosophie attrak-
tiv gewesen und hätte Menschen in ihren Bann gezogen.
Aber eine globalisierte griechische Literatur hätte es wohl
nicht gegeben, weil sich eine ganz auf Performance und
Gesang aufgebaute Kultur nicht so gut verpflanzen lässt
wie ein geschriebenes Buch; eine literarische Tradition, die
Schriftstellern überall in der hellenisierten Welt Anregun-
gen zur Auseinandersetzung und zum Weiterschreiben,
dem Publikum einen Erwartungshorizont zur Einordnung
neuer Werke geboten hätte, wäre in dieser Konstellation
wohl nicht entstanden.

Einen ähnlichen Befund erreichen wir mit einer ande-
ren alternativen Geschichtsversion: Wie sähe unsere Welt
aus, wenn die Römer Griechenland ein Jahrhundert früher
erobert hätten, wenn Aemilius Paullus seinen Söhnen Sta-
tuen und Silberpokale, aber eben keine Bibliothek hätte
mitbringen können? Auch hier wäre meine tentative Ant-
wort: Eine Gesangskultur hätte die Römer nicht so nach-
haltig beeindruckt wie die plötzliche und massive Verfüg-
barkeit einer avancierten Literatur. Ohne Bibliotheken und
Bücher hätten sie das Ideal des poeta doctus, des gelehrten
Dichters, der für ein gebildetes Publikum schreibt, nicht
übernehmen können. Literatur und Philosophie wären
nicht als prestigebringende Tätigkeiten einer kulturellen
Elite zutage getreten.

Gäbe es auch in diesen alternativen Welten heute,
mehr als 2 000 Jahre nach diesen Ereignissen, Literatur?
Meine Antwort wäre: Es gäbe sie zumindest nicht in der
Form, wie wir sie heute kennen. Von den literaturlieben-
den Söhnen des Aemilius Paullus, von Cicero in der Biblio-
thek des Lucullus bis zu unserem modernen Literatur-
betrieb ist es ein großer Schritt; das Konzept des Autors
und Dichters musste eine Reihe einschneidender histori-
scher Entwicklungen durchmachen, von denen schlag-
wortartig lediglich die Begegnung der kulturellen Traditio-
nen mit dem Christentum, der nahezu vollständige Verlust
des antiken Bildungssystems in den Völkerwanderungen,
der Umbau der antiken Kultur und ihrer Vermittlung im
Mittelalter und die allmähliche Wiederentdeckung der
antiken Literatur seit der Renaissance genannt seien.
Dennoch scheint mir in all diesen Wandlungen und Um-

formungen, Gefährdungen und Wiedergewinnungen als
Modell anspruchsvoller Literatur die Begegnung der rö-
mischen Kultur mit der griechischen Tradition weiterzule-
ben.

Hier erreichen wir das Ziel der vorangegangenen Dar-
stellung: Mir ging es darum zu zeigen, dass der Gang der
Kulturgeschichte manchmal von ganz kontingenten Fak-
toren entscheidend geprägt wird. Alexander trägt die grie-
chische Kultur just zu dem Zeitpunkt bis an die Grenzen
der damals bekannten Welt, als sie durch die aufkommen-
de Lesekultur leicht verpflanzbar geworden war. Die Rö-
mer begegnen dieser griechischen Literatur just zu dem
Zeitpunkt, als sie in Bibliotheken als schriftliche Tradition
verfügbar war, als sich die griechische Kultur durch die
Eroberungen Alexanders globalisiert hatte und damit
leichter adaptierbar geworden war, als das Modell des ge-
lehrten, schriftlich wirkenden Autors entwickelt worden
war. Beide Zufälle zusammen haben dafür gesorgt, dass
Literatur so wurde, wie sie heute ist.

Literaturverzeichnis

Affleck, Michael (2013): Priests, patrons, and playwrights. Libraries in
Rome before 168 BC. In: Ancient Libraries, ed. by Jason König,
Katerina Oikonomopoulou und GregWoolf. Cambridge:
Cambridge University Press, 124–36.

Anderson, Benedict (1991): Imagined communities. Reflections on the
origin and spread of nationalism. 2. Aufl. London: Verso.

Bing, Peter (2008): The well-readMuse. Present and past in Callima-
chus and the Hellenistic poets. 2. Aufl. Ann Arbor: Michigan
Classical Press.

Blanck, Horst (1992): Das Buch in der Antike. München: Beck.
Dix, T. Keith (2000): The Library of Lucullus. In: Athenaeum, 88,

441–64.
Downey, Glanville (1962): Ancient Antioch. Princeton: Princeton

University Press.
Dupont, Florence (2009): The corrupted boy and the crowned poet or,

thematerial reality and the symbolic status of the literary book
at Rome. In: Ancient literacies. The culture of reading in Greece
and Rome, ed. by William A. Johnson and Holt N. Parker. Oxford:
Oxford University Press, 143–63.

Erskine, Andrew (1995): Culture andpower in Ptolemaic Egypt. The
museumand library of Alexandria. In:Greece&Rome, 42, 38–48.

Feeney, Denis (2016): Beyond Greek. The beginnings of Latin litera-
ture. Cambridge (Mass.): Harvard University Press.

Fontaine, Michael (2014): Between two paradigms: Plautus. In: The
Oxford handbook of Greek and Roman comedy, ed. byMichael
Fontaine and Adele C. Scafuro. Oxford: Oxford University Press,
516–37.

Herington, John (1985): Poetry into drama. Early tragedy and the
Greek poetic tradition, Berkeley: University of California Press.

Hinds, Stephen (1998): Allusion and inter text. Dynamics of appro-
priation in Roman poetry. Cambridge: Cambridge University
Press.

Warum gibt es Literatur? Griechische Bibliotheken, römische Leser und die Entwicklung einer literarischen Kultur 237



Hinds, Stephen; Schmitz, Thomas A. (2007): Constructing identities
in the Roman Empire: three studies. In:Millennium, 4, 1–12.

Howley, Joseph A. (2014): “Heus tu rhetorisce”: Gellius, Cicero,
Plutarch, and Roman study abroad. In: Roman rule in Greek and
Latin writing. Double vision, ed. by JesperM. Madsen and Roger
Rees. Leiden: Brill (Impact of Empire: 18), 163–92.

Immerwahr, Henry R. (1964): Book rolls on Attic vases. In: Classical,
Mediaeval, and Renaissance Studies in Honor of Berthold Louis
Ullman, ed. by Charles Henderson. Rom: Edizioni di storia e
letteratura, 17–48.

Immerwahr, Henry R. (1973): More book rolls on Attic vases. In: Antike
Kunst, 16, 143–47.

Johnstone, Steve (2014): A new history of libraries and books in the
Hellenistic world. In: Classical Antiquity, 33 (2), 347–93.

Leonhardt, Jürgen (1999): Ciceros Kritik der Philosophenschulen.
München: Beck (Zetemata: 103).

Lewis, Anne-Marie (1986): Latin translations of Greek literature: the
testimony of Latin authors. In: L’Antiquité Classique, 55, 163–74.

Marshall, Anthony J. (1976): Library resources and creative writing at
Rome. In: Phoenix, 30, 252–64.

Montanari, Franco (1995): Filologi alessandrini e poeti alessandrini.
La filologia sui contemporanei. In: Aevumantiquum, 8, 47–63.

Pébarthe, Christophe (2006): Cité, démocratie et écriture. Histoire de
l’alphabétisation d’Athènes à l’époque classique. Paris: de
Boccard.

Powell, Barry B. (2009): Writing: theory and history of the technology
of civilization, Chichester: Wiley-Blackwell.

Schmitz, Thomas A. (2015): Allusion, Intertext, Zitat. Die Vergilfor-
schung und neuere Tendenzen der Literaturwissenschaft. In:
Gymnasium, 122, 525–57.

Sherwin-White, A. N. (1966): The letters of Pliny. A historical and
social commentary. Oxford: Oxford University Press.

Sider, David (2009): The special case of Herculaneum. In: The Oxford
Handbook of Papyrology, ed. by Roger S. Bagnall. Oxford: Oxford
University Press, 303–19.

Swain, Simon (2004): Bilingualism and biculturalism in Antonine
Rome. Apuleius, Fronto, and Gellius. In: TheWorlds of Aulus
Gellius, ed. by Leofranc Holford-Strevens and Amiel Vardi.
Oxford: Oxford University Press, 3–40.

Thomas, Richard F. (1999): Reading Virgil and his texts: Studies in
intertextuality. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Tutrone, Fabio (2013): Libraries and intellectual debate in the late
Republic. The case of the Aristotelian corpus. In: Ancient Libra-
ries, ed. by Jason König, Katerina Oikonomopoulou and Greg
Woolf. Cambridge: Cambridge University Press, 152–66.

Vogt-Spira, Gregor; Rommel, Bettina; Musäus, Immanuel (Hrsg.)
(1999): Rezeption und Identität. Die kulturelle Auseinanderset-
zung Romsmit Griechenland als europäisches Paradeigma.
Stuttgart: Steiner.

Prof. Dr. Thomas A. Schmitz

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität

Bonn

Philosophische Fakultät

Klassische und Romanische Philologie

AmHof 1

D-53113 Bonn

thomas.schmitz@uni-bonn.de

238 Thomas A. Schmitz


