
Quintus Immisch / Saskia Schomber

Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens  
von der Antike: Zur Debatte um ‹Antike und Identität›  

in den Altertumswissenschaften

I.  Einleitung

Die Debatte

Seit Ende 2020 erfolgt im deutschsprachigen Feuilleton (insbesondere in der Frankfurter 
Allgemeinen Zeitung) eine oftmals polemische Berichterstattung über die (vor allem in den 
Vereinigten Staaten geführte) Debatte um das Projekt einer Dekolonialisierung der Alter-
tumswissenschaften. Unter diesem Stichwort werden verschiedene Maßnahmen und For-
derungen zusammengefasst, u.  a. die Berücksichtigung benachteiligter und diskriminierter 
Gruppen (im Publikationssystem und bei Stellen), allgemein Maßnahmen ausgleichender 
Bevorzugung (‹Quoten›), die Umbenennung und Veränderung von Disziplin- und Depart-
mentstrukturen, aber auch Fragen der Methodik, des Kanons oder der akademischen Cur-
ricula. Die deutschsprachigen Zeitungsartikel greifen dabei Teile der US-amerikanischen 
fachpolitischen Debatte auf, die wiederum nicht zuletzt durch eine rassistische Attacke 
gegen den Altertumswissenschaftler Dan-el Padilla Peralta während einer Konferenz ein 
breiteres Medieninteresse auf sich gezogen hat1 und so schließlich im deutschsprachigen 
Raum rezipiert wurde.2 Die Diskurslinien dieser Debatte oszillieren zwischen der Hoff-
nung auf hochschulpolitische und disziplinäre Innovation sowie vermehrte Beteiligung 
minoritäter Wissenschaftler:innen einerseits und andererseits der befürchteten Gefährdung 
von Qualitätsstandards oder gar der (Selbst-)Abschaffung der Fächer.

Der Diskurs im Feuilleton, der überwiegend aus ablehnenden Positionierungen besteht,3 
weist eine etwas andere Akzentuierung auf und basiert im Wesentlichen auf der Behaup-
tung, dass die Situation im deutschsprachigen Raum eine andere und etwa Rassismus in 
den Altertumswissenschaften kein gravierendes Problem wie in den USA sei.4 So besteht 
die Tendenz, zu suggerieren, die Dekolonialisierung (in Deutschland) beschränke sich 

1	 Poser 2021 für die New York Times.
2	 Neben Beiträgen in der Neuen Zürcher Zeitung, jüngst Möller 2023, sind vor allem in der Frankfurter All-

gemeinen Zeitung in den vergangenen Jahren diverse Kommentare erschienen. Außer der Person Dan-el 
Padilla Peraltas, die immer wieder im Fokus steht, scheint als besonders empörender Auslöser der Debatte 
zu fungieren, dass ebenfalls an den britischen Eliteuniversitäten Oxford und Cambridge Forderungen nach 
Maßnahmen für equality und diversity laut geworden sind (Rebenich 2020; Grethlein 2021a; Walter 2021).

3	 Siehe aber Wendt 2021 als Replik auf Rebenich 2020.
4	 Die gesellschaftspolitischen Rahmenbedingungen in den USA und in Deutschland mögen verschieden 

sein, doch Rassismus, Vereinnahmungen der Antike durch rechte Gruppen und die Tatsache, dass die 
Altertumswissenschaften ein in vielerlei Hinsicht überdurchschnittlich ‹weißes Fach› sind, sind in Deutsch-
land ebenso präsent, nur weniger thematisiert. Dazu Wesselmann 2021 und allgemein für den universitären 
Bereich vgl. Unangst / Martínez Alemán 2021.

https://doi.org/10.1515/anab-2023-0002 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2023-0002

https://doi.org/10.1515/anab-2023-0002


22	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

auf Disziplingeschichte und Material und sei entsprechend schon längst ein Projekt der 
Altertumswissenschaften, etwa unter dem Verweis auf die Aufarbeitung der NS-Fach-
geschichte und einen generell über Griechenland und Rom ausgeweiteten Blick auf den 
Mittelmeerraum.5

Diese in der Diktion oft polemische Debatte6 kreist um die Grenzziehungen der 
Wissenschaft und verhandelt Fragen der Deutungshoheit über Antike und Altertums-
wissenschaft; Jonas Grethlein analysiert dies sachlich, aber abwehrend als Emergenz eines 
«neue[n] Wissenschaftsverständnis[ses]», demzufolge «Wissenschaft […] weniger als die 
Produktion von Erkenntnissen denn als Ausdruck von Identitäten gesehen [wird], durch 
den sich unterdrückte Minderheiten emanzipieren können.»7

Während hinter den kritisch besprochenen fachpolitischen Forderungen zugleich ein 
(im engeren Sinne) wissenschaftlich-methodisches Programm steht,8 blendet die deutsch-
sprachige Debatte die epistemologischen Dimensionen des Problems weitgehend aus – was 
zum Teil auch am Verhandlungsort des Feuilletons liegen mag. Der bisher passageren 
und auf verschiedene kleinere Zeitungsartikel verstreuten Debatte hat Jonas Grethlein nun 
kürzlich einen längeren, in Buchform erschienen Essay zu Antike und Identität hinzugefügt, 
der, so der Untertitel, die Herausforderungen der Altertumswissenschaften in gebündelter 
Form zum Gegenstand machen möchte.9 Da wir in diesem Artikel in Reaktion auf Greth-
leins Essay alternative epistemologische Perspektiven auf die Debatte eröffnen wollen, 
stellen wir zuerst eine Zusammenfassung seiner Argumentation voran.

‹Antike und Identität›

Grethlein entfaltet am Beginn seines Essays (Wissenschaft zwischen Fakten und Identität) 
ein Szenario zweier aktueller Herausforderungen der Wissenschaft: Auf der einen Seite 
steht die Indienstnahme der Wissenschaft in der Politik, die objektive Fakten als Hand-
lungsgrundlage wünscht, aber oft mit Dissens und Debatten innerhalb der Wissenschaft 
konfrontiert wird – illustriert am Beispiel der Corona-Pandemie (1–3). Auf der anderen 
Seite steht die umgekehrte Herausforderung: die politisch begründete Wissenschaft, eine 
«identitätspolitische» Wissenschaft, deren Verfechter:innen sie «vor allem als Mittel für 
die politische Emanzipation unterdrückter Gruppen» (3) sähen. Daraus folgert Grethlein 
einen Gegensatz zweier unterschiedlicher Wissenschaftsparadigmen, wobei das eine – «tra-
ditionelle», wie es später heißt (25) – an der «Produktion intersubjektiv plausibler Erkennt-
nis» interessiert, das andere «solipsistischer Ausdruck von Identität»10 (4) sei.

5	 Rebenich 2020 und Walter 2021a; vgl. auch Walter 2021b.
6	 Möller 2023 spricht mit Bezug auf jene, die Diversitätsmaßnahmen fordern und postkoloniale Kritik üben, 

von der «Horde lautstarker Weltverbesserer», Rebenich 2020 von «Kreuzzug» und «Kampagne» und be-
hauptet gar, «inverse[r] Rassismus» sei am Werk, wenn es um affirmative action, also die Einführung von 
Maßnahmen geht, die der andauernden Benachteiligung ausgesetzte minoritäre Gruppen stärken und in 
Kontexten beteiligen sollen, in denen sie unterrepräsentiert sind.

7	 Grethlein 2021a, vgl. auch Grethlein 2021b.
8	 Siehe z.  B. Padilla Peralta 2020 oder den Sammelband Loar / MacDonald / Padilla Peralta 2018.
9	 Grethlein 2022. Aspekte des Essays sind wieder aufgegriffen in den ebenfalls in der Frankfurter Allgemeinen 

Zeitung erschienenen Artikeln Grethlein 2023a und 2023b.
10	 Grethlein führt die Idee des ‹Ausdrucks› von Identität auf die Epoche der Romantik zurück, die er in 

«geistiger Nähe» zur Identitätspolitik sieht, dazu Grethlein 2022, 27.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 23

Im folgenden Kapitel (Die Kontroverse in den Classics) konstatiert Grethlein, dass die 
Altertumswissenschaften  – gerade in Großbritannien und den USA  – «noch mehr als 
andere Disziplinen in den Strudel identitätspolitischer Diskussionen geraten» seien (8): 
Er referiert einzelne Stimmen der US-amerikanischen und britischen Debatte (8–11), die 
beispielsweise Bekenntnisse zur historischen Verwicklung in gruppenbezogene Men-
schenfeindlichkeit, Inklusionsprogramme, Anti-Rassismustrainings für Dozierende und 
affirmative action sowie die Umbenennung und Umstrukturierung von Classics Depart-
ments fordern. In den deutschen Altertumswissenschaften, so Grethlein, sei man davon 
mehrheitlich «befremdet» (11) und, wie auch anderswo in Europa, «eher irritiert als über-
zeugt»11 (12).

Diese Gegenüberstellung der nationalen Diskurslagen nimmt der Verfasser als Aus-
gangspunkt für seine Reflexion «über die Grundlagen der Altertumswissenschaft und die 
Bedeutung der griechisch-römischen Antike in der Gegenwart» (12). Das Ziel ist eine 
Einordnung der Debatte und Eröffnung von Perspektiven aus gräzistischer Sicht sowie 
eine wissenschaftstheoretische Positionierung, die weder ‹traditionalistisches› noch ‹ikono-
klastisches› Denken bedienen will (12). Darum, dass beide Denkweisen die Kategorie der 
Identität ins Zentrum rücken – was die Antike entweder «normativ überstrapaziert» oder 
«narzisstisch verkürzt» (13) –, kreist Grethleins Kritik im Folgenden.

Grethlein stellt die Prominenz der Debatte in den USA vor den Hintergrund des dort 
«nach wie vor tief verwurzelten Rassismus» (14) und der gesellschaftspolitischen Polari-
sierung, die sich mit Bezug auf die griechisch-römische Antike in der Frontstellung von 
affirmative action in den Altertumswissenschaften einerseits, rechter Antikenrezeption 
andererseits zeige (15–18). In Großbritannien sei die Diskussion vor allem durch die For-
derung nach Aufarbeitung der kolonialen Vergangenheit und durch den elitären Charakter 
der Classics als Disziplin geprägt (19–22). Deutschland sei zwar «leider nicht frei von 
Rassismus» (22), die Diskussion aber nicht mit den Altertumswissenschaften verbunden, 
da diese vergleichsweise marginalisiert und die Antike im Bildungswesen sowie in der 
Öffentlichkeit von geringerer Bedeutung sei (22–24).

Hier nun führt Grethlein näher aus, inwiefern er in dieser Debatte zwei Wissenschafts-
vorstellungen aufeinanderstoßen sieht. Einem traditionellen Wissenschaftsverständnis, 
demzufolge wissenschaftliche Erkenntnis ‹intersubjektiv plausibel› sein muss und das er 
als Grundlage der Praxis des Peer-Reviews betrachtet, bei dem die «Person des Verfassers 
oder der Verfasserin» unerheblich für die Bewertung sei, stellt er ein vom Identitätsdenken 
geleitetes Wissenschaftsverständnis gegenüber (26). Dieses Wissenschaftsverständnis, so 
Grethlein, setze dem Peer-Review die Forderung nach Quoten entgegen; darüber hinaus 
weist er hier vor allem darauf hin, dass die Position, «nur Schwarze könnten ‹blackness› 
verstehen», auch «wohlmeinende Gelehrte anderer Hautfarbe vor den Kopf» stoße (27).12 
Er folgert daraus auch Auswirkungen auf andere Felder wie den Literaturkanon, in dem 
nun der «Logik der Qualität» eine «Logik der Repräsentation entgegensetzt» sei, «nach der 

11	 Allerdings belegt Grethlein diese europäische Irritation einzig mit einem 12-seitigen, in den Quaderni 
Urbinati di Cultura Classica erschienenen Beitrag, dessen Reichweite und Repräsentativität fraglich bleibt.

12	 Grethlein erwähnt an dieser Stelle das vielbesprochene Buch Afropessimism von Frank B. Wilderson III, 
ohne diese Argumentation darin jedoch bibliographisch zu referenzieren; die von ihm kritisierte Theorie-
position, «‹black› als eine ontologische Kategorie» einzuführen (Grethlein 2022, 30), wird auch sonst nicht 
durch Bezüge auf die angesprochenen Theorien und entsprechende Belege kontextualisiert oder diskutiert.



24	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

ein Kanon das Schaffen verschiedener Gruppen abbilden solle», zwei Ziele, deren Verein-
barkeit er in Frage stellt (28). Grethlein schreibt diesem Wissenschaftsverständnis «blinde 
Flecken» zu, die er vor allem im Ausblenden von Machtverhältnissen und sozialer wie 
ökonomischer Ungleichheit sieht (31). Er plädiert stattdessen dafür, sich auf die Einsichten 
des Historismus zu besinnen, zu denen die «Geschichtlichkeit des Menschen» gehöre (36). 
Außerdem kritisiert er, dass der Historismus zum Synonym für Positivismus verblasst 
oder gar «vergessen» sei; als «Preis dieser Ignoranz» führt er Formen der moralischen 
«Zensur» der Vergangenheit (bei Straßennamen und literarischen Kanones) einerseits, Plä-
doyers für aufklärerischen Universalismus andererseits auf (36–44).

Im daran anschließenden Kapitel (Die Antike, ‹das nächste Fremde›?) bespricht Greth-
lein nach dem ‹identitätspolitischen Zugriff›, dessen Vertreter:innen die Antike und ihre 
Rezeption «primär mit den eigenen Werten abgleichen», die Auseinandersetzung mit der 
Andersartigkeit der Antike. Diese sieht er betont in Uvo Hölschers Formel des ‹nächsten 
Fremden›, die im deutschsprachigen Raum häufig zur Begründung der Relevanz und Fas-
zinationskraft der Antike herangezogen wird. Er zieht dabei nicht die Alterität, aber ihre 
Bestimmung als die ‹nächste› angesichts der Globalisierung in Zweifel: So sei es «fraglich, 
ob ‹das nächste Fremde› nicht doch China und Indien, und zwar nicht ihre antiken, sondern 
gegenwärtigen Kulturen sind» (50). An Hölschers Formel kritisiert Grethlein daher die 
inhärente Idee einer klassischen Antike, insofern die griechisch-römische Antike weiterhin 
von Hölscher als etwas Herausgehobenes von größerer Relevanz und normativem Wert als 
andere kulturelle Formationen (eben das ‹nächste Fremde›) begriffen wird; im Anschluss 
daran problematisiert Grethlein das Narrativ einer europäisch-westlichen kulturellen Iden-
tität und eines Wertekanons, der sich auf eine Kontinuität mit der griechisch-römischen 
Antike bezieht. Angesichts dieser Kritikpunkte kommt Grethlein zu dem Schluss, dass die 
Antike auch in Europa nicht mehr ‹das nächste Fremde›, sondern ‹ein nahes Fremdes› wie 
andere sei (64).

Das abschließende Kapitel (Reflexivität und Rezeption) wendet sich vor dem Hintergrund 
der Frage, wie die Antike angesichts der dargestellten Entwicklungen heute noch von Inte-
resse sein kann, einer «deskriptiven Betrachtung» zu, «welche antiken Texte heute noch 
jenseits der Altertumswissenschaften rezipiert werden» (68). Das anhaltende (an Christoph 
Menke und Karl-Heinz Bohrer demonstrierte) Interesse an diesen vielrezipierten Texten 
der Antike erklärt Grethlein aus deren Form und der sich daraus ergebenden Reflexivität, 
die er in exemplarischen Lektüren erläutert. So betont er ausgehend von Sophokles’ Anti-
gone und Aischylos’ Persern die «Reflexivität» der «hochdiskursiv[en]» griechischen Tra-
gödie (71), die sich der Abwesenheit eines Erzählers, der Gleichwertigkeit der Charaktere 
sowie der kollektiven Stimme des Chors verdanke und es erlaube, Themen pluriperspekti-
visch zu verhandeln und «Spannungsräume» zu öffnen (71). Auch für Thukydides, Vergils 
Aeneis und die platonischen Dialoge sowie die homerischen Epen bringt Grethlein Reflexi
vität und Meditation, die durch ihre narrative Form in Gang gesetzt werde, in Anschlag 
(79–86). Grethlein resümiert, gewiss nicht alle antiken Texte wiesen diese Merkmale auf, 
aber es seien «die diskursiven Texte, die der Antike heute noch eine gewisse Bedeutung 
sichern» (86): Die an den besprochenen Texten erläuterte «offene Form» (88) würde «in 
ideologischen Aneignungen gewöhnlich unterschlagen» (87); und insofern die diskursiven 
Texte Fragen aufwürfen, «[s]tatt Werte zu vermitteln»  – so kehrt Grethlein zu seinem 
Ausgangspunkt zurück –, seien sie ungeeignet, «eine kulturelle Identität zu begründen», 
sondern eröffneten «Denkräume jenseits der eigenen Identität» (88). Am Ende steht die 



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 25

Überlegung, antike Texte auch in Übersetzung einem breiteren Studierendenpublikum 
vorzustellen (89), um dem sinkenden Interesse innerhalb der Bildungslandschaft Deutsch-
lands zu begegnen.

Perspektiven und epistemologische Rahmungen

Bemerkenswerterweise findet in Grethleins Essay, obwohl er aktuelle und brisante Fragen 
von ‹Identität› und Belonging, Objektivität und Positionalität thematisiert, keine Aus-
einandersetzung mit aktuellerer einschlägiger Theorie statt – es werden zwar die «Anwälte 
des Postkolonialismus» und somit ein entsprechender Theorierahmen aufgerufen,13 jedoch 
bleibt unklar, welche Personengruppen oder argumentativen Positionen damit genau 
gemeint sind.

Wir möchten daher im Folgenden einige theoretische Perspektiven eröffnen, die in der 
bisherigen Debatte in Deutschland sowie in Grethleins Essay unserer Meinung nach fehlen; 
dabei soll mit Blick auf die kürzlich erschienene, kritische Besprechung des Essays durch 
Katharina Wesselmann,14 die bereits auf problematische Zusammenhänge insbesondere 
in der wissenschaftlichen Praxis (etwa des Peer-Review-Verfahrens oder der mangelnden 
Diversität des Fachs an deutschen Universitäten) hinweist, im Folgenden eine Verlage-
rung auf epistemologische Fragen erfolgen, die solche praktischen Dimensionen mit einem 
wissenschaftlichen Programm ausstatten können und entsprechend in Deutschland von 
gleicher Relevanz wie in den USA oder andernorts sind.

Wir zeigen zuerst auf, dass es anstelle des von Grethlein zugrunde gelegten Begriffs von 
‹Identität› in der Theoriebildung eine Verschiebung zu fluiden Konzepten wie dem des 
Belonging oder dem der Ähnlichkeit gegeben hat. Reflexionen auf die epistemologische 
Relevanz eines solchen ‹Identitätsbegriffs› und die Situiertheit von Wissen stammen dabei 
auch aus der Wissenschaft und der Wissenschaftstheorie selbst und sind nicht einfach der 
Spiegel oder das Ergebnis gesellschaftspolitischer Entwicklungen.

Ausgehend von der Ähnlichkeitsforschung möchten wir der Forderung nach einer Rück-
besinnung auf den Historismus dann die Kritik gegenüberstellen, die aus unterschiedlichen 
theoretischen Richtungen, besonders aus postkolonialer Theorie und Queer Studies, am 
epistemologischen Paradigma des Historismus geübt worden ist: Hier geht es vor allem 
darum, aufzuzeigen, dass auch dem historistischen Denken eine Ideologie zugrunde liegt 
und es, auch wenn es ‹Identitäten› nicht expliziert, nicht neutral ist, sondern ebenfalls 
eine Positionalität aufweist. Daraus möchten wir keine Absage an historistisches, kontext-
sensibles Arbeiten ableiten, aber seine epistemologische Hegemonie und Ausschließlichkeit 
in Frage stellen.

Daran schließen einige Überlegungen an, die im größeren Kontext der Global Epistemo-
logies, also der globalen Pluralisierung epistemologischer Zugänge, stehen. Wir schlagen 
vor, die Diskussion über Kanonkritik von der Rhetorik der ‹Zensur› und des Cancelns 
hin zur Idee der Erweiterung (von Kanon, Stimmen, Akteur:innen und epistemologischen 
Zugängen) und zur Sichtbarmachung von Ausgeschlossenem und Ausgelöschtem zu ver-
schieben. Dabei beziehen wir uns auf Konzepte wie den Epistemizid (nach Boaventura de 

13	 Grethlein 2022, 3, auch von der «identitätspolitischen Theorie» ist die Rede (Grethlein 2022, 30).
14	 Wesselmann 2023.



26	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

Sousa Santos) und aktuelle Forschungen, die den Epistemologien des Globalen Nordens 
(also den aus ‹westlicher› Perspektive traditionellen Wissenssystemen) vermehrt andere 
Wissensweisen und -formen an die Seite stellen.

Wir schließen mit einer Reflexion auf unsere eigene Positionalität in dieser Debatte 
und über das Jahrbuch Antike und Abendland als Publikationsort sowie mit einer kurzen 
Zusammenfassung.

II.  Diversität und Dekolonialität: ‹Identität› zwischen Belonging und Ähnlichkeit

Grethleins Essay vermittelt durch die Abwesenheit der kritisierten Theorie wiederholt den 
Eindruck, dass es sich bei etwa dekolonialen, gendersensiblen, sexualitätsspezifischen oder 
an class orientierten Forschungsansätzen bzw. solchen, die explizit die Positionalität der 
Forschenden miteinbeziehen, um individual-politische Einflussnahmen auf eine andernfalls 
an Erkenntnis interessierte und im besten Fall unpolitische Wissenschaft handele.15 Er 
stützt diese Argumentation durch den Verweis auf Positionen und Akteure einer von ihm 
so bezeichneten ‹Identitätspolitik›, die allerdings in der Wissenschaft oft keine Rolle spielen 
(wie etwa Sahra Wagenknecht).16 Grethleins Argumentation setzt sich also von einer dem 
Pol der ‹Identität› zugeordneten Position ab, die sich aus Stimmen konstituiert, die zwar im 
öffentlichen Diskurs durchaus wahrnehmbar sind, aber gerade nicht den wissenschaftlichen 
Diskussionsstand abbilden.

In den Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaften haben in den letzten Jahr(zehnt)en 
Theoreme und Denkrichtungen Konjunktur, die ihren Bezug zu Identitätsfragen expli-
zieren; ihre wissenschaftliche Produktivität wird dabei nicht in Frage gestellt, sondern sie 
haben vielmehr zur Einsicht geführt, dass Wissen und Wissenschaft immer ‹situiert› sind 
und dass sich wissenschaftliche Theoriebildung sowie epistemologische Praxis nie trennen 
lassen. Diese Ansätze befragen zum einen ihren Gegenstand explizit nach Formen der Sub-
jektivität (z.  B. Gender, Critical Race oder Queer Studies) und reflektieren zum anderen 
zugleich die Positionalität der jeweils Forschenden.

Für die Frage nach ‹Identität› in den Wissenschaften ist dabei wichtig, dass sich ein Shift 
vom Konzept einer stabilen ‹Identität› zu u.  a. dem des dynamischen ‹Belonging› voll-
zogen hat.17 Diesen Shift lässt Grethlein unbeachtet, wenn er in seiner Kritik an der von 
ihm auf diese Bezeichnung festgelegten ‹identitätspolitischen Theorie› bei diesem Konzept 
verharrt und fragt, ob «der Identitätsbegriff nicht zu statisch, zu wenig dynamisch für die 
mannigfaltigen Prozesse [sei], in denen sich Orientierungen überlagern und hybridisie-
ren».18 Als Belonging wird die Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe bezeichnet, wobei 
sich verschiedene Zugehörigkeiten zu unterschiedlichen Gruppen ergänzen und über-
lagern können, sodass sich das Identitätsprofil einer Person stets aus multiplen Belongings 
zusammensetzt, deren Überlappungen etwa im Rahmen der Intersektionalitätsforschung 

15	 Der Essay führt die wissenschaftlichen Positionen des Postkolonialismus immer wieder auf die «Identitäts-
politik» zurück, vgl. z.  B. Grethlein 2022, 3–4; 27–29; 31; 37–38; 90.

16	 Vgl. etwa Grethlein 2022, 31.
17	 Lähdesmäki et al. 2016, 234.
18	 Grethlein 2022, 29. Der von Grethlein als Gegenprogramm angeführte Begriff der ‹Hybridisierung›  / 

‹Hybridität› (der in der weiteren Argumentation allerdings keine Rolle spielt) gilt heute hingegen in theo-
retischer Hinsicht als überholt, vgl. Ette / Wirth 2014.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 27

thematisiert werden.19 Diese verschiedenen Belongings können «freiwillig sein oder als 
solche wahrgenommen werden, aber auch unter Zwang zugeschrieben sein».20 Belonging 
tendiert dazu, naturalisiert und erst dann artikuliert und expliziert zu werden, wenn es 
‹unter Druck› oder in Gefahr gerät;21 gerade dies zeigt sich deutlich am Diskurs um die 
Dekolonialisierung der Altertumswissenschaften, wo die Abwehr identitätsbezogener 
Ansätze als Reaktion einer zuvor nicht hinterfragten und solchermaßen naturalisierten 
Positionalität lesbar wird.

Belonging betrifft darüber hinaus nicht nur die Konstruktion von ‹Identitäten›, sondern 
ebenso deren Bewertung,22 wie auch im Diskurs über ‹Antike und Identität› bestimmte 
Identitäten als ‹objektiv›, andere als ‹subjektiv› markiert und mit einer Art ‹Non-Belon-
ging› ausgestattet werden sollen (Grethlein spricht etwa von «Narzissmus»23 und vom 
«identitätspolitischen Tribalismus»24, wo es um Positionen von Wissenschaftler:innen 
geht). Das Konzept des Belonging ist also hilfreich, um sich zu vergegenwärtigen, dass 
Wissen, auch wenn es seine eigene Objektivität behauptet, stets ‹situiert› und von sozialen 
und historischen Faktoren abhängig ist;25 dieser Gedanke wird heute in verschiedenen 
Konzepten, Theoremen, Schulen und Denkrichtungen zur Wissenstheorie diskutiert, etwa 
(ohne Anspruch auf Vollständigkeit) als ‹Positionalität›, in ‹Perspektivismus› und Stand-
punkt-Theorie, im Rahmen des sog. ontological turn oder in den Global Epistemologies.26

Aus diesen hier nur sehr allgemein skizzierten Arbeiten lassen sich unserer Meinung 
nach zwei Punkte ableiten, die für die Debatte um ‹kritische› und post- oder dekoloniale 
Altertumswissenschaften relevant sind:

1.	 Der in der einschlägigen Theorie verhandelte Begriff von ‹Identität› basiert nicht – 
und gerade das unterscheidet eine aus dieser theoretischen wie politischen Richtung 
kommende Auseinandersetzung mit der Antike von der einer identitären Rechten, 
mit der Grethlein sie assoziiert27  – auf «essentialistischen Grundannahmen»  

19	 Zu Mobilität, Fluidität und Relationalität von Belonging Probyn 1996, 9–11, zur Intersektionalität Yuval-
Davis 2006, 200.

20	 Kimmich 2021, 11.
21	 Yuval-Davis 2006, 197.
22	 Yuval-Davis 2006, 203.
23	 Grethlein 2022, 4; 13; 31.
24	 Grethlein 2022, 38. Wie bei vielen anderen Begriffen in dieser Debatte ist der affirmative Gebrauch einer 

Bezeichnung (und Fremdzuschreibung) wie «Tribalismus» problematisch: Der vom Konzept des ‹Stam-
mes› und aus den kulturevolutionistischen Theoremen des 19. Jahrhunderts abgeleitete Begriff des Triba-
lismus stammt aus der Hochphase des Kolonialismus und wird daher in der Ethnologie, die ihn geprägt 
hat, inzwischen nicht mehr oder nur mit Einschränkung verwendet, vgl. Ekeh 1990, Lentz 1995 und Hahn 
2013, 61.

25	 Das entsprechende Konzept von situated knowledge geht zurück auf Haraway 1988.
26	 Zur Positionalität, einem Konzept aus den Sozialwissenschaften, siehe Rowe 2014; zum ‹indianischen Per-

spektivismus› vgl. Viveiros de Castro 1997; zur Standpunkt-Theorie u.  a. die Arbeiten von Haraway (vgl. 
1988); zum ontological turn, zu dem neben Viveiros de Castro u.  a. auch Philippe Descola (vgl. 2021) zu 
zählen ist, vgl. Charbonnier et al. 2017; zu den Global Epistemologies s.  u. Abschnitt IV.

27	 Vgl. Grethlein 2022, 4: «Die essentialistischen Grundannahmen des Identitätsbegriffs führen in ein Fahr-
wasser, in dem sich auch die identitäre Rechte bewegt, wenn sie Ethnien als Träger hermetisch abgeschlos-
sener Identitäten betrachtet», außerdem Grethlein 2022, 30 (mit Bezug auf das von Frank B. Wilderson III 
publizierte Buch Afropessimism, New York 2020): «Kehrt in der identitätspolitischen Theorie nicht der 
Essentialismus zurück, das Anathema der Kulturwissenschaften? Diese Gefahr ist greifbar, wenn Wilder-
son ‹black› als eine ontologische Kategorie einführt. In verstörender Weise erinnern die klare Abgrenzung 
von Identitäten und die auf sie gegründeten Ansprüche an das identitäre Programm der Neuen Rechten.»



28	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

und ist nicht «hermetisch abgeschlossen[]».28 ‹Identität› in diesem Sinne ist nicht 
statisch, sondern dynamisch, komplex und vor allem hochgradig intersektional, 
d.  h., sie drängt «das Klassenproblem» nicht, wie Grethlein die Situation in Groß-
britannien einschätzt,29 in den Hintergrund, sondern betrachtet es im komplexen 
Überschneidungsbereich von Kategorien wie gender, class und race, um so deren 
wechselseitige Verstärkung zu thematisieren.30

2.	 Konzepte, die sich mit Fragen von ‹Identität› (hinsichtlich der Forschenden, aber 
auch in der ‹Anwendung› auf den Gegenstand31) beschäftigen, bilden also keinen 
Gegensatz zu einem traditionellen Konzept von ‹Wissenschaft›, sondern sind inzwi-
schen vielmehr Teil desselben: Die bewusste Verkomplizierung und Anreicherung 
des Begriffs von ‹Identität› kommt aus den Wissenschaften und aus der Wissen-
schaftstheorie32 selbst, und sie ist nicht der Versuch einer aus einem ‹Außenraum› 
der Wissenschaft kommenden individual-politischen Einflussnahme («politische 
Hypostasierung»33) auf eine sonst autonom funktionierende Wissenschaft.

Den Shift von statischen zu dynamischen Modellierungen von ‹Identität› sowie die Über-
lagerung vielfacher Zugehörigkeiten, die die Relevanz schroffer Dichotomisierungen34 
fraglich werden lässt, bildet die Kulturtheorie mittlerweile im Konzept der Ähnlichkeit 
ab, das jenseits eindeutiger Differenzen nach «Figuren des Kontinuierlichen» fragt.35 Als 
«exemplarische Figur des Dritten, die dem Denken in Identität und Differenz hinzugefügt 
werden muss»,36 eröffnet das Konzept der Ähnlichkeit in Auseinandersetzung mit den 
dichotomen Theoriebewegungen des 20. Jahrhunderts Möglichkeiten, nach dem ‹Dazwi-
schen› zu fragen, und kann als Versuch verstanden werden, dem ewigen Dilemma einer 
Vorortung zwischen dem ‹Eigenen› und dem ‹Fremden› zu entkommen, die sich auch 
durch Grethleins Argumentation zieht.37

28	 Grethlein 2022, 4.
29	 Grethlein 2022, 33.
30	 Siehe auch Wesselmann 2023, 74.
31	 Siehe beispielsweise die Ausführungen zu Lukian unten, Abschnitt IV.
32	 Ohne damit deren Intersektionen zu einer politischen und auch aktivistischen Praxis ausblenden zu wollen, 

die – wie auch Grethlein es für die Frage nach ‹faktenbasierter› Politik thematisiert (Grethlein 2022, 43) – 
immer eine komplexe ist.

33	 Grethlein 2022, 3.
34	 Ein prominentes Beispiel ist die Dichotomisierung von Geschlechtervorstellungen, siehe Kimmich 2017, 

14: «Ähnlichkeitsmodelle erlauben differenzierte Beschreibungen von sich überlagernden Strukturen von 
Ähnlichkeiten und Unähnlichkeiten. […] Die sozialen, kulturellen, historischen, und auch die biologischen 
Repräsentationen dessen, was man als ‹Mann› oder ‹Frau› bezeichnet, variieren erheblich. Dabei sind Män-
ner und Frauen, je nachdem, welche Aspekte des Vergleiches man wählt, einander eher ähnlich oder eben 
auch eher fremd: Vergleicht man Körperkraft oder Testosteronspiegel, wird man zu anderen Ergebnissen 
kommen als bei einem Vergleich von Intelligenz. Die Rede von der Geschlechterdifferenz muss also durch 
die von Geschlechterdifferenzen im Plural und den entsprechenden Ähnlichkeiten ergänzt werden.»

35	 Diese Formulierung geht zurück auf Descola 2021, 21–62 und wurde in der Ähnlichkeitsforschung bei 
Bhatti / Kimmich 2015, 14 aufgegriffen. Zu Ähnlichkeit im kulturtheoretischen Kontext vgl. Bhatti et al. 
2011; Bhatti / Kimmich 2015a sowie darin die Einleitung 2015b; Kimmich 2017; Colin / Kimmich 2019; 
Kimmich 2019; Patrut / Rössler 2019; Kimmich 2022a; Kimmich 2022b; Kimmich 2022c.

36	 Kimmich 2019, 8.
37	 Siehe hierzu vor allem das einschlägige Kap. 3 (Die Antike, ‹das nächste Fremde›?, Grethlein 2022, 45–66), 

vgl. aber auch die These, dass man Texte immer im Horizont der eigenen Zeit verstehe, aber deren 
‹Fremdheit› eliminiere, wenn man – etwa in der Kritik des Kanons – das überlieferte Material der jeweiligen 



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 29

III.  Probleme des Historismus

Ähnlichkeitsdenken basiert auf momentanen Konstellationen und thematisiert, wie Alte-
risierungen und Dichotomisierungen sich der sie produzierenden Fragestellungen und 
Perspektiven verdanken und dabei einzelne differente Aspekte hervorheben und Ähnlich-
keiten in anderen Hinsichten ausblenden – und dies in Abhängigkeit von den Fähigkeiten 
und Absichten des vergleichenden Subjekts. Daher wirft es auch ein kritisches Licht auf 
die dem Historismus inhärenten Alterisierungsstrategien, um die es in diesem Abschnitt 
geht: Der Historismus – wie auch an der von Grethlein diagnostizierten «Andersartigkeit 
der Antike»38 sichtbar wird – markiert in der Vergangenheit liegende Epochen als ‹anders› 
und hebt ihre Eigenheit sowie ihre Differenz zur Gegenwart hervor.

‹Historismus› figuriert bei Grethlein zunächst als Gegenbegriff für jene Perspektiven auf 
Geschichte, die diese seiner Meinung nach ausschließlich an der Gegenwart messen und ihr 
letztlich mit achronistischen und daher unzulänglichen Konzepten begegnen; dazu gehören 
für Grethlein das oben skizzierte ‹identitätspolitische Wissenschaftsverständnis› genauso 
wie konservative und rechte Positionen, die sich auf die Antike als Fundament ihrer kul-
turellen Identität berufen.39 Demgegenüber sei der Historismus, so Grethlein, «darum 
bemüht, jede Epoche aus sich selbst heraus zu verstehen».40 Damit ziele er auf das Spezifi-
sche, Differente einzelner Epochen: «Das Bewußtsein für Unterschiede zwischen Epochen 
und die geschichtliche Gewordenheit der eigenen Position war Kern des Historismus.»41

Nun gibt es in den Geistes- bzw. Kulturwissenschaften viele Methodologien und Theo-
rien, die kontextsensibel vorgehen und das jeweilige soziale, kulturelle und historische 
Umfeld ihrer Gegenstände rekonstruieren; dazu gehören die Cultural Studies bzw. Kultur-
wissenschaft(en), die Kulturpoetik, die Ideen-, Begriffs- oder Kulturgeschichte, der New 
Historicism, die kulturwissenschaftliche Philologie usw., während Ansätze, die Kontexte 
und historische Profile weitgehend ausblenden – etwa ‹reiner› Strukturalismus, der New 
Criticism, die ‹werkimmanente Interpretation› – heute meist als überholt betrachtet werden.  
Manche dieser Ansätze gehen von zeitgenössischen Konzepten wie gender, queerness,  
race aus, reichern ihre konzeptuellen Analysen mit diesen an und haben sich so als eigen-
ständige (Teil-)Disziplinen etabliert; sie bewegen sich in gewisser Weise also gerade im 
Schnittbereich der von Grethlein entworfenen Pole des Historistischen und des Achro-
nistischen, passen aber historische Kontextualisierung und konzeptuelle Rahmung immer 
aneinander an.42

Angesichts der Vielfalt sowie der Dominanz dieser kontextsensiblen Ansätze und ihrer 
Überlappungen mit den wissenschaftlichen Ansätzen der von ihm kritisierten ‹Vertreter 

Gegenwart zu sehr anpasse: «Aber wenn die Perspektivität des Verstehens übersteigert und der Text zum 
Spiegel der eigenen Position verflacht wird, entsteht ein hermeneutischer Kurzschluß  – die spannungs-
reiche Begegnung mit dem Fremden wird abgewürgt, die Möglichkeit, das eigene in einem neuen Licht zu 
sehen, verspielt.» (Grethlein 2022, 37–38; ähnlich: 87)

38	 Grethlein 2022, 45.
39	 Grethlein 2022, 29.
40	 Grethlein 2022, 36.
41	 Grethlein 2022, 35.
42	 Es ist daher auch fraglich, ob daraus zwei «Wissenschaftsverständnisse» entstehen, die nur im Konflikt 

oder letztlich in der Sukzession existieren können (Grethlein 2022, 28–29 fragt, lässt aber offen, ob sich 
zur Zeit ein Paradigmenwechsel im Wissenschaftsverständnis vollziehen könnte).



30	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

der Identitätspolitik› ist es umso überraschender, dass Grethlein sich nicht auf sie bezieht 
und sie im Essay keine Rolle spielen; stattdessen wird der Referenzrahmen des Historis-
mus des 19.  Jahrhunderts aufgerufen, wobei Johann Gustav Droysen, Wilhelm Dilthey, 
Max Weber43 und – im einschlägigen FAZ-Artikel44 – Leopold von Ranke erwähnt werden 
und so die Bezugspunkte dieses «vergessenen Historismus» bilden.45 Diese Bezugnahmen 
bleiben zwar punktuell und werden nicht zu Positionen oder einem theoretischen Pro-
gramm entfaltet; wohl aber taucht in Grethleins Argumentation der Begriff der ‹Entwick-
lung›46 auf, der im Historismus des 19. Jahrhunderts prominent funktionalisiert ist. Greth-
lein geht auf die ideologische Dimension des Begriffs nicht weiter ein,47 sie ist aber einer 
der Ansatzpunkte für eine kritische Auseinandersetzung mit dem Historismus. Deshalb 
sei hier unabhängig davon die knappe Konturierung erlaubt, dass der Historismus des 
19. Jahrhunderts den Begriff der ‹Entwicklung› (der, wie gesagt, bei Grethlein nicht weiter 
konzeptualisiert oder ausgedeutet wird) auch aus der Reflexion auf außereuropäische 
Gesellschaften gewinnt, die als weniger oder gar nicht entwickelt betrachtet werden.48 Dass 
dabei die vorgestellten ‹Anderen› auf einer früheren Zeitstufe lebend imaginiert werden, 
fasst Johannes Fabian mit dem Begriff «allochronism».49 Hinter diesen Operationen der 
Verzeitlichung wird ein Fortschrittsparadigma erkennbar, in das der Historismus sich 
selbst einträgt, und das aber verkappt bleibt, insofern der sehr deutlichen Markierung der 
‹Anderen› eine Naturalisierung des ‹Selbst› gegenübersteht:

According to a famous remark by Karl Popper, «The historicist does not recognize that 
it is we who select and order the facts of history». Popper and other theorists of science 
inspired by him do not seem to realize that the problematic element in this assertion is 
not the constitution of history (who doubts that it is made, not given?) but the nature of 
the we. From the point of view of anthropology, that we, the subject of history, cannot 
be presupposed or left implicit.50

Diese Naturalisierung der eigenen Positionalität zeigt sich im Historismus bei Ranke etwa 
im Wunsch, das historiografische Selbst ‹auszulöschen›.51 Dass die Allochronisierung und 

43	 Grethlein 2022, 35–36.
44	 Grethlein 2021a.
45	 Vgl. Kap. 2.4: Der Preis des vergessenen Historismus, siehe Grethlein 2022, 34–44.
46	 Zum Beispiel in der Gegenüberstellung des Entwicklungsgedankens des Historismus mit der These des 

‹Präsentismus›, siehe Grethlein 2022, 39–40.
47	 Stichwortartig aufgerufen sind nur Nietzsches Kritik am Historismus sowie die als primär anglophon 

bezeichnete Kritik, die den Historismus auf Enzyklopädie und Positivismus beschränke (Grethlein 2022, 
7, 13; 36).

48	 Ranke spricht etwa davon, man könne bezüglich der ‹Entwicklung der Kultur› nicht «von den Völkern 
eines ewigen Stillstandes ausgehen, um die innere Bewegung der Weltgeschichte zu begreifen» (von Ranke 
1883, VIII). Auch Diltheys entwicklungsgeschichtliche Vorstellungen basieren auf Konzepten von Primiti-
vismus und ‹Wildheit›, vgl. hierzu ausführlich Därmann 2005, 285–372 (bes. 307–308 zum evolutionär-
hierarchischen Modell).

49	 Fabian 1983, 32.
50	 Fabian 1983, X.
51	 «Ich wünschte mein Selbst gleichsam auszulöschen, und nur die Dinge reden, die mächtigen Kräfte er-

scheinen zu lassen, die im Laufe der Jahrhunderte mit und durch einander entsprungen und erstarkt, 
nunmehr gegen einander aufstanden und in einen Kampf geriehten.» (von Ranke, Englische Geschichte, 
Sämmtliche Werke, Bd. 15, Leipzig 1877, 103, zit. n. Kimmich 2002, 45); vgl. dazu Kimmich 2002, 45: 
«Die Problematik dieses Programms ist kaum zu übersehen: Der Autor bzw. Erzähler verschwindet als 
solcher, um sich in die Struktur der Erzählung zurückzuziehen und nun sind es ‹die Dinge›, die reden. Die 



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 31

die Naturalisierung der eigenen Positionalität zur Alterisierung des ‹Anderen› der Moderne 
führen, hat als Kritik in unterschiedliche Wissenschaftszweige Eingang gefunden, spielt 
aber vor allem für post- und dekoloniale Theorien und Ansätze eine wichtige Rolle, am 
prominentesten bei Dipesh Chakrabarty. Auch Chakrabarty sieht im Historismus eine 
Erfindung der Moderne, die die Vorstellung von ‹Entwicklung› begründen sollte,52 indem 
außereuropäische Gesellschaften als un(ter)entwickelt klassifiziert wurden: «[H]istori-
cism – and even the modern, european idea of history – one might say, came to non-euro-
pean peoples in the nineteenth century as somebody’s way of saying ‹not yet› to somebody 
else».53 Aufgrund dieser epistemologischen Strategien ist der Historismus Teil derjenigen 
kolonialen Praktiken, die die europäische Hegemonie befestigen halfen:

Historicism enabled European domination of the world. Crudely, one might say that 
it was one important form that the ideology of progress or «development» took from 
the nineteenth century on. Historicism is what made modernity or capitalism look not 
simply global but rather as something that became global over time, by originating in 
one place (Europe) and then spreading outside it. This «first in Europe, then elsewhere» 
structure of global historical time was historicist […].54

Der Historismus alterisiert Chakrabarty zufolge also nicht einfach nur, sondern ist dabei 
mit einer strategischen Agenda ausgestattet; sein Ziel der Erkenntnisproduktion und Ein-
sicht in die geschichtliche Entwicklung ist keine selbstbezügliche wissenschaftliche Frage, 
sondern steht  – wie ‹identitätspolitische› Ansätze,55 aber ohne dies zu reflektieren  – im 
Spannungsfeld von Macht und Epistemologie.56

Eine ähnlich geartete Kritik am Historismus kommt überdies aus den Queer Studies, 
die das «othering of the past» im Historismus kritisieren und stattdessen für einen Queer 
Unhistoricism plädieren, der die Konstruktionen von Vormoderne und Moderne einer kri-
tischen Revision unterzieht.57 Wie die postkoloniale Theorie setzen auch die Queer Studies 

Geschichte wird anthropomorphisiert und – im Sinne Droysens – ‹naturalisiert›, d.  h. als ein autonomer 
Prozeß nicht-menschlicher und nicht weiter erklärter ‹Kräfte› skizziert. Ranke konzipiert Geschichte als 
eine Form objektiver Totalität, in der Art, wie Droysen sie dem poetischem Diskurs zuschreibt.»

52	 Chakrabarty 2009, 23: «[Historicism] tells us that in order to understand the nature of anything in this 
world we must see it as an historically developing entity, that is, first, as an individual and unique whole – 
as some kind of unity at least in potentia – and, second, as something that develops over time. Historicism 
typically can allow for complexities and zigzags in this development; it seeks to find the general in the 
particular, and it does not entail any necessary assumptions of teleology. But the idea of development and 
the assumption that a certain amount of time elapses in the very process of development are critical to this 
understanding.»

53	 Chakrabarty 2009, 8.
54	 Chakrabarty 2009, 7.
55	 Grethlein 2022, 26.
56	 Strukturelle Kritik an der Kolonialität des Historismus wird in den Kulturwissenschaften u.  a. von Walter 

Mignolo vertreten, der den Aspekt des ‹unzeitigen› Anderen als zentrales Moment der kolonialen Moderne 
analysiert und so die ‹Moderne› selbst als koloniales Konzept beschreibt, für das Kolonialität konstitutiv 
(und nicht etwa derivativ) sei; nach Mignolo gibt es demnach kein ‹Außen› des Kolonialismus, vgl. u.  a. 
Mignolo 2011, 348; Mignolo 2012; Mignolo / Walsh 2018, 4; 111.

57	 Matzner 2016, 192; vgl. zum Konzept des Queer Unhistoricism u.  a. auch Goldberg / Menon 2005; Freccero 
2013; Traub 2013. Auch allgemeinere Forschungsansätze zur ‹Moderne› (im weiten Sinne) kritisieren 
schon seit geraumer Zeit die Alterisierungen zwischen Vormoderne und Moderne und weisen letztere als 
illusionäre Selbsterzählung aus, die bestimmte Kontinuitäten und Ähnlichkeiten zugunsten der Markierung 
von Differentem ausblendet, vgl. z.  B. Latour 2008; Kimmich 2017; Descola 2021.



32	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

an dem Befund an, dass der Historismus, wie ihn Historiker wie Ranke und Dilthey ent-
wickeln, um sich als modern zu behaupten, bestimmte Subjektivitäten und Kollektive 
als das ‹Andere› der Moderne entwirft.58 All diese Kritiken aus Postcolonial und Queer 
Studies machen deutlich, dass der Historismus als Konstruktion zu verstehen ist, die vor 
allem auch etwas über ein ‹Selbst› und dessen ‹Fortschritt› bzw. Entwicklung aussagen soll, 
und, wie alle epistemischen Systeme, auch eine ideologische Dimension besitzt.

Die von Grethlein angeführte historistische Einsicht in «die geschichtliche Geworden-
heit der eigenen Position» kann also u.  U. Hintergrundannahmen transportieren, die sich 
im Historismus des 19.  Jahrhunderts der temporalen Ausgliederung der ‹Anderen› ver-
danken.59 Denkbewegungen wie die des Queer Unhistoricism stellen dagegen ‹reparative›60 
Zugänge zur Kulturgeschichte dar, die diese strategischen oder unbewussten Alterisierun-
gen unterlaufen und etwa nach Ähnlichkeiten und «Figuren des Kontinuierlichen» (s.  o.), 
aber gerade nicht der ‹Identität› (im Sinne einer Entsprechung) zwischen Vormoderne 
und Moderne fragen. Verbindet man kontextsensible Methoden mit konzeptueller Ori-
entierung, können sich so Konstellationen mit neuen Ähnlichkeitsrelationen ergeben. 
Während der Historismus von der Überzeugung getragen ist, den einzig gültigen Zugriff 
auf Geschichte zu bieten, wird hier die Koexistenz vielfältiger, einander überlappender 
Perspektiven möglich.

Mit Blick auf die Antike wird so etwa eine Ergänzung des epistemologischen Spektrums 
denkbar und notwendig. Dies lässt sich exemplarisch an Grethleins Argumentationsfigur 
der Reflexivität vieler antiker Texte zeigen: Der Fokus auf die Reflexivität entspricht 
einem von der Gegenwart und politischen Positionen geprägten Interesse, das zu anderen 
Zeiten unterschiedlich ausfallen kann; so war, wie Grethlein bemerkt, etwa der italie-
nische Faschismus bestrebt, gerade diese Dimension antiker Texte zu unterschlagen.61 Die 
Offenheit und Wertschätzung für eine solche Reflexivität stellt indes nur eine epistemolo-
gische Disposition der Gegenwart dar, der weitere an die Seite gestellt werden können: Mit 
derselben Berechtigung sind dann auch diejenigen Dimensionen der Antike in den Blick zu 
nehmen, die für uns in der Gegenwart die Schwelle zur Problematisierbarkeit übertreten 
und so in den Blick geraten.

Dabei hängt der Anschluss der Antike an die Gegenwart vor allem auch an der Selektion 
des Gegenwärtigen: Während Grethlein etwa eine Lektüre antiker Texte mit Blick auf 
den russischen Überfall auf die Ukraine und eine Kritik ihrer missbräuchlichen Rezeption 
begrüßt,62 gelten ihm auf ‹Identität› bezogene, also etwa postkoloniale, gendersensible, 
sexualitätsbezogene oder class-spezifische Fragen an die antiken Texte selbst als eine bloße 
«Anbiederung an den Zeitgeist und plumpe[] Aktualisierungen».63 Das historistische 
Argument führt hier also zur wissenschaftlichen Nicht-Selektion spezifischer Formen von 
Zugehörigkeit als Parameter der Forschung. Damit verbindet sich die Vorstellung einer 

58	 Vgl. zu allochronen Ausschlüssen auch Schüttpelz / Steglich / Ingwersen 2022 sowie für queere Allochro-
nien u.  a. Love 2007.

59	 Grethlein 2022, 35.
60	 Sedgwick 1997; die Idee eines reparative reading adressiert, wie die Queer Studies generell, die Möglich-

keit alternativer Epistemologien, was auch ein wichtiger Aspekt dekolonialer Perspektiven ist (s.  u. Ab-
schnitt IV).

61	 Grethlein 2022, 87.
62	 Grethlein 2022, 76.
63	 Grethlein 2022, 89.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 33

eigenen naturalisierten bzw. ‹Nicht›-Positionalität;64 auch ein solches Nicht-Stellen von 
Subjektfragen konstituiert eine Subjektpolitik, die jahrhundertelang zu Ungunsten von 
Minderheiten gewirkt hat. Auf sachlicher Ebene bleibt festzuhalten – dies belegt der Essay 
performativ –, dass Fragen nach Zugehörigkeit und ‹Identität› durchaus zu den virulenten 
und offenen Fragen der Gegenwart gehören.

IV.  Kanon und Zensur – Epistemizide und Global Epistemologies

Als «Preis des vergessenen Historismus»65 führt Grethlein schließlich Formen der «iden-
titätspolitischen Zensur»66 auf, die von ihm als Gegensatz zu historistischer Betrachtung 
konzipiert wird:

War der Historismus darum bemüht, jede Epoche aus sich selbst heraus zu verstehen, 
so bewerten und zensieren die Jünger der Identitätspolitik die Vergangenheit vor allem 
mit den moralischen Maßstäben der Gegenwart. Ein paar Beispiele aus Deutschland: 
Nachdem die Stadt Berlin angekündigt hat, die Mohrenstraße – nur noch als M*straße 
zu schreiben  – in Anton-Wilhelm-Arno-Straße umzubenennen, sind Forderungen laut 
geworden, auch dem Richard-Wagner-Platz und der Martin-Luther-Straße andere Na-
men zu geben.67

An die Diskussion über die Umbenennung von Straßen und den Umgang mit etablierten 
philosophischen Texten, die rassistisches Gedankengut enthalten, schließt Grethlein dann 
Fragen des literarischen Kanons an.68 Der Umbenennung von Straßen, könnte man nun 
zuerst einwenden, liegen qualitativ andere Diskussionen zugrunde als der Frage, wie man 
historische Texte lesen sollte – schließlich geht es bei der Vergabe und Nutzung von Stra-
ßennamen primär darum, welchen Personen oder Ereignissen wir heute einen, obendrein 
ehrenden, Platz im öffentlichen Raum gewähren möchten. Man kann die geschichtliche 
Gewordenheit solcher Straßennamen in ihrer Zeit in den Blick nehmen und trotzdem 
zu dem Schluss kommen, dass die Beibehaltung mancher Namen nicht zeitgemäß und 
eine Änderung keine Zensur der Vergangenheit, sondern eine Neuorientierung (und, wie 
Grethlein selbst formuliert: Verständigung über Werte69) der Gegenwart darstellt. Dass es 
dabei auch zu streitbaren Fällen kommt und Akteur:innen Forderungen unterschiedlicher 
Tragweite haben, ist sicher unvermeidbar und zugleich integraler Teil einer demokratischen 
Gesellschaft, in der diese Fragen immer wieder aufs Neue verhandelt werden müssen.

64	 Sedgwick 1997, 21.
65	 Grethlein 2022, 34–44.
66	 Grethlein 2022, 37.
67	 Grethlein 2022, 36.
68	 Vgl. Grethlein 2022, 37: «Auch der Kanon antiker Literatur soll nach unseren Moralvorstellungen be-

reinigt und anstößige Werke, wenn überhaupt, dann nur mit einem kritischen Fokus auf ihre ethische 
Defizienz behandelt werden.»

69	 Grethlein 2022, 37. Es bleibt an dieser Stelle unklar, wieso es «gute Gründe dafür, Statuen wie die des 
Sklavenhändlers Edward Colston in Bristol zu entfernen», gibt, aber andere Formen der Aufarbeitung 
kolonialer oder diskriminierender Vergangenheiten  – beispielsweise die oben zitierten  – Schaudern er-
regen «angesichts des Rigorismus und der Selbstgerechtigkeit, mit der eine Epoche die Hinterlassenschaft 
früherer Epochen aus dem Weg räumen und die Spuren anderer Werte tilgen will», und wer dann die 
Deutungshoheit über solche Grenzen hat.



34	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

Anders gelagert sind die Diskussionen nun, wenn es darum geht, wie und in welcher 
Form wir heute antike Texte lesen, und zwar gerade solche, deren Inhalte und Kon-
texte mit unseren eigenen Überzeugungen im Konflikt stehen. Ohne dies zu explizieren, 
beschwört Grethlein hier das Gespenst der ‹linken Cancel Culture›, das schon lange durch 
die deutschen Medien geistert.70 Wer genau aber der Agens ist hinter der unpersönlich 
formulierten Forderung, «auch der Kanon antiker Literatur soll nach unseren Moralvor-
stellungen bereinigt und anstößige Werke, wenn überhaupt, dann nur mit einem kritischen 
Fokus auf ihre ethische Defizienz behandelt werden»71, bleibt unklar. Das mag damit zu 
tun haben, dass auch hier die Auseinandersetzung mit diesen Fragen im akademischen 
Diskurs und an den Universitäten selbst ein ganz anderes Bild zeichnet, das keineswegs 
auf Zensur, sondern auf einen veränderten und letztlich umfassenderen Umgang mit – zum 
Beispiel – antiken Texten zielt.

Im Hinblick auf den schulischen und universitären Lektürekanon entzünden sich Dis-
kussionen gern an vielgelesenen Autoren wie etwa Ovid: In seinen Gedichten werden 
regelmäßig Szenen sexueller Gewalt ausgestellt, die zudem in Übersetzungen sprach-
lich unsichtbar gemacht werden. Die Forderung, Ovid in Schulen und Universitäten mit  
Bewusstsein und Sensibilität für diese Thematiken zu lesen und diese Problematiken zu 
thematisieren,72 ist nicht gleichbedeutend mit einer Reduktion antiker Texte auf eine mora-
lische Kritik durch die Gegenwart, wie sie Grethlein nahelegt, wenn ihm in den «heuti-
gen Forderungen nach Diversität» die antiken Texte «stark verkürzt» erscheinen.73 Es ist 
vielmehr eine Erweiterung der Perspektive, aus der wir Texte im Klassen- oder Seminar-
raum immer einführen und kontextualisieren. Es geht dabei nicht darum, den Kanon zu 
beschneiden, sondern vielmehr darum, ihn zu ergänzen und Aufmerksamkeiten anders 
zu verteilen: Der kritische Blick auf den Kanon muss die vielfältigen Abwesenheiten the-
matisieren, die mit ihm einhergehen, und zwar sowohl im Hinblick auf das kanonisierte 
Material als auch auf die Prozesse seiner Konstitution. Die komplexen Überlieferungs- und 
Kanonisierungsprozesse werden nicht nur durch kontingente Faktoren und tradierende 
Erinnerungsmechanismen bestimmt, sondern auch durch explizite strategische Aus-
schlüsse74 bestimmter Subjektivitäten, Positionen und Epistemologien. Boaventura de 
Sousa Santos konzeptualisiert solche Vorgänge als ‹Epistemizid›:

Colonial domination involves the deliberate destruction of other cultures. The destruc-
tion of knowledge (besides the genocide of indigenous people) is what I call epistemicide: 
the destruction of the knowledge and cultures of these populations, of their memories 
and ancestral links and their manner of relating to others and to nature. Their legal and 
political forms – everything – is destroyed and subordinated to the colonial occupation.75

70	 Daub 2022.
71	 Grethlein 2022, 37.
72	 Rausch / Wesselmann 2020.
73	 Grethlein 2022, 45.
74	 Museen und Archive mit ihren Selektions- und Ausstellungsstrategien spielen in dieser Hinsicht eine zen-

trale Rolle, vgl. Santos 2018, 197–205, dazu auch Padilla Peralta 2020, 156–157 im Hinblick auch auf antike 
Museen und Bibliotheken.

75	 Santos 2016a, 18; vgl. auch Santos 2016b; Santos 2018, 8. Vgl. zur Geschichte und Rezeption des Begriffs 
Horsthemke 2022, bes. 94–97.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 35

Das Konzept des Epistemizids, das bereits von Padilla Peralta in altertumswissenschaftli-
chen Kontexten herangezogen wurde,76 markiert also Formen der Abwesenheit und kann 
unseren Blick auf historisches Material ‹beunruhigen›, indem es auf die Stille und Unsicht-
barkeit dessen verweist, das nicht mehr hör- und sichtbar ist. So wie im Diskurs um 
‹Antike und Identität› in synchroner Perspektive bestimmte Epistemologien als akzeptabel 
selegiert, andere als wissenschaftlich inakzeptabel ausgeschlossen werden – z.  B. solche, die 
um ‹Identitäten› der Produzent:innen und Verwalter:innen von Wissen oder Situations-
gebundenheit von Wissen kreisen –, wird in diachroner Richtung (Kultur-)Geschichte so 
als von Selektion und Epistemiziden geprägtes ‹Archiv› lesbar:

Whatever the mode of selection, what is not selected by the archive is nonetheless con-
stitutive of what is selected. What is not selected is not just knowledges but also times, 
rhythms, chronologies, sequences, narratives, spaces, foundational myths, stresses, me-
mories, identities, and representations. The other face of the archive is modern epistemi-
cide and all its historical repercussions.77

Es geht also nicht nur um Wissen im Sinne akademischer Reflexion, sondern auch um 
ganz andere Formen des Wissens und Epistemologien, bspw. embodied knowledge, Prak-
tiken-Wissen oder habituelles Wissen. So ist etwa über Jahrhunderte hinweg eine weiße 
Antike konstruiert worden78 und sind von diesem hegemonial geführten Diskurs mino-
ritäre Gruppen ausgeschlossen worden  – sowohl in der Antike selbst als auch in ihrer 
späteren Aneignung; dies führt u.  a. zur verharmlosenden Darstellung der Sklaverei, wie 
sie bis heute in Schulbüchern anzutreffen ist (und in der Klassischen Philologie in Deutsch-
land erst seit Kurzem thematisiert wird).79 Durch diese Ausschlüsse von Menschen und 
Kollektiven sind zugleich deren Wissen und Epistemologien aus dem wissenschaftlichen 
Diskurs abgedrängt worden; genau hier setzt der Begriff des Epistemizids, der also gerade 
die Kontinuität von physischer und epistemischer Gewalt betont,80 sowie die bei Santos 
angelegte Vorstellung ‹emergenter Epistemologien› an: Es geht nicht nur darum, das durch 
Epistemizide Abwesende zu markieren, sondern auch eine «sociology of emergences» zu 
ermöglichen, die sich konzentriert auf die «positivity of such exclusions as it captures the 
victims of exclusion in the process of setting aside victimhood and becoming resisting 
people practicing ways of being and knowing in their struggle against domination».81

Bei Santos sind Wissensformen und Epistemologien also unmittelbar an Positionalität 
und Belonging gebunden und entlang einer «abyssal line» zwischen Kolonisator:innen und 
Kolonisierten, hegemonialen und minoritären Positionen organisiert. Anders als in der 

76	 Padilla Peralta 2020 stellt für die Römische Republik die «extermination of contingent, context-dependent, 
and multi-generational ways of knowing that were tied directly and inalienably to the people and places 
responsible for their transmission and evolution» (156) heraus; mit der Massensklaverei und der ausbeu-
tenden Transformation der Natur für Nahrung, Infrastruktur und Kriegsmaterial nimmt er dabei zwei der 
miteinander interagierenden imperialistischen Prozesse in den Blick, die diesen Epistemizid herbeiführen: 
Genozide und Sklaverei, ökologische Zerstörung, ökonomische Transformationen, der Verlust sprach-
licher Diversität sowie die Oktroyierung religiöser und juristischer Systeme (157–158). Der Autor ver-
bindet diese wissenschaftliche Studie auch mit einer Reflexion seiner eigenen Positionalität (154).

77	 Santos 2018, 198.
78	 Dazu z.  B. Jockey 2015.
79	 Vgl. Ost 2021 und Wesselmann 2021.
80	 Brunner 2020, 139.
81	 Santos 2018, 28.



36	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

deutschsprachigen Debatte unterstellt, geht es Ansätzen wie jenem von Santos aber nicht 
darum, Privilegierte gegen Minoritäre auszuspielen oder die eine Epistemologie zugunsten 
der anderen abzuschaffen; vielmehr zielen seine Theorien darauf ab, auf die historische 
Abwehr von Epistemologien hinzuweisen, die jenseits des Modells dominanter Wissen-
schaft operieren.82

Santos exemplifiziert die Dynamik solcher marginalisierten und dominanten Wissens-
ordnungen einmal auch am Material der griechisch-römischen Antike: Er interessiert 
sich etwa für Lukian von Samosata, den er als «centrifugal figure of classical antiquity, a 
marginal classic of Western culture»83 begreift. So liest er Lukians Dialog Βίων Πρᾶσις 
(wörtlich etwa: Der Verkauf der Lebensformen) als literarische Figuration einer Strategie 
der Distanzgewinnung zu etablierten theoretischen Traditionen, die auch für die episte-
mologische Diversifizierung der Gegenwart relevant ist.84 In diesem Dialog werden die an 
den diversen philosophischen Schulen ausgerichteten Lebensweisen, also die etablierten 
Wissensordnungen und -praktiken der griechisch-römischen Antike, alle miteinander zum 
Verkauf angeboten:

In this as in other satirical works, Lucian of Samosata aims to create distance vis-à-vis 
established knowledge. He turns the theories into objects rather than subjects, creates a 
field of externality about them, and submits them to tests for which they were not design-
ed. He does not allow them to argue among themselves, urging them rather to contend 
for the attention of strangers whose preferences they have no way of controlling. He 
subjects them to the chaos of the society in which they are produced and shows them 
that the truth to which they aspire […] lies not in corresponding to a given reality but 
rather in corresponding to a reality yet to be given, to utility in terms of social criteria 
and objectives in a broad sense.85

Die Distanz zu hegemonialen Epistemologien, die Santos in deren Objektivierung und 
‹kommerzialisierender› Entwertung erkennt, sieht er zudem in die Biographie des antiken 
Autors eingeschrieben: Lukian selbst geht immer wieder auf seine marginalisierte Position 
als griechischsprachiger und aus der ‹Peripherie› des Römischen Reiches stammender 
Literat (und Rhetor) – der gleichwohl aus finanziell privilegierten Verhältnissen kommt – 
ein.86 Samosata, im 2. Jh. n. Chr. Teil der römischen Provinz Syria, liegt in der heutigen 
Türkei und war, wie Santos hervorhebt, ein Ort geographischer, ökonomischer, kulturel-
ler und religiöser Überlappungen. Lukians multiple Belongings, um die oben entfaltete 
Terminologie aufzugreifen, durchdringen sein umfangreiches Werk, das – vielleicht auch 

82	 Vgl. Santos 2018, 7: «The epistemologies of the South do not aim to replace the epistemologies of the 
North and put the South in the place of the North. Their aim is to overcome the hierarchical dichotomy 
between North and South. The South opposing the North is not the South constituted by the North as 
victim, but rather the South that rebels in order to overcome the existing normative dualism.» Vgl. auch 
Chakrabaty 2009, 249.

83	 Santos 2018, 104.
84	 Santos 2018, 102. Lukians Dialog dient Santos dort als Beispiel «to illustrate the existence of another 

classical antiquity, an antiquity that is centrifugal vis-à-vis Greece’s canonical achievements and multicul-
tural in its roots».

85	 Santos 2018, 104.
86	 Dies schlägt sich auch in den diversen auktorialen Masken nieder, die diese Belongings in Lukians Texten 

aufgreifen und die Idee einer stabilen ‹Identität› negieren, dazu Baumbach / v. Möllendorff 2017, 13–57 
und 93–99.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 37

gerade wegen dieser Distanz zu etablierten Wissensordnungen, wie Santos in einer Fußnote 
impliziert87 – lange als marginal galt.88

Beispiele wie dieses und Santos’ Überlegungen im Ganzen stehen damit im Kontext 
der aktuellen Forschungen zu Global Epistemologies, die das rationalistisch-akademische 
Wissen des ‹Globalen Nordens› als nur eine Epistemologie neben anderen begreifen und 
nach weiteren Wissensformen in einem globalen Kontext fragen.89 Neben Santos kommen 
wichtige Impulse zu den Global Epistemologies aus der Ethnologie bzw. Anthropolo-
gie, etwa von Eduardo Viveiros de Castro oder Philippe Descola. Ohne auf diese Theo-
rien im Detail eingehen zu können, bleibt festzuhalten, dass den Epistemologien des 
Globalen Nordens vermehrt andere Wissenssysteme, -weisen und -formen an die Seite 
gestellt werden, um so das Denken zu dekolonisieren («décoloniser la pensée»90) und 
ein Bewusstsein dafür zu entwickeln, wo ein ‹westlicher Blick› Wissen unterschiedlichen 
epistemologischen Profils nicht erkennen kann, es verzerrt oder per Epistemizid ver-
drängt.91 Diese Prozesse der Pluralisierung sind keine Gefahr für die traditionellen geistes- 
und kulturwissenschaftlichen Fächer, im Gegenteil: Die Herausforderung für den Umgang 
mit der Antike, aber auch Literatur- und Kulturgeschichte überhaupt besteht nicht darin, 
bestimmte Fragestellungen, Perspektiven und Theoreme abwehren und so das episte-
mische ‹Territorium› der Fächer verteidigen zu müssen, sondern vielmehr in der Frage, 
wie sie in einer von weltweit unterschiedlichen Wissensformen geprägten Zeit Fragen und 
Perspektiven aufgreifen können, um so Bestrebungen der Dekolonialisierung nicht nur 
auf Ebene des Materials (etwa anhand der Frage des Kanons), sondern auch hinsichtlich 
des theoretisch-methodischen Zugangs aufzunehmen. Die historisch orientierten Kultur-
wissenschaften wie die Altertumswissenschaften, die sich ihren Zugang zum Gegenstand 
durch die Geschichte von Epistemiziden bahnen müssen, stehen dabei vor der Herausfor-
derung, diese Epistemizide in die Geschichte und Praxis des Wissens einzuschreiben. Die 
Angst davor, dass sich ein in Deutschland gesellschaftlich nicht mehr besonders relevantes 
Fach durch Selbstkritik der eigenen Fachgeschichte, durch Reflexivität auf die eigene Posi-
tionierung oder durch Anschluss an zeitgenössische Theoriediskurse selbst abschafft, ist 
unbegründet (auch wenn, wie immer und überall, der Missbrauch entsprechender Theo-
rien und Positionen, das Umschlagen von minoritären in hegemoniale Situationen möglich 
ist92); real hingegen ist das Risiko, bald jungen Menschen und anderen Disziplinen, die auf 
einen auch globalen Reflexionsrahmen umstellen, nichts mehr zu sagen zu haben und so 
den Anschluss an gemeinsame Diskurse zu verlieren.

87	 Santos 2018, 105 Anm. 4.
88	 Die Rezeption Lukians in den deutschen Altertumswissenschaften beispielsweise verlief schleppend, teils 

auch befördert von Antisemitismus, kann aber seit den 80er Jahren zumindest im Hinblick auf das For-
schungsinteresse nicht mehr als im engeren Sinne marginal gelten, siehe Baumbach 2002 (bes. 217–219 zu 
den antisemitischen Tendenzen und 236–243 zur Rezeption seit den 80ern).

89	 So gibt es auch Bestrebungen, afrikanische Universitäten zu dekolonisieren, indem diese auch Wissens-
formen jenseits der westlich geprägten Universität aufgreifen, vgl. Ndlovu-Gatsheni 2018; Ndlovu-Gats-
heni 2021. Vgl. auch Feichtinger et al. 2020.

90	 Descola in Descola / Ingold 2014, 56.
91	 So argumentiert etwa Mignolo 2012, dass Europa seine eigentlich ‹lokale› Geschichte und Epistemologie 

immer auf eine ‹globale› Ebene gespiegelt und so unzulässig verallgemeinert habe.
92	 Vgl. etwa Grethleins Befürchtung einer Ausblendung von beispielsweise institutionellen Machtverhält-

nissen (2022, 32–33).



38	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

V.  Positionierungen

The task is not individual but communal. It means that no one should expect that so-
meone else will decolonize him or her or decolonize X or Z, and it means that none of 
us, living-thinking-being-doing decolonially should expect to decolonize someone else.93

Zum Abschluss dieser Überlegungen scheint es uns angebracht, die theoretisch-epistemo-
logischen Ausführungen in unserer Praxis zu situieren und noch mit einigen Worten unsere 
eigene Positionalität zu reflektieren, um davon ausgehend unser Anliegen in diesem Artikel 
zusammenzufassen. Wir schreiben als zwei Doktorand:innen gegen Ende ihrer Promoti-
onsphase, die ausschließlich in den Universitätssystemen des Globalen Nordens ausgebil-
det wurden und dort (u.  a.) ‹Klassische Philologie› studiert haben; wir sprechen dabei aus 
der Position unserer eigenen multiplen Belongings in diesem System, arbeiten aber aus 
einer in anderen Hinsichten privilegierten und in unserem Erfahrungsraum begrenzten 
Position, insofern unser Schreiben Teil des deutschen akademischen Systems ist. Zu diesen 
Privilegien gehört auch, dass wir die Möglichkeit haben, eine Perspektivierung einer uns 
schon länger angelegenen Debatte in einer Zeitschrift wie Antike und Abendland publizie-
ren zu können. Den Konnex von Antike und ihrer Rezeption im «Abendland» sehen wir, 
was wenig überraschen dürfte, kritisch. Dies betrifft nicht nur die terminologische Ver-
engung der Antikenrezeption auf eine (eurozentrisch) ‹westliche› Welt, sondern auch die 
historischen Aus- und Abgrenzungen, die der Begriff transportiert: die Vorstellung eines 
‹die Antike› vereinnahmenden westlich-europäischen, christlichen Kulturraums gegen-
über einem nicht-christlichen, primär islamisch gelesenen «Osten»94 – die rechtsextreme 
Bewegung PEGIDA, «Patriotische Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes», 
aktualisiert in jüngster Vergangenheit diese begriffliche Aufladung sehr öffentlichkeitswirk-
sam für die Neue Rechte in Deutschland.

Antike und Abendland (mit dem Untertitel Beiträge zum Verständnis der Griechen und 
Römer und ihres Nachlebens) wurde von Bruno Snell am Ende des Zweiten Weltkriegs 
gegründet, der erste Band erschien im Februar 1945 im Marion von Schröder Verlag in 
Hamburg. Snell, der sich von Anfang an deutlich vom Nationalsozialismus distanzierte und 
sich immer wieder gegen den antisemitischen Rassismus der Nationalsozialisten aussprach, 
arrangierte sich gleichwohl mit der Situation an der Universität Hamburg, wo er seit 1931 
und bis 1960 Professor war.95 Aus dem Vorwort zum zweiten Band, der im Herbst 1946 
veröffentlicht wurde, wird deutlich, dass Snell das Jahrbuch im Kontext einer Hinwendung 
Deutschlands zur Idee eines geeinten Europas und einer entsprechenden europäischen 
Orientierung der Altertumswissenschaften (sowie umgekehrt der orientierenden Kraft 
Europas) nach der nationalsozialistischen Herrschaft sah.96 Eine Einordnung dieses Impul-

93	 Mignolo 2012, 11.
94	 In der Romantik bildet sich «[…] a specifically German tradition in which the term ‹Abendland› became 

heavily loaded ideologically […]. From then on, ‹Abendland› referred to those European peoples who, as 
noted above, were marked by the dual heritage of antiquity and Christendom» (Conze 2015, 73).

95	 Interessant ist z.  B. die Aufarbeitung des Berufungsverfahrens (Lohse 2014), in dem Bruno Snell 1931 den 
Vorzug vor Hermann Fränkel erhielt, was – wie Snell selbst klar war und von ihm thematisiert wurde – in 
einer Art vorauseilendem Gehorsam der Verantwortlichen an der Universität Hamburg gegenüber den anti-
semitischen Einstellungen geschah, die sich mit dem Erstarken der NSDAP öffentlich weiter ausbreiteten.

96	 Snell 1946, 7: «Während der erste Band das Nachleben der Antike an bestimmten Stationen der euro-
päischen Geschichte aufwies, behandelt dieser Band hauptsächlich das archaische Griechentum, die Zeit 



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 39

ses in seinen historischen Kontext bringt aber auch die Spannungen zutage, in denen ein 
solches Projekt existierte und die nicht ausgeblendet werden können: Die Nachkriegszeit 
erlebt eine Konjunktur des Begriffs des ‹Abendlandes› und mit ihm einer erneuerten Idee 
‹westlicher Zivilisation›, in der das Potenzial eines des Faschismus unverdächtigen euro-
päischen Ordnungsmodells erkannt wurde, das aber gleichzeitig ein (auch geographisch) 
statisch und determiniertes, Hegemonie beanspruchendes und sich in ständiger Bedrohung 
(in dieser Zeit durch den östlichen Teil Europas) wähnendes Konstrukt war.97

Auch hier zeigt sich, dass historisch-kontextualisierende Betrachtungen und kritische, 
gerade auch dekoloniale Perspektiven in produktive Wechselwirkung treten können: Die 
europäische Vision Snells, die ihr Echo im Zeitschriftentitel findet, ist im Kontext ihrer Zeit 
eine Öffnung, aber sie ist auch eine weitere Vereinnahmung der Antike für Europa und ‹den 
Westen›, die wir heute aus anderer Perspektive sehen. Die Ausschlussbewegungen und Aus-
löschungen, die etwa einhergehen mit der Idee eines ‹europäischen Westens›, der sich auf 
eine als klassisch verstandene Antike als gemeinsames Erbe beruft,98 gegenüber einem (sei 
es – kontinental gesprochen – europäischen, sei es außer-europäischen) Osten, treten vor dem 
Hintergrund unseres zeitgenössischen Problembewusstseins (das freilich nicht ‹entwickelter› 
oder universeller, sondern lediglich ein unterschiedliches ist) in anderer Perspektive zutage.

Die historische Kontextualisierung bereichert dann aber auch ein Nachdenken darüber, 
wie man sich zu einem solchen Titel heute in der Praxis verhalten kann und wie wir 
uns ihr mit kritischen (etwa dekolonialen) Zugängen nähern. Vor diesem Hintergrund 
erscheint uns Antike und Abendland nicht nur als ein guter Ort, um eine primär in den 
Feuilletons geführte Diskussion an einen wissenschaftlichen Publikationsort zu bringen, 
sondern gerade auch als wichtiger Ort, um – durch die Rezeption aktueller Theoriebildung 
aus dem Umfeld der Global Epistemologies  – wissenschaftstheoretische Positionen der 
Altertumswissenschaften als Disziplin in der Gegenwart und ihre so perspektivierte Fach-
geschichte wie Zukunft in den Blick zu nehmen.99

VI.  Schluss

Die epistemologischen und wissenschaftstheoretischen Positionen zeigen, dass Diversität 
und Dekolonialisierung keine Projekte sind, die sinnvollerweise einen ‹nationalen› Rahmen 

also, in der die Kräfte Griechenlands mächtig aufblühen und auf allen Gebieten die Grundlagen des euro-
päischen Lebens gelegt werden. Heute, wo der Weiterbestand dieses Europas so sehr in Frage stellt ist, 
schien es besonders am Platz, dorthin den Blick zurückzuwenden.»

97	 Conze 2015; Schildt 1999, 21–82. Zum ‹christlichen Abendland› als politischem Kampfbegriff siehe auch 
Faber 2002.

98	 Der Fokus auf die Bedeutung der Antike für Europa ist auch im dritten Band des Jahrbuchs deutlich, 
in dessen Vorwort Snell über das «gemeinsame europäische Interesse an einer neuen Besinnung auf das 
Wesen des Klassischen» (Snell 1948, 8) eingeht und mit der Frage «Was ist ein Klassiker?» (im Band ist 
eine Übersetzung von T. S. Eliots Vortrag «What is a Classic?» abgedruckt) einen weiteren Begriff ins Spiel 
bringt, der gerade die Altertumswissenschaften im Hinblick auf materielle, personelle und epistemologi-
sche Ausschlussbewegungen beschäftigt, dazu Porter 2006.

99	 Vgl. auch den Beitrag von Nebelin 2022 im letzten Band von Antike und Abendland, der sich – ebenfalls 
in Auseinandersetzung mit einer anderen Publikation – der Frage nach der Zukunft der Altertumswissen-
schaften aus der Perspektive einer Auseinandersetzung mit der Fachgeschichte widmet.



40	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

haben,100 ‹dort› relevant und ‹hier› aufgrund anderer realpolitischer Bedingungen entbehr-
lich sein könnten; vielmehr betreffen sie alle: Wir alle zeichnen uns durch vielfältige Formen  
von Zugehörigkeiten aus, die unseren Zugang zu Wissenssystemen bestimmen und unser 
Wissen situieren, und können uns der Reflexion auf sie kaum entziehen. Die komplexen 
Konzepte von ‹Identität› u.  a. in dekolonialen und queeren Forschungskontexten sowie 
ihre entsprechenden konzeptuellen Korrelate wie Belonging oder Ähnlichkeit erlauben eine 
solche Einsicht in die Pluralität und Vielstimmigkeit von Subjektivitäten. Zugleich handelt 
es sich dabei nicht etwa um Detailfragen hochspezialisierter Teildisziplinen, sondern um 
Überlegungen, die mittlerweile das ‹Ganze› der Wissenschaften angehen und auch in all-
gemeiner Kulturtheorie, Wissenssoziologie und Wissenschaftstheorie verhandelt werden. 
Ein wichtiges Argument ist darin die Kritik an Dichotomisierungen, etwa zwischen ‹eigen› 
und ‹fremd›, aber auch ‹Antike› und ‹Moderne›. Auch das wissenschaftliche Prinzip des 
Historismus ist davon betroffen, insofern es – durch die Eintragung eines sich entwickeln-
den Selbst in die Vorstellung von Geschichte – situiertes Wissen produziert, dies aber aus-
blendet. Es geht also darum, die wissenschaftlichen Mittel und Methoden des Historismus 
zu situieren, sodass klar wird, dass auch das historistische Arbeiten einen an der Position 
der Forschenden hängenden ‹Ort› hat. Die Reflexion von Positionalität kann genau diesen 
Ort offenlegen und ihn im Verhältnis zu anderen lokalisieren und stellt zugleich keine aus-
schließende, sondern eine erweiternde Alternative zu anderen epistemologischen Zugängen 
dar. Da diese theoretischen Hintergründe im deutschen Diskurs um ‹Antike und Identität› 
und in der Epistemologie der Antike bisher – wenn überhaupt – nur vereinzelt eine Rolle 
gespielt haben, war es uns ein Anliegen, diese Positionen hörbar zu machen und in die Dis-
kussion einzubringen. Wir haben dafür bestehende Konzepte und Theorien aufgegriffen, die 
unserer Meinung nach einerseits relevant für die Reflexion eines Wissenschaftsverständnis-
ses im Allgemeinen sind und von denen sich keine Disziplin ausnehmen kann, andererseits 
haben wir exemplarisch auf Arbeiten hingewiesen, die einen solchen theoretischen Zugang 
in der Auseinandersetzung mit der Antike zur ‹Anwendung› bringen.101 Die Zusammen-
führung beider Ebenen (‹Identitäten› der Forschenden und Identitätskonzepte als Frage an 
den Gegenstand) wird Herausforderungen an künftige Altertumswissenschaften und his-
torische Kulturwissenschaften, aber auch Universitäten überhaupt stellen, die sich nicht nur 
mit bekannten, sondern auch neuen Fragen konfrontieren wollen und müssen.

Auch in Deutschland, wo ihre öffentliche Stellung, wie Grethlein bemerkt, sicher gesell-
schaftlich weniger prominent ist als in den USA oder in Großbritannien, werden die Alter-
tumswissenschaften an den möglichen Zukünften der Universität mitarbeiten müssen, wenn 
sie bestehen wollen. In und über die Universitäten hinaus eröffnen sich so Möglichkeiten für 
neue Positionierungen zur Antike und ihrer Rezeption. In der Dekolonialisierung und Diver-
sifizierung des Bildes der Antike und unseres akademischen wie gesellschaftlichen Zugangs 
zu ihr liegen Potenziale, um sie als einen Wissensbereich zu erhalten, der die Gegenwart in 
anderem, kritischem Licht erscheinen lässt, aber der auch umgekehrt selbst im jeweils kriti-
schen Licht der Gegenwart steht. Die Antike aus dem Perspektivenhorizont zeitgenössischer 
Fragen nach Identitätskonzepten und Belonging abzudrängen, wird kaum das Interesse an 

100	 Dies postuliert etwa die deutschsprachige Debatte, die von der Annahme der gesellschaftspolitischen Ver-
schiedenheit zwischen den USA und Deutschland ausgeht, vgl. Abschnitt I.

101	 So z.  B., neben vielen anderen, die hier nicht aufgelistet werden können, für dekoloniale Theorie die 
Beiträge in Fn. 9 und für die Queer Studies in Fn. 40.



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 41

ihr festigen können; stattdessen sollten auch das Wissen und die Wissenschaften von der 
Antike sich an der epistemologischen Diversifizierung, die Teil einer Dekolonialisierung 
unserer Wissenssysteme ist, und der Aushandlung ihrer Praxis beteiligen.

Bibliographie

Baumbach, M., Lukian in Deutschland. Eine Forschungs- und Rezeptionsgeschichtliche Ana-
lyse vom Humanismus bis zur Gegenwart, München 2002

Baumbach, M. / P. v. Möllendorff, Ein literarischer Prometheus. Lukian aus Samosata und 
die Zweite Sophistik, Heidelberg 2017

Bhatti, A. / D. Kimmich / A. Koschorke / R. Schlögl / J. Wertheimer, Ähnlichkeit: 
ein kulturtheoretisches Paradigma, Internationales Archiv für Sozialgeschichte der Deutschen 
Literatur 36 (1), 2011, 233–247

Bhatti, A. / D. Kimmich (Hgg.), Ähnlichkeit. Ein kulturtheoretisches Paradigma, Konstanz 
2015 [= 2015a]

Bhatti, A.  / D. Kimmich, Einleitung, in: A. Bhatti  / D. Kimmich (Hgg.), Ähnlichkeit. Ein 
kulturtheoretisches Paradigma, Konstanz 2015, 7–32 [= 2015b]

Brunner, S., Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne, Biele-
feld 2020

Chakrabarty, D., Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference. 
New edition with a new preface by the author, Princeton / Oxford 2009 [2000]

Charbonnier, P.  / G. Salmon  / P. Skafish, Comparative Metaphysics. Ontology After 
Anthropology, London 2017

Colin, N. / D. Kimmich (Hgg.), Dossier Ähnlichkeit / Similitude, lendemains 44 (173), 2019
Conze, V., Facing the Future Backwards: ‹Abendland› as an Anti-Liberal Idea of Europe in 

Germany between the First World War and the 1960s, in: D. Gosewinkel (Hg.), Anti-Liberal 
Europe: A Neglected Story of Europeanization, New York 2015, 72–89 

Daub, A., Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt erfasst, Berlin 2022
Därmann, I., Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provokation der Philosophie, 

München 2005
Descola, P. / T. Ingold, Être au monde. Quelle expérience commune?, Lyon 2014
Descola, P., Jenseits von Natur und Kultur, übers. v. E. Moldenhauer, Berlin 2021 [frz. 2005]
Ekeh, P., Social Anthropology and Two Contrasting Uses of Tribalism in Africa, Comparative 

Studies in Society and History 32 (4), 1990, 660–700
Ette, O. / U. Wirth (Hgg.), Nach der Hybridität. Zukünfte der Kulturtheorie, Berlin 2014
Faber, R., Abendland. Ein politischer Kampfbegriff, Berlin / Wien 2002
Fabian, J., Time and the Other. How Anthropology makes its Objects, New York 1983
Feichtinger, J. / A. Bhatti / C. Hülmbauer, How to Write the Global History of Know-

ledge-Making. Interaction, Circulation and the Transgression of Cultural Difference, Cham 
2020

Freccero, C., Historicism and Unhistoricism in Queer Studies, Publications of the Modern 
Language Association of America 128 (3), 2013, 781–782

Goldberg, J. / M. Menon, Queering History, Publications of the Modern Language Associa-
tion of America 120 (5), 2005, 1608–1617

Grethlein, J., Geschichte im Präsens, Frankfurter Allgemeine Zeitung 10. 03. 2021 [= 2021a] 
Grethlein, J., Das Denken hat einen Zeitkern, Frankfurter Allgemeine Zeitung 10. 11. 2021 

[=2021b]
Grethlein, J., Antike und Identität, Tübingen 2022



42	 Quintus Immisch / Saskia Schomber

Grethlein, J., Fremdes Licht aus ferner Zeit, Frankfurter Allgemeine Zeitung 04. 01. 2023 
[= 2023a]

Grethlein, J., Gleich und Gleich, Frankfurter Allgemeine Zeitung 15. 03. 2023 [= 2023b]
Hahn, H. P., Ethnologie. Eine Einführung, Berlin 2013
Haraway, D., Situated Knowledges. The Science Question in Feminism and the Privilege of 

Partial Perspective, Feminist Studies 14 (3), 1988, 575–599
Horsthemke, K., ‹Epistemizid›, ‹epistemische Gewalt› und ‹epistemische Emanzipation› in 

der post- und dekolonialen Theorie, in: P. D. Th. Knobloch und J. Drerup (Hgg.), Bildung 
in postkolonialen Konstellationen. Erziehungswissenschaftliche Analysen und pädagogische 
Perspektiven, Bielefeld 2022, 93–116

Jockey, P., Le mythe de la Grèce blanche: Histoire d’un rêve occidental, Paris 2015 [2013]
Kimmich, D., Wirklichkeit als Konstruktion. Studien zu Geschichte und Geschichtlichkeit bei 

Heine, Büchner, Immermann, Stendhal, Keller und Flaubert, München 2002
Kimmich, D., Ins Ungefähre. Ähnlichkeit und Moderne, Konstanz 2017
Kimmich, D., Ähnlichkeit – ein kulturtheoretisches Paradigma? Bemerkungen zu einer ver-

änderten Sicht auf die Ordnung der Dinge, lendemains 44 (173), 2019, 6–17
Kimmich, D., Belonging – Zugehörigkeit und Eigentum. Eine prekäre Verbindung, Zeitschrift 

für Kulturphilosophie 2, 2021, 11–24
Kimmich, D., Ähnlichkeit. Ein Paradigma globaler Literaturgeschichte?, in: U. Büttner / D. D. 

Kim (Hgg.), Globalgeschichte der deutschen Literatur. Methoden  – Ansätze  – Probleme, 
Stuttgart 2022, 263–278 [= 2022a]

Kimmich, D., in Zusammenarbeit mit A. Bhatti, N. Colin und Q. Immisch (Hgg.), Nach 
dem Postkolonialismus? Ähnlichkeit als kulturtheoretisches Paradigma, in: L. Auteri (Hg.), 
Akten des XIV.  Internationalen Germanistenkongresses Palermo 2021: Wege der Germa-
nistik in transkulturellen Perspektiven, Bd. 4, Bern u.  a. 2022 [= 2022b]

Kimmich, D., Ähnlichkeit: Kulturtheoretisches Paradigma, methodische Herausforderung und 
ein Beitrag zu den Global Epistemologies, in: D. Kimmich in Zusammenarbeit mit A. Bhatti, 
N. Colin und Q. Immisch (Hgg.), Nach dem Postkolonialismus? Ähnlichkeit als kulturtheo-
retisches Paradigma, in: Laura Auteri (Hg.): Akten des XIV. Internationalen Germanisten-
kongresses Palermo 2021: Wege der Germanistik in transkulturellen Perspektiven, Bd.  4, 
Bern u.  a. 2022, 479–498 [= 2022c]

Latour, B., Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie, übers. 
v. G. Roßler, Frankfurt a. M. 2008 [frz. 1991]

Lähdesmäki, T. et al., Fluidity and Flexibility of «Belonging»: Uses of the Concept in Con-
temporary Research, Acta Sociologica 59 (3), 2016, 233–247

Lentz, C., «Tribalismus» und Ethnizität in Afrika – ein Forschungsüberblick, Leviathan 23 (1), 
1995, 115–145

Loar, M. / C. MacDonald / D. Padilla Peralta, Rome, Empire of Plunder: The Dyna-
mics of Cultural Appropriation, Cambridge 2018

Lohse, G., Bruno Snell und Hermann Fränkel. Zu einem Berufungsverfahren an der Universität 
Hamburg 1930/31, A&A 60, 2014, 1–20

Love, H., Feeling Backward. Loss and the Politics of Queer History, Cambridge (MA) 2007
Matzner, S., Queer Unhistoricism. Scholars, Metalepsis, and Interventions of the Unruly Past, 

in: S. Butler (Hg.), Deep Classics. Rethinking Classical Reception, London 2016, 179–202
Mignolo, W. D., The Darker Side of Western Modernity. Global Futures, Decolonial Options, 

Durham 2011
Mignolo, W. D., Local Histories / Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges, and 

Border Thinking, Princeton 2012
Mignolo, W. D. / C. E. Walsh, On Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis, Durham / 

London 2018



	 Dekolonialisierung und Diversifizierung des Wissens von der Antike 	 43

Möller, M., Die Antike und ihre Hüter stehen vor Gericht, Neue Zürcher Zeitung 05. 01. 2023
Ndlovu-Gatsheni, S. J., Epistemic Freedom in Africa. Deprovincialization and Decoloniza-

tion, Abingdon / New York 2018
Ndlovu-Gatsheni, S. J., The Cognitive Empire, Politics of Knowledge and African Intellec-

tual Productions: Reflections on Struggles for Epistemic Freedom and Resurgence of Decolo-
nisation in the Twenty-First Century, Third World Quarterly 42 (5), 2021, 882–901

Ost, K., Zur Darstellung von Sklaverei in grundständigen Lehrwerken des Lateinunterrichts, 
in: W. Polleichtner (Hg.), Quid novi? Fragen an die altsprachliche Fachdidaktik, Speyer 
2021, 49–87

Padilla Peralta, D., Epistemicide: The Roman Case, Classica 33 (2), 2020, 151–186
Patrut, I. / R. Rössler (Hgg.), Ähnlichkeit um 1800. Konturen eines literatur- und kultur-

theoretischen Paradigmas am Beginn der Moderne, Bielefeld 2019
Porter, J.  I., What is «Classical» about Classical Antiquity?, in: J.  I. Porter (Hg.), Classical 

Pasts. The Classical Traditions of Greece and Rome, Princeton / Oxford 2006, 1–65
Probyn, E., Outside Belongings, London 1996
von Ranke, L., Weltgeschichte, Bd. 1, 3. Aufl., Leipzig 1883 [ND München / Leipzig 1914]
Rausch, S. / K. Wesselmann, Sexuelle Gewalt in Ovids Metamorphosen. Ein Schulversuch, 

Latein Forum 101/102, 2020, 1–56
Rowe, W. E., Positionality, in: D. Coghlan / M. Brydon-Miller (Hgg.), The Sage Encyclopedia 

of Action Research, London 2014, 627–628
Santos, B. d. S., Epistemologies of the South and the Future, From the European South 1, 

2016a, 17–29
Santos, B. d. S., Epistemologies of the South. Justice against Epistemicide, New York 2016b 

[2014]
Santos, B. d. S., The End of the Cognitive Empire. The Coming of Age of Epistemologies of 

the South, Durham / London 2018
Schildt, A., Zwischen Abendland und Amerika. Studien zur westdeutschen Ideenlandschaft 

der 50er Jahre, München 1999
Schüttpelz, E. / S. Steglich / M. Ingwersen, Allochronie im Anthropozän: Ein Gespräch 

mit Erhard Schüttpelz, Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 7 (1), 2022, 107–122
Sedgwick, E.  K., Paranoid Reading and Reparative Reading; or, You’re so Paranoid, You 

Probably Think this Introduction is about You, in: E.  K. Sedgwick et al. (Hgg.), Novel 
Gazing: Queer Readings in Fiction, Durham / London 1997, 1–37

Snell, B., Vorwort, A&A 2, 1946, 7–8
Snell, B., Vorwort, A&A 3, 1948, 7–8
Traub, V., The New Unhistoricism in Queer Studies, Publications of the Modern Language 

Association of America 128 (1), 2013, 21–39
Unangst, L. / A. M. Martínez Alemán, Coloniality in the German Higher Education Sys-

tem: Implications for Policy and Institutional Practice, Social Inclusion 9 (3), 2021, 142–153
Viveiros de Castro, E., Die kosmologischen Pronomina und der indianische Perspektivis-

mus, Bulletin de la Société Suisse des Américanistes 61, 1997, 99–114
Walter, U., Über wen triumphieren die Zeitschriftenautoren?, Frankfurter Allgemeine Zeitung 

05. 05. 2021 [= 2021a]
Walter, U., Die Züge der Heloten, Frankfurter Allgemeine Zeitung 08. 12. 2021 [= 2021b]
Wesselmann, K., Rezension von: J. Grethlein, Antike und Identität, Forum Classicum 1, 

2023, 73–79
Wesselmann, K., Cancel Classics? – Was die Dekolonialisierungsdebatte mit uns zu tun hat, 

Scrinium 2, 2021, 4–19
Yuval-Davis, N., Belonging and the Politics of Belonging, Patterns of Prejudice 40 (3), 2006, 

197–214


