
Andrea Polaschegg

Antike im Plural 
Deutsche Altertumskonkurrenzen im 19. und frühen 20. Jahrhundert

1.  Die einbeinige Antike

Setzt man im heutigen Deutschen die Kultur(epochen)bezeichnung ‹die Antike› in den 
Plural, dann hat man es nicht mit mehreren Altertumskulturen zu tun, sondern mit Sachen. 
Der Plural ‹Antiken› bezeichnet schließlich artefaktische Relikte und Überreste aus der 
Antike.1 Nur wenn man aus der Fülle dieser Artefakte eines herausgreift, hält man tat-
sächlich eine Antike neben anderen in der Hand, über deren paradigmatische Form der 
deutsche Sprichwortschatz in hinreißender Weise Aufschluss gibt. Im Deutschen Sprich-
wörter-Lexicon von Karl Friedrich Wilhelm Wander (1867) findet sich unter dem Lemma 
«Antike» der unvergessliche Eintrag: «Ick bin en Antike, sagte der Invalid, ik bin alt un 
nackend un fehlt mir a Been.»2 So also sieht eine Antike aus, die andere Antiken gleichen 
Zuschnitts neben sich weiß: «alt» und «nackend» und mit nur einem Bein.

Man mag das lustig finden oder ein bisschen traurig; im Horizont meines Beitrags ist 
dieser Eintrag zum Lemma «Antike» im Sprichwörter-Lexicon aber vor allem signifikant, 
und dies aus dem simplen Grund, weil es der einzige ist. Der deutsche Sprichwortschatz 
des 19. Jahrhunderts kennt das Wort «Antike» tatsächlich ausschließlich als Bezeichnung 
für ein Artefakt unter anderen. Damit folgt er recht getreu den entsprechenden Lemmata 
im Deutschen Wörterbuch sowie in Adelungs Grammatisch-kritischem Wörterbuch, die 
beide einhellig berichten, es handele sich bei «Antike» um ein französisches Lehnwort 
zur Bezeichnung eines opus antiquum3 bzw. «[der]jenigen Werke der bildenden Künste 
[…], welche uns aus den schönen Zeiten Griechenlandes und Roms noch übrig geblieben 
sind».4 Von dem uns heute so geläufigen Kollektivsingular ‹die Antike› als Kultur(epochen)- 
bezeichnung weist die deutsche Lexik des 19.  Jahrhunderts keine nachhaltigen Spuren 
auf. Denn so einflussreich Christian Gottlob Heynes 1772 erschienene Handreichung Ein-
leitung in das Studium der Antike5 als «Führer zu [s]einen Vorlesungen über das Studium 
der antiken Kunst»6 für die Fachgeschichte der Altertumskunde und ihr Gegenstands-

1	 Vgl. Art. Antiken, in: WAHRIG 2011, 161.
2	 Art. Antike, in: Wander 1867, Bd. 1, Sp. 102.
3	 Art. Antike, in: DWb 1854, Bd. 1, Sp. 500.
4	 Art. Die Antike, in: Adelung 1793, Bd. 1, Sp. 392. Sulzers Allgemeine Theorie der Schönen Künste führt 

auch in der von Blanckenburg vermehrten Ausgabe aus den 1790er Jahren das Substantiv «Antike» über-
haupt nicht auf, sondern merkt nur zum Adjektiv «antik» an: «So werden die Werke der zeichnenden 
Künste genennt, die ganz oder in Trümmern von den Völkern auf uns gekommen sind, bey welchen die 
Künste ehedem geblühet haben. Es sind geschnittene Steine, Münzen, Statuen, geschnitzte und geformte 
Werke, Gemählde, Gebäude und Trümmer derselben, die in diese Classe gehören.» (Art. Antik, in: Sulzer 
1792, 182).

5	 Heyne 1772.
6	 Fornaro 2013, 199.

https://doi.org/10.1515/anab-2023-0001  Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2023-0001

https://doi.org/10.1515/anab-2023-0001


2	 Andrea Polaschegg

verständnis auch gewesen sein mag, so beredt legt der Text selbst Zeugnis davon ab, dass 
auch seine Rede von «der Antike» ihre Bezugsgröße im opus antiquum hat und jeder Ver-
allgemeinerungsversuch des Begriffs in diesem handfesten semantischen Schwerefeld ver-
bleibt. So heißt es in der Einleitung:

Eben diese Werke der Alten lassen sich auf eine weit edlere Art betrachten, in sofern 
sie Werke der Kunst und zwar der schönen Kunst, sind, und in sofern Ausdruck und 
Vorstellung sinnlicher Vollkommenheit die Absicht des Meisters gewesen ist. In diesem 
Gesichtspunkt wird es das Studium des schönen Alterthums, der Antike, der schönen 
Kunstwerke.7

Die Frage, wann genau sich ‹die Antike› als epochengeschichtlicher Singular im deutschen 
Sprachgebrauch durchgesetzt hat, wurde vor gut einem halben Jahrhundert innerhalb der 
Altertumswissenschaft schon einmal diskutiert. Die Antwort, die Walter Rüegg 1951 auf 
diese Frage gegeben hat, ist heute allerdings ebenso gründlich vergessen wie die zugehörige 
Debatte und der Grund dafür schnell ausgemacht: Dem Schweizer Altphilologen selbst 
erschien das «Resultat» seiner Recherche «so überraschend», dass er acht Jahre darauf 
verwandte, seine «skizzierte Begriffsgeschichte» auf eine «breitere Grundlage» zu stellen. 
Am Ergebnis hat das nichts geändert: Der Epochenbegriff ‹die Antike› ist «erst 1905 auf-
gekommen»,8 dem Erscheinungsjahr von Thaddäus Zielinskis Vorlesungen Die Antike 
und wir,9 um sich dann derart schnell und derart nachhaltig als Traditionsbegriff mit ent-
sprechender longue durée zu etablieren, dass seine tatsächliche Rezenz einer konstitutiven 
Verkennung anheimfiel.

Freilich ist dieser begriffsgeschichtliche Bühnenauftritt ‹der Antike› um 1900 nicht ohne 
konzeptgeschichtlichen Vorlauf gewesen. Vorangegangen war ihr ‹das Altertum›, das sich 
ziemlich genau 100 Jahre zuvor als Kollektivsingular im Deutschen zu etablieren begann. 
Johann Christoph Adelungs Grammatisch-kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen Mundart 
führt in den 1790er Jahren «Altertum» als Lemma auf und unterscheidet zwei verschie-
dene Bedeutungsvarianten, die bezeichnenderweise an der Fähigkeit oder Unfähigkeit des 
Wortes zur Pluralbildung festgemacht werden. So steht unter dem Lemma «Altertum» 
zunächst zu lesen:

Ehemahlige, in alten Zeiten übliche Gebräuche, ingleichen Werke der Kunst, die aus alten 
Zeiten noch übrig sind, in welcher Bedeutung nur allein der Plural gebraucht wird. Grie-
chische, Römische, Deutsche Alterthümer. Heidnische, christliche Alterthümer. Daher 
die Alterthumskunde, die Kunde oder Kenntniß der Alterthümer.

7	 Heyne 1772, 8 (Hervorh. v. Vf.). Dasselbe lässt sich an Goethes Wortgebrauch «der Antike» im Singular 
verfolgen, der ebenso wenig ein Begriffsgebrauch ist, wie er sich auf einen etablierten Kollektivsingular als 
Epochenbezeichnung bezieht, was das Goethe-Wörterbuch gleichwohl wacker behauptet. Vgl. die Text-
auszüge in Art. Antike, in: GWb 1978, Sp. 725–727.

8	 Rüegg 1959, 309.
9	 Zielinski 1905. In seinem kurz vor Rüeggs Beitrag erschienenen begriffsgeschichtlichen Aufsatz war Wal-

ter Müri zu einer ähnlichen  – wenngleich nicht ganz so präzisen  – Datierung gekommen: Müri 1958, 
7–45. Vgl. auch die Korpustreffer aus dem DTA-Korpus des Digitalen Wörterbuchs der deutschen Sprache 
(DWDS) zu «die Antike» (https://www.dwds.de/r/?q=%22die%20Antike%22&corpus=dta&format=fu
ll&p=1&sort=date_asc&limit=50) und «in der Antike» (https://www.dwds.de/r/?q=%22in+der+Antik
e%22&corpus=dta&date-start=1465&date-end=1969&genre=Belletristik&genre=Wissenschaft&genre=
Gebrauchsliteratur&genre=Zeitung&format=full&sort=date_asc&limit=50), letzter Zugriff: 10. 02. 2023.

https://www.dwds.de/r/?q=%22die%20Antike%22&corpus=dta&format=full&p=1&sort=date_asc&limit=50
https://www.dwds.de/r/?q=%22die%20Antike%22&corpus=dta&format=full&p=1&sort=date_asc&limit=50
https://www.dwds.de/r/?q=%22in+der+Antike%22&corpus=dta&date-start=1465&date-end=1969&genre=Belletristik&genre=Wissenschaft&genre=Gebrauchsliteratur&genre=Zeitung&format=full&sort=date_asc&limit=50
https://www.dwds.de/r/?q=%22in+der+Antike%22&corpus=dta&date-start=1465&date-end=1969&genre=Belletristik&genre=Wissenschaft&genre=Gebrauchsliteratur&genre=Zeitung&format=full&sort=date_asc&limit=50
https://www.dwds.de/r/?q=%22in+der+Antike%22&corpus=dta&date-start=1465&date-end=1969&genre=Belletristik&genre=Wissenschaft&genre=Gebrauchsliteratur&genre=Zeitung&format=full&sort=date_asc&limit=50


	 Antike im Plural 	 3

Darauf folgt die zweite Begriffsbestimmung:

Die alte längst verflossene Zeit und die Menschen, die darin gelebt haben; […] ohne 
Plural. Das heidnische Alterthum. Das christliche Alterthum. Das gelehrte Alterthum. 
[…] Besonders die schöne Zeit der Griechen und Römer, und die Schriftsteller die aus 
derselben übrig geblieben sind.10

Die diskurshistorische Signifikanz der Adelung’schen Definition liegt darin, dass hier zum 
ersten Mal in der deutschen Begriffsgeschichte – und wir schreiben wohlgemerkt das Jahr 
1792  – den vielen gegenständlichen Altertümern das eine, nicht pluralfähige, Altertum 
kategorial gegenübergestellt wird und dass dieses eine Altertum im selben Zuge verschie-
dener Attribuierungen erhält («heidnisch», «christlich» oder «gelehrt»), versehen mit dem 
Hinweis, der Begriff bezeichne «besonders die schöne Zeit der Griechen und Römer».

Signifikant ist das insofern, als die Etablierung des uns heute so geläufigen Kollektivsin-
gulars um 1800 just mit der Erfahrung einer Pluralisierung dieses Altertums zusammenfällt: 
seiner Pluralisierung nicht primär in ein «heidnisches», «christliches» oder «gelehrtes», 
sondern in ein ‹griechisches› und ‹römisches›, ein ‹hebräisches›, ‹ägyptisches›, ‹indisches›, 
‹persisches› und nicht zuletzt in ein ‹deutsches› oder ‹germanisches› Altertum.

Was ich in meinem nun folgenden Durchlauf durch die Geschichte des deutschen Alter-
tumskonzepts zwischen 1800 und 1900 schlaglichtartig aufzeigen will, ist der Umstand, 
dass sich diese Geschichte nicht allein durchweg im Spannungsfeld zwischen Singular und 
Plural vollzogen hat, sondern dass die begriffliche und wissenschaftliche Institutionalisie-
rung des einen Altertums und dessen Engführung auf die eine Antike griechisch-römischer 
Provenienz die gleichzeitige Pluralisierung des Altertums zur notwendigen Voraussetzung 
hatte. Pointiert formuliert, lautet die Leitthese meines Beitrags: Ohne die Vervielfältigung 
des Altertums in ein griechisches, römisches, hebräisches, ägyptisches, indisches, per-
sisches und deutsches Altertum um 1800 hätte sich in Deutschland die Vorstellung von 
der einen, ‹eigentlichen› griechisch-römischen Antike gar nicht durchsetzen können. Die 
Vermutung, dass die «Ausweitung der Altertumswissenschaften auf die ganze alte Welt 
und damit [die] Relativierung der Antike» einen wichtigen Beitrag zur Entstehung des 
Epochensingulars ‹die Antike› geleistet hat, findet sich bereits bei Rüegg formuliert,11 aller-
dings ohne weitere Erläuterungen dazu.

Im Zuge meiner folgenden Ausführungen werde ich Schlaglichter auf drei verschie-
dene Altertumskulturen werfen, die zwischen 1800 und 1900 im Spannungsfeld zwischen 
Singular und Plural das deutsche Konzept des einen Altertums mitbestimmt und geprägt 
haben. Im ausgehenden 18. Jahrhundert ist dies zunächst das hebräische Altertum, das für 
die Formation der deutschen Antikenlandschaft vor allem deshalb eine so entscheidende 
Rolle gespielt hat, weil es – wie das griechische und das römische – bereits eine traditions-
bildende Funktion besaß, die unter dem Vorzeichen der Historisierung indes neu bestimmt 
werden musste. Dann steht das indische Altertum im Fokus, das sich im frühen 19. Jahr-
hundert neu in die deutsche Ordnung der Antike einschrieb, und schließlich das antike 
Babylon, das um 1900 als letzte große Altertumskultur in den diskursiven Ring gestiegen 
ist und dabei nicht unmaßgeblich dazu beigetragen hat, die historistische Antikenverhand-
lung insgesamt auf eine universalistische Moderne umzustellen.

10	 Art. Alterthum, in: Adelung 1793, Sp. 240  f.
11	 Rüegg 1959, 318.



4	 Andrea Polaschegg

2.  Vom Putztisch zum Katzentisch des Altertums: die Hebräer

Ich beginne mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert, in dem sich mit Blick auf das Altertum 
diskursgeschichtlich insgesamt Entscheidendes verändert hat.12 Die beiden wichtigsten 
Faktoren dieser Veränderungen waren zum einen der Prozess der Historisierung der Alter-
tümer im Adelung’schen Plural, also die Verortung der antiken Überreste und Zeugnisse in 
einem kulturell spezifischen und von der Gegenwart deutlich geschiedenen Zeit-Raum der 
Vergangenheit, zum anderen die Herausbildung und Institutionalisierung jener Wissen-
schaften, die – einmal mehr mit Adelung gesprochen – für die «Kunde oder Kenntniß» der 
historisch gewordenen Altertümer zuständig sein sollten. Beides, also die Historisierung 
und die ausdifferenzierte Verwissenschaftlichung des Altertums, vollzog sich um 1800 in 
enger Wechselwirkung miteinander, und das Ganze stand mindestens latent im Zeichen 
des Ringens um überzeitliche Geltung eines Altertums, das durch Historisierung seine nor-
mative Orientierungsfunktion eingebüßt hatte oder zumindest der Selbstverständlichkeit 
dieser Orientierungsfunktion verlustig gegangen war. Die Jahrzehnte, im Laufe derer sich 
der Kollektivsingular ‹das Altertum› überhaupt erst etablierte, waren also gekennzeichnet 
durch ein doppeltes Spannungsfeld: das zwischen Singular und Plural und das zwischen 
historischer Spezifik und transhistorischer Geltung.13

Eine erste richtungsweisende Justierung dieses Feldes wurde durch den Professor für 
Philosophie und orientalische Sprachen Johann David Michaelis im letzten Drittel des 
18.  Jahrhunderts angestoßen.14 In direktem Kontakt mit seinem Göttinger Kollegen 
Christian Gottlob Heyne, Rhetorikprofessor seines Zeichens und wichtiger Wegbereiter 
einer institutionalisierten Altertumswissenschaft jedweder Couleur,15 arbeitete Michaelis 
mit Nachdruck daran, die alttestamentliche Überlieferung  – allem voran die Mosaische 
Urkunde  – als Sammlung von Zeugnissen des hebräischen Altertums auszuweisen und 
entsprechend zu beforschen.16 Unter Einhaltung eines markierten Sicherheitsabstands zur 
universitären Theologie bemühte er sich in seinem Hauptwerk Mosaisches Recht (1770–
1775) darum, die entsprechenden Texte des Pentateuch als «Gesetze eines sehr entfernten 
Landes, und Überbleibsel der allerältesten gesetzgebenden Weisheit»17 lesbar zu machen. 
Dabei war es ihm keineswegs um eine Abwertung der biblischen Texte zu tun, sondern 
um ihre Umformatierung zu Relikten eines Altertums, das – analog zur griechischen und 
römischen Antike  – seine Gegenwartsrelevanz gerade durch seine Antiquität gewann. 
Notwendige Voraussetzung für die Konstitution eines solchen hebräischen Altertums als 
axiologische Bezugsgröße in der Vergangenheit war allerdings die konzeptionelle Kappung 
aller direkten Traditionslinien, die dieses Altertum mit der Gegenwart verbanden. Für 
Michaelis hieß das, einen doppelten kategorialen Schnitt zu setzen: einen Schnitt zwi-
schen hebräischem Altertum und christlich-biblischer (vulgo: religiöser) Tradition und 

12	 Vgl. dazu exempl. die Beiträge in den folgenden Sammelbänden, die aus der Arbeit des Berliner SFB 
«Transformationen der Antike» hervorgegangenen sind: Baertschi  / King 2009; Kitzbichler  / Lubitz  / 
Mindt 2009; Osterkamp 2008.

13	 Vgl. dazu noch einmal zusammenfassend: Polaschegg 2018, 73–95, i. b. 75–78.
14	 Vgl. zu Michaelis umfassend: Rauchstein 2017.
15	 Vgl. dazu pointiert: Vöhler 2002, 39–54.
16	 Die folgenden Erkenntnisse verdanke ich der bahnbrechenden Grundlagenstudie von Kathrin Wittler 

2019. Zum hier angerissenen Komplex vgl. differenziert: Wittler 2019, 163–169.
17	 Michaelis 21785, 1  f.



	 Antike im Plural 	 5

einen zweiten zwischen den antiken Hebräern und den zeitgenössischen Juden. Letzteren 
setze er historisch beim babylonischen Exil an, das in seiner Lesart das antike Israel von 
der rabbinisch-jüdischen Folgezeit schied, ersteren unternahm er durch die Zerlegung der 
Mosaischen Urkunde in antike Einzelzeugnisse und ihre Desavouierung als religiöser Nor-
menkatalog der Gegenwart.

Erwähnt sei schon hier, dass diese Strategie einer konzeptionellen Kappung kontinu-
ierlicher Überlieferungslinien zwischen Antike und Gegenwart zwecks Schaffung eines in 
sich geschlossenen Altertums, das allein aufgrund seiner Antiquität Gegenwartsrelevanz 
gewinnen konnte, den deutschen Antikendiskurs um 1800 insgesamt ausgezeichnet hat: 
Die gegenwärtigen Ägypter waren in den Augen ihrer hiesigen Zeitgenossen per definitio-
nem keine Pharaonensöhne, sondern Araber am Fuße der Pyramiden; ebenso besaßen die 
Italiener nicht den Status der Erben Roms, sondern waren eben Bewohner des Landes,  
«wo die Zitronen blühen»18; und die Griechen des frühen 19. Jahrhunderts präsentierten 
sich nicht als Hellenen, sondern als osmanisch-byzantinische Balkanesen.19

Doch zurück zu Michaelis, dessen Entwurf eines hebräischen Altertums zunächst durch-
aus Schule machte. Während der folgenden Jahrzehnte entstanden immer mehr Studien, 
die die alttestamentlichen Texte als Altertümer im Adelung’schen Plural begriffen, daraus 
das hebräische Altertum rekonstruierten und dabei auch ein ausgeprägtes Interesse an der 
althebräischen Alltagskultur entwickelten – ganz analog zu den wissenschaftlichen Bemü-
hungen um die Griechen und Römer: Im Jahre 1806 hatte Karl August Böttiger seine 
viel rezipierte Schrift Sabina oder Morgenszenen im Putzzimmer einer reichen Römerin. Ein 
Beytrag zur richtigen Beurtheilung des Privatlebens der Römer und zum bessern Verständniss 
der römischen Schriftsteller publiziert.20 Und schon drei Jahre später widmete ihm Anton 
Theodor Hartmann den ersten Band seiner Abhandlung Die Hebräerin am Putztische und 
als Braut: vorbereitet durch eine Uebersicht der wichtigsten Erfindungen in dem Reiche der 
Moden bei den Hebräerinnen, von den rohesten Anfängen bis zur üppigsten Pracht.21

Bekanntlich haben es diese vielfachen Bemühungen letztlich doch nicht vermocht, das 
hebräische Altertum dauerhaft als Forschungsgegenstand eigener Dignität zu etablieren 
und eine hebräische Altertumswissenschaft als eigenständige Disziplin zu institutionali-
sieren. Dafür ist der Beitrag umso größer, den das hebräische Altertum zur Formierung 
eines ‹klassischen Altertums› um 1800 geleistet hat  – und zwar als dessen Negativfolie. 
Ob die Auflösung der frühneuzeitlich-polyhistorischen Dreifachkompetenz in den Spra-
chen Hebräisch, Griechisch und Latein eine Voraussetzung dieses Formationsprozesses 
gewesen ist oder eher als dessen Folge verstanden werden muss, vermag ich nicht zu ent-
scheiden. Fest steht indes, dass die beiden großen Gründerväter der klassischen Altertums-
wissenschaft Friedrich August Wolf und August Boeck sehr viel Zeit und sehr viel Dru-
ckerschwärze aufwandten, um die Hebräer zusammen mit dem gesamten orientalischen 

18	 Vgl. dazu anschaulich: Imorde / Wegerhoff 2018.
19	 Besonders deutlich wird das an den irritierten Zeugnissen der deutschen Freiwilligen, die zur Unterstüt-

zung der Griechen in ihrem Freiheitskampf gegen das Osmanische Reich (1821–1829) nach Athen reisten, 
wo sie «Hellenen» vorzufinden hofften und auf Orientalen stießen. Vgl. dazu kursorisch: Polaschegg 
2005, 241–275. Um sich von der longue durée dieser Kappungslogik kontinuierlicher Überlieferungslinien 
zu überzeugen, genügt ein Blick in die hiesige Berichterstattung zur griechischen Finanzkrise (ab 2010) im 
Lichte der gleichzeitigen Kollektiverzählung vom griechisch-antiken Ursprung Europas.

20	 Böttiger 1806.
21	 Hartmann 1809/1810. Vgl. dazu ausführlich: Wittler 2019, 170–181.



6	 Andrea Polaschegg

Altertum aus ihrem Gegenstandsgebiet auszuschließen.22 Wolf unternahm das in seiner 
Hallenser Vorlesung Encyclopädie der Philologie (1785) mit dem Argument, die Altertums-
kunde müsse, wollte sie «ein homogenes Ganze [sic]» werden, «fremde Nationen» aus 
ihrem Feld verbannen:

Die orientalischen Völker weichen gänzlich von den vorzüglichsten des Altertums ab. 
Die Hebräer haben sich nie so ausgebildet, daß man sie für eine gelehrte Nation halten 
könnte, und daher sind sie zu verschieden von den Griechen und Römern. […] Beide 
waren die gelehrtesten im Alterthume, selbst nach dem Urtheile der Juden. Diese äfften 
den Griechen auch überall nach; sie bildeten sich nach ihnen. Vor den Griechen und 
neben ihnen hat sich kein Volk mehr aufgeklärt.23

Die Wolf’sche Exklusionsrhetorik unternimmt hier gleich mehrere Dinge auf einmal: Sie 
stellt die Hebräer in den Kreis der orientalischen Völker ein und sie stellt zugleich die 
von Michaelis gekappte Traditionslinie zwischen Hebräern und Juden wieder her. Damit 
ist die konstitutive Geschlossenheit des hebräischen Altertums aufgebrochen und es wird 
außerdem möglich, die Hebräer in den Status von Epigonen zu setzen, die in Gestalt der 
«Juden» wiederum die besondere Gelehrsamkeit der Griechen und Römer beglaubigen. 
Umgekehrt ermöglicht es das ausgestellte Defizit der Hebräer auf dem Gebiet der Gelehr-
samkeit, die Griechen kontrastiv als «aufgeklärt» zu setzen und die historische Kulturdif-
ferenz zwischen griechisch-römischem und orientalischem Altertum mit einer normativen 
Hierarchisierung zu verschalten, die noch dazu die Brücke zur Gegenwart schlägt.

In seiner Darstellung der Alterthums-Wissenschaft von 1807 geht Wolf noch einen Schritt 
weiter. Hier weist er die wissenschaftliche Zuständigkeit für die antiken Hebräer explizit 
«den Orientalisten» zu – mithin Vertretern einer Disziplin, die schon dem Namen nach 
nicht mit dem Altertum befasst ist – und bekundet seinen festen Willen,

im Geiste der Alten, die auf die Barbari als auf unedlere Menschengattungen mit Stolz 
herabsahen, sogar den Namen Alterthum in ausnehmendem Sinne auf die beiden durch 
Geistescultur, Gelehrsamkeit und Kunst verfeinerten Völker [Griechen und Römer, 
A.P.] einzuschränken.24

Transformationstypologisch gesprochen,25 handelt es sich bei dieser expliziten Exklusion 
der Hebräer aus dem Gebiet nicht allein der Altertumswissenschaften, sondern des Alter-
tums selbst, um einen Akt der Negation, den man mit Kathrin Wittler als eine Form der 
«Negativkanonisierung» begreifen kann.26 Dieser Begriff stammt von der Literaturwissen-
schaftlerin Simone Winko, die ihn am Beispiel des Dichters Kotzebue entwickelt hat, dessen 
wiederholte explizite Exklusion aus dem deutschen Literaturkanon des 19.  Jahrhunderts 
eben diesen Kanon allererst konstituiert hat, nämlich als Versammlung von Texten, die 
nicht so sind wie die Kotzebues.27

22	 Vgl. dazu noch einmal: Wittler 2019, 181–190.
23	 Wolf 1831, 9.
24	 Wolf 1807, 18  f.
25	 Ich beziehe mich hier auf «Transformation» als «Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels» und 

die damit verbundene Auffächerung verschiedener Typen der Transformation, ausführlich dargelegt in: 
Begemann / Dönike / Schirrmeister / Toepfer / Walter / Weitbrecht 2011, 39–56.

26	 Wittler 2019, 183  f.
27	 Winko 1998, 341–364.



	 Antike im Plural 	 7

Mit «Negativkanonisierung» lässt sich analytisch sehr genau die generative und stabilisie-
rende Funktion fassen, die die Hebräer um 1800 als ostentative Gegenfolie im Rahmen des 
Projektes übernommen haben, die griechisch-römischen Altertümer zu einem Altertum 
zu synthetisieren und dies wiederum zum alleinigen Altertum zu erklären. Der explizite 
Verweis auf die Hebräer als das Andere dieses Altertums sichert dabei nicht allein dessen 
Grenzen, sondern garantiert auch seine innere Einheit, und der Verweis auf das hebräi-
sche Gegenmodell nimmt der neuralgischen Spannung zwischen historischer Spezifik und 
überzeitlicher Geltung, in der sich freilich auch das griechisch-römische Altertum befand, 
zumindest zu Teilen ihre Problematik.

Unter den um 1800 prominenten Altertumskulturen, hat – wenn ich das richtig über-
blicke  – allein das hebräische Altertum eine derart umfassende Negativkanonisierung 
erfahren, was sicherlich daran liegt, dass die alttestamentlichen Texte einen so exzeptionel-
len Bekanntheits- und Verbreitungsgrad und ein nicht unwesentliches Maß an normativer 
Geltung besaßen. Eine Negativkanonisierung etwa der Ägypter oder der Inder hätte nicht 
in einem solchen Maße und mit solcher Wirkmächtigkeit dazu beitragen können, das eine 
und einzige griechisch-römische Altertum (im neuen Singular) zu konstituieren und zu 
konsolidieren. Transformationsanalytisch betrachtet, handelt es sich bei diesem Prozess 
um eine besondere Form der Allelopoiese,28 also der wechselseitigen Hervorbringung, 
die sich nicht auf das Verhältnis von antiker Referenzkultur und historisch späterer Auf-
nahmekultur beschränkt, sondern auf synchroner Ebene greift, indem sich das hebräische 
Altertum und das griechisch-römische wechselseitig formatiert und im Zuge dieses Trans-
formationsprozesses schließlich das ‹klassische Altertum› hervorgebracht haben.

3.  Versuch einer «Begründung der Altertumskunde»: Indien

Unter etwas anderem Vorzeichen stand die Verhandlung des indischen Altertums, für 
die Friedrich Schlegels Über die Sprache und Weisheit der Indier (1808) den publizistischen 
Einsatzpunkt markiert. Hier dominierten vor allem Fragen von Sprach-, Mythen- und 
Kulturverwandtschaft sowie von Genealogie29 einen Diskurs, den Schlegel selbst ausdrück-
lich als einen Altertumsdiskurs begriff und seiner Schrift entsprechend den Untertitel Ein 
Beitrag zur Begründung der Altertumskunde30 gab – wohlgemerkt: zur «Begründung» der 
Altertumskunde, nicht zu ihrer ‹Erweiterung›. Indes war sich Friedrich Schlegel sehr wohl 
bewusst, dass er die wissenschaftliche Patenschaft für eine Altertumskultur übernahm, 
die – anders als die hebräische, die griechische und die römische – in Deutschland über 
keinerlei Tradition verfügte. Dem begegnete er rhetorisch zunächst damit, dass er in der 
Vorrede zur Sprache und Weisheit die gegenwärtigen Bemühungen um das indische Alter-
tum mit der Wissenschaft der Renaissance parallelisierte und der Hoffnung Ausdruck gab:

Möchte das indische Studium nur einige solcher Anbauer und Begünstiger finden, wie 
deren Italien und Deutschland im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert für das grie-
chische Studium so manche sich plötzlich erheben und in kurzer Zeit so großes leisten 

28	 Vgl. dazu noch einmal grundlegend Begemann / Dönike / Schirrmeister / Toepfer / Walter / Weitbrecht 
2011, 39–56.

29	 Vgl. dazu den konzisen Überblick von Endres 2017, 218–223.
30	 Schlegel 1995, 105–190.



8	 Andrea Polaschegg

sah; indem durch die wiedererweckte Kenntnis des Altertums schnell die Gestalt aller 
Wissenschaften, ja man kann wohl sagen der Welt, verändert und verjüngt ward. Nicht 
weniger groß und allgemein, wir wagen es zu behaupten, würde auch jetzt die Wirkung 
des indischen Studiums sein, wenn es mit eben der Kraft ergriffen, und in den Kreis der 
europäischen Kenntnisse eingeführt würde. Und warum sollte es nicht?31

Dieser Transfer des Konzepts ‹Renaissance› aus dem Bereich der griechischen Altertums-
kunde der Frühen Neuzeit auf das der indischen um 1800 stellt einen inter-antiken Format-
übertrag dar, der auf dem diskursiven Feld der pluralisierten Altertümer auf verschiedenen 
Ebenen immer wieder begegnet. Die Funktion bzw. der Effekt eines solchen Formatüber-
trags aus dem Kontext des griechischen (zuweilen auch des römischen) Altertums auf 
orientalische oder nordische Altertümer bestand darin, letztere an dem axiologischen Ver-
mögen der um 1800 als ‹klassisch› etablierten Antike teilhaben zu lassen und sie dadurch als 
Altertum (im Singular) auszuweisen. Auch August Wilhelm Schlegel, der im Unterschied 
zu seinem Bruder die Erforschung des indischen Altertums in den 1820er Jahren tatsäch-
lich wissenschaftlich institutionalisierte,32 unternahm einen solchen Formatübertrag – und 
zwar auf der Ebene der philologischen Methodik. So heißt es in seiner Gründungsschrift 
Ueber den gegenwärtigen Zustand der indischen Philologie (1820): «Soll das Studium der 
Indischen Litteratur gedeihen, so müssen durchaus die Grundsätze der classischen Philo-
logie, und zwar mit der wissenschaftlichsten Schärfe, darauf angewandt werden.»33

Schlegel stellt hier nicht allein auf die allgemeine Verwissenschaftlichung indischer 
Studien ab, sondern auf eine Antikisierung des Alten Indien durch die Applikation von 
Methodik und Gegenstandskonzept der klassischen Philologie. Und so ist es nur folgerich-
tig, dass er gleich im Anschluss exakt dieselbe Kappung von Überlieferungslinien zwischen 
Antike und Gegenwart vornimmt, die schon Michaelis als wichtiges Werkzeug gedient 
hatten, um das hebräische Altertum historisch in sich abzuschließen und so allererst zu 
einer Antike zu machen. Und es ist bezeichnend genug, dass Schlegel dabei einmal mehr 
eine Parallele zwischen Indern und Griechen zieht:

Man wende nicht ein, die gelehrten Brahmanen seyen ja durch ununterbrochene Ueberlie-
ferung im Besitz des Verständnisses ihrer alten Bücher; für sie sey das Sanskrit noch eine 
lebende Sprache […]. Mit den Griechen war es vor der Zerstörung von Constantinopel 
derselbe Fall; die Kenntnisse eines Lascaris, eines Demetrius Chalkondylas, von der alten 
Litteratur ihres Volkes waren allerdings schätzbar; dennoch haben die abendländischen 
Gelehrten sehr wohl gethan, es nicht dabei bewenden zu lassen.34

An der finalen Rede von den «abendländischen Gelehrten» lässt sich gut ablesen, dass die 
Kappung von Überlieferungskontinuitäten auf dem Feld der griechischen Antike mit einer 
Orientalisierung der neuzeitlichen Griechen einher geht, denn Lascaris und Chalkondylas, 
die großen Gelehrten des 15. Jahrhunderts, werden hier deutlich nicht der abendländischen 
Gelehrsamkeit zugerechnet.

31	 Schlegel 1995, 111.
32	 Vgl. dafür nach wie vor grundlegend Windisch 1992, 55–86. Zur Positionierung von Friedrich und August 

Wilhelm Schlegel auf dem wissenschaftsgeschichtlichen Feld ihrer Zeit und den grundlegenden methodo-
logischen Unterschieden zwischen ihrer jeweiligen ‹Indologie› vgl. pointiert: Polaschegg 2005, 177–196.

33	 Schlegel 1820, 22.
34	 Schlegel 1820, 22.



	 Antike im Plural 	 9

Anders als August Wilhelm war es Friedrich Schlegel indes nicht darum getan, das 
indische Altertum durch die «classisch»-philologische Formatierung der Forschung als 
solches auszuweisen, sondern über seinen Status als Ursprung von «Sprache und Weis-
heit». «Von Indien her», so lautet der erste Satz seines Vorworts, «erwarteten […] die 
Altertumsforscher Aufschluß über die bis jetzt so dunkle Geschichte der Urwelt.»35 Licht 
in dieses Dunkel brachte Schlegel nach eigenem Verständnis dadurch, dass er Verwandt-
schaftsbeziehungen aufdeckte, zunächst auf dem Gebiet der Sprache: «Das alte indische 
Sonskrito», so hebt das erste Kapitel der Sprache und Weisheit in heute etwas befremdlich 
wirkender Vokalisierung des Wortes ‹Sanskrit› an,

hat die größte Verwandtschaft mit der römischen und griechischen sowie mit der germa-
nischen und persischen Sprache. Die Ähnlichkeit liegt nicht bloß in einer großen Anzahl 
von Wurzeln, die sie mit ihnen gemein hat, sondern sie erstreckt sich bis auf die innerste 
Struktur und Grammatik. Die Übereinstimmung ist also keine zufällige […], sondern 
eine wesentliche […]. Bei der Vergleichung ergibt sich ferner, daß die indische Sprache 
die ältere sei, die andern aber jünger und aus jener abgeleitet.36

Es ist also das Prinzip der Anciennität, das Friedrich Schlegel mit dem indischen Altertum 
verbindet, in dessen Lichte sich das griechische und römische nicht allein als abgeleitet 
präsentieren, sondern sich im Raum des Sekundären überdies auf einer Stufe mit dem 
persischen und germanischen Altertum befinden. Der indische Ursprung wird dabei im 
Übrigen nicht als menschheitlich-anthropologischer gedacht, sondern von vorneherein als 
kultureller begriffen – auch dies im Plural. Es sei, so lässt Schlegel seine Leser wissen, «eine 
ganze willkürliche und irrige Voraussetzung, daß Sprache und Geistesentwickelung überall 
auf die gleiche Weise angefangen habe».37 Als starkes Argument dient ihm dafür die Beob-
achtung, dass die Sprachen der Welt verschiedene Sprachfamilien mit je verschiedenem 
Ursprung bilden, die sich nicht auf eine gemeinsame Quelle zurückführen lassen. Und da 
er der festen Überzeugung war, dass «Sprache» und «Denkart» eines Volkes untrennbar 
miteinander verbunden sind, garantierte das indische Altertum als Ursprung, aus dem 
sich das griechische, römische, germanische und persische gemeinsam herschreiben, zwar 
tatsächlich eine verwandtschaftliche Einheit dieser Völker, der im Gegenzug aber eine 
umso profundere Pluralität der Familien korrespondierte.

Das indische Altertum anstelle des griechischen als  – historisch und hierarchisch  – 
erstes zu behaupten, unternahmen neben den Brüdern Schlegel schließlich auch Friedrich 
Creuzer und Wilhelm von Humboldt. Gleichwohl waren diese Bemühungen um die Eta-
blierung der indischen Antike als axiologische Bezugsgröße der deutschen Gegenwarts-
kultur nicht dauerhaft von Erfolg gekrönt. Zwar wurde – anders als im Falle des hebräi-
schen Altertums – eine eigene wissenschaftliche Disziplin zur Erforschung des indischen 
Altertums gegründet, die bis heute existiert. Doch genau wie die einige Jahrzehnte später 
entstehende Ägyptologie oder die Altorientalistik trägt bezeichnenderweise auch die Indo-
logie das Adelsprädikat ‹Altertum› nicht in ihrem Namen – ein Prädikat, das sich im Zuge 
dieses Transformationsprozesses einmal mehr als exklusiv griechisch-römisches behaupten 
konnte.

35	 Schlegel 1995, 107.
36	 Schlegel 1995, 115.
37	 Schlegel 1995, 167.



10	 Andrea Polaschegg

Gleichwohl handelt es sich bei den Verhandlungen des indischen Altertums und seiner 
Stellung in der Sprach-, Welt- und Philosophiegeschichte um 1800 nicht um eine bloße 
Episode. Vielmehr dynamisierten diese Verhandlungen die Ordnung der Altertümer in 
Deutschland ganz beträchtlich, was auch an der besonderen Prominenz der wissenschaft-
lichen Paten Indiens lag. Vor allem die Figur Friedrich Schlegel mit seinem romantischen 
Kunst- und Wissenschaftsprogramm war nachgerade dazu prädestiniert, Widerspruch zu 
provozieren – ein Widerspruch, der sich nicht zuletzt auf dem Feld der Altertümer arti-
kulierte. Das zeigt sich nicht nur an Hegel, dessen indophobe Rhetorik sich – wie Michael 
Weichenhan nachgewiesen hat – als Kritik an der romantischen Wissenschaftstheorie ver-
stehen lässt,38 sondern auch an Goethe, der in den Noten und Abhandlungen zu seinem 
West-östlichen Divan (1819) das persische Altertum gegen die Inder in Stellung gebracht 
und damit ein anti-romantisches Projekt verfolgt hat.39

Parallel zu diesen dezidiert konkurrenz-orientierten Altertumsfigurationen wurde 
Indien aber auch für große Synthese-Projekte in Dienst genommen, die bis weit ins 
20.  Jahrhundert hinein fortwirkten. Neben den indo-europäischen und indo-germa-
nischen Konvergenznarrativen im Schwerefeld der Sprach-, Mythen- und Religionsver-
gleichsforschung,40 die im Laufe des 19. Jahrhunderts an Prominenz gewannen und – nach 
gründlicher biologischer Umformatierung – in die nationalsozialistische Arier-Ideologie 
eingepasst werden konnten, betrifft das vor allem die Philosophiegeschichte. Hier dient 
das indische Altertum seit dem 19.  Jahrhundert als wichtige Stütze einer philosophia 
perennis, die mit ihrem universal-epistemologischen Ansatz den bis heute vorherrschen-
den Exklusivitätsanspruch der griechischen Denktraditionen und ihrer Terminologie 
auf den Status der einen Philosophie unterläuft, neben der es keine andere Philosophie 
gebe, sondern allein Religion.41 In welchem Umfang diese perennistische Philosophie-
tradition unter indischem Vorzeichen als Kontrastfolie gedient hat, um auf der Wende 
zum 20. Jahrhundert die Rede von der Antike griechisch-römischer Provenienz endgültig 
aus ihrem bildkünstlerischen Verweiszusammenhang zu lösen und zur Bezeichnung einer 
axiologischen Epoche der Kultur- und vor allem der Geistesgeschichte zu machen, lässt 
sich zwar schwer bestimmen. Dass das indische Altertum – wenngleich subkutaner als das 
hebräische – zu dieser Entwicklung einen Beitrag geleistet hat, scheint indes naheliegend, 
zumal es – darin dem hebräischen wiederum ähnlich – als eine reine Text-Antike inner-
halb des Altertumsdiskurses wirkmächtig wurde, ohne von anderen Medien oder Künsten 
flankiert zu werden.

Seit dem frühen 19.  Jahrhundert war Indien als Akteur im Raum der deutschen Anti
kenverhandlung jedenfalls fest etabliert, wo mit den Griechen, Römern, Germanen, Hebrä-
ern, Persern und Ägyptern insgesamt sieben Altertumskulturen in wechselnden Konkur-
renz- und Konvergenzbeziehungen um kulturgeschichtliche Geltung rangen. Ebenso früh 
wurden die wissenschaftsgeschichtlichen Weichen gestellt für eine deutsche Altertums-
kunde dezidiert philologischen Zuschnitts, die sich im Laufe des 19. Jahrhunderts überdies 

38	 Weichenhan 2014, 169–208.
39	 Vgl. dazu ausführlich Polaschegg 2005, 365–372.
40	 Prominent vertreten von Friedrich Max Müller; vgl. dazu zuletzt Reschika 2020.
41	 Zu Verbindung des indischen Altertums mit der philosophia perennis im 19.  Jahrhundert vgl. exempl.: 

Cross 2012, 503–514. Einen Neuansatz unter interkulturellem Vorzeichen hat in den 1990er Jahren Ram 
Adhar Mall unternommen – einmal mehr mit einem starken Akzent auf der indischen Tradition. Vgl. Mall 
1995.



	 Antike im Plural 	 11

auf ein europäisches Spitzenniveau vorarbeiten sollte – in der klassischen Philologie ebenso 
wie der exegetischen Bibelwissenschaft, der Indologie und wenig später auch der Ägyp-
tologie – und zumal in Preußen tatsächlich staatstragende Funktion besaß.42

4.  Der moderne Ursprung der Kulturgeschichte: Babylon

Mit Babylon betrat in den 1890er Jahren dann zum ersten Mal seit gut einem Jahrhundert 
eine neue Antike das wohlbestellte und nicht minder dicht bevölkerte Feld der Altertümer 
samt ihrer Wissenschaften in einem nun erstmals auch staatlich vereinigten Deutschland.43 
Und das mesopotamische Altertum tat dies – ebenfalls zum ersten Mal – auf archäologi-
schem Wege,44 wenngleich die Philologie an der diskursiven Reanimation dieser Antike 
wesentlichen Anteil hatte.45 Deren bekanntester Vertreter auf babylonischem Gebiet war 
der Frühassyriologie Friedrich Delitzsch, der mit seiner Berliner Lichtbild-Vortragsreihe 
Babel und Bibel (1902–1905) und ihrer anschließenden Publikation46 eine denkbar breite 
Öffentlichkeit erreichte und den bis heute berühmten «Babel-Bibel-Streit»47 auslöste, wobei 
schon der Titel anzeigt, dass auch die babylonische Antike gleich nach ihrer (Wieder-)
Entdeckung in eine Konkurrenz der Altertümer eintrat, in diesem Fall zum hebräischen 
Altertum. Den Anstoß zu dieser Konkurrenz hatte die Entzifferung von Teilen der Ton-
tafelbibliothek des neubabylonischen Herrschers Assurbanipal gegeben, die englische For-
scher schon in den 1850er Jahren auf dem Gebiet des antiken Ninive ausgegraben hatten. 
Darunter waren Tafelfragmente eines Erzählzyklus, der bald unter dem Namen Gilga-
mesch-Epos berühmt werden sollte48 und dessen elfte Tafel ganz besonders Furore machte, 
denn sie enthielt den Bericht von einer großen Flut, welcher der Sintfluterzählung des 
Alten Testaments bis in die Details hinein derart ähnlich war, dass man ihn nur als Prätext 
der Noahgeschichte lesen konnte.49 Damit geriet der historische Exklusivitätsanspruch 
der hebräischen Bibel und ihrer Überlieferung ins Wanken. Und nachdem 1902 mit dem 
sogenannten Codex Hammurabi das Gesetzeswerk des gleichnamigen altbabylonischen 
Herrschers aus dem späten 18. Jh. v. Chr. erschlossen und als «das älteste Gesetzbuch der 

42	 Dieser Umstand lässt sich gut an der Fach- und Berufungspolitik der beiden preußischen Universitäts-
neugründungen der 1810er Jahre  – der heutigen Humboldt-Universität zu Berlin und der Rheinischen 
Friedrich-Wilhelms-Universität in Bonn – nachvollziehen, deren starkes philologisches Profil während der 
Gründungsjahrzehnte neben der Altphilologie, exegetischen Theologie und Frühgermanistik auch Ori-
entalistik und Indologie umfasste, seit den 1840er Jahren in Berlin dann auch die Ägyptologie. Vgl. dazu 
vom Bruch / Tenorth 2013; Geppert / Becker / Rosin 2018.

43	 Vgl. dazu zusammenfassend: Polaschegg 2015, 63–90.
44	 Zur Grabungsgeschichte vgl. Kohlmeyer / Strommenger 1991; ferner das entsprechende Kapitel der kom-

mentierten Anthologie: Polaschegg / Weichenhan 2017, 213–250.
45	 Die Leitung der vorbereitenden Expedition der babylonischen Grabungen, die 1897/1898 unternommen 

wurde, hatte der Direktor des Berliner Seminars für Orientalische Sprachen, Eduard Sachau, zusammen 
mit dem Architekten Robert Koldewey inne, auf den schließlich die alleinige Grabungsleitung übergehen 
sollte. Zu Koldewey vgl. die Beiträge in Wartke 2008.

46	 Delitzsch 1902; Delitzsch 1903; Delitzsch 1905.
47	 Vgl. zu diesem Streit und seinen Hintergründen ausführlich Lehmann 1994; Lehmann 1999, 505–521.
48	 Vgl. dazu ausführlich Sallerberger 2008; Damrosch 2007.
49	 Zu diesem Faszinationskomplex vgl. das entsprechend eingeleitete Material in: Polaschegg / Weichenhan 

2017, 213–251; ausführlich Haarmann 2003.



12	 Andrea Polaschegg

Welt»50 ausgewiesen worden war, weitete sich diese Erschütterung biblisch-hebräischer 
Exklusivität sogar bis auf den Bereich eines ethisch fundierten Monotheismus aus, der sich 
jetzt ebenfalls aus Babylon herleiten ließ. In Deutschland war Delitzsch der wirkmächtigste 
Beförderer Babylons als Gegen-Antike zum hebräischen Altertum, was er allerdings in 
späteren Jahren so sehr auf die Spitze trieb, dass ihm selbst sein anfänglicher Förderer 
Wilhelm II. die Gunst entzog.

Das besondere und nachgerade revolutionäre Potential Babylons für den deutschen 
Altertumsdiskurs erschöpfte sich indes nicht in dieser neuen Konkurrenz-Figuration um 
1900, sondern lag im zeitgleich aufkommenden Versprechen einer universalen Geltung 
dieser Antike, die jenes der philosophia perennis unter indischem Vorzeichen noch überstieg 
und in deren Licht sich nicht nur die Unterschiede zwischen den verschiedenen Altertü-
mern nivellierten, sondern auch die historische Distanz zwischen Antike und Gegenwart 
aufgehoben wurde.

Ansätze zu dieser Distanzreduktion zwischen Antike und Gegenwart im Medium Baby-
lons lassen sich bereits im populären Babylonismus verzeichnen, der um 1900 besonders 
in Berlin hochkochte. So gab das politische Witzblatt Lustige Blätter 1903 eine gesamte 
Babylon-Nummer heraus.51 Eine Seite mit Karikaturen darin war unter die Überschrift 
gestellt: «Alles schon dagewesen. Bitte bei Delitzsch nachzulesen»52 und setzte die damals 
insgesamt zu verzeichnende Tendenz ins Bild, das gegenwärtige Deutsche Reich mit dem 
Babylonischen Reich zu überblenden, die werdende Großstadt Berlin mit der antiken 
Metropole.53 Die besondere ästhetische Pointe der Karikaturen lag darin, dass sie zu diesem 
Behufe auf die zahlreichen Fotografien und Umrisszeichnungen babylonischer Reliefs und 
Rollsiegel aus den Babel und Bibel-Vorträgen Delitzschs zurückgriffen und sie mit wenigen 
Strichen für das gegenwärtige Berlin aktualisierten – wie etwa in der Karikatur «Budde, der 
Gott der Eisenbahn».54 Sie nimmt den Staatsminister und Eisenbahnliebhaber Hermann 
von Budde aufs Korn und transformiert damit eine Rollsiegelabbildung Delitzschs, die 
den babylonischen Stadtgott Marduk zeigt. Den babylonisch-deutschen Transformations-
prozess selbst thematisiert schließlich eine Doppelkarikatur, die dem gezeichneten Relief 
eines Offiziers Sargons II. eine im Wortsinne umfrisierte wilhelminische Version der Figur 
gegenüberstellt. «Assyrischer Gardeoffizier vor und nach seiner Bekanntschaft mit Haby» 
ist die Karikatur überschrieben,55 was auf den kaiserlichen Hoffriseur François Haby als 
Erfinder einer Bartbinde für den Schnurrbart nach Art Kaiser Wilhelms II. anspielt, die den 
herrlichen Namen trug: «Es ist erreicht».56

Bei aller Verspieltheit deutet sich in diesen Karikaturen doch die bemerkenswerte Bruch-
losigkeit an, mit der das babylonische Altertum um 1900 auf die Aktualität Berlins und des 
Deutschen Reiches applizierbar gewesen ist und die historische Distanz zwischen Antike 

50	 Winckler 1903.
51	 Lustige Blätter, 1903.
52	 Lustige Blätter, 1903.
53	 Die entsprechenden Karikaturen samt ihren babylonischen Vorlagen aus Friedrich Delitzschs erstem Babel 

und Bibel Vortrag sind abgedruckt in Polaschegg / Weichenhan 2017, 70–84.
54	 Polaschegg / Weichenhan 2017, 85.
55	 Polaschegg / Weichenhan 2017, 85.
56	 Eine Werbeanzeige aus dem Jahr 1900 für diese «Kaiser-Binde» ist einzusehen unter: https://upload.wikimedia.

org/wikipedia/commons/2/26/Francois_Haby_-_Werbung_f%C3 %BCr_die_%27Es_ist_erreicht 
%27-Bartwichse%2C_1900.png (letzter Zugriff: 11. 02. 2023).

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/26/Francois_Haby_-_Werbung_f%C3
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/26/Francois_Haby_-_Werbung_f%C3


	 Antike im Plural 	 13

und Gegenwart aufhob – eine Tendenz, die sich auch in verschiedenen Bauprojekten der 
jungen Reichshauptstadt und in staatspolitischen Schriften Wilhelms  II. niedergeschlagen 
hat.57 Neben Analogiebildungen dieser Art griff aber noch eine weitere Strategie zur his-
torischen Distanzreduktion, die der wissenschaftliche Babylonismus jener Jahrzehnte ent-
wickelte, und zwar bemerkenswerterweise dadurch, dass die zeitliche Distanz zur babyloni-
schen Antike zunächst einmal ins Unermessliche gesteigert wurde. Bis ins dritte Jahrtausend 
vor Christus datierte man deren Zeugnisse zurück, was die Zeitdimensionen des Altertums 
insgesamt grundlegend verschob. So formulierte der Berliner Altorientalist Hugo Winckler 
1902 in seinem Vortrag Die Babylonische Kultur in ihren Beziehungen zur unsrigen pointiert:

Die ältesten Urkunden des alten Orients, die wir haben und in denen die Könige des alten 
Babylonien von ihren Kriegen und Bauten erzählen, gehören der Zeit um 3000 v. Chr. an. 
Das heißt, der Begriff der geschichtlichen Zeit – denn Geschichte nennen wir das durch 
geschriebene Urkunden Überlieferte – ist verdoppelt worden, das was früher der Anfang 
war, ist jetzt in die Mitte getreten.58

Das griechische Altertum büßte im Zuge dessen den Status des ‹Frühen› gänzlich ein und 
wurde zu so etwas wie einem Mittelalter der Weltgeschichte. Hinzu trat der Umstand, 
dass sich das babylonische Altertum – im grundlegenden Widerspruch zum historistischen 
Kulturentwicklungsnarrativ  – dadurch auszeichnete, dass dieser ältesten Antike rein gar 
nichts Schlichtes, Naives oder Primitives eignete, das sich im Laufe der nachfolgenden 
Jahrhunderte dann immer weiter verfeinert hätte. Wie die Entzifferung der Keilschrifttafeln 
nach und nach offenlegte, verfügten die alten Babylonier bereits über eine hochelaborierte 
Mathematik und vor allem über eine arithmetische Astronomie, die ihnen nicht nur eine 
sehr genaue Beschreibung des gestirnten Himmels erlaubte, sondern auch eine äußerst 
präzise Prognostik stellarer Ereignisse.59 Und im Zeichen der Sterne standen auch der 
babylonische Kultus und dessen Götterwelt, sodass sich bald die Vorstellung von diesem 
ältesten Altertum als einer durch und durch astralen Kultur verfestigte, in der exakte Wis-
senschaft und Sternenkult miteinander verbunden waren – und zwar fundiert durch den 
Sternenhimmel als einer weltweit sinnlich erfahrbaren Naturerscheinung.

Dieses Konzept einer astralen Anfangskultur, in der Wissenschaft und Religion im 
Integral der Sterne zusammenfielen, besaß im Deutschland des frühen 20.  Jahrhunderts 
eine große Attraktivität, und es bildete den Fußpunkt für die Kulturtheorie der soge-
nannten «Panbabylonisten»60 – einem Kreis von Assyriologen und Astronomen um den 
bereits zu Wort gekommenen Hugo Winckler und den Leipziger Religionshistoriker und 
Assyriologen Alfred Jeremias. Diese Kulturtheorie begriff Babylon nicht als spezifisches 
Altertum, das (wie bei Delitzsch) in Konkurrenz zu anderen Altertümern stand und mit 
einer spezifischen Genealogie versehen war. Vielmehr wies sie ihm aufgrund seines astralen 
Charakters den Status einer arché der gesamten Kulturentwicklung der Menschheit zu: 
eines alle Religions-, Sprach- und Kulturdifferenzen nivellierenden Anfangs-Grundes und 
Bildungsprinzips der Kulturgeschichte bis in die Gegenwart. Bedingung der Möglichkeit 
dieser panbabylonistischen Kulturtheorie war die Annahme, dass es sich bei der «baby-

57	 Verschiedene Beispiele dafür sind aufgeführt in Polaschegg / Weichenhan 2017, 27–58 u. 119–135; zum 
stadtgeschichtlichen Kontext vgl. Polaschegg 2011, 505–521.

58	 Winckler 1902, 9  f.
59	 Vgl. dazu de Jong 2016, 265–302; Hunger / Pingree 1999.
60	 Vgl. dazu grundlegend Weichenhan 2016.



14	 Andrea Polaschegg

lonischen Weltanschauung»61 um ein System auf astraler Grundlage handelte, das auf struk-
tureller Ebene die Kulturgeschichte der Menschheit prägte.

Ein wichtiges Medium fand die panbabylonistische Kulturtheorie im Gilgamesch-Epos, 
dessen Eintritt in die deutsche Diskursgeschichte um 1900 zunächst von einer jener Format-
übertragungen begleitet war, die am Beispiel von August Wilhelm Schlegel bereits als effektive 
Operation auf dem Feld der pluralisierten Altertümer sichtbar geworden sind: Noch bevor 
ein nennenswerter Teil der betreffenden Keilschrifttafeln übersetzt war, wurde Gilgamesch 
gattungspoetisch bereits als «Epos» ausgewiesen und damit ein homerisches Dichtungs-
format auf den babylonischen Text übertragen, mitsamt der entsprechenden altertumskul-
turellen Adelung.62 Ebenso früh stand aber auch fest, dass dieses Epos zwölf Keilschrift-
tafeln umfasste, genauer: umfassen musste, denn philologisch gedeckt sind elf, während  
die zwölfte einem jüngeren Überlieferungsbestand entnommen wurde.63 Dieses Axiom eines 
‹Zwölftafelwerks› lässt sich einerseits wiederum als Effekt des griechischen Formatübertrags 
lesen. Schließlich umfasst Gilgamesch damit genau halb so viele Tafeln wie die Ilias Gesänge. 
Andererseits, und das ist entscheidender, deckt sich die angenommene Zwölfteiligkeit der 
literarischen Komposition mit den zwölf Segmenten des Zodiakos. Unterstützt durch diverse 
astrale Motive, die der Text selbst enthält, erlaubte es seine zodiakische Zwölferstruktur, das 
Gilgamesch-«Epos» als tatsächlich astral strukturierten Text zu lesen und den Helden Gilga-
mesch als Figuralallegorie der Sonne in ihrem Durchlauf durch den Tierkreis zu begreifen.

Auf Grundlage dieses astralen Textverständnisses öffneten sich im panbabylonistischen 
Kontext zwei universalisierende Lesarten des Gilgamesch als Archi-Text, von dem sich alle 
anderen Texte herschreiben, unabhängig von ihrer historischen Zeit und ihrer kulturellen 
Prägung. Für die erste Lesart exemplarisch ist Peter Jensens zweibändiges Monumental-
werk Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur (1906/1928).64 Hier werden unter astralen 
Vorzeichen die Gestaltungselemente der babylonischen Erzählung – Figurenkonstellation, 
Konflikte, Motive – herausgearbeitet und als Grundelemente sämtlicher literarischer Texte 
der Weltliteratur ausgewiesen, also nicht allein von Mythen oder antiker Dichtung, sondern 
durchaus auch von Shakespeares Hamlet. Die zweite Lesart übersteigt in ihrem Abstrakti-
onsgrad diesen auf Verwandtschaft einzelner Mythologeme, Motive und Symbole setzen-
den Ansatz noch und geht von einer astralen Universalstruktur aller Narrationen aus, die 
sich von Gilgamesch als dem ‹ersten Text› ableitet. So heißt es in Hugo Wincklers großer 
Studie Himmels- und Weltenbild der Babylonier von 1901:

Eine bezeichnende Eigenschaft aller Mythologie und sonstigen Legenden führt auf die 
Spur der gemeinsamen Mutter. Überall ist es möglich, die Beziehung der einzelnen Leh-
ren auf die Bewegung der Gestirne anzuwenden. Der Ursprung der Mythen ist also astral 
und wie groß auch die Verschiedenheit der Einkleidungsformen im einzelnen sein mögen, 
immer ist zu erkennen, daß demjenigen, welcher ihnen ihre Form verliehen hat, dem 
Dichter, noch die Beziehung seiner Lehre zu den Erscheinungen des Sternenhimmels 
mehr oder minder klar gewesen ist.65

61	 So lautet die Überschrift des programmatischen Eingangskapitels in Hugo Wincklers für eine breite bil-
dungsbürgerliche Leserschaft verfassten Schrift: Winckler 1919, 511; vgl. ferner Winckler 1904.

62	 Vgl. dazu Polaschegg 2015, 83–86.
63	 Die jüngste assyriologische Gilgamesch-Übersetzung von Stefan M. Maul enthält – bezeichnenderweise als 

erste Leseausgabe auf dem deutschen Buchmarkt – entsprechend nur elf Tafeln (Maul 2005).
64	 Jensen 1906; Jensen 1928.
65	 Winckler 1901, 5.



	 Antike im Plural 	 15

Im Unterschied zu allen anderen Altertumskulturen, die seit dem ausgehenden 18. Jahrhun-
dert in Deutschland um den Status einer axiologischen Bezugsgröße für die Gegenwart kon-
kurrierten, bezog das babylonische Altertum seinen Geltungsanspruch um 1900 also gerade 
nicht aus seinen unverwechselbaren Besonderheiten oder aus seinem Status als Ursprung 
einzelner Philosopheme, sondern durch die Universalität einer astralen Ordnungsstruktur, 
die hier – in der arché der (Kultur-)Geschichte – in vollem Umfang realisiert war und als 
basales Einheitsprinzip alle Kulturäußerungen der Folgezeit überall auf der Welt bestimmte, 
insofern diese Welt zu allen Zeiten und an allen Orten vom Sternenhimmel überwölbt war.

5.  Koda: Geburt «der Antike» aus dem Geiste der «Deutschen Klassik»

Es mag dieses weltumspannende Universalitätsversprechen des babylonischen Altertums 
gewesen sein, das seine nachhaltige Indienstnahme durch den Nationalsozialismus – und 
damit auch seine Prominenz über die 1930er Jahre hinaus  – verhindert hat, obwohl die 
von Friedrich Delitzsch und anderen forcierte Konkurrenz zum hebräischen Altertum 
für einen staatstragenden Antisemitismus durchaus attraktive Angebote bereit hielt. Das 
griechische Altertum hätte ein solches Universalitätsversprechen niemals geben und es 
noch weniger halten können. Dafür war es einerseits viel zu jung, andererseits hatte es im 
Zuge seines Durchlaufs durch die diversen Altertumskonkurrenzen des 19. Jahrhunderts 
eine viel zu deutliche Kontur als spezifische Altertumskultur gewonnen. Just diese Spezifik 
aber entpuppt sich letztlich als entscheidende Möglichkeitsbedingung für die begriffliche 
Implementierung der griechischen Antike als der einen Antike um 1900, die zusammen 
mit der römischen in Form des «klassisches Altertums» zu einer derart exklusiven axio-
logischen Bezugsgröße der jeweiligen deutschen Gegenwart avancierte, dass die Rede von 
der Antike auch heute noch ganz selbstverständlich die ausschließliche Verhandlung von 
Griechisch-Römischem impliziert66  – und sich dabei ebenso selbstverständlich in einer 
jahrhundertelangen Tradition wähnt.

Wirft man einen Blick in diejenige Zeitschrift, die im deutschsprachigen Raum erstmals 
«die Antike» und «das klassische Altertum» paratextuell miteinander verschaltet hat – das 
von Werner Jaeger 1925 gegründete Organ Die Antike. Zeitschrift für Kunst und Kultur des 
klassischen Altertums –, dann deutet sich ein direkter Zusammenhang zwischen der grie-
chisch-römischen Exklusivität des Antike-Konzepts und der Verkennung seines rezenten 
Charakters an. Denn das in Jaegers Vorwort formulierte Ziel der Zeitschrift, «die wissen-
schaftliche Erkenntnis der antiken Kultur für das Geistesleben der Gegenwart fruchtbar 
zu machen und ihr innerhalb der deutschen Bildung den ihr […] zukommenden Platz zu 
wahren»,67 spricht merklich aus einer Position der Defensive heraus. Nicht nur sei das 
«Verhältnis der Deutschen und im weiteren Sinne der nordischen Völker zum Altertum» – 
im Unterschied zu dem der «Romanen» und «Angelsachsen» – «stets labil geblieben[]», 
sondern die Geltung des Altertums sei im Laufe der letzten Jahrzehnte zudem noch einmal 
deutlich geschwunden:

66	 Exemplarisch abzulesen am Forschungsprogramm des über zwölf Jahre von der DFG geförderten Berliner 
SFB «Transformationen der Antike». Vgl. https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/5486176?context=projekt
&task=showDetail&id=5486176& (letzter Zugriff: 17. 02. 2023).

67	 Jaeger 1925, 1.

https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/5486176?context=projekt&task=showDetail&id=5486176
https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/5486176?context=projekt&task=showDetail&id=5486176


16	 Andrea Polaschegg

Die Stellung der Antike in dem Organismus unserer geistigen Welt hat seit den Tagen des 
neuhumanistischen Klassizismus, dem Zeitalter Winckelmanns, Humboldts und Goe-
thes, ihre in sich selbst ruhende Sicherheit und Selbstverständlichkeit verloren. In der 
damaligen Kultur stand die Antike an fester und beherrschender Stelle.68

Just diese historische Rückprojektion der 1905 als axiologische Epoche etablierten 
«Antike» auf das, was seit Mitte des 19. Jahrhunderts langsam zu einer «Deutschen» resp. 
«Weimarer Klassik» avanciert war,69 scheint ein entscheidender Stabilisator für das neue 
Antike-Konzept samt seiner Traditions-Suggestion gewesen zu sein. So dürfte sich auch 
die Fülle von Publikationen zu «Goethe und die Antike»70 oder – aufgrund der Populari-
tätsumkehr der beiden Autoren in jenen Jahren weniger prominent  – «Schiller und die 
Antike»71 erklären, die zu Beginn des 20.  Jahrhunderts den deutschen Buchmarkt flutet. 
‹Deutsche Klassik› und ‹klassische Antike› fusionieren hier offenbar zu einem machtvollen 
Dispositiv, das sowohl der Verwissenschaftlichung des Altertums als auch seiner kultur-
geografischen Extension im Laufe des 19. Jahrhunderts zumindest partiell etwas von ihrer 
Neuralgik nimmt. So jedenfalls insinuiert es Werner Jaeger, wenn er in seiner Einführung 
zur Zeitschrift darauf abstellt, dass es so scheinen könne, als habe sowohl die «nüchterne 
historische Betrachtungsweise» der Antike «viel von ihrem symbolischen Glanze» genom-
men, als auch das «tiefere Eindringen in das Wesen der […] östlichen Kulturvölker […] 
der Bedeutung der Antike für uns Abbruch» getan. Als Antidot gegen diesen Bedeutungs-
verlust setzt Jaeger seine «neue Zeitschrift», die sich zur Aufgabe macht,

den Punkt zu suchen, wo sich die so gewaltig erweiterte Erkenntnis des Altertums, die 
durch die wissenschaftliche Arbeit eines Jahrhunderts seit den Tagen des Klassizismus gewon-
nen wurde, unserer geistigen Bildung von neuem organisch einfügen kann.72

Und es ist nicht ohne Signifikanz, dass der Altphilologe dabei gerade nicht auf eine Univer-
salisierung der griechisch-römischen Antike abzielt, sondern die pluralisierten Altertümer 
in Dienst nehmen will, um die eine Antike klarer zu konturieren:

Es wird dabei notwendig sein, die Antike nicht nur aus sich selbst zu verstehen, sondern 
auch ihre Beziehungen zum alten Orient, zum Christentum und zu den späteren Völ-
kern zu erörtern und so ihr Wesen und ihre Grenzen durch den Vergleich mit anderen 
Kulturen individueller zu erfassen. Für die Wissenschaft ist dies der gegebene Weg zur 
Klärung unseres eigenen Verhältnisses zur Antike, soweit es nicht auf bloßem subjektiven 
Erlebnis beruht.73

Freilich kennt auch Jaeger «die Antike» und «das Altertum» nur im Singular, während sich 
östlich von Griechenland und Rom allein der «alte Orient» erstreckt. Umso erhellender 
wäre eine konzertierte Untersuchung der Funktionalität anderer Altertumskulturen in den 
Beiträgen der Zeitschrift – es sind im Übrigen weit weniger, als die Jaeger’sche Program-
matik dies erwarten ließe, darunter vereinzelte zum «Alten Ägypten» und der bemerkens-
werte Beitrag von Wilhelm Weber zum Siegeszug des Griechentums im Orient, der eine 

68	 Jaeger 1925, 1.
69	 Vgl. den kursorischen Überblick von Schulz: Art. Klassik2, in: RLW 2007, 270–274.
70	 Vgl. exempl. Maass 1912; Strich 1928, 80–93; Alewyn 1974, 255–270; Curtius 1932, 289–306.
71	 Gross 1905.
72	 Jaeger 1925, 3.
73	 Jaeger 1925, 3.



	 Antike im Plural 	 17

griechisch-indische Synthese gegen die «asiatischen Massen» des Altertums in Stellung 
bringt74 –, bevor sie von Bruno Snells Jahrbuch Antike und Abendland. Beiträge zum Ver-
ständnis der Griechen und Römer und ihres Nachlebens (ab 1945) abgelöst wird und damit 
eine nochmals paratextuell verbriefte West-Zentrierung erhält.

Literaturverzeichnis

1.  Lexika und Nachschlagewerke

Adelung, J. C., Grammatisch-kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen Mundart mit bestän-
diger Vergleichung der übrigen Mundarten, besonders aber der oberdeutschen. Zweyte, ver-
mehrte und verbesserte Ausgabe, 4 Bde., Leipzig 1793–1801

DWB, Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, 33 Bde., Leipzig 1854–1971
DWDS, Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. Das Wortauskunftssystem zur deutschen 

Sprache in Geschichte und Gegenwart, hg. von d. Berlin-Brandenburgischen Akademie der 
Wissenschaften, https://dwds.de/, letzter Zugriff: 10. 02. 2023

GWB, Goethe-Wörterbuch, hg. von d. Akademie der Wissenschaften der DDR, der Akademie 
der Wissenschaften in Göttingen und der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Stutt-
gart u.  a. 1978–1980

RLW, Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der 
deutschen Literaturgeschichte, gemeinsam mit H. Fricke / K. Grubmüller / J.-D. Müller, hg. 
von K. Weimar, 3 Bde., Berlin / New York 2007

Sulzer, J. G., Allgemeine Theorie der schönen Künste in einzeln, nach alphabetischer Ord-
nung der Kunstwörter auf einander folgenden, Artikeln abgehandelt von J. G. Sulzer, 4 Bde., 
Leipzig 21792–1794

Wahrig-Burfeind, R., Deutsches Wörterbuch von R. Wahrig-Burfeind, Gütersloh / Mün-
chen 2011

Wander, K. F. W., Deutsches Sprichwörter-Lexicon von K. F. W.Wander, 5 Bde., Leipzig 
1867–1880

2.  Primärquellen und Forschung

Alewyn, R., Goethe und die Antike, in: R. Alewyn, Probleme und Gestalten. Essays, Frankfurt 
a. M. 1974, 255–270

Baertschi, A. M. / C. G. King (Hgg.), Die modernen Väter der Antike. Die Entwicklung 
der Altertumswissenschaften an Akademie und Universität im Berlin des 19. Jahrhunderts, 
Berlin / Boston 2009

Begemann, L. / M. Dönike, / A. Schirrmeister / G. Toepfer / M. Walter / J. Weit-
brecht, Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels, in: H. Böhme / 
L. Begemann / M. Dönike / A. Schirrmeister / G. Toepfer / M. Walter / J. Weitbrecht (Hgg.), 
Transformation. Ein Konzept zur Erforschung kulturellen Wandels, München 2011, 39–56

Böttiger, C. A., Sabina oder Morgenszenen im Putzzimmer einer reichen Römerin. Ein Bei-
trag zur richtigen Beurtheilung des Privatlebens der Römer und zum bessern Verständniss 
der römischen Schriftsteller, Leipzig 1806

74	 Weber 1925, 108.

https://dwds.de


18	 Andrea Polaschegg

Cross, S., Schopenhauer and the Philosophia Perennis, in: Schopenhauer-Jahrbuch 93, 2012, 
503–514

Curtius, L., Goethe und die Antike, in: Neue Jahrbücher für Wissenschaft und Jugendbildung 
8 (1932), 289–306

Damrosch, D., The Buried Book. The Loss and Rediscovery of the Great Epic of Gilgamesh, 
New York 2007

De Jong, T., Babylonian Astronomy 1880–1950. The Players and the Field, in: A. Jones / C. 
Proust  / J.  M. Steele (Hgg.), A Mathematician’s Journey. Otto Neugebauer and Modern 
Transformations of Ancient Science, Heidelberg u.  a. 2016, 265–302

Delitzsch, F., Babel und Bibel. Dritter (Schluß)Vortrag mit 21 Abbildungen, Leipzig 1905
Delitzsch, F., Babel und Bibel. Zweiter Vortrag über Babel und Bibel mit 20 Abbildungen, 

Leipzig 1903
Delitzsch, F., Babel und Bibel. Ein Vortrag von Friedrich Delitzsch mit 50 Abbildungen, 

Leipzig 1902
Endres, J., Über die Sprache und Weisheit der Indier, in: J. Endres (Hg.), Friedrich Schlegel-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart 2017, 218–223
Fornaro, S., Das «Studium der Antike» von Heyne bis Boekh, in: C. Hackel / S. Seifert (Hgg.), 

August Boekh. Philologie, Hermeneutik und Wissenschaftspolitik, Berlin 2013, 197–210
Geppert, D.  / T. P. Becker  / P. Rosin (Hgg.), Geschichte der Universität Bonn, 4 Bde., 

Bd. 1: Preußens Rhein-Universität 1818–1918, hg. von D. Geppert, Bonn 2018
Gross, J., Schiller und die Antike, Brassó 1905
Haarmann, H., Geschichte der Sintflut, München 2003
Hartmann, A. T., Die Hebräerin am Putztische und als Braut, vorbereitet durch eine Über-

sicht der wichtigsten Erfindungen in dem Reiche der Moden bei den Hebräerinnen, von den 
rohesten Anfängen bis zur üppigsten Pracht, 3 Bde., Berlin 1809–1810

Heyne, C.  G., Einleitung in das Studium der Antike, oder Grundriß einer Anführung zur 
Kenntniß der alten Kunstwerke. Zum Gebrauche bey seinen Vorlesungen entworfen von 
Chr. Gottl. Heyne, Göttingen / Gotha 1772

Hunger, H. / D. E. Pingree, Astral Science in Mesopotamia, Leiden / Boston / Köln 1999
Imorde, J. / E. Wegerhoff (Hgg.), Dreckige Laken. Die Kehrseite der «Grand Tour», Berlin 

2018
Jaeger, W., Einführung, in: Die Antike. Zeitschrift für Kunst und Kultur des klassischen Alter-

tums 1, 1925, 1–4
Jensen, P., Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur, 2 Bde., Bd. 2: Die israelitischen Gilga-

mesch-Sagen in den Sagen der Weltliteratur, Straßburg 1928
Jensen, P., Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur, 2 Bde., Bd. 1: Die Ursprünge der alt-

testamentlichen Patriarchen-, Propheten- und Befreier-Sage und der neutestamentlichen 
Jesus-Sage, Straßburg 1906

Kitzbichler, J. / K. Lubitz / N. Mindt (Hgg.), Theorie der Übersetzung antiker Literatur 
in Deutschland seit 1800, Berlin / New York 2009

Kohlmeyer, K.  / E. Strommenger, Wiedererstehendes Babylon. Eine antike Weltstadt 
im Blick der Forschung. Begleitheft zur Ausstellung, hg. von Museum für Vor- und Früh-
geschichte der Staatlichen Museen Preußischer Kulturbesitz u. bearb. von K. Kohlmeyer / E. 
Strommenger, Berlin 1991

Lehmann, R. G., Der Babel-Bibel-Streit. Ein kulturpolitisches Wetterleuchten, in: J. Renger 
(Hg.), Babylon. Focus mesopotamischer Geschichte. Wiege früher Gelehrsamkeit, Mythos 
in der Moderne, Saarbrücken 1999, 505–521

Lehmann, R. G., Friedrich Delitzsch und der Babel-Bibel-Streit, Fribourg / Göttingen 1994
Lustige Blätter. Schönstes buntes Witzblatt Deutschlands 18 (1903), H. 11
Maass, E., Goethe und die Antike, Berlin / Stuttgart / Leipzig 1912



	 Antike im Plural 	 19

Mall, R. A., Philosophie im Vergleich der Kulturen, Darmstadt 1995
Maul, S. M., Das Gilgamesch-Epos, neu übers. und komment. von S. M. Maul, München 2005
Michaelis, J. R., Mosaisches Recht, 6 Bde., Bd. 1, Reutlingen 21785
Müri, W., Die Antike. Untersuchung über den Ursprung und die Entwicklung der Bezeichnung 

einer geschichtlichen Epoche, in: Antike und Abendland 7, 1958, 7–45
Osterkamp, E. (Hg.), Wissensästhetik. Wissen über die Antike in ästhetischer Vermittlung, 

Berlin / New York 2008
Polaschegg, A., Konkurrenz der Altertümer – Synthese der Formen. Felix Dahns dramen-

poetische Antikenpolitik, in: F. Krippner  / A. Polaschegg  / J. Stenzel (Hgg.), Die andere 
Antike. Altertumsfigurationen auf der Bühne des 19. Jahrhunderts, München 2018, 73–95

Polaschegg, A.  / M. Weichenhan (Hgg.), Berlin – Babylon. Eine deutsche Faszination, 
Berlin 2017

Polaschegg, A., Wir (alle) sind Babylon (gewesen). Eine deutsch-babylonische Genealogie 
der Moderne, in: B. Vinken (Hg.), Translatio Babylonis. Unsere babylonische Moderne, 
München 2015, 63–90

Polaschegg, A., Auferstanden aus Ruinen. Die diskursive Babylonisierung Berlins im frühen 
20. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Germanistik, N. F. 21, 2011, H. 3, 505–521

Polaschegg, A., Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenländischer Imagination im 
19. Jahrhundert, Berlin / New York 2005

Rauchstein, M., Fremde Vergangenheit. Zur Orientalistik des Göttinger Gelehrten Johann 
David Michaelis (1717–1791), Bielefeld 2017

Reschika, R., «Alle Götter müssen sterben  …». Friedrich Nietzsche und Max Müller, 
Bochum / Freiburg 2020

Rüegg, W., «Antike» als Epochenbegriff, in: Museum Helveticum. Schweizerische Zeitschrift 
für klassische Altertumswissenschaft 16, 1959, 309–318

Sallerberger, W., Das Gilgamesch-Epos. Mythos, Werk und Tradition, München 2008
Schlegel, A.  W., Ueber den gegenwärtigen Zustand der indischen Philologie, in: Indische 

Bibliothek. Eine Zeitschrift von August Wilhelm von Schlegel 1, 1820, H. 1, 1–27
Schlegel, F., Über die Sprache und Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begründung der 

Altertumskunde, in: Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe, hg. von E. Behler, Bd. VIII, hg. 
u. eingel. von E. Behler / U. Struc-Oppenberg, München / Paderborn / Wien 1995, 105–190

Strich, F., Goethe und die Antike, in: F. Strich, Dichtung und Zivilisation, München 1928, 
80–93

Vöhler, M., Christian Gottlob Heyne und das Studium des Altertums in Deutschland, in: 
G.W. Most (Hg.), Disciplining Classics. Altertumswissenschaft als Beruf, Göttingen 2002, 
39–54

vom Bruch, R. / H.-E. Tenorth (Hgg.), Geschichte der Universität Unter den Linden 1810–
2010, 6 Bde., Bd. 1: Gründung und Blütezeit der Universität zu Berlin 1810–1918, hg. von 
H.-E. Tenorth und C. E. McClelland, Berlin 2013

Wartke, R.-B. (Hg.), Auf dem Weg nach Babylon. Robert Koldewey – Ein Archäologenleben, 
Mainz 2008

Weber, W., Der Siegeszug des Griechentums im Orient. Mit 23 Abbildungen, in: Die Antike 
1, 1925, H. 2, 101–145

Weichenhan, M., Der Panbabylonismus. Die Faszination des himmlischen Buches im Zeitalter 
der Zivilisation, Berlin 2016

Weichenhan, M., Wissen über Grenzen. Die Entdeckung der indischen Philologie und die Plu-
ralisierung der Antiken, in: A. Heinze / S. Möckel / W. Röcke (Hgg.), Grenzen der Antike. 
Die Produktivität von Grenzen in Transformationsprozessen, Berlin / Boston 2014, 169–208

Winckler, H., Himmels- und Weltenbild der Babylonier. Grundlage der Weltanschauung und 
Mythologie aller Völker, Leipzig 1901



20	 Andrea Polaschegg

Winckler, H., Die Babylonische Kultur in ihren Beziehungen zur unsrigen. Ein Vortrag, 
Berlin 1902

Winckler, H., Die Gesetze Hammurabis, Königs von Babylon um 2250 v. Chr. Das älteste 
Gesetzbuch der Welt, übers. von Hugo Winckler, Leipzig 1903

Winckler, H., Die Weltanschauung des Alten Orients, Leipzig 1904
Winckler, H., Die babylonische Geisteskultur in ihren Beziehungen zur Kulturentwicklung 

der Menschheit, Leipzig 1919
Windisch, E., Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertumskunde. I., II. Teil 

sowie nachgelassene Kapitel des III. Teils. Um ein Namen- und Sachverzeichnis zum III. 
Teil erweiterter, ansonsten unveränderter Nachdruck der Ausgabe von 1917, 1920 und 1921, 
Berlin / New York 1992

Winko, S., Negativkanonisierung. August v. Kotzebue in der Literaturgeschichtsschreibung des 
19. Jahrhunderts, in: R. v. Heydebrand (Hg.), Kanon Macht Kultur. Theoretische, historische 
und soziale Aspekte ästhetischer Kanonbildung, Stuttgart / Weimar 1998, 341–364

Wittler, K., Morgenländischer Glanz. Eine deutsche jüdische Literaturgeschichte (1750–
1850), Tübingen 2019

Wolf, F. A., Encyclopädie der Philologie. Nach dessen Vorlesungen im Winterhalbjahre von 
1798–1799, hg. von S. M. Stockmann, Leipzig 1831

Wolf, F. A., Darstellung der Alterthums-Wissenschaft, in: Museum der Alterthums-Wissen-
schaft 1, 1807, 1–145

Zielinski, T., Die Antike und wir, übers. von E. Schoeler, Leipzig 1905


