
Christopher Degelmann

Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»: 
Jacob Burckhardt, Hannah Arendt und die Polis*

«Anführungszeichen haben noch nie 
irgendwo ein Formulierungsproblem gelöst!»

Veit Rosenberger (1963–2016)

Dass die Griechen unentwegt kommunizierten und wohl als homines narrantes par excellence 
gelten müssen, bezeugt die Eingangsszene von Platons Symposion, die ein Meisterwerk der 
indirekten Rede darstellt: Die zufällige Begegnung auf der Straße nutzt ein Bekannter des 
Apollodoros, um sein Bedürfnis nach Neuigkeiten um den Sokrates-Kreis zu befriedigen. 
Der anonyme Athener fragt, ob Apollodoros von einem Gespräch über den Eros wüsste, 
das jüngst stattgefunden habe. Apollodoros wiederum wurde bereits zwei Tage zuvor von 
Glaukon darauf angesprochen, der vom Gastmahl seinerseits durch Phoinix erfahren habe. 
Phoinix wiederum habe von Aristodemos gehört, dass man schon vor Jahren über den Eros 
diskutiert habe; dabei habe Sokrates von einer Unterredung berichtet, die er mit der weisen 
Seherin Diotima aus dem arkadischen Mantineia geführt haben will.1

Vor diesem Hintergrund und den zahlreichen Quellen, die ebenfalls auf die kommunika-
tive Natur der alten Griechen abheben, bezieht sich die große Philosophin Hannah Arendt 
in ihrem politiktheoretischen Hauptwerk Vita Activa oder Vom tätigen Leben  – erstmals 
1958 in englischer Sprache unter dem Titel The Human Condition erschienen  – auf die 
griechische Polis, die «[…] nicht ohne Grund als ‹schwatzhafteste› aller Staatsformen von 
Burckhardt bezeichnet wurde […]».2 Damit deutet sie an, dass Handeln (πρᾶξις) als 
Sprechen (λέξις), welches dem Individuum zum Austausch mit anderen gegeben sei (ζῷον 

*	 Für zahlreiche Verbesserungsvorschläge danke ich Timo Luks (Gießen), Katarina und Marian Nebelin 
(Klagenfurt bzw. Chemnitz) sowie unserer Berliner Hilfskraft Laura Brauer für die Unterstützung bei 
der Erstellung des Manuskriptes unter Pandemie-Bedingungen. Jan Meister (Bern) gab zudem wertvolle 
Hinweise zu den schweizerischen Dialekten. Nicht zuletzt bin ich den Herausgeber:innen des Jahrbuchs 
für die hilfreichen Kommentare zur Verbesserung des Beitrages dankbar.

1	 Plat. Symp. 172a–b; siehe etwa auch die zahlreichen Brunnenhausszenen mit kommunizierenden Frauen 
auf schwarzfigurischen Hydriai aus dem spätarchaischen Attika (so jedenfalls die archäologische Inter-
pretation); bspw. MET; Inv. 06.1021.77 (ca.  510–500 v.  Chr.); vgl. Beazley 1971, 148; Mertens 2010, 
96–99; weitere Motive bei Tölle-Kastenstein 1994, 88–100.

2	 Arendt 2019 [1960], 36; vgl. Arendt 1958, 26: «[…] the polis, which not without justification has been 
called the most talkative of all bodies politic […]»; die Forschung zu Arendt ist inzwischen Legion gewor-
den und das Interesse an ihrer Person bzw. ihrem Denken ebbt nicht ab, wie etwa eine Retrospektive zum 
Thema Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert im Deutschen Historischen Museum Berlin zeigte; vgl. die 
Homepage des DHM [https://www.dhm.de/ausstellungen/archiv/2020/hannah-arendt-und-das-20-jahr-
hundert/]; Zugriff am 15. November 2021. Zu Arendts Polis-Begriff vgl. bspw. Temme 2014, 191–196; 
Solmaz 2016, 169 und 178  f.

 Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2022-0009

https://www.dhm.de/ausstellungen/archiv/2020/hannah-arendt-und-das-20-jahrhundert
https://www.dhm.de/ausstellungen/archiv/2020/hannah-arendt-und-das-20-jahrhundert
https://doi.org/10.1515/anab-2022-0009


174	 Christopher Degelmann

λόγον ἔχον3), für sie den Kern des Politischen und der dafür unabdingbaren Pluralität aus-
mache. Genau jene Tätigkeiten, die den freien Menschen im politischen Raum konstituie-
ren, seien in der Moderne und insbesondere in den totalitären Staaten des 20. Jahrhunderts 
abhandengekommen.4 In den ‹geschwätzigen› Gemeinwesen des klassischen Griechen-
lands dagegen lebten die Bürger, Arendt zufolge, in der Gewissheit, dass nur eine kleine 
Zahl von Menschen politisch mündig sein dürfe, um der freien Rede Vorrang einräumen 
zu können und die politische Deliberation glücken zu lassen,5 denn «[g]roße Anhäufun-
gen von Menschen entwickeln eine nahezu automatische Tendenz zu despotischen Herr-
schaftsformen, sei es nun die despotische Herrschaft eines Mannes oder der Despotismus 
von Majoritäten».6 Menschenansammlungen würden die Gefahr bergen, Uniformität und 
Automatismus Vorschub zu leisten und die Freiheit jedes Einzelnen einzuschränken. Hier 
nimmt Arendts Polemik gegen normkonformes Verhalten der «Massengesellschaft» und 
die Vereinsamung ihrer Individuen, gegen Massenbewegungen und «Weltentfremdung» in 
der Moderne ihren Ausgangspunkt.7

Wie die althistorische Forschung herausgearbeitet hat, lernten die Hellenen hingegen, 
dass der politische Aushandlungsprozess ein langwieriger war und zeitraubender Dis-
kussionen bedurfte – nicht nur in der Volksversammlung, im Rat oder in den Gerichten, 
sondern auch auf den Märkten und Straßen, in den Geschäften und Werkstätten, von 
denen in den Quellen immer wieder die Rede ist.8 Zudem waren sie sich der Bedeutung 

3	 Vgl. Aristot. Pol. 1253a 7–10, dazu Arendt 2019 [1960], 37; vgl. Arendt 2019 [1960], 52  f. und Arendt 
2019 [1960], 54  f. zur Bedeutung der sprachlichen Kommunikation für die griechischen Stadtstaaten.

4	 Arendt 2019 [1960], 214: «Sprechen und Handeln sind die Tätigkeiten, in denen diese Einzigartigkeit sich 
darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden sich die Menschen aktiv voneinander, anstatt lediglich 
verschieden zu sein […]»; vgl. Rebentisch 2018, 29–44, hier 31  f.; siehe auch Weißpflug / Förster 2011, 
61–68, hier 65.

5	 Vgl. Arendt 2019 [1960], 52  f.; siehe auch Plat. Nom. 737d–738a, der die Zahl der Bürger in seinem Ideal-
staat auf 5040 begrenzt mit der Kritik von Aristot. Pol. 1326a 35–1326b 25, der diese Menge für zu groß 
erachtet, um miteinander persönlich in Kontakt treten zu können; dazu auch Nebelin 2016, 310  f. und 
326  f.

6	 Arendt 2019 [1960], 55; vgl. Burckhardt 2002, 177 (Hervorhebung im Original): «Unter Kleon beginnt in 
Athen die Tyrannei der Mehrzahl gegen die Minderheit, eine Tyrannei, welche die eines Einzelnen um so 
viel an Unerträglichkeit übertrifft, als die Begierden der Menge unersättlich sind.» Zitat aus Vischer 1877, 
169.

7	 Vgl. Arendt 2019 [1960], 54  f.; siehe auch Arendt 2019 [1960], 52 und 265; ferner Nebelin 2016, 293–298; 
314. Vor diesem Hintergrund lobt Arendt 1994, 183 bzw. 188 die ‹Schwatzhaftigkeit› der Amerikanischen 
gegenüber der Gewalttätigkeit der Französischen Revolution. In Paris sei man mit Waffengewalt vor-
gegangen, in den US-amerikanischen townhall meetings sei hingegen ein Gerücht umhergelaufen, das dazu 
führte, dass die Bürgerinnen und Bürger den Verfassungstext «Abschnitt für Abschnitt und bis in alle 
Details» miteinander diskutierten; zu den townhall meetings vgl. Arendt 1994, 302, 306. Hier erweist 
sich Arendt weniger als Historikerin denn als Theoretikerin: Dass die Amerikanerinnen und Amerika-
ner die britische Herrschaft in einem Unabhängigkeitskrieg abstreiften, während sie eifrig debattierten, 
übergeht sie geflissentlich. Zudem hat die in der Frühneuzeitforschung klassisch gewordene Untersuchung 
von Farge 1992 die Bedeutung des Stadtgesprächs, das freilich nicht immer politischen Inhalts im Sinne 
Arendts war, sondern häufig auch Verabredungen zu und Hörensagen über Agitationen beinhaltete, für die 
Französische Revolution nachhaltig herausgearbeitet.

8	 In den letzten Jahren ist jene eher informelle Form der politischen Kommunikation auch Gegenstand 
mehrerer Studien zur attischen Demokratie geworden, die aufgrund der günstigen Quellenlage als einzige 
Polis eine ausführliche Betrachtung zulässt; vgl. u.  a. Gottesman 2014 und Matuszewski 2019, die beide 
die Redseligkeit der Bewohnerinnen und Bewohner Athens hervorheben. Zur Freude am Erzählen bei den 
Griechen überhaupt vgl. Buxton 1994, spez. 9–12; Lewis 1996, 7; ferner Thomas 1989, 1–8.



	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 175

des informellen Geredes, von Klatsch und Hörensagen, die sowohl Chancen zur Infor-
mationsbeschaffung als auch zur politischen Einflussnahme boten, allgewahr.9

Arendt entlehnte das etwas apodiktisch anmutende Urteil über die Polis als «‹schwatz-
hafteste› aller Staatsformen» nach eigener Angabe dem bedeutenden Schweizer Kultur- 
und Kunsthistoriker Jacob Burckhardt. Dazu setzte sie den die Redseligkeit der Bürger-
schaft bezeichnenden Teil der Formulierung in Anführungszeichen. Einen Beleg bleibt 
sie jedoch schuldig, sodass ihre aus der griechischen Antike bei Burckhardt abgeleitete 
Deutung zu einiger Verwirrung in der Forschung geführt hat. Vor allem setzten zahl-
reiche Rezipienten und Rezipientinnen ihrer Schrift die antike Polis ebenso wiederholt 
wie unzulässig mit der (attischen) Demokratie gleich – ein Fehler, der freilich nicht allein 
Arendt-Exegeten unterläuft.

Den Ursachen jener Missverständnisse gedenkt der vorliegende Beitrag auf den Grund 
zu gehen. Dazu ist zunächst die wissenschaftliche Rezeption der Arendt-Stelle in Augen-
schein zu nehmen, ehe geprüft werden kann, auf welche Passage Burckhardts sich die 
berühmte Denkerin tatsächlich bezieht. Es wird sich zeigen, dass Arendt eine kreative 
Aneignung des klassischen Griechenlands, wie es Burckhardt dargestellt hat, betrieb, die 
von einem philosophischen Standpunkt gerechtfertigt sein mag, aus altertumswissenschaft-
licher Perspektive jedoch irritierend, vielleicht sogar suggestiv erscheint. Darüber hinaus 
wird deutlich, dass Arendts Polis-Begriff viel deutlicher von Burckhardt geprägt war, als 
dies bislang erkannt worden ist.10

Klar ist allerdings jetzt schon, dass die antiken Zeitgenossen den ihnen unterstellten 
Kommunikationsdrang nicht zwingend als Kompliment aufgefasst hätten. Während Aris-
toteles, der Arendts Bild von Politik ganz wesentlich bestimmte, jene ‹Geschwätzigkeit› 
kaum ausdrücklich thematisiert, sind es dessen Lehrer Platon sowie Meisterschüler Theo-
phrast, die einiges zum Redebedürfnis der Griechen im Allgemeinen und der Athener 
im Speziellen zu sagen haben. Für Platon sind die Athener jedenfalls unverbesserliche 
Plaudertaschen (φιλόλογος und πολύλογος), während die Spartaner eher wortkarg 
(βραχύλογος) daherkommen.11 An anderer Stelle referiert er ein Sokrates zuteilgewor-
denes Hörensagen, wonach Perikles durch seine Art, das Gemeinwesen zu führen, die 
Athener zu einem geschwätzigen (λάλους) Volk gemacht habe.12 In zahlreichen Dialogen 

9	 Vgl. grundlegend Ober 1989, 148–151; Hunter 1994; Lewis 1996, 11–23; Gotteland 1997, Gotteland 2001; 
Degelmann 2022.

10	 Zu verschiedenen Positionen vgl. exemplarisch Simon 2020; Bazinek 2017; Bokiniec 2009.
11	 Plat. Nom. 641e (mod. Übers. K.  Schöpsdau): «Von unserer Stadt [sc. Athen] glauben alle Hellenen, 

dass sie gern und viel rede, von Lakedaimon und Kreta dagegen, dass jenes wortkarg, dieses aber mehr 
auf Reichtum an Gedanken als an vielen Worten (πολυλογίαν) bedacht sei.» τὴν πόλιν ἅπαντες ἡμῶν 
Ἕλληνες ὑπολαμβάνουσιν ὡς φιλόλογός τέ ἐστι καὶ πολύλογος, Λακεδαίμονα δὲ καὶ Κρήτην, τὴν 
μὲν βραχύλογον, τὴν δὲ πολύνοιαν μᾶλλον ἢ πολυλογίαν ἀσκοῦσαν. Siehe auch Plat. Gorg. 492c zur 
ἀνθρώπων φλυαρία.

12	 Plat. Gorg. 515e (Übers. F. Schleiermacher): «Denn dazu, höre ich wenigstens immer, habe Perikles die 
Athener gemacht, zu einem faulen, feigen, geschwätzigen, geldgierigen Volk, indem er sie zuerst zu Söld-
lingen erniedriget.» ταυτὶ γὰρ ἔγωγε ἀκούω, Περικλέα πεποιηκέναι Ἀθηναίους ἀργοὺς καὶ δειλοὺς καὶ 
λάλους καὶ φιλαργύρους, εἰς μισθοφορίαν πρῶτον καταστήσαντα. Ähnliches unterstellt auch der aris-
tophanische Aischylos seinem Rivalen um den Thron der Dichter im Hades, Euripides; vgl. Aristoph. Ran. 
1069–1073 (Übers. P. Rau): «Des Weiteren hast du gelehrt, im Gespräch (λαλιὰν) und in Mundfertigkeit 
(στωμυλίαν) sich zu üben, / Die die Ringschulen leergefegt hat und dafür die Hinterteile gescheuert / Der 
jungen Leute bei ihrem Geschwätz (μειρακίων στωμυλλομένων) und die Rudermannschaft ermuntert, / 
Den Kommandanten zu widersprechen (ἀνταγορεύειν). Jedoch zu meinen Lebzeiten damals, / Da wusste 



176	 Christopher Degelmann

wiederum dient Platon der Vorwurf an einzelne Gesprächspartner, lediglich dummes Zeug 
zu schwatzen, zur Diskreditierung ihrer philosophischen Positionen und letztlich auch 
ihrer Person.13 Theophrast seinerseits unterschied in seinen teils wenig schmeichelhaften 
Charakteren sogar drei Typen, die an einem regelrechten Redezwang litten: ἆδολεσχίας 
(den Schwätzer), λαλιάς (das Plappermaul) und λογοποιίας (den Gerüchtestreuer).14 
Das zeigt insgesamt, dass Rede nicht gleich Rede war. Kommunikation stellte vielmehr 
einen Balanceakt dar, der an Ort und Anlass angepasst sein musste, und von so großer 
Bedeutung für die griechischen Gemeinwesen war, dass verschiedene Überschreitungen 
von Redegeboten fein differenziert wurden.

1.  Polis und Demokratie: Ein Missverständnis mit Folgen

Natürlich ist die Formulierung von der «‹schwatzhafteste[n]› aller Staatsformen» griffig 
und verleitet zur Übernahme – zumal, wenn eine Autorität wie Jacob Burckhardt bemüht 
wird. Alles wirkt stimmig, hatte Burckhardt doch trotz seiner wiederholten Bezeichnung 
der griechischen Gemeinwesen als ‹Staaten› den Begriff der ‹Polis› für die hellenischen Bür-
gerverbände, wie er heute gängig ist, erst in der Forschung salonfähig gemacht.15 Hannah 
Arendts Interesse am Œuvre Burckhardts fußte im Wesentlichen auf seiner Charakteri-
sierung der griechischen Kultur als agonal, aber auch an seiner Skizze der hellenischen 
Lebenswelt aus einer Perspektive, die vielen anderen Historikern seiner und Arendts Zeit 
noch fremd oder gänzlich unbekannt war. Die Rede ist von der kulturgeschichtlichen 
Grundierung seines Werkes, die auch an den mannigfaltigen Ausdrucksweisen bürgerlicher 
Kommunikation interessiert ist.

Unterschiedliche Bereiche von der politischen Theorie über die politische Kommuni-
kation bis hin zur politischen Bildung haben sich der Formel bedient, sich ihrer kreativ 
bemächtigt oder sie schlicht missverstanden, da Arendt mit Bezug auf Burckhardt eine 
Verbindung insinuiert, die ihrem Anliegen argumentativ dienlich ist. So setzt sich eine 
unglückselige Kette in Gang. Ohne das angebliche Zitat zu prüfen, haben Rezipienten und 
Rezipientinnen Arendts auch Burckhardt adaptiert und seine Anciennität herangezogen, 
um eine wechselseitige Beziehung zwischen Polis und Volksherrschaft zu postulieren, die 
er einerseits nicht vermerkt und die andererseits so nicht bestand: Die Demokratie braucht 
zwar (in aller Regel) die Polis, die Polis aber nicht die Demokratie. Daher gilt es im Fol-
genden zwischen der historischen Sachlage, der Arendt-Rezeption und schließlich Arendts 
Burckhardt-Rezeption zu unterscheiden.

sie nichts, als nach Brot zu schreien und sich mit «Hau-ruck» zu befeuern.» εἶτ᾽ αὖ λαλιὰν ἐπιτηδεῦσαι 
καὶ στωμυλίαν ἐδίδαξας, / ἣ 'ξεκένωσεν τάς τε παλαίστρας καὶ τὰς πυγὰς ἐνέτριψεν / τῶν μειρακίων 
στωμυλλομένων, καὶ τοὺς Παράλους ἀνέπεισεν / ἀνταγορεύειν τοῖς ἄρχουσιν. καίτοι τότε γ᾽ ἡνίκ᾽ ἐγὼ 
'ζων, / οὐκ ἠπίσταντ᾽ ἀλλ᾽ ἢ μᾶζαν καλέσαι καὶ ‹ῥυππαπαῖ› εἰπεῖν.

13	 Vgl. exemplarisch Plat. Pol. 489c; Phaedr. 269e (= Anaxag. DK 59 A 15); Gorg. 486c; 489b; 490e; Tht. 
195c; Apol. 19c und Phaid. 70b. Aristoteles greift dagegen in seiner nicht dialogisch gestalteten Prosa nur 
vereinzelt auf solche Bemerkungen zurück, um bestimmte rhetorische Techniken (nicht unbedingt andere 
Lehren) zu disqualifizieren; vgl. den Verweis auf die adoleschia der Redner bei Aristot. Top. 158a 25; eth. 
Nic. 1117b 33–35; Rhet. 1390a 9; 1393a 12; 1395b 23–24; 1406a 33; 1414a 24; ferner Aristot. Rhet. 1415a 
13.

14	 Vgl. Theophr. Char. 4; 7 und 8.
15	 Vgl. Bauer 2001, 118–124; ferner Flaig 1987, 74–81 und 85–91; Hardtwig 1974, 316–346.



Ironischerweise ist es gerade ein Bericht zum Stand der politischen Bildung in der 
Schweiz, der die eben erwähnte Verkettung von Fehldeutungen der Passage besonders 
eindringlich illustriert und dem eigenen Landsmann auf Grundlage der Arendt-Lektüre 
ungeprüft eine unmittelbare Verbindung von Demokratie und Polis andichtet:

Demokratie ist die «schwatzhafteste aller Staatsformen», meinte Burckhardt (zit. bei 
Arendt 1996) […].16

Das ist nicht nur hinsichtlich der Setzung von Anführungszeichen und Zitation selbst 
inkorrekt, da weder Arendt noch Burckhardt so etwas an der angegebenen Stelle behaup-
ten. Überdies ist es sachlich schlichtweg falsch: Die griechische Polis ist alles andere als 
identisch mit einer Volksherrschaft – weder im antiken noch im modernen Sinne. Das hält 
auch Burckhardt wiederholt und mit Nachdruck fest, wie später noch zu sehen sein wird; 
andernfalls hätte der Demokratieskeptiker wohl kaum eine solche Verve für die hellenische 
Kultur entwickeln können. Im Gegenteil waren im klassischen Zeitalter zunächst die 
wenigsten Bürgerschaften demokratisch verfasst. Athen zählte dazu und einige Gemein-
wesen, die eine Demokratie vom Delisch-Attischen Seebund aufoktroyiert bekommen 
hatten,17 sowie Syrakus18 und weitere, von der Forschung kaum wahrgenommene Poleis, 
die dem demos die politische Souveränität übertrugen, und das wiederum auch nicht die 
gesamte Antike hindurch, sondern lediglich in festumrissenen Zeiträumen.19 Gleichzeitig 
war das Gros der klassischen Gemeinwesen oligarchisch, wenige monarchisch verfasst; 
letzteres jedoch kommt in Arendts Sicht auf die Polis gar nicht vor, denn Alleinherrschaft 
und polisartige Strukturen scheinen sich für sie auszuschließen.20 Im Vergleich mit der 
sog. Tyrannis wirken Polis und Demokratie in ihrem Denken umso kongruenter, weshalb 
das undifferenzierte Diktum über die ‹Redseligkeit› in der Polisstruktur gegenüber der 
Wortlosigkeit unter einem Tyrannen nicht weiter überraschen darf. Erst ab der Mitte des 
4. Jahrhunderts v. Chr. bezeichneten sich deutlich mehr Gemeinwesen als Volksherrschaft, 
galten aber bereits nach antiken Maßstäben vielen Zeitgenossen als Oligarchien; selbst 
Athen nahm Züge einer Honoratiorenherrschaft an.21

Eine gelehrte, an der Schnittstelle von Informatik und Kulturphilosophie angesiedelte 
Dissertation stellt vor der Folie einer Arendt-Lektüre sogar einen direkten Zusammen-
hang zwischen parlamentarischer Demokratie und ‹Geschwätzigkeit› her.22 Auch, wenn 

16	 Oser / Reichenbach 2000, 30; ebenso Reichenbach 2001, 135 Anm. 63.
17	 So vor allem bis zur Niederlage im Peloponnesischen Krieg 404 v. Chr.; vgl. [Xen.] Ath. pol. 3, 10  f.; zur 

Restauration der Demokratie in Byzantion durch den Athener Thrasybulos siehe bspw. Xen. Hell. 4, 8, 
27.

18	 Ein solider Überblick zu Quellen und Forschungsmeinungen findet sich in Robinson 2004, 123–151.
19	 Für weitere Beispiele vgl. Robinson 2011; Robinson 1997; im Hellenismus ist die Volksherrschaft viel 

weiter verbreitet als zuvor, wurde aber lange Zeit von der Forschung lediglich als Chiffre eines letztlich 
doch oligarchisch geformten Regimes verstanden; gegen diese Deutung gibt es inzwischen Widerstand; 
vgl. Grieb 2008; Carlsson 2010; Mann / Scholz (Hg.) 2012.

20	 Vgl. Hansen  / Nielsen (Hg.) 2004; ferner Gehrke 1986; zu Arendts Sichtweise auf das Verhältnis von 
Monarchie und Polis siehe Arendt 2019 [1960], 37.

21	 Vgl. dazu jüngst Rohde 2019.
22	 Ullrich 2020, 136; die Publikation fußt auf Ullrich 2016/2017; zu «this chatty form of government», wie 

Ullrich 2016/2017 die Wendung schlechterdings zurückübersetzt, siehe Ullrich 2016/2017, 102 und 116 
und das am Anfang ohne Seitenzahl befindliche Abstract (zu Arendts englischem Original vgl. allerdings 
oben Anm. 2). In Anm. 264 verweist er leider auf einen «Jakob», in Anm. 396 wiederum korrekt auf Jacob 
Burckhardt.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 177



178	 Christopher Degelmann

es in der griechischen Klassik Formen politischer Repräsentation gab,23 ging sie doch 
nicht zwingend mit der Demokratie einher, sodass die vorgelegte Assoziation die his-
torischen Zeugnisse weit verfehlt. Eine andere Untersuchung sieht dann sehr wohl, dass 
sich Polis und Volksherrschaft nicht zwingend decken müssen.24 Im Anschluss wird 
dennoch ausschließlich die demokratische Polis auf die Moderne bezogen und als Gewinn 
für die liberale Volksherrschaft dargestellt – freilich ohne den Unterschied zwischen antiker 
Demokratie und ihren Schwestern ganz unterschiedlicher Prägung in der Gegenwart ein-
zubeziehen. Dass jene von Arendt als Fundament des politischen Diskurses eingeforderte 
‹Schwatzhaftigkeit› und ihre Begleiterscheinung, ‹die Redekunst›, nicht der Königsweg zur 
freien Willensbildung im öffentlichen Raum sind, wurde ebenfalls erkannt. Dabei wurde 
argumentiert, dass gerade die Beherrschung der Rhetorik eine Herrschaftspraxis darstelle, 
die den Anspruch an eine unabhängige Entscheidungsfindung unterminiere.25

Die Arendt-Rezeption hat das ‹Zitat› ebenfalls kaum reflektiert. Selbst eine Kennerin 
des Werks von Hannah Arendt wie die Bonner Politologin Grit Straßenberger stellt eine 
unmittelbare Abhängigkeit der Polis von der Demokratie her, indem sie auf die in Frage 
stehende Wendung anspielt.26 Der einzige explizit dem Thema ‹Schwatzhaftigkeit› bei 
Arendt gewidmete Artikel bezieht sich ebenfalls auf die Volksherrschaft und erklärt, dass 
die Philosophin in der Vita Activa grundsätzlich ein demokratietheoretisches Anliegen for-
muliere. Jede Äußerung Arendts sei vor dem Hintergrund der Demokratie als Alternative 
zum Totalitarismus zu verstehen.27 Dabei missachteten Arendt und ihre Rezipienten wie 
Rezipientinnen jedoch, dass die von ihr behandelte Polis auch bei ihrer zentralen Referenz 
für die griechische Antike nicht unbedingt demokratisch verfasst sein muss. Im Gegenteil 
äußert sogar Burckhardt auf Grundlage seiner Quellen immer wieder Zweifel an Nutzen 
und Praktikabilität der Volksherrschaft – auch der modernen.28 In dieser Verquickung der 
historischen Fakten mit der Arendt-Rezeption und Arendt’schen Burckhardt-Rezeption 
besteht nicht nur eine Herausforderung für die darstellerische Aufarbeitung jenes Zusam-
menhanges, sondern gerade auch die Schwierigkeit für die bisherige Forschung.

Ein weiteres Deutungsproblem für die Passage ergibt sich aus dem Umstand, dass 
Arendt ihre Werke selbst vom Englischen ins Deutsche übersetzte und dabei einerseits zum 
Teil signifikante Änderungen vornahm.29 Andererseits geht mit jeder Übertragung stets 
ein Verlust und/oder Wandel ursächlicher Bedeutung einher. Für weitere Irritation dürfte 
daher gesorgt haben (und weiterhin sorgen), dass die Übersetzung der «bodies politic» aus 
der Erstfassung mit «Staatsformen» eigenwillig anmutet. Während die englische Formulie-

23	 Neben dem athenischen Rat der 500, der repräsentative Züge trägt, weil er paritätisch aus den zehn Phylen 
gebildet wurde, existierten auch föderative Bundesstaaten, die aber nicht durch die Gesamtheit des Volkes 
regiert werden mussten; zu Strukturen und Fallbeispielen jener Gemeinwesen vgl. Beck  / Funke (Hg.) 
2015.

24	 Vgl. Maiolino 2014, 120, der allerdings einen «Jakob» Burckhardt bemüht.
25	 So Wortmann 2019, hier 78 (auch hier als «Jakob» Burckhardt); angedeutet bei Arendt 2019 [1960], 36  f. 

und 259–262.
26	 Straßenberger 2020: «Die Demokratie ist die schwatzhafteste aller Regierungsformen.» Sie fährt im Fol-

genden allerdings durchaus fort, zwischen antiken und (post-) modernen Ausformungen der Volksherr-
schaft zu differenzieren, nicht aber zwischen Demokratie und Polis.

27	 Vgl. Holland-Cunz 2006.
28	 Nicht zuletzt nimmt Arendt Burckhardts latenten Antisemitismus nicht zur Kenntnis oder er spielt für sie 

keine Rolle; dazu Mattioli 1999, 496–529.
29	 Zur ebenso eigenhändigen wie eigenständigen Übersetzung von Arendts Arbeiten siehe Knott 2011, 68–70.



rung auf die Tradition der politischen Körperlehre Bezug nimmt,30 ist das Verständnis von 
‹Staatsform› in den deutschsprachigen Politikwissenschaften anders umrissen und anti-
zipiert unweigerlich Assoziationen mit modernen Kategorien.

Daher wäre einerseits zu klären, inwiefern es sich bei der klassischen Polis überhaupt um 
einen «Staat» handelt. Aloys Winterling etwa hat energisch betont, dass die griechischen 
Gemeinwesen nicht die Eigenschaften des modernen (National- bzw. Flächen-) Staates 
aufwiesen, der sich erst in der frühen Neuzeit herauszubilden begann; es mangele an 
‹Staatsvolk›, ‹Staatsgebiet› und ‹Staatsgewalt›, wie Vertreter einer klassisch gewordenen 
Definition monieren.31 Martin Dreher wiederum sieht gerade die Jellinek’schen Katego-
rien durch die griechischen Poleis erfüllt.32 Eine Mittelposition vertritt Uwe Walter, wenn 
er ein Verständnis vom Staat des antiken Bürgerverbands und von der Polisstaatlichkeit 
anstelle des Modells aus ‹Staatsvolk›, ‹Staatsgebiet› und ‹Staatsgewalt› postuliert.33

Kritik an dieser bündigen Auslegung und Ergänzungswünsche, die mehr Komplexität 
anmahnen, unterstreichen lediglich den Abstand eines ‹Staatswesens› zum griechisch-
römischen Altertum.34 Darüber hinaus fehle ein zeitgenössischer Begriff in der griechi-
schen Sprache, der seine Semantik mit dem modernen ‹Staat› teile.35 Nun ist das Fehlen 
eines Begriffs sicherlich nicht identisch mit dem Fehlen eines gedanklichen Konzepts 
oder mit dem Fehlen der damit bezeichneten Sache.36 Allerdings ist der Gebrauch von 
«Staatsform» hier missleitend, da die modernen Politikwissenschaften sehr unterschiedli-
che Vorstellungen unterhalten, was darunter zu verstehen sei, obwohl der Umstand, dass 
ein Begriff nur dann als analytische Kategorie und als tertium comparationis verwendet 
werden kann, wenn man gezwungen ist, ihn (grundsätzlich oder fallbezogen) hinreichend 
zu präzisieren, gerade in methodischer Hinsicht eine große Hilfe darstellen kann. So gibt 
es jedenfalls Modelle einer ‹Staatsform›, die entweder 1) den Souverän, 2) das Oberhaupt 
oder 3) die innere Organisation des Staates zum Definitionskriterium erheben, um zu 
einer möglichst differenzierten Betrachtungsweise der jeweiligen Entität zu gelangen. Ent-
sprechend ergebe sich eine Trennung in 1) Monarchie/Tyrannis, Aristokratie/Oligarchie 
oder Politie/Demokratie in der Tradition des Aristoteles, 2) Monarchie versus Republik 
nach Machiavelli bzw. 3) Einheits- gegenüber Bundesstaat.37

30	 Vgl. zumindest Harvey 2007 mit dem Klassiker von Kantorowicz 1957.
31	 Vgl. Jellinek 1914, 394–434, wonach «der Staat seiner rechtlichen Seite nach die mit ursprünglicher Herr-

schermacht ausgerüstete Körperschaft eines seßhaften Volkes sei» (Jellinek 1914, 433)  – freilich unter 
Einbeziehung einer Körpermetapher.

32	 Dreher, 2005 [2007], hier 126. International hat man dagegen weniger Vorbehalte vor der Übertragung 
moderner Terminologie auf die Antike; vgl. Bang / Scheidel 2013.

33	 Walter 1998.
34	 Vgl. Katz 2010, 13; Crawford 2007, 422–424; Maier 2001, 29.
35	 Zur fundamentalen Kritik an der Verwendung des Staatsbegriffes auf die Antike siehe zuletzt und vor allem 

Winterling 2014, 251–253, dessen Alternativvorschläge ‹Bürgerschaft› und ‹Gemeinwesen› allerdings der 
politischen Semantik des 19. Jahrhunderts entlehnt sind; mit Nachdruck anders und daher leider anachro-
nistisch ist Demandt 1995, spez. 18–23 und passim; ferner Demandt 2007, 57–90; Optionen – gerade für 
die griechische Polis – bietet neuerdings über den genannten Sammelband hinaus Lundgreen 2020.

36	 Vgl. Nebelin 2016, 298 mit Bezug auf Lauren J. Apfel.
37	 Vgl. bündig Jesse 1998, der die letzte Kategorie durch ein Gegenüber von konstitutioneller und autokrati-

scher Staatsform nach Loewenstein ersetzt; Gallus 2007 spricht die Vielfalt der Ansätze an, legt aber eine 
Systematik vor, deren Kategorien nicht nebeneinander bestehen können, sondern eher durchdekliniert 
wirken, wenn er die Unterscheidung Monokratie/Demokratie, parlamentarische/präsidiale Demokratie 
und schließlich totalitäre/autokratische Diktatur wählt.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 179



180	 Christopher Degelmann

Im Gegensatz zu welcher Kategorie von ‹Staatsform› sieht Arendt dann die Polis als die 
«schwatzhafteste» an? In Arendts politischem Denken ist der Gegensatz von totalitären 
und demokratischen Gemeinwesen fundamental. Das dürften auch an dieser Stelle die 
Antipoden sein, obwohl sie sich selbst dazu lediglich in Über die Revolution ausdrück-
lich äußert. Die Vermutung liegt also nahe, insbesondere die Monarchie als Kontrastfolie 
anzunehmen. Der deliberative Charakter eines Gemeinwesens scheint sich nicht besonders 
gut mit einem monarchischen Regiment, das zum ‹Durchregieren› neigt oder jedenfalls 
darum bemüht sein dürfte, zu vertragen, wie Arendt selbst andeutet.38 Zudem wird diese 
Einteilung erstmals von Aristoteles in so deutlicher Weise vorgenommen, der in Arendts 
politischem Denken eine zentrale Position einnimmt.

Aber auch oligarchisch bzw. aristokratisch geprägte Bürgerschaften dürften einer freien 
politischen Willensbildung im Weg stehen, wenn der Souverän dieser Gemeinwesen nur 
auf einer hinlänglichen Minorität beruht.39 Doch die Unterscheidung zwischen solchen 
Poleis und demokratischen Gemeinwesen wird bei allen real anzutreffenden Grauzonen 
von Arendt gar nicht getroffen. Im Gegenteil wurde ihr nicht zu Unrecht vorgeworfen, 
eine elitäre Sichtweise auf Politik zu vertreten, die für solche Differenzierungen blind sei.40 
Denn ebenso wie sie das Arbeiten und Herstellen als nachgängige Handlungen gegen-
über dem Sprechen betrachtete, waren diese Tätigkeiten an einen Status als Händler oder 
Handwerker (banausoi) gebunden, der realiter nicht mit dem eines zoon politikon kom-
patibel sei  – von Metöken oder Sklaven ganz zu schweigen.41 Nur die Freiheit von der 
Notwendigkeit solcher Verrichtungen ermögliche auch die freie Rede und die Existenz als 
politischer Mensch wie Bürger. Dafür jedoch ist es unerheblich, ob man das Bürgerrecht 
in einem demokratischen Gemeinwesen innehatte oder in einem, das seine politischen 
Privilegien deutlich restriktiver verteilte.

Freilich haben die vergangenen zwei Jahrhunderte des Diskurses über die Verquickung 
von Bürgerrechten und Demokratie ihren Beitrag dazu geleistet, die Feinheiten der Partizi-
pationsgröße in einer Gesellschaft zu verschatten.42 Im vorliegenden Fall ist es allerdings 
Arendts politologischer Impetus und Sprachgebrauch, der Assoziationen zwischen antiker 
Polis und moderner Demokratie (westlicher Prägung) evoziert; durch die Bezugnahme auf 
die Kennerschaft Jacob Burckhardts wird diese suggestive Argumentation noch verstärkt. 
Daher ist im Folgenden zu ergründen, als wie autoritativ der Verweis eigentlich gelten darf.

38	 Vgl. Arendt 2019 [1960], 37. In Über die Revolution (= Arendt 1994) wird antike Demokratie als Ab-
wesenheit von Herrschaft beschrieben – zumindest in diesem Text geht es also um die Form der politischen 
Organisation.

39	 Beides fügt sich zudem vorzüglich in Arendts Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus und tota-
litären Strukturen im 20. Jahrhundert, wonach das Regime seinen Ausgang von einer kleinen Clique von 
(Rassen-) Ideologen nahm; vgl. Arendt 2008 und Arendt 1951.

40	 Vgl. Bösch 1999, 569–588, hier 574; ferner Rebentisch 2018, 38  f.
41	 Mansouri 2010, Kap. 1–3 hat den philosophischen Diskurs über die Minderwertigkeit der Arbeit gegen-

über der politischen Tätigkeit, den Platon, Xenophon und Aristoteles dominieren, dekonstruiert; siehe 
auch Gottesman 2014; Matuszewski 2019 sowie Sobak 2016; Vlassopoulos 2007 und Morawetz 2000, hier 
12–47; ferner Nebelin 2016, 310–313, die diese Sichtweise auch für Aristoteles herausarbeitet.

42	 Vgl. Nippel 2015; zu Burckhardt siehe Nippel 2015, 215–218; insbesondere 226; ferner Finley 1999 und 
Finley 1973; Held 2006, 11–28; passim.



2.  Eine Archäologie des ‹Zitats›

Eine kritische Edition der Vita Activa steht trotz gegenwärtiger Bemühungen um eine 
Gesamtausgabe noch aus und ist erst für das Jahr 2024 angekündigt, sodass es jenen Bezug 
auf Jacob Burckhardt erst zu erschließen gilt.43 In der englischen Erstausgabe wurden 
weder die gesamte Wendung «the most talkative of all bodies politic» noch das einzelne 
«talkative» durch Interpunktion oder Typographie in irgendeiner Art und Weise hervor-
gehoben; das braucht nicht weiter verwundern, denn im Haupttext fehlt der Bezug auf 
Burckhardt, der erst in der deutschen Übersetzung in den Fließtext aufsteigt. Entsprechend 
gestaltete sich die Rezeption in der anglo-amerikanischen Forschung bislang deutlich 
zurückhaltender und betrifft vor allem Untersuchungen zur Redefreiheit.44

Eine sowohl in der englischen als auch deutschen Ausgabe untergebrachte Anmerkung 
offenbart jedoch einen Verweis auf den dritten Band der Burckhardt’schen Culturgeschichte 
in der Kröner-Edition.45 Die Vorlesungsreihe wurde erst nach dem Tod Burckhardts von 
Jakob Oeri publiziert.46 Der Herausgeber konnte sich dabei auf kein finales Manuskript 
beziehen. Ihm lag lediglich eine Reinschrift der ersten beiden Bände vor, doch waren 
diese durch zahlreiche Annotationen ergänzt worden, sodass Oeri selbst eine letzte Über-
arbeitung vornahm. Für die Bände  III und IV existierten hingegen nur ein Manuskript 
und eine Mitschrift. Die vierteilige Ausgabe erschien dann von 1898 bis 1902. Später ver-
glich Felix Staehelin die Manuskripte mit der von Oeri besorgten Textfassung und nahm 
einige Korrekturen der Lesung vor.47 Staehelins kritische Gesamtausgabe der Griechischen 
Culturgeschichte wurde dann vom Kröner-Verlag verwendet und vom neuen Herausgeber 
Rudolf Marx in nur drei Bänden für die legendäre Taschenbuch-Reihe veröffentlicht. Marx 
griff dabei anders als Staehelin in den Text ein, um Redundanzen zu vermeiden, wie er im 
Vorwort anmerkt.48

In der entsprechenden Passage geht es jedoch nicht um den Kommunikationsdrang der 
Polisbevölkerung, sondern vielmehr um ein Detail zur thebanischen Geschichte im 4. Jahr-
hundert v. Chr. Burckhardt wendet sich dabei gegen Ephoros, wonach die zeitweilige Vor-
machtstellung Thebens im griechischen Kernland an der Vernachlässigung der politischen 
Rede gegenüber dem Kriegshandwerk zugrunde gegangen sei:

Die thebanische Hegemonie aber löste sich ja nicht etwa deshalb auf, weil die Thebaner 
nur die Waffen gepflegt und darüber die Wohlredenheit versäumt hatten, wie der gute 
Ephoros meinte, vielmehr hatte hier eben überall hinter dem Patriotismus das Anarchi-
sche längst gelauert, und als niemand mehr da war es zu zügeln, wurde Gewalttat nach 
allen Seiten geübt […].49

43	 Vgl. den Editionsplan auf der Homepage zu Hannah Arendts Kritischer Gesamtausgabe [Zugriff: 20. 05. 
2022]: https://www.arendteditionprojekt.de/projekt/Editionsplan/index.html.

44	 Vgl. Valbruzzi 2015, 413; Lynch 2015, 168  f.; ferner Montani 2003, 35; zur Rezeption Burckhardts in der 
englischsprachigen Forschung siehe Gossman 2004; ferner Gehrke 2006.

45	 Vgl. Arendt 2019 [1960], 36 Anm. 8; in der englischen Ausgabe dagegen Arendt 1958, 26 Anm. 9, da 
Arendt zuvor noch einen Verweis auf Hölderlin einschiebt, der in der deutschsprachigen Publikation im 
Haupttext zu finden ist.

46	 Burckhardt 1898–1902.
47	 Burckhardt 1930–1931.
48	 Burckhardt 1948–1952; zur editorischen Bemerkung von Marx siehe den ersten Band, Vf.
49	 Burckhardt 1952, 189  f.; vgl. Burckhardt 2012, 352 Anm. 1 (meine Hervorhebung): «Nach Epameinondas’ 

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 181

https://www.arendteditionprojekt.de/projekt/Editionsplan/index.html


182	 Christopher Degelmann

Burckhardt sieht folglich keine Veranlassung, dem griechischen Universalhistoriker zu 
folgen, während Arendts Lesart allein auf den Verlust rhetorischer Fertigkeiten fokus-
siert.50 Wie sonst hätte sie von dieser Stelle zu dem vermeintlichen Burckhardt-Diktum 
gelangen sollen? Bei Burckhardt richtete gerade nicht nur die rhetorische Sprachlosigkeit 
Theben zugrunde, sondern eben ein Mangel an Führung, der das Anarchische hervorbre-
chen ließ.51 Vermutlich sah Arendt auch die Ephoros-Passage ein, aber lässt jene Bemer-
kung zu den Führungsqualitäten des Thebaners Epameinondas vielleicht nicht zufällig aus, 
weil die Referenz auch die mindestens demokratiekritische Gesinnung Burckhardts offen-
zulegen vermochte52 und ihr liberales Projekt untergrub. Dessen ungeachtet liegt durch 
den Passus die Annahme nahe, in den Vorlesungen zur Kulturgeschichte der Griechen den 
Ursprung jener Anspielung zu vermuten.

Einzig und allein die Dissertation von Stefan Ullrich äußert eine Vermutung, aus welcher 
Stelle Arendt ihre Burckhardt-Lesung entnahm; die Studie gibt als Quelle für Arendts 
Bezug an, «dem Zweiten Abschnitt des Ersten Bandes seines Werks ‹Griechische Kultur-
geschichte› entnommen [zu sein], gegen Ende des Artikels über die Polis». Es ist nur 
nachvollziehbar, dass auch hier eine konkrete Seitenangabe fehlt, denn als sicher darf dieser 
Beleg keineswegs gelten.53 Während am Ende des Kapitels allein das Wort «ausgeschwatzt» 
in einem anderen Kontext erscheint, der sich auf den Ion des Euripides bezieht,54 liegt es 
jedoch nahe, den Abschnitt zur Agora – gegen Mitte des Kapitels – als Ausgangspunkt für 
Arendts Burckhardt-Exegese anzunehmen, denn für ihn ist der Marktplatz der «eigentliche 
Mittelpunkt einer Polis»:55

Hier [sc. auf der Agora], angesichts der Schiffe, umgeben von Tempeln, Amtsgebäuden, 
Denkmälern, Kaufladen und Wechslerbuden, so viele deren noch Platz haben mochten, 
lag der Grieche dem agorazein ob, jenem für Nordländer nie mit einem Wort übersetz-
baren Treiben. Die Wörterbücher geben an: «auf dem Markt verkehren, kaufen, reden, 

Tod verloren die Thebander die Hegemonie, die sie nur eben gekostet. Ursache hiervon sei gewesen: daß sie 
λόγων καὶ ὁμιλίας τῆς πρὸς ἀνθρώπους vernachlässigt und die Waffen gepflegt hätten (!).»

50	 Arendt 2019 [1960] 29 Anm. 8: «So konnte man auch in Griechenland der Meinung sein, daß der Nieder-
gang Thebens darauf zurückzuführen sei, daß man dort die Rhetorik zugunsten der Kriegskunst vernach-
lässigt habe (Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte, Ausg. Kröner, Bd. III, 190).»

51	 Ephoros von Kyme BNJ 70 F 119 = Strab. geogr. 9, 2, 2 (Übers. S. Radt; meine Hervorhebung): «Das 
Land also lobt er wegen dieser Eigenschaften und sagt, es sei von Natur wie geschaffen für eine führende 
Rolle; aber da die Leute sich nicht um Lebensart und Bildung (ἀγωγῆι δὲ καὶ παιδείαι) gekümmert 
hätten  – auch ihre jeweils führenden Männer hätten das ja nicht getan  –, hätten ihre etwaigen Erfolge 
nur kurze Zeit Bestand gehabt, wie Epameinondas gezeigt habe: denn als der gestorben war, hätten die 
Thebaner sofort die führende Rolle verloren, von der sie nur gerade eben gekostet hatten, und der Grund 
sei ihre Geringschätzung für das Reden und den Umgang mit den Menschen (τὸ λόγων καὶ ὁμιλίας τῆς 
πρὸς ἀνθρώπους ὀλιγωρῆσαι), und ihre ausschließliche Konzentration auf Tüchtigkeit im Krieg.» Zum 
ähnlichen Wortlaut vgl. die Hervorhebung in der vorletzten Anmerkung.

52	 Zu Burckhardts demokratiekritischer bis demokratiefeindlicher Position vgl. Bauer 2001, 177–184; 194  f. 
und passim; Mattioli 2001, 48.

53	 Ullrich 2016/2017, 116 Anm. 264; im gekürzten und für die Publikation aufbereiteten Druck als Ullrich 
2020 allerdings ohne den relevanten Bezug.

54	 Vgl. JBW, Bd. 19, 62.
55	 Burckhardt 1948, 75; vgl. JBW, Bd. 19, 52: «Der eigentliche Mittelpunkt einer Polis aber war die Agora, 

der Platz.»



ratschlagen usw.,» können aber das aus Geschäft, Gespräch und holdem Müßiggang ge-
mischte Zusammenstehen und Schlendern nicht wiedergeben.56

In Anschluss führt Burckhardt einige Beispiele jenes Lustwandelns auf der Agora an, um 
zu unterstreichen, wie zentral der Austausch im öffentlichen Raum für die Bürgeridentität 
und politische Deliberation war. In der Tat erkennt er richtig, dass nicht allein die politi-
schen Institutionen die öffentliche Meinung und anschließende Willensbildung beeinfluss-
ten, sondern auch Vorgänge auf der und um die Agora ihren Teil beitrugen. Burckhardts 
Gedanken zur Agora stehen stellvertretend für seine Sicht auf die Polis, die er Aristoteles 
folgend als Gesamtheit ihrer Bevölkerung im Dialog begreift,57 und die sich auf dem zentral 
gelegenen Platz vermengen. Aristoteles unterscheidet sogar einen Markt des Müßiggangs 
explizit von einem der Geschäftigkeit.58 Die Agora ist insbesondere als die Plattform des 
Aushandelns politischer Entscheidungen durch die Politen zu verstehen. Der persönlich 
freie Bürger ist es allein, der dort uneingeschränkt als ζῷον πολιτικόν walten und spre-
chen kann.59 Aber nach Burckhardt wird der griechische Bürger von der übermächtigen 
Polis immer wieder in seine Schranken gewiesen, sodass sich sowohl künstlerische als 
auch wissenschaftliche Höchstleistungen als Kompensation der politischen Tätigkeiten 
verstehen lassen; das führt jedoch im Hellenismus zur Distanzierung des Individuums 
von der Bürgerschaft und zur «Apolitie». Insofern braucht auch nicht Arendts Affinität 
zu Burckhardts Auslegung der griechischen Gemeinwesen zu verwundern, denn es ist 
der Verlust des Politischen seit Platon, den sie in ihrer politischen Philosophie beklagt 
und der sich durchaus mit Burckhardts «Nachtgemälde» (Robert Pöhlmann) der Polis  
deckt.60

Eine Durchsicht der drei anderen, für die Thematik relevanten Bände XX bis XXII der 
Griechischen Kulturgeschichte in der Kritischen Gesamtausgabe der Werke Jacob Burckhardts 
ergab ebenfalls keinen Nachweis der untersuchten Formulierung von der «‹schwatzhaf-
teste[n]› aller Staatsformen».61 Allerdings weist der neunte Abschnitt zum «hellenischen 
Mensch in seiner zeitlichen Entwicklung» einige bemerkenswerte Passagen auf, die deut-
lich besser mit Arendts Ansinnen, die Konversationsmanie der Griechen zu unterstreichen, 
in Einklang zu bringen sind als die Stelle zur Agora. Schon für die archaische Zeit hält die 
von Arendt genutzten Ausgabe in einer Fußnote fest:

56	 Burckhardt 1948, 75  f.; vgl. JBW, Bd. 19, 52.
57	 Aristot. Pol. 1277a 5–9.
58	 Aristot. Pol. 1331a 30–b 14; diese normative Unterscheidung hat dazu geführt, dass lange Zeit nicht 

erkannt wurde, dass Handwerker und Händler, sogar Metöken, Fremde, Freigelassene und Sklaven sehr 
wohl intensiv an der athenischen Demokratie partizipierten – letztere zumindest im Rahmen ihrer recht-
lichen Möglichkeiten; vgl. den locus classicus Xen. mem. 3, 7, 6 mit Haacke 1994, 55 und Mansouri 2010, 
Kap. 4–7.

59	 Aristot. Pol. 1253a 2  f.; zur Diskussion der Deutung des ζῷον πολιτικόν vgl. Piepenbrink 2001, 59–61.
60	 Vgl. Bauer 2001, 120  f.; zur Apolitie der ökonomischen und intellektuellen Elite Bauer 2001, 186  f.; zudem 

Flaig 1987, 162  f. und Flaig 1987, 108 zum Polisverständnis. Ihre politische Philosophie arbeitet sich ferner 
ganz wesentlich an der Aristoteles-Interpretation ihres Lehrers Martin Heidegger ab; vgl. Rosenmüller 
2011; zu Heideggers Aristoteles-Bild siehe vor allem Heidegger 2006 und bereits Heidegger 1994; vgl. 
Volpi 2013.

61	 Vgl. (JBW) Burckhardt 2002a, 2002b, 2005, 2012.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 183



184	 Christopher Degelmann

Die leschai sind die Orte, wo man zum Schwatzen zusammenkommt; es mag in ihnen 
manch unnützes Wort gefallen sein, aber doch treten die Griechen uns hier als das Volk 
der Konversation entgegen.62

Die Stelle ist textkritisch freilich hoch problematisch,63 doch entscheidend für die vor-
liegende Fragestellung ist, welche Ausgabe Arendt zur Verfügung stand, und das war 
unzweifelhaft die unkritische Kröner-Version. Die lesche war jedenfalls eine archäologisch 
kaum, sondern vor allem literarisch nachweisbare Einrichtung,64 die ihre Funktion bereits 
im Namen trägt, denn λέσχη teilt sich eine gemeinsame Etymologie mit λέξις und auch 
λόγος.65 Nicht zufällig bezeichnete man die ‹Geschwätzigkeit› auch als ἀδολεσχία.66

***

Dieses tiefe Bedürfnis der Hellenen nach unablässiger Kommunikation über politische und 
(außer-) alltägliche Angelegenheiten ist es auch, das Hannah Arendt im Sinn hatte, als sie 
die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen» verwendete und ein Burckhardt-Zitat unter-
stellte, nach dessen Hintergrund wir fahnden. Die lesche führt also zu adoleschia und dies 
zu Plutarch, denn dieser widmet jener ἀδολεσχία sogar eine eigenständige Schrift, auf die 
sich Burckhardt andernorts bezieht.67 An jener Stelle geht der Schweizer Kulturhistoriker 
auf die Geselligkeit der Griechen im 5. Jahrhundert v. Chr. ein:

[A]uch das Herumschlendern auf den öffentlichen Plätzen (ἀγοράζειν), von dem früher 
schon die Rede war, dient ihr [sc. der Konversation]. Wenn es aber schlechtes Wetter und 
auf der Agora ungemütlich ist, oder wenn man engere Gesellschaft wünscht, so lungert 
man auch geschwätzig in den Buden, und zwar zu Athen vorzüglich in denen, welche 
der Agora zunächst liegen. […] Die Barbiere galten schon damals für geschwätzig, und 

62	 Burckhardt 1952, 97, Anm. 1 (Hervorhebung im Original). In den textkritischen Anmerkungen zur JBW, 
Bd. 19, S. 472 ist zu finden, dass Burckhardts Manuskript ursprünglich schon in Bd. I der Culturgeschichte 
einen Verweis auf die λέσχη vorsah: «Auf dem Lande mochte die sog. Lesche die Stelle [sc. der Agora] 
vertreten, d.  h. der Dorfplatz und etwa zur Winterszeit die Werkstatt des Dorfschmiedes». Im Haupttext 
sprach Burckhardt jedenfalls die «Konversationslokale» an, die er als schlecht beleumundet betrachtete 
(vgl. Burckhardt 2012, 147).

63	 Der Vermerk fehlt in JBW, Bd. 22, 147 bzw. im textkritischen Teil gänzlich (JBW, Bd. 22, 914), während 
die von Felix Staehelin herausgegebene kritische Jacob-Burckhardt-Gesamtausgabe (1931) an ebendieser 
Stelle den gleichen Haupttext bietet und in der Fußnote (S. 143 Anm. 316) vermerkt: «Die λέσχαι sind 
die Orte, wo man zum Schwatzen zusammenkommt; es mag in ihnen manch unnützes Wort gefallen sein, 
aber doch treten die Griechen uns hier als das Volk der Konversation entgegen. Welche Mühe hätte man 
in der übrigen Welt gehabt, ein Adjektiv wie das von Herodot [sc. Hdt. 2, 135, 5] vermutlich für diesen 
Fall gebildete περιλεσχήνευτος zu schaffen!»

64	 Vgl. schon Hom. Od. 18, 328  f.; Hes. erg. 493  f. und die Diskussion der Quellen bei Matuszewski 2019, 
170–173, der sich hinsichtlich einer Funktion nicht festlegen mag.

65	 Vgl. Frisk 1960, 107  f.; eine andere Position vertrat Burkert 1993, der eine Verbindung zum ‹Bett› erkann-
te; vgl. zur Kontroverse Matuszewski 2019, 170  f.

66	 Zur ἀδολεσχία vgl. Aristoph. Nub. 1480; Isokr. 13, 8; Plat. Theiet. 195c; Polit. 299b; Theophr. Char. 3.
67	 Weiter weiß Burckhardt in diesem Kapitel von der Sicht des Alkibiades auf die Griechen als «Gaffer und 

Schwätzer» zu berichten (Burckhardt 1952, 143; vgl. Burckhardt 2012, 253); ferner nimmt er die ver-
meintliche Position der Unterstützer des Alkibiades ein, dass die athenische Demokratie ein «Schwätzer-
regiment» gewesen sei (Burckhardt 1952, 145; nicht in Burckhardt 2012); diese despektierliche Sichtweise 
auf die Volksherrschaft war Burckhardt freilich nicht fremd; vgl. Anm. 28.



es wird dies etwa damit entschuldigt, daß die geschwätzigste Gesellschaft bei ihnen ver-
kehre. […]
So ist die Geselligkeit dem Griechen inhärent; es ladet ihn alles dazu ein, auch die Praxis 
des Staates mit seiner Volksversammlung und seinen Gerichten; alles drängt sich eben 
dahin, wo gesprochen wird. Aus dieser Umgebung geht der vollendete Gesellschafts-
mensch hervor […].68

Nirgends in der Griechischen Culturgeschichte kommt die von Arendt an den Griechen 
so geschätzte Plauderlaune so zum Tragen wie in diesen Zeilen. Auch der Wortlaut legt 
nahe, dass es vornehmlich diese Absätze waren, die Arendt vor Augen standen, als sie ihr 
Diktum von der «‹schwatzhafteste[n]› aller Staatsformen» formulierte. Sowohl beim Spa-
ziergang als auch in den Läden, vornehmlich an der Agora und insbesondere im Barbiersa-
lon, tauschten sich die Griechen ohne Pause über das Tagesgeschäft aus; die Konversation 
war ihre eigentliche Haupttätigkeit und Abstinenz von Kommunikation galt umgekehrt als 
asozial und Zeichen des ‹Unbürgers›, wie beispielsweise der Sprecher der ersten pseudo-
demosthenischen Rede gegen Aristogeiton den Angeklagten beschrieb.69

Diese Bewertung der Polis im Allgemeinen und Athens im Speziellen trifft sich auch 
abseits des philosophischen Höhenkammdiskurses, dem Aristoteles angehört, mit der 
Überlieferung. Erinnert sei neben den von Burckhardt selbst angeführten Parallelen an das 
Bonmot des Eupolis über den Demagogen Hyperbolos, dass jener beim Barbier mehr über 
Politik gelernt habe als in den politischen Institutionen.70 Trotz der spöttischen Haltung 
des Komödiendichters darf man wohl annehmen, dass die Gespräche in den Frisierstu-
ben und anderen, nahe der Agora gelegenen Geschäften oder Werkstätten ebenso wert-
volle Informationen wie aufschlussreiche Lektionen über die Politik bereithielten. Und 
so werden die Besucher von Frisierstuben in der Culturgeschichte als «die geschwätzigste 
Gesellschaft» bezeichnet. Auch wenn dieses Urteil keinesfalls als soziologische Aussage 
missverstanden werden darf, bleibt doch der Superlativ des gleichen Wortstammes als 
Begriff zur Charakterisierung der Kommunikationsfreude der Athener übrig.

68	 Burckhardt 1952, 158 (meine Hervorhebung); vgl. Burckhardt 2012, 182  f. (Hervorhebungen im Ori-
ginal): «Außer dem ἀγοράζειν, und vermuthlich besonders wenn es schlechtes Wetter und auf der ἀγορά 
unbehaglich war: lungerte man geschwätzig in den Buden und war zu Athen vorzüglich in denjenigen 
welche der ἀγορά zunächst lagen. Für die Conversation im Freien auch sehr bezeichnend das ἡμικύκλιον 
[…]. Der Barbier und seine Bude: […] Geschwätzig ist das Geschlecht der Barbiere […]. Hieher gehört 
offenbar als vollendeter Gesellschaftsmensch Aristipp […].» In den Auslassungen werden jeweils zunächst 
eine berühmte Stelle aus Lys. 24, 20, in der ein Ladenbesitzer berichtet, dass alle Athener unentwegt 
in diversen Geschäften herumlungerten (διατρίβειν), angeführt; danach der locus classicus des redseligen 
Barbiers, den Plutarch (de garr. 13; s.  a. Nik. 30) von der Sizilienkatastrophe im Jahr 413 v. Chr. erzählen 
lässt.

69	 Vgl. [Demosth.] 25, 52: ἀλλὰ πορεύεται διὰ τῆς ἀγορᾶς, ὥσπερ ἔχις ἢ σκορπίος ἠρκὼς τὸ κέντρον, 
ᾁττων δεῦρο κἀκεῖσε, σκοπῶν τίνι συμφορὰν ἢ βλασφημίαν ἢ κακόν τι προστριψάμενος καὶ 
καταστήσας εἰς φόβον ἀργύριον εἰσπράξεται. οὐδὲ προσφοιτᾷ πρός τι τούτων τῶν ἐν τῇ πόλει 
κουρείων ἢ μυροπωλίων ἢ τῶν ἄλλων ἐργαστηρίων οὐδὲ πρὸς ἕν: ἀλλ᾽ ἄσπειστος, ἀνίδρυτος, 
ἄμεικτος, οὐ χάριν, οὐ φιλίαν, οὐκ ἄλλ᾽ οὐδὲν ὧν ἄνθρωπος μέτριος γιγνώσκων.

70	 Eupolis F 194 Kassel–Austin: καὶ πόλλ᾽ ἔμαθον ἐν τοῖσι κουρείοις ἐγὼ  / ἀτόπως καθίζων κοὐδὲ 
γιγνώσκειν δοκῶν. Vgl. Ober 1989, 148  f.; zu den Parallelen siehe auch Anm. 68.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 185



186	 Christopher Degelmann

3.  Die Macht der ‹Gänsefüßchen›

Wie im Zitat zur lesche oder zur thebanischen Dekadenz im 4. Jahrhundert v. Chr. sind 
es wohl eher die Worte des ersten Herausgebers und Kompilators der handschriftlichen 
Vorlesungsmanuskripte Jakob Oeri (weniger des zweiten oder dritten), die Arendt in 
dieser Passage entgegentraten, als die Burckhardts. Das legt der Abgleich zwischen der 
von Arendt genutzten Kröner-Ausgabe mit der kritischen Edition zu Burckhardts Werk 
nahe, denn das Originalmanuskript ist weiter von der Formulierung Arendts entfernt als 
die Ausgabe von 1952. Oeri versuchte sich an des Meisters würdigen und daher häufig 
pathetisch anmutenden Wendungen aus einem – gerade im Hinblick auf den vierten Band – 
fragmentarischen Nachlass. Diese Anlehnung wird an dem gleich zu Beginn des Absatzes 
eingepflegten Rückverweis auf die originäre Formulierung «zu den öffentlichen Plätzen 
(ἀγοράζειν), von dem früher schon die Rede war», im zweiten Abschnitt deutlich (vgl. 
Burckhardt 1952, 52; s.  o.). Denn für jenen zweiten Teil der Vorlesungsreihe Burckhardts 
lag noch – im Gegensatz zum neunten Abschnitt – eine Reinschrift vor.71

Insgesamt weist Jacob Burckhardts Œuvre aber nicht ein einziges Mal den Begriff 
‹schwatzhaft› oder eine deklinierte Form davon auf, während Worte des gleichen Stammes 
häufiger vorkommen.72 Es liegt folglich auf der Hand, dass Arendt hier entgegen der 
opinio communis kein direktes Zitat vorgelegt hat. Vielmehr dürften die von ihr gesetzten 
Anführungszeichen eine Paraphrase der oben angeführten Zeilen markieren, die freilich 
weit über die Griechische Culturgeschichte verstreute Passagen verklammern.

Darin erschöpft sich die von Arendt gewählte Interpunktion jedoch nicht. Anführungs-
zeichen stehen nicht allein am Anfang und am Ende der direkten Rede, eines wörtlichen 
Zitats oder eines zitierten Titels bzw. Werknamens. Daneben existieren Funktionen, 
die von der germanistischen Linguistik als «modalisierend» bezeichnet worden sind; sie 
können sich auf eine stilistische Besonderheit der markierten Wörter, Wortgruppen und 
Teile eines Textes oder auf seinen Inhalt beziehen, zu denen man in nuancierter Weise 
Stellung nehmen möchte.73

Da es sich bei ‹schwatzhaft› weder um einen Neologismus noch eine Dialektform 
handelt, wird man bei den Anführungszeichen zunächst an einen sogenannten «Inhalts-
vorbehalt» denken dürfen, dessen Spielarten es zwei gibt. Entweder man problematisiert 
den aktuellen Gebrauch des Worts oder der Wortgruppe auf das gerade Gemeinte, indem 
man sich von der gegenwärtigen Benutzung distanziert (Applikationsvorbehalt). Alternativ 
stellt man das betreffende Wort bzw. den mit ihm verbundenen Begriff selbst in Frage, weil 
man gezwungen ist, ihn im Kontext des aktuellen Diskurses zu benutzen (Begriffsvor-
behalt). Da ‹schwatzhaft› kein Zitat darstellt und auch nicht als terminus technicus fungiert, 

71	 Vgl. Burckhardt 2002a, 521–545, hier spez. 540  f.; ferner Burckhardt 2002a, 524  f.
72	 ‹Schwatzen› (Burckhardt hätte auf Baseldeutsch wohl ‹schwätze› gesagt) ist im Schweizer Dialekt sehr 

geläufig und deckt ein relativ breites Spektrum von wertneutralem ‹reden› über ‹plaudern› bis hin zu eher 
pejorativen Konnotationen wie ‹tratschen› oder ‹ausplaudern› ab. Die Verwendung, auch von diversen 
Ableitungen, stellt also nicht unbedingt eine Eigenheit Burckhardts dar, sondern war seinerzeit im ober-
deutschen Sprachraum gebräuchlich; vgl. Grimm 1899, Sp. 2350–2353.

73	 Vgl. grundlegend Klockow 1980, spez. 120  f., der noch einmal betont, dass es inhaltlich darum geht, 
sich ironisch zu distanzieren oder die Aussage abzuschwächen, während Fremdwörter, Eigenschöpfungen 
oder Umgangssprache hervorzuheben sind, sofern stilistische Gesichtspunkte gemeint seien; siehe auch 
Sohoudé 2013.



wird es sich vor allem um einen sog. «Applikationsvorbehalt» handeln. Diese Verwahrung 
gegenüber einer bestimmten Formulierung muss freilich nicht rein inhaltlicher Natur sein, 
wie gerade das vorliegende Beispiel lehrt, sodass die Trennung zwischen stilistischen und 
inhaltlichen Kriterien zum bloßen Schema mutiert. Tatsächlich kann sich der Applikations-
vorbehalt auch auf einen umgangssprachlichen Einsatz eines Wortes oder einer Wendung 
beziehen wie im vorliegenden Fall.

Die Verbindung von Wortwahl und signum citationis scheint hier Vorbehalte gegenüber 
einer alltäglichen Geschwätzigkeit zu implizieren, die stilistisch durch den Gebrauch von 
Umgangssprache markiert wird und gleichzeitig durch die Betonung der Relevanz im klas-
sischen Griechenland erneut unterlaufen werden soll, denn jene Redseligkeit gilt es schließ-
lich zu bekräftigen. Arendt will zeigen, dass «müßiges Gerede»74 – man beachte den Bezug 
zur Muße! – eine wichtige politische Funktion erfüllt(e). Dieses Geschwätz möchte sie den 
zwielichtigen Umgangsformen entheben, denen es in der Neuzeit zugeordnet wurde,75 
denn in der Moderne seien das Arbeiten und Herstellen als unpolitische Tätigkeiten des 
Menschen an die Stelle des Sprechens als primäre Artikulation des Status getreten.76

Die eigensinnige Aneignung der Anführungszeichen zeugt nicht nur von einem aus-
gesprochen vielschichtigen Text, sondern auch von einer Komposition, die im Detail viel 
Wert auf dialektische Argumentation legt. Diese Leistung darf nicht darüber hinwegtäu-
schen, dass die Verwendung der Anführungszeichen bei gleichzeitiger Erwähnung Jacob 
Burckhardts eine starke suggestive Kraft ausübt und der Fehldeutung der Passage Vor-
schub leistete, denn die Stelle insinuiert eine realiter allenfalls lose Verbindung von Polis 
und Demokratie, die vermeintlich auf den Kulturhistoriker zurückgeht. Freilich kann man 
Arendt nicht anlasten, was Rezipienten und Rezipientinnen versäumt haben: Sich selbst 
ein umfassendes Bild zu verschaffen – entweder über das Studium der Quellen oder auch 
nur via Lektüre Burckhardts.

4.  Fazit und Ausblick

Daran, dass Arendt neben dem zweiten Abschnitt zur Polis inklusive des Passus zur Agora 
auch den neunten Teil der Vorlesung zum hellenischen Menschen einsah, kann nunmehr 
kaum noch Zweifel bestehen, obwohl der Text des letzteren in Arendts Ausgabe in keinem 
geringen Umfang aus der Feder Jakob Oeris stammen dürfte. Inwiefern sich die große 
Denkerin dieses Umstandes bewusst war, kann nicht vollständig geklärt werden. Es hielt 
sie im Zweifelsfall nicht davon ab, die Griechische Culturgeschichte zu nutzen. Dabei fasste 
sie jene Zeilen zur Geselligkeit der Hellenen durch die Setzung von Anführungszeichen 
zusammen und markierte zugleich das moderne Unbehagen an der alltäglichen Plauderei 
gegenüber der vermeintlich ernsthafteren politischen Debatte. Dass die Zeilen zur Agora 
für Arendt die entscheidenden Impulsgeber für ihr Verständnis der redebedürftigen Polis 

74	 Arendt 2019 [1960], 190.
75	 Vgl. Holenstein / Schindler 1992, die vortrefflich herausarbeiten, dass mit der Entstehung der bürgerlichen 

Gesellschaft eine Abschottung des Privaten einherging, weswegen sich die neuen Eliten gegenüber Ein-
griffen der unterprivilegierten Milieus in ihre Angelegenheiten mit rhetorischen Diffamierungen zur Wehr 
setzten, die auf das ‹Gassengeschwätz› usw. abhoben; diesem ‹Gerede der einfachen Leute› sei doch kein 
Glauben zu schenken.

76	 Vgl. Arendt 2019 [1960], 16–18.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 187



188	 Christopher Degelmann

(-Bewohner:innen) waren, mag zudem bezeugen, dass auch in ihrem Nachlass von dem 
Zusammenhang zwischen Stadt, Kommunikation und Markt die Rede ist.77

Im Zuge des vermeintlichen Burckhardt-Zitates ergänzte Arendt den Hinweis auf die 
Polis als «Staatsform». In der wissenschaftlichen Rezeption der Passage führte die Bemer-
kung dazu, dass man die mitteilsamen Gemeinwesen des klassischen Griechenlands als 
demokratisches Paradigma verstand, das durch die Expertise Jacob Burckhardts unterfüt-
tert schien; allerdings ist der Stand der Forschung inzwischen ein anderer. Das von Arendts 
zugrunde gelegte Verständnis diente jedoch ihren Überlegungen zur freien Rede. Politi-
sches Handeln manifestierte sich für sie im kontinuierlichen Austausch der freien Bürger. 
Diese Lesart der antiken Quellen fußte neben Aristoteles vor allem auf der Lektüre Burck-
hardts, der Arendts Kenntnis der griechischen Welt in der Antike deutlich erweiterte. 
Vielleicht sah sie das von Burckhardt erwähnte Ephoros-Fragment ein, das sich auf den 
Niedergang der thebanischen Hegemonie bezog. Dabei stellte sie wahrscheinlich nicht nur 
fest, wie nah Burckhardt an den Quellen arbeitete – zumindest in der Handschrift schrieb 
er Ephoros nahezu aus –, sondern dass sich die antiken Autoren über Aristoteles hinaus um 
die Beredsamkeit ihrer Zeitgenossen sorgten. Die demokratieskeptischen Bemerkungen 
Burckhardts fielen ihr hingegen nicht auf, oder sie störte sich nicht daran; vielleicht teilte 
sie auch das ein oder andere Ressentiment, ist doch ihr Politikbegriff nicht unbedingt als 
egalitär zu verstehen.

Hannah Arendt ist bei weitem nicht die einzige politische Theoretikerin, die das klassi-
sche Erbe nutzt, um ihre Gedanken zu schärfen, dabei aber zu der ein oder anderen krea-
tiven Idee gelangt, die sich historisch nur schwerlich halten lässt. Beispielsweise befasste 
sich Jürgen Habermas wenige Jahre später ebenfalls mit der Rolle des öffentlichen Raums. 
Dabei geht er gleich zu Beginn seiner epochemachenden Studie über den Strukturwandel 
der Öffentlichkeit auf die griechische Klassik ein, nimmt dabei aber die altertumswissen-
schaftliche Forschung bestenfalls zur Kenntnis.78 Habermas setzt die klassische Antike 
lediglich an den Beginn seiner Untersuchung, um die Ausgangslage bürgerlicher Kom-
munikationsakte bzw. Interaktionsräume zu umreißen und sich anschließend haupt-
sächlich der frühen Neuzeit zuzuwenden. Für Arendt hingegen bildete die ansozialisierte 
Freude der antiken Menschen – insbesondere der Athenerinnen und Athener – am ebenso 
informativen wie informellen Austausch den Kern ihrer Argumentation und letztlich den 
Ursprung, zu dem es zurückzukehren gelte.

Während Habermas in der letzten Dekade zum Ausgangspunkt zahlreicher Studien 
zur öffentlichen Meinung in der Antike geworden ist,79 steht eine umfassende Rezeption 

77	 Arendt 1993, 46: «Diese Stadt, die den sterblichen Menschen und ihren flüchtigen Taten und Worten 
eine bleibende Stätte bietet, ist die Polis, und sie ist politisch […], weil sie eigentlich nur um den öffent-
lichen Raum herumgebaut ist, den Marktplatz, auf dem die Freien und Gleichen sich nun jederzeit treffen 
können.» Siehe auch Arendt 1993, 45–48.

78	 Vgl. Habermas 1993, 56  f. und 77, der sich sogar auf Arendts Human Condition bezieht (Habermas 1993, 
57, Anm. 4); vgl. Azoulay 2011.

79	 Vgl. Hurlet 2019, spez. 25–27 für den Blick auf die Griechen; zur wissenschaftlichen Rezeption vgl. 
Gottesman 2014, 4–7; Piepenbrink 2019, 61  f., die die Chancen und Grenzen des Konzepts von Habermas 
bündig vor Augen führt; ferner die Beiträge in Kuhn 2012 (ausgerechnet mit Ausnahme des Beitrages zur 
attischen Demokratie von Martin 2012); für Rom vgl. neben Hurlet 2019, 27–37 auch Rosillo-López 2017, 
21–26; an der systemtheoretischen Konzeption von Öffentlichkeit durch Niklas Luhmann orientiert sich 
dagegen nun Degelmann 2022.



Hannah Arendts in den Altertumswissenschaften noch aus, obwohl jüngst und vereinzelt 
erste Untersuchungen erschienen sind.80 Es wäre etwa auszuloten, wie es bei Arendt um 
die Beziehung zwischen Demokratie und Parlamentarismus bestellt ist  – etwa vor dem 
Hintergrund des typisch deutschen ‹Schwatzbuden›-Theorems, das den Parlamenten seit 
1848 anhaftet, und vor allem der Parlamentarismus-Kritik der Weimarer Jahre, die Arendt 
voll vor Augen gestanden haben muss.81

Literaturverzeichnis

Arendt, H., Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, 
totale Herrschaft, 12. Aufl., München / Zürich 2008

Dies., The Human Condition, Chicago / London 1958
Dies., Über die Revolution, 4. Aufl., München / Zürich 1994
Dies., Vita Activa oder Vom tätigen Leben, 20. Aufl., München 2019 [erstmals Stuttgart 1960]
Dies., Was ist Politik?, Fragmente aus dem Nachlaß, hg. von U. Ludz, München / Zürich 1993
Azoulay, V., L’Espace public et la cité grecque. D’un malentendu structurel à une clarifica-

tion conceptuelle, in: P. Boucheron / N. Offenstadt (Hgg.), L’espace public au Moyen Âge. 
Débats autour de Jürgen Habermas, Paris 2011, 63–76

Bang, P. F. / W. Scheidel (Hgg.), The Oxford Handbook of the State in the Ancient Near 
East and Mediterranean, Oxford 2013

Bauer, S., Polisbild und Demokratieverständnis in Jacob Burckhardts ‹Griechischer Kulturge-
schichte›, Basel / München 2001

Bazinek, L., La polis d’Hannah Arendt: un paradigme d’irréalité?, Texto! Textes et Cultures, 
22, 3, 2017, 1–29

Beazley, J .  D., Paralipomena. Additions to Attic Black-Figure Vase-Painters and to Attic 
Red-Figure Vase-Painters, 2. Aufl., Oxford 1971

Beck, H. / P. Funke (Hgg.), Federalism in Greek Antiquity, Cambridge 2015
Bokiniec, M., Is Polis the Answer? Hannah Arendt on Democracy, Santalka 19, 2009, 76–82
Bösch, M., Pluralität und Identität bei Hannah Arendt, Zeitschrift für philosophische For-

schung 53, 1999, 569–588
Burckhardt, J., Griechische Culturgeschichte I, in: Kritische Gesamtausgabe der Werke Jacob 

Burckhardts (JBW), Die Griechen und ihr Mythus – Die Polis, aus dem Nachlass hg. von 
L. Burckhardt u.  a., Bd. 19, München / Basel 2002a

Ders., Griechische Culturgeschichte II, in: Kritische Gesamtausgabe der Werke Jacob Burck-
hardts (JBW), Die Metamorphosen  – Die Griechen und ihre Götter  – Der griechische 
Heroencultus – Erkundung der Zukunft – Zur Gesamtbilanz des griechischen Lebens, aus 
dem Nachlass hg. von L. Burckhardt u.  a., Bd. 20, München / Basel, 2005

80	 Vgl. zumindest Nebelin 2016; Nippel 2015, 345  f. zur Vita Activa, und Nippel 2015, 131, Anm. 68 bzw. 
158 zu Über die Revolution; ferner Nippel 2015, 365 zur Bedeutung der boule im Ungarischen Volksauf-
stand; zudem die Beiträge im special issue der einschlägigen Zeitschrift Classical Philology 2018 (= Leonhard 
2018), die die hier besprochene Thematik jedoch nicht streifen, und Walter 2013. Die Arendt-Forschung 
dagegen hat die Relevanz der Antike für das Denken der Philosophin seit jeher erkannt; vgl. zumindest 
Part IV «Arendt and the Ancients» in Villa 2000 und Heuer u.  a. 2011, passim sowie Anm. 2.

81	 Zur Verwendung der despektierlichen und durch rechtsextreme Elemente genutzten Vokabel der 
‹Schwatzbude› durch Arendt vgl. Volk 2013, 143.

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 189



190	 Christopher Degelmann

Ders., Griechische Culturgeschichte III, in: Kritische Gesamtausgabe der Werke Jacob Burck-
hardts (JBW), Die Kunst – Die Poesie – Zur Philosophie und Wissenschaft, aus dem Nachlass 
hg. von L. Burckhardt u.  a., Bd. 21, München / Basel, 2002b

Ders., Griechische Culturgeschichte IV, in: Kritische Gesamtausgabe der Werke Jacob Burck-
hardts (JBW), Der hellenische Mensch in seiner zeitlichen Entwicklung, aus dem Nachlass 
hg. von L. Burckhardt u.  a., Bd. 22, München / Basel 2012

Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. I, hg. von J. Oeri, Berlin / Stuttgart 1898
Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. IV, hg. von J. Oeri, Berlin / Stuttgart 1902
Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. I, hg. von F. Staehelin, Berlin / Leipzig 1930
Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. IV, hg. von F. Staehelin / S. Merian, Berlin / Leipzig 

1931
Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. I: Der Staat und die Religion, hg. von R. Marx, Stutt-

gart 1948
Ders., Griechische Kulturgeschichte, Bd. III: Der Griechische Mensch, hg. von R. Marx, Stutt-

gart 1952
Burkert, W., Lescha-liskah: Sakrale Gastlichkeit zwischen Palästina und Griechenland, in: 

B. Janowski u.  a. (Hgg.), Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien, Nordsy-
rien und dem Alten Testament, Göttingen 1993, 19–38

Buxton, R., Imaginary Greece. The Contexts of Mythology, Cambridge 1994
Carlsson, S., Hellenistic Democracies. Freedom, Independence and Political Procedure in 

Some East Greek City States, Stuttgart 2010
Crawford, J . R., The Creation of States in International Law, 2. Aufl., Oxford / New York 

2007
Degelmann, Ch., Gerüchte, Ruf und Vertrauen im Athen des 5.  Jahrhunderts v. Chr., in: 

Ph. Brockkötter u.  a. (Hgg.), Vertrauen und Vertrauensverlust in antiken Gesellschaften, 
Göttingen 2022, 131–157

Demandt, A., Antike Staatsformen. Eine vergleichende Verfassungsgeschichte der Alten Welt, 
Berlin 1995

Ders., Staatsformen in der Antike, in: A. Gallus / E. Jesse (Hgg.), Staatsformen. Modelle poli-
tischer Ordnung von der Antike bis zur Gegenwart. Ein Handbuch, 2. Aufl., Köln / Weimar 
2007, 57–90

Dreher, M., Bürgerstaat und Basisdemokratie (Ideologische Begriffe in der Geschichtswissen-
schaft I), Dike 8, 2005 [2007], 115–162

Farge, A., Dire et mal dire, l’opinion publique au XVIIIe siècle, Paris 1992
Finley, M. I ., Antike und moderne Demokratie, durchges. 3. Aufl., Stuttgart 1999
Flaig, E., Angeschaute Geschichte. Zu Jacob Burckhardts «Griechische Kulturgeschichte», 

Rheinfelden 1987
Gallus, A., Typologisierung von Staatsformen und politischen Systemen in Geschichte und 

Gegenwart, in: ders. / E. Jesse (Hgg.), Staatsformen. Modelle politischer Ordnung von der 
Antike bis zur Gegenwart. Ein Handbuch, 2. Aufl., Köln / Weimar 2007, 19–55

Gehrke, H.- J., Jacob Burckhardt und die moderne Kulturwissenschaft, in: L.  Burckhardt 
(Hg.), Jacob Burckhardt und die Griechen, Basel / München 2006, 337–362

Ders., Jenseits von Athen und Sparta. Das dritte Griechenland und seine Staatenwelt, München 
1986

Gossman, L., Burckhardt in der anglo-amerikanischen Geisteswelt, in: A. Cesana (Hg.), Begeg-
nungen mit Jacob Burckhardt. Vorträge in Basel und Princeton zum hundertsten Todestag, 
Basel 2004, 113–148

Gotteland, S., La rumeur chez les orateurs attiques. Vérité ou vraisemblance?, L’Antiquité 
Classique 66, 1997, 89–119



Dies., Rumeur et politique dans la cité grecque à l’époque classique, Hypothèses 4, 2001, 267–
279

Gottesman, A., Politics and the Street in Democratic Athens, Cambridge 2014
Grieb, V., Hellenistische Demokratie. Politische Organisation und Struktur in freien griechi-

schen Poleis nach Alexander dem Großen, Stuttgart 2008
Haacke, St., Zuteilen und Vergelten. Figuren der Gerechtigkeit bei Aristoteles, Wien 1994
Habermas, J ., Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der 

bürgerlichen Gesellschaft, Unveränd. Ndr. d. 3. Aufl., Frankfurt a. M. 1993
Hansen, M.  H.  / T.  H.  Nielsen (Hgg.), An Inventory of Archaic and Classical Poleis, 

Oxford 2004
Hardtwig, W., Geschichtsschreibung zwischen Alteuropa und moderner Welt. Jakob Burck-

hardt in seiner Zeit, Göttingen 1974
Harvey, A., Body Politic. Political Metaphor and Political Violence, Newcastle upon Tyne 

2007
Heidegger, M., Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phä-

nomenologische Forschung, 2. durchges. Aufl., Frankfurt a. M. 1994
Ders., Sein und Zeit, 19. Aufl., Tübingen 2006
Held, D., Models of Democracy, 3. Aufl., Cambridge 2006
Heuer, W. u.  a. (Hgg.), Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart / Weimar 2011
Holenstein, P. / N. Schindler, Geschwätzgeschichte(n). Ein kulturhistorisches Plädoyer 

für die Rehabilitierung der unkontrollierten Rede, in: R. van Dülmen (Hg.), Dynamik der 
Tradition. Studien zur historischen Kulturforschung IV, Frankfurt a. M. 1992, 41–108

Holland-Cunz, B., Sprechen und Schweigen in der Demokratie. Ideale politischer Kommu-
nikation und mediatisierte «Massendemokratien», femina politica 2, 2006, 21–33

Hunter, V. J ., Policing Athens. Social control in the Attic lawsuits, 420–320 B. C., Princeton 
1994

Hurlet, F., L’öffentliche Meinung de Habermas et l’opinion publique dans la Rome antique. 
De la raison à l’auctoritas, in: C. Rosillo-López (Hg.), Communicating Public Opinion in the 
Roman Republic, Stuttgart 2019, 23–40

Jellinek, G., Allgemeine Staatslehre, 3. Aufl., Berlin 1914
Jesse, E., Art. ‹Staatsformenlehre›, in: D. Nohlen (Hg.), Wörterbuch Staat und Politik, 3. Aufl., 

Bonn 1998, 730–733
Kantorowicz, E.  H., The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology, 

Princeton 1957
Katz, A., Staatsrecht. Grundkurs im öffentlichen Recht, 18. Aufl., München 2010
Klockow, R., Linguistik der Gänsefüßchen. Untersuchungen zum Gebrauch der Anführungs-

zeichen im gegenwärtigen Deutsch, Frankfurt a. M. 1980
Knott, M. L., Art. ‹Anmerkung zur Zweisprachigkeit›, in: W. Heuer u.  a. (Hgg.), Arendt-Hand-

buch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart / Weimar 2011, 68–70
Kuhn, Ch. (Hg.), Politische Kommunikation und öffentliche Meinung in der antiken Welt, 

Stuttgart 2012
Leonard, M. (Hg.), Hannah Arendt and the Ancients, CPh 113, 2018, 1–66
Lewis, S., News and Society in the Greek Polis, Chapel Hill 1996
Lundgreen, Ch., Schlüsselmonopole oder Governance-Funktionen? Alternative Annähe-

rungen an Staatlichkeit in der griechischen Archaik, in: J. B. Meister / G. Seelentag (Hgg.), 
Konkurrenz und Institutionalisierung in der griechischen Archaik, Stuttgart 2020, 157–191

Lynch, H., Milton and the Politics of Public Speech, London 2015
Maier, W., Staats- und Verfassungsrecht, 4. Aufl., Bremen 2001
Maiolino, A., Politische Kultur in Zeiten des Neoliberalismus: Eine Hegemonieanalyse, Bie-

lefeld 2014

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 191



192	 Christopher Degelmann

Mann, Ch.  / P.  Scholz (Hgg.), «Demokratie» im Hellenismus. Von der Herrschaft des 
Volkes zur Herrschaft der Honoratioren?, Mainz 2012

Mansouri, S., La Démocratie athénienne, une affaire d’oisifs? Travail et participation politique 
au IVe siècle avant J.–C., Brüssel 2010

Martin, G., Kritik am Volk, vor dem Volk: Öffentliche Kommunikation und Konfrontation 
im klassischen Athen, in: Ch. Kuhn (Hg.), Politische Kommunikation und öffentliche Mei-
nung in der antiken Welt, Stuttgart 2012, 67–85

Mattioli, A., Jacob Burckhardts Antisemitismus. Eine Neuinterpretation aus mentalitätsge-
schichtlicher Sicht, Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 49, 1999, 496–529

Ders., Jacob Burckhardt und die Grenzen der Humanität, Weitra 2001
Matuszewski, R., Räume der Reputation. Zur bürgerlichen Kommunikation im Athen des 

4. Jahrhunderts v. Chr., Stuttgart 2019
Mertens, J . R., How to Read Greek Vases, New Haven / London, 2010
Montani, G., Nota sul comportamento politico e sul federalismo militante, Il Federalista. 

Rivista di politica 45, 2003, 31–44
Moraweth, Th., Der Demos als Tyrann und Banause. Aspekte antidemokratischer Polemik 

im Athen des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr., Frankfurt a. M. 2000
Nebelin, K., Vielfalt ohne Gleichheit? Das Problem der politischen und sozialen Vielfalt bei 

Aristoteles, in: C. Tiersch (Hg.), Die athenische Demokratie im 4.  Jahrhundert. Zwischen 
Modernisierung und Tradition, Stuttgart 2016, 293–333

Nippel, W., Ancient and Modern Democracy. Two Concepts of Liberty?, New York 2015
Ober, J ., Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and the Power of the 

People, Princeton 1989
Oser, F.  / R. Reichenbach, Politische Bildung in der Schweiz. Schlussbericht, Biel 2000, 

online unter: https://repository.gei.de/bitstream/handle/11428/77/835536831_2016_A.pdf?-
sequence=2&isAllowed=y, [Zugriff: 28. 05. 2020]

Piepenbrink, K., Politische Ordnungskonzeptionen in der attischen Demokratie des vierten 
Jahrhunderts v. Chr. Eine vergleichende Untersuchung zum philosophischen und rhetori-
schen Diskurs, Stuttgart 2001

Dies., Public Opinion and the Arenas of Debate, in: G. Martin (Hg.), The Oxford Handbook 
of Demosthenes, Oxford 2019, 61–71

Rebentisch, J., Erscheinen. Politische Öffentlichkeit nach Hannah Arendt, WestEnd. Neue 
Zeitschrift für Sozialforschung 19,2, 2018, 29–44

Reichenbach, R., Demokratisches Selbst und dilettantisches Subjekt. Demokratische Bildung 
und Erziehung in der Spätmoderne, Münster u.  a. 2001

Robinson, E. W., The First Democracies. Early Popular Government Outside Athens, Stutt-
gart 1997

Ders. (Hg.), Ancient Greek Democracy. Readings and Sources, Malden, MA and Oxford 2004
Ders., Democracy beyond Athens. Popular Government in the Greek Classical Age, Cam-

bridge 2011
Rohde, D., Von der Deliberationsdemokratie zur Zustimmungsdemokratie. Die öffentlichen 

Finanzen Athens und die Ausbildung einer Kompetenzelite im 4. Jahrhundert v. Chr., Stutt-
gart / Weimar 2019

Rosenmüller, S., Art. ‹Aristoteles›, in: W. Heuer u.  a. (Hgg.), Arendt-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, Stuttgart / Weimar 2011, 189–194

Rosillo-López, C., Public Opinion and Politics in the Late Roman Republic, Cambridge 2017
Simon, J ., Welcoming Newcomers and Becoming Native to a Place: Arendt’s Polis and the 

City Beautiful of Detroit, Open Philosophy 3, 2020, 586–598
Sobak, R., Sokrates among the Shoemakers, Hesperia, 84, 2016, 669–712

https://repository.gei.de/bitstream/handle/11428/77/835536831_2016_A.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://repository.gei.de/bitstream/handle/11428/77/835536831_2016_A.pdf?sequence=2&isAllowed=y


Sohoudé, K. M., Art. ‹Anführungszeichen›: in: U. Frietsch / J. Rogge (Hgg.), Über die Praxis 
des kulturwissenschaftlichen Arbeitens. Ein Handwörterbuch, Bielefeld 2013, 30–34

Solmaz, K., Das Politische bei Arendt, HannahArendt.net – Zeitschrift für politisches Denken 
8, 2016, 166–186

Straßenberger, G., Art. ‹Demokratie›, bei: Bundeszentrale für politische Bildung, https://
www.bpb.de/lernen/projekte/309816/demokratie [Zugriff: 23. 05. 2020]

Temme, E., Von der Bildung des Politischen zur politischen Bildung. Politikdidaktische Theo-
rien mit Hannah Arendt weitergedacht, Frankfurt a. M. 2014

Thomas, R., Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge 1989
Tölle-Kastenstein, R., Das archaische Wasserleitungsnetz für Athen und seine späteren 

Bauphasen, Mainz 1994
Ullrich, S., Boulevard Digital. Öffentliche Meinungsbildung der hypervernetzten Gesell-

schaft, Wiesbaden 2020
Ders., Informationstechnische Grundlagen, Werkzeuge und Praktiken des öffentlichen Ver-

nunftgebrauchs: Die technē der Publizität, Diss. TU Berlin 2016/2017, online unter: https://
edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/18436/ullrich.pdf [Zugriff: 20. 05. 2020]

Valbruzzi, M., Freedom of Speech, in: G. Mazzoleni (Hg.), The International Encyclopedia 
of Political Communication, Bd. I., New York 2015, 413–418

Villa, D. (Hg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge 2000
Vischer, W., Die oligarchische Partei und die Hetairien in Athen, in: H. Gelzer (Hg.), Kleine 

Schriften, Bd. 1., Leipzig 1877, 153–204
Vlassopoulos, K., Free Spaces. Identity, Experience and Democracy in Classical Athens, 

CQ 57, 2007, 33–52
Volk, C., Staat und Staatskritik im Denken Hannah Arendts, in: ders. u.  a. (Hgg.), Ambivalen-

zen der Ordnung. Der Staat im Denken Hannah Arendts, Wiesbaden 2013, 121–156
Volpi, F., Der Rückgang auf die Griechen in den 1920er Jahren, in: D. Thomä u.  a. (Hgg.), 

Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2. überarb. u. erw. Aufl., Stuttgart / Wei-
mar 2013, 25–35

Walter, U., Der Begriff des Staates in der griechischen und römischen Geschichte, in: Th. 
Hantos / G. A. Lehmann (Hgg.), Althistorisches Kolloquium aus Anlaß des 70. Geburtstages 
von Jochen Bleicken, Stuttgart 1998, S. 9–27

Ders., Wege zum Politischen im antiken Griechenland, in: A. de Benedictis u.  a. (Hgg.), Das 
Politische als Argument, Göttingen 2013, 17–43

Weißpflug, M. / J . Förster, Art. ‹The Human Condition / Vita activa oder Vom tätigen 
Leben›, in: W. Heuer u.  a. (Hgg.), Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart / 
Weimar 2011, 61–68

Winterling, A., «Staat» in der griechisch-römischen Antike?, in: Ch. Lundgreen (Hg.): Staat-
lichkeit in Rom? Diskurse und Praxis (in) der römischen Republik, Stuttgart 2014, 249–256

Wortmann, R., Engagement als Lebensform – Hannah Arendt und Jean-Paul Sartre, Jahrbuch 
für Management in Nonprofit-Organisationen 8, 2019, 73–96

	 Über die «‹schwatzhafteste› aller Staatsformen»	 193

https://www.bpb.de/lernen/projekte/309816/demokratie
https://www.bpb.de/lernen/projekte/309816/demokratie
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/18436/ullrich.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/18436/ullrich.pdf

