
Michele Solitario

Die Antäus-Sage in der Theologie der 
Erde von Dietrich Bonhoeffer

«Ich brauche die Erde wie Antäus, um mich von ihr zu lösen»
(M. I. Zwetajewa an O. E. Kolbasina-Chernova, 9. Juni 1925)

Antäus zwischen antiker Mythologie und westlicher Kunstgeschichte

Es ist nicht möglich, die Quellen Bonhoeffers bezüglich des Antäus-Mythos zu eruieren,1 
weil diese unbekannt sind. Jedoch können die Modalitäten der Rezeption dieser Figur 
und deren spezifische Deutung innerhalb von Bonhoeffers gesamtem theologischem Werk 
nicht ohne einen kurzen Überblick über die antiken Quellen auskommen.

Die Antäus-Sage ist im alten Epos nicht bezeugt, da sie überwiegend zu dem mytholo-
gischen Gedankengut gehört, das insbesondere im Rahmen der griechischen Kolonisation 
der nordafrikanischen Küste entstanden ist.2 In der Tat wird Antäus als libyscher König 
bezeichnet, der mit sorgfältiger Aufmerksamkeit sein Gebiet verwaltet und wohlwollend 
mit Fremden umgeht.3 Durch die allmähliche Verschärfung der Verhältnisse zwischen 
dem autochthonen Volk und den griechischen Ansiedlern vollzog sich auch im Charakter 
des Antäus ein radikaler Wandel. Dadurch wurde er von einem freundlichen Gegen-
über zu einem verachteten Gegner,4 und zwar als Vertreter der libyschen Einheimischen 
gegen die griechischen Eindringlinge. Darüber hinaus wird in den griechischen Quellen 
vornehmlich darüber berichtet, dass Antäus alle Fremden seines Landes zum Ringkampf 
zwang, den er regelmäßig gewann. Aus den Schädeln seiner Opfer pflegte Antäus einen 
Tempel für seinen Vater Poseidon zu bauen, der als Zeichen seiner außerordentlichen 
Kraft und grausamen Natur galt.5 Denn er war einer von den Riesen, Sohn von Poseidon 
und Gaia,6 weshalb er fortwährend Kräfte aus der Erde erhielt, solange er diese mit seinen 
Füßen berührte. Die Figur des Antäus ist jedoch vor allem durch die Auseinandersetzung 
mit Herakles berühmt geworden, eine Episode, die zusammen mit anderen Aspekten des 

*	 Alle Texte Bonhoeffers sind der im Chr. Kaiser Verlag erschienenen Gesamtausgabe entnommen (Kurz-
bezeichnung: DBW).

1	 Feil 1979, 247; Wendel 1985, 45  f., und Burnell 2018, 78–81.
2	 Siehe den detaillierten Überblick in Wernicke 1894.
3	 Dazu siehe Cannatà Fera 2011, 203–208, die die archaischen und klassischen Quellen zu Antäus untersucht 

und das Vorhandensein von zahlreichen Aspekten des Mythos bereits in den ältesten Belegen zeigt.
4	 Studniczka 1890, 123.
5	 Pind. Isthm. 4,49–55 und fr. 111 Maehler; Plat. Theaet. 169B; Apollod. 2,5,11,5; Diod. 4,17,4 und 27,3; 

Philostr. Im. 2,21.
6	 Hyg. Fab. 31. Die Tatsache, dass Antäus der Sohn von Gaia ist, kann auch als eine typisch alexandrinische 

rationalistische Erklärung für Antäus’ Bedürfnis interpretiert werden, den Boden zu berühren, um von ihm 
Kraft zu erhalten. Vgl. Schol. in Plat. Leg. 7,796a.

 Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2022-0007

https://doi.org/10.1515/anab-2022-0007


128	 Michele Solitario

Mythos bis in die Kaiserzeit große Resonanz fand.7 So wurde insbesondere die starke Ver-
bundenheit mit der Erde, aus der Antäus seine Energien schöpfen konnte, von Herakles 
erkannt, der eine scharfsinnige Strategie anwandte, um ihn erfolgreich zu besiegen: Dem 
griechischen Helden gelang es, den Riesen in Schach zu halten, indem er ihn in die Luft 
hob. Seit der hellenistischen Zeit wird Antäus auch in der Kunst im Zweikampf mit 
Herakles dargestellt.8 Die zwei sich im Kampf umklammernden Körper des Riesen und 
des kraftvollen Herakles werden in der westlichen Kunstgeschichte zu einem topischen 
Motiv, in dem mit äußerster Sorgfalt die Details der Muskeln der kämpfenden Figuren 
gezeichnet werden. Dadurch wird die Auseinandersetzung der legendären Figuren ins 
Visier genommen und so die unermüdliche Mühe des Herakles und das verzweifelte 
Toben des in der Luft hängenden Antäus deutlich betont.9 Allerdings ist es nicht möglich 
zu beweisen, dass Bonhoeffer diese antiken Texte bekannt waren, oder auch, dass er mit 
all diesen Abbildungen des Mythos vertraut war. Das große Interesse Bonhoeffers an der 
Kunstgeschichte lässt jedoch vermuten,10 dass er zumindest einen Teil der zahlreichen 
Bildhauer- und Malerdarstellungen des Antäus-Mythos kannte. Diese Darstellungen 
mögen den Theologen bei seinem Rückgriff auf die Figur des Antäus beeinflusst haben, 
wobei dies nur als Hypothese gelten kann.

Vielmehr wurde der Mythos des Antäus bereits in der deutschen Kulturdebatte im 
neunzehnten Jahrhundert wiederbelebt, die als Folie für ein besseres Verständnis von 
Bonhoeffers literarischem und theologischem Werk dient.11 Außerdem ist Bonhoeffer kein 
Theologe, der in seinem intellektuellen Elfenbeinturm eingeschlossen und von der Welt 
abgesondert war. Im Gegenteil: Sein Gedankengut ist immer situationsgebunden in dem 
Sinne, dass es immer darauf abzielt, wirksam auf die Notsituation von Bonhoeffers Zeit 
zu antworten.12 Deshalb sollte der historische Zusammenhang, in dem Bonhoeffer wirkte, 
immer berücksichtigt werden, d.  h. die Jahre zwischen dem Zusammenbruch der Weima-
rer Republik und dem Aufstieg der Nationalsozialisten, als er sich als standhafter Gegner 
des Hitler-Regimes profilierte.

7	 Ein Überblick über die Quellen des Mythos auch in der römischen Literatur ist in Wernicke 1894, 2340 
zu finden.

8	 Dazu siehe Olmos / Blamseda 1981, 810  f., die die hellenistischen Änderungen in den Abbildungen des 
Antäus-Mythos betonen.

9	 Unter den unzähligen Abbildungen sei nur auf die bekannte Malerei und Bronzefigur von Antonio del 
Pollaiolo (ca. 1475, Galleria degli Uffizi und Museo del Bargello, Florenz), die Bronze von Giambologna 
(ca.  1578, Florenz), die Stiche von Heinrich Aldegrever (1529 und 1550, Fine Arts Museums of San 
Francisco und MET, New York) sowie die Gemälde von Hans Baldung (1531, Gemäldegalerie, Kassel), 
der auch ein Aquarell zu diesem Thema malte (etwa 1530, Grafikkabinett, Straßburg), und Francisco de 
Zurbaran (1634, Museo del Prado, Madrid) hingewiesen.

10	 Es sei darauf hingewiesen, dass Dietrich Bonhoeffer über seine Mutter mit der Künstlerfamilie von Kalck-
reuth verwandt war, die ihn stark prägte und in ihm die Liebe zu Kunst und Musik weckte. Es genügt 
darauf zu verweisen, dass im regen Briefverkehr aus der Haft in Tegel mit dem Schwager Eberhard Bethge 
immer wieder Äußerungen zu zahlreichen Künstlern vorkommen (DBW 8, 313; 323; 352; 366  f., usw.).

11	 Vgl. Frick 2008, der sich mit dem philosophischen und theologischen Gedankengebäude Bonhoeffers und 
verschiedenen Intellektuellen des neunzehnten Jahrhunderts auseinandersetzt.

12	 Gerade in diesem zeithistorischen Kontext wird der Mythos aktualisiert und erhält eine Bedeutung, die ihn 
sowohl in den theologischen Diskurs als auch in die biographischen Umstände Bonhoeffers einbindet. Zu 
diesem strukturalistischen Ansatz zum antiken Mythos siehe Johnston 2017, 147–149.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 129

Antäus im kulturellen Milieu des 19.  Jahrhunderts

Bonhoeffers wiederholte Verwendung des antiken Mythos fällt unter die allgemeine Frage 
nach dem Verhältnis des Theologen zur Antike. Es handelt sich um ein Thema, das über 
die Ziele der vorliegenden Arbeit hinausgeht und noch einer umfangreichen Untersuchung 
bedarf.13 Es muss jedoch betont werden, dass die Auseinandersetzung mit der klassischen 
Welt bereits im 19. Jahrhundert eine umfassende Diskussion auslöste, bei der immer wieder 
das paideutische Potential des Studiums der antiken Literatur und Philosophie erörtert 
worden ist.14 In intellektuellen Kreisen im deutschsprachigen Raum genoss Hegel ein 
unbestrittenes Prestige, sodass seine Ideen und Stellungnahmen oftmals großen Anklang 
fanden. Im idealistischen philosophischen System Hegels wird in der Tat die Antike zum 
Vergleich herangezogen, da sie immer noch ein lebendiges Spielfeld ohne streng fixierte 
Kategorien anbietet, mit denen sich die gegenwärtigen und zukünftigen Generationen 
vorteilhaft konfrontieren ließen. In einer bekannten Rede, die Hegel beim Schuljahres-
abschluss am 29. September 1809 als Rektor des Egidien-Gymnasiums in Nürnberg hielt, 
thematisiert er die Bedeutung des kulturellen Erbes der Vergangenheit:

Der Geist und Zweck unserer Anstalt ist die Vorbereitung zum gelehrten Studium, und 
zwar eine Vorbereitung, welche auf den Grund der Griechen und Römer erbaut ist. Seit 
einigen Jahrtausenden ist dies der Boden, auf dem alle Kultur gestanden hat, aus dem sie 
hervorgesprosst und mit dem sie in beständigem Zusammenhange gewesen ist. Wie die 
natürlichen Organisationen, Pflanzen und Tiere, sich der Schwere entwinden, aber dieses 
Element ihres Wesens nicht verlassen können, so ist alle Kunst und Wissenschaft jenem 
Boden entwachsen; und obgleich auch in sich selbstständig geworden, hat sie sich von der 
Erinnerung jener älteren Bildung nicht befreit. Wie Anteus seine Kräfte durch die Berüh-
rung der mütterlichen Erde erneuerte, so hat jeder neue Aufschwung und Bekräftigung 
der Wissenschaft und Bildung sich aus der Rückkehr zum Altertum ans Licht gehoben.15

Die Aneignung der Denkweise der Antike erfolge nicht automatisch und verlange Einsatz 
von den Studierenden sowie auch den Lehrkräften. Denn Hegel ist sich bewusst, dass 
es zwischen der Gegenwart und der Antike eine Kluft gibt, welche nicht leicht zu über-
brücken ist und ein hermeneutisches Verfahren benötigt. Jedoch – so glaubt Hegel – wird 
der Fortschritt der Wissenschaft und der Bildung nur dadurch möglich und begünstigt, 
dass diese immer noch auf dem Boden des antiken Gedankenguts beruhen. In diesem 
Zusammenhang wird die Figur des Antäus eingeführt, dessen Kraft nur durch eine enge 
Verbindung mit der Erde abgeleitet werden kann. So wie die Mutter Erde für den riesigen 
Antäus, so bietet auch die Antike alle unabdingbaren Voraussetzungen für eine weitere 
und sichere Entwicklung der menschlichen Kultur im Allgemeinen. Jedoch ist damit kein 

13	 Bonhoeffer selbst hinterfragte die kulturelle und pädagogische Bedeutung der Antike in Bezug auf die 
Gegenwart. Siehe DBW 8, 352–354, indem er auf die Grenzen des idealistischen Ansatzes Hegels hinweist 
und gleichzeitig Spenglers biologisches Konzept der Kultur ablehnt. Der Theologe kommt daher zu dem 
Schluss, dass «bis man darin weiter sieht, wird es gut sein, nicht aus einem allgemeinen Geschichtsbegriff, 
sondern ganz von den Inhalten und Gegenständen her das Verhältnis zur Vergangenheit und speziell zur 
Antike zu bestimmen» (S.  354). Zu diesen Elementen der Vergangenheit gehört auch der Mythos des 
Antäus.

14	 Siehe dazu Vogt 1997, 124–129 und Reitz 2019 (mit weiterer Bibliographie).
15	 Der Text dieser Rede ist in der jüngsten Edition von Hegels Nürnberger Gymnasialkursen und Gymnasial-

reden (1808–1816) von Grotsch 2006, 455–466 enthalten.



130	 Michele Solitario

dogmatischer Rückgriff auf antike Vorbilder gemeint – seien sie philosophisch, literarisch 
oder ikonographisch –, sondern eine kritische und nach den Verhältnissen der Philosophie 
Hegels dialektische Auseinandersetzung mit der Vergangenheit:

So wichtig aber die Erhaltung dieses Bodens ist, so wesentlich ist die Abänderung des Ver-
hältnisses, in welchem er ehemals gestanden hat. Wenn die Einsicht in das Ungenügende, 
Nachteilige alter Grundsätze und Einrichtungen überhaupt und damit der mit ihnen ver-
bundenen vorigen Bildungszwecke und Bildungsmittel eintritt, so ist der Gedanke, der 
sich zunächst auf der Oberfläche darbietet, die gänzliche Beseitigung und Abschaffung 
derselben. Aber die Weisheit der Regierung, erhaben über diese leicht scheinende Hilfe, 
erfüllt auf die wahrhafteste Art das Bedürfnis der Zeit dadurch, daß sie das Alte in ein 
neues Verhältnis zu dem Ganzen setzt und dadurch das Wesentliche derselben ebenso-
sehr erhält, als sie es verändert und erneuert.

Der Boden der Antike bildet daher den Kern der dialektischen Bewegung des Begriffs 
und aller Dinge: Zuerst erfolgt die Bestimmung durch den Verstand, sodass das Sein 
eines Begriffs festgestellt wird. Danach folgt die Verneinung desselben Begriffs, aus der 
ein Widerspruch zwischen gegensätzlichen Begriffen resultiert. Hegel geht aber über eine 
Antinomie hinaus und führt die widersprüchlichen Bestimmungen durch die Aufhebung 
zu einer Einheit, in der die Gegensätze zwar als finite und absolute Begriffe getilgt, aber 
gleichzeitig noch als solche erhalten werden. In der Gegenüberstellung von Gegenwart und 
Vergangenheit versucht Hegel daher die zwei Momente der Geschichte wieder und neu zu 
verknüpfen.16 Sie erweisen sich nicht mehr als negative und gegensätzliche Bestimmungen, 
sondern werden zu wesentlichen Bestandteilen im Blick auf einen revidierten und positiven 
Erziehungsplan.17

Es ist anzumerken, dass es im Mythos des Antäus zwei verschiedene und doch verfloch-
tene Aspekte gibt: auf der einen Seite die Figur des Riesen, der seine Lebenskraft aus dem 
Kontakt mit der Erde schöpft, sodass er eng mit den chthonischen Kräften verbunden zu 
sein scheint, und auf der anderen Seite die Niederlage durch den zivilisatorischen Helden 
schlechthin, Herakles, dem es gelingt, den Riesen Antäus vom Boden zu reißen und in die 
Luft zu heben, was zu seiner Kapitulation führt. Bei der Bezugnahme auf diesen Mythos 
wählt Hegel nur einen Teil davon aus, nämlich den des intimen und verborgenen Kontakts 
zwischen Antäus und der Mutter Erde, und blendet die entgegengesetzte Geste des Hera-
kles, der ihn tötet, völlig aus. Wie Kenaan bemerkt, könnte dieses Hochheben des Antäus 
durch Herakles für Hegel ein wirkungsvolles Bild des deutschen kulturellen Fortschritts 
und der geistigen Unabhängigkeit dargestellt haben, im Einklang mit der Zeitstimmung 
jener Epoche.18 Es geht Hegel jedoch darum, vor allem den konservativen Teil des Mythos 
aufzuzeigen, da die Erde für das historische Gedächtnis bzw. das Kulturerbe der Tradition 
steht, die nach seinem idealistischen Ansatz eine unverzichtbare Bildungsressource dar-

16	 Zu Hegels Auseinandersetzung mit der Antike siehe Kenaan 2019, 46–54: «Hegel takes advantage of 
prevailing cultural circumstances in order to make a structural statement about the human spirit. In his 
view, humanity depends on a dialectical structure of preservation and progress, which he finds operative 
in antiquity as well» (S. 54).

17	 Die Verbindungen zwischen Bonhoeffer und Hegel sind keineswegs unbekannt, auch wenn noch keine 
umfassende Untersuchung zu diesem Thema vorliegt. Dazu siehe Floyd 2008 und Robinson 2016, 544–
546.

18	 Kenaan 2019, 58  f.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 131

stellt. Allerdings beschränkt sich Hegel nicht auf die bloße Einsicht in die Vergangenheit, 
da bei der Aneignung der Vergangenheit immer wieder eine notwendige Veränderung 
derselben durch eine dialektische Beziehung zur Gegenwart mitschwingt.

Nicht nur für die Rezeption des Antäus-Mythos im neunzehnten Jahrhundert, sondern 
auch für Bonhoeffers geistige Bildung spielte Nietzsche gewiss eine zentrale Rolle. Bekannt-
lich bedeutete für Nietzsche die Gegenüberstellung mit der antiken Welt nichts anderes 
als eine Rückkehr zur Erde, die durch den Mund des Zarathustra eine klare Formulierung 
findet:

Bleibt mir der Erde treu, meine Brüder, mit der Macht eurer Tugend! Eure schenkende 
Liebe und eure Erkenntnis diene dem Sinn der Erde! Also bitte und beschwöre ich euch.
Lasst sie nicht davonfliegen vom Irdischen und mit den Flügeln gegen ewige Wände 
schlagen! Ach, es gab immer so viel verflogene Tugend! Führt, gleich mir, die verflogene 
Tugend zur Erde zurück – ja, zurück zu Leib und Leben: dass sie der Erde ihren Sinn 
gebe, einen Menschen-Sinn! […] Ihr Einsamen von heute, ihr Ausscheidenden, ihr sollt 
einst ein Volk sein: aus euch, die ihr euch selber auswähltet, soll ein auserwähltes Volk 
erwachsen: – und aus ihm der Übermensch.Wahrlich, eine Stätte der Genesung soll noch 
die Erde werden! Und schon liegt ein neuer Geruch um sie, ein Heilbringender, – und 
eine neue Hoffnung!19

Die gemeinsamen Denkansätze Nietzsches und Bonhoeffers wurden in den letzten Jahr-
zehnten immer intensiver beleuchtet.20 Anknüpfend an Nietzsches Aufforderung zur 
Erdentreue nimmt Bonhoeffer die Herausforderung an und eignet sie sich in einem ganz 
anderen Sinn an. Für den Philosophen bleibt in der Tat die irdische Perspektive absolut 
menschenbezogen. Überzeugt von der Existenz der nur weltlich wahrnehmbaren Realität, 
ist es für Nietzsche unerlässlich, auf jede metaphysische Illusion zu verzichten und die 
Ziele des menschlichen Glücks in einen immanenten Horizont zu stellen. Doch gerade 
in diesem Zusammenhang sagt Nietzsche die Ankunft eines Zeitalters voraus, in dem es 
zum Zusammenbruch traditioneller Werte kommen wird, nämlich jener ethisch-moralisch 
christlichen, an die sich die Massen wie Sklaven gewöhnt haben. Im Gegenteil, gerade im 
Bewusstsein der Vergänglichkeit des Lebens nehme eine heroische Antwort Gestalt an, 
die des Übermenschen, der eine «aristokratische Moral» besitze, welche sich mit mutigem 
Pessimismus an die Tiefen des Lebens halte und dieses in all seinen Erscheinungsformen 
annehme.21

Dass Bonhoeffer mit nietzscheanischen Begriffen vertraut war und diese neu interpre-
tierte, ist weithin bekannt.22 Obwohl der Theologe demokratische Ideen vertrat, blieb er 
jedoch immer zutiefst aristokratisch, bis zu dem Punkt, dass seine Schriften kein System 
bilden, in dem tröstliche, illusorische Antworten gegeben werden.23 Als «Christologe»24 
erkennt Bonhoeffer in der Welt zunächst den Ort der Begegnung zwischen Mensch und 
Gott, nämlich Christus, der in seiner tiefen Liebe zu seinen Geschöpfen der irdischen 

19	 Nietzsche, KSA 4, 1999, 99–101.
20	 Zu diesem Thema siehe die umfangreiche Arbeit von Capozza 2003.
21	 Als umfassende Einleitung in Nietzsches Philosophie siehe Stern 2019.
22	 Siehe die Gemeindevorträge in Barcelona, 1928/1929, II/2. Jesus Christus, in DBW 10, 311.
23	 Dazu siehe infra, 141–144.
24	 Siehe Rothuizen 1969, der bei der Erklärung des aristokratischen Charakters der Bonhoeffer’schen Theo-

logie verweilt, vor allem in Bezug auf die darin enthaltene christologische Auffassung.



132	 Michele Solitario

Wirklichkeit die höchste Würde verleiht, ohne sie zugunsten einer jenseitigen Dimension 
abzuwerten.25 Daraus folgt, dass für Bonhoeffer der Mensch nicht als ein vom Himmel 
gefallener Engel aufzufassen ist, sondern als ein Kind der Erde, das dazu berufen ist, die 
Fülle des irdischen Lebens zu leben, ohne sich leicht in falsche Vorstellungen zu flüchten, 
die letztlich dem Christentum selbst fremd sind.26 Der nietzscheanische Hintergrund in 
Bonhoeffers Theologie dient als Ansporn, die Haltlosigkeit mancher Vorwürfe zu bewei-
sen, ohne sich auf sterile apologetische Diskurse einzulassen, und bekräftigt in einem his-
torischen und theologischen Schlüssel den ursprünglichen Sinn der christlichen Botschaft. 
Im Kontext dieser kritischen Überlegungen über das in seinen Vorschriften starre und 
eitle religiöse Christentum und als Reaktion auf die zunehmend radikalen Vorwürfe gegen 
den christlichen Glauben tritt die Figur des Antäus in Erscheinung. Auf welche Weise 
wird Antäus also Teil von Bonhoeffers theologischem Denken? Inwiefern gelingt es dieser 
mythischen Figur aus der Vergangenheit, sich einen bedeutenden Platz in der Reflexion des 
deutschen Theologen zu verschaffen?

Gemeindevorträge in Barcelona (November 1928 – Februar 1929)27

Hervorgehend aus den dargelegten Quellen wird Antäus gewöhnlich nicht als starkes und 
unerschütterliches göttliches Wesen repräsentiert, sondern eher als verwundbarer Mensch, 
dessen Energie sich als unzureichend erwies. Angesichts der dem Antäus-Mythos eigenen 
Niederlage soll nun in der Analyse der Rezeption dieser Figur im Werk Bonhoeffers gefragt 
werden, inwiefern diese dabei als beispielhafter Held gilt und wie die Stärkung ihrer Kräfte 
in Berührung mit der Erde in Einklang mit den Ansätzen seiner Theologie der Erde steht.28 
Der chronologischen Reihenfolge von Bonhoeffers Schriften und Lebensstationen nach 
sollen zunächst die in Barcelona gehaltenen Vorträge betrachtet werden.29

Im Alter von zweiundzwanzig Jahren begann Bonhoeffer sein Vikariat bei der Deutschen 
Evangelischen Gemeinde in Barcelona, wo er Vorträge hielt, die ihn «fast schon wie einen 
fertigen, freilich sehr jugendlichen Pastor der Volkskirche erscheinen lassen».30 Mitten 
in der akutesten Phase der politischen und wirtschaftlichen Krise der Weimarer Republik 
skizzierte Bonhoeffer das Fortschreiten einer politischen Ideologie, die keine Antworten 
mehr auf pädagogische, ethische und religiöse Fragen zu geben vermochte:

Es ist uns einmal rücksichtlos der Boden unter den Füßen weggezogen worden – sagen 
wir besser das bürgerliche Parkett,  – und nun heißt’s sich selbst den Flecken Erde zu 
suchen, auf dem man stehen will. Wir haben Schiffbruch in vollstem Umfang und nun ist 
es das Erschütternde zu sehen, wie haltlos ein großer Teil von uns geworden ist […]. Nur 

25	 Die Bibliographie zu diesem Thema ist umfangreich. Siehe etwa De Lange 2009, 74–79. Vgl. infra, 138–141.
26	 Dazu siehe DBW 10, 308–322.
27	 DBW 10, 285–345.
28	 Vgl. dazu Dembrowski 1987, 58–63.
29	 Die bedeutendste Biographie des deutschen Theologen wurde von Eberhard Bethge verfasst, seinem 

Schwager und vertrauten Freund, sowie Förderer der Veröffentlichung seiner Schriften. Vgl. Frick 2017, 
1–22 und Wind 2019 mit weiterer Bibliographie.

30	 von Hase / Staats 1991 (Vorwort zu DBW 10), 1. Zur Aufenthaltszeit von Bonhoeffer in Barcelona siehe 
Bethge 20048, 129–154 und den Überblick in Wind 2019, 56–60.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 133

wenig sind’s, die sich durchgekämpft haben zu einem Stückchen festen Land, auf dem sie 
Fuß fassen und von dem aus sie Rettungsarbeit tun können.31

Obwohl er in dieser Textstelle keinen expliziten Bezug auf die Figur des Riesen Antäus 
nimmt, war sie dem Theologen offenbar schon bekannt, wie auch die Herausgeber des 
zehnten Bandes seiner Werke bemerken.32 Dennoch thematisiert Bonhoeffer in diesem 
Moment das, was er als ein politisches und gesellschaftliches Klima der Spannung, der 
Unzufriedenheit, der Rache, aber auch der Orientierungslosigkeit sieht.33 Unter diesen 
Umständen identifiziert Bonhoeffer eine «unvergleichliche Krisis», die «sich in einer unkla-
ren politischen Ideologie nicht mehr als in der völligen Ratlosigkeit gegenüber pädagogi-
schen, ethischen und religiösen Fragen ausdrückt.»34 Es handelt sich um die NS-Ideologie, 
die in der Weimarer Republik allmählich in den Vordergrund trat und die unter anderem 
die Gründung einer neuen Kirche zur Folge hatte.35

In diesem Zusammenhang kann die Bedeutung der Loslösung vom Boden als eine direkte 
Antwort auf das typische NS-Schlagwort «Blut und Boden» aufgefasst werden.36 Damit ist 
ein zentrales Konzept der NS-Ideologie gemeint und vor allem der entsprechenden Agrar-
politik, wodurch das Bedürfnis nach einem Lebensraum zum Ausdruck gebracht wurde.37 
Angesichts der wachsenden deutschen Gesellschaft kam der Gedanke auf, dass nicht genü-
gend Fläche vorhanden war, um die Bevölkerung zu versorgen. In diesem Sinne erschien 
die Notwendigkeit der Ostexpansion immer dringlicher, was schließlich zum Angriff auf 
Polen im September 1939 führen sollte. Darüber hinaus wurde mit dem Begriff «Blut und 
Boden» eine Rassenutopie geschildert, die nicht auf der Industrie und ihren degenerativen 
Folgen, sondern auf einem konservativen vormodernen Bauerntum basierte.38 In diesem 
ideologischen Umfeld gewann die Verbindung mit dem Boden eine besondere Bedeutung, 
die sogar symbiotische Züge annahm. Zum Beispiel fand die Figur des Bauern großen 
Anklang, der sein ganzes Leben lang für die notwendige Ernährung seines Volkes, des deut-
schen Volkes, sorgt, bei seinem Tod von diesem Boden aufgenommen wird und so auch 
tot zu dessen Fruchtbarkeit beitragen kann. Dieses bodenverbundene Volk blickt daher 
auf seine Zukunft, die «nichts weiter als Rückholung von Gewesenem – Neuformung der 

31	 DBW 10, 285–286. Zur Stellungnahme der Protestanten in der Weimarer Republik siehe Hermle / Lepp / 
Oelke 2019, 18–25 und Chiarella 2019, 15 (mit anderen bibliographischen Hinweisen). Siehe auch Weir 
2015.

32	 Vgl. auch Feil 1979, 247, Anm. 39.
33	 Bonhoeffer betont in seiner Beschreibung der schwierigen sozialen Situation vor allem die Auswirkungen, 

die diese auf die neuen Generationen und deren Erziehung haben könnten (siehe z.  B. DBW 8, 331). Vgl. 
dazu Mattei 2011, 13–16.

34	 DBW 10, 285.
35	 Die Gründung der neuen Deutschen Evangelischen Kirche (DEK) am 23. Juli 1933 erfolgte im Rahmen 

der politischen Strategie Hitlers, der in diesem Zuge auch die Kirche unter seine Kontrolle bringen woll-
te. In Gegensatz zur Reichskirche entstand die sogenannte Bekennende Kirche, die jegliche Verbindung 
zwischen der NS-Ideologie und dem Christentum für unmöglich hielt. Über die Rolle Bonhoeffers in 
dieser Oppositionskirche siehe Heer 2001. Vgl. den Überblick in Grosse 2010, 225–231.

36	 Dazu siehe den Überblick in Schmitz-Berning 2007, 110–112, die die Herkunft dieser Begriffe dokumen-
tiert und von ihrer Präsenz in der NS-Zeit berichtet. Siehe auch Jensen 2007.

37	 In der dazugehörigen weitreichenden Sekundärliteratur sei auf folgende Titel hingewiesen: Corni / Gies 
1994; Abrahamsson 2013 und Giaccaria / Minca 2016.

38	 In diesem Zusammenhang seien die zwei bekannten Werke von Richard Walther Darré erwähnt: Das 
Bauerntum als Lebensquell der nordischen Rasse (1929) und Neuadel aus Blut und Boden (1930).



134	 Michele Solitario

Vergangenheit auf einer ‹höheren› Ebene ist.»39 Die gewichtige Rolle des Begriffes «Blut 
und Boden» kann anhand eines Textauszugs des NS-Propagandisten von Leers erfasst 
werden, in dem die Bindung zum deutschen Boden eine religiöse Färbung anzunehmen 
scheint: «Über allem aber steht die Einheit der deutschen Nation, gegründet nicht auf einer 
Konfession, auch nicht auf das Christentum, sondern auf das politische Einigungswerk des 
Führers, auf die Gemeinsamkeit von Blut und Boden.»40

Das Begriffspaar «Blut und Boden» sollte also anschaulicher die Herstellung einer beinahe 
religiösen festen Verbindung zwischen dem deutschen Volk mit ausschließlich arischer 
Abstammung und dem Boden des anvisierten Großdeutschland ausdrücken. Diese Vor-
stellungen bildeten also die einzigen beständigen Kriterien, nach denen die NS-Ideologie 
eine gesunde und harmonische Gesellschaft zu schaffen beabsichtigte. Dieser ideologische 
Hintergrund soll als Folie dienen, um die Anwendung des Antäus-Mythos in Bonhoef-
fers Werk zu erläutern. Hierbei handelt es sich ebenfalls um eine heldenhafte Gestalt, die 
eng mit dem Boden verbunden ist, auf dem sie steht. Aus der Berührung mit der Erde 
erlangt Antäus nämlich seine Kraft, mit der er unter anderem den mühevollen Kampf gegen 
Herakles unternehmen konnte. Der spezifische Zustand des Antäus, welcher bald durch 
Herakles besiegt werden wird, sobald es diesem gelingt, Antäus vom Boden zu heben, ist 
daher repräsentativ für die Lage einer ganzen deutschen Generation. Die zerstörerischen 
Vorkommnisse des Ersten Weltkriegs hatten nämlich gravierende Konsequenzen für die 
deutsche Gesellschaft, die in eine tiefe wirtschaftliche und moralische Krise geriet.41 Daraus 
entstand ein starkes Ressentiment, dem die NS-Propaganda eine Richtung zu geben ver-
suchte. Dabei wurden vornehmlich nationalistische Emotionen hervorgerufen und eine 
mystische Verbindung mit dem einheimischen Volk und dem Heimatsboden gefördert.

Unter diesen Rahmenbedingungen versteht Bonhoeffer es wieder einmal, die tragische 
Richtung der Ereignisse auf scharfe kritische Weise zum Ausdruck zu bringen. In beson-
derer Weise zeigt sich Bonhoeffer sensibel für das drängende Problem der Erziehung der 
jüngeren Generationen, die durch einfache und abweichende Ideologien betört werden 
könnten:

Alles Feste ist erweicht, alles Sichere unsicher, alles Selbstverständliche fragwürdig ge-
worden; politisch, literarisch, philosophisch, ethisch. Der Ansturm ging aus und war 
getragen und mit Begeisterung aufgenommen von der Jugend und bei ruhiger Erwägung 
der Dinge kann man, trotz völliger Einsicht in die Tatsache, daß die Unklarheit und Er-
regung der Geister von gesinnungsloser Seite in jeder Weise ausgenützt und ins Gemeine 
gezogen wurde, sagen, daß der tiefste Grund der geistigen Bewegung in einem wirklichen 
und ehrlichen Idealismus zu finden war.42

Auf dieses Szenario reagierte Bonhoeffer zunächst energisch mit der Kritik an einer falschen 
Auslegung der Zweireichslehre, indem er für eine volle Einheit des Glaubens plädierte; 
seiner Auffassung nach gab es «zwei Reiche, die solange die Erde steht, niemals miteinan-
der vermischt, aber auch niemals auseinandergerissen werden dürfen, das Reich des gepre-

39	 Kroll 2003, 262.
40	 von Leers 1934, 58. Zur Blut-und-Boden-Literatur im Dritten Reich siehe Schneider 2004, 89  f., und den 

umfassenden Überblick in Bodesohn 2014.
41	 Dazu siehe auch infra, 17–20.
42	 DBW 10, 324–325.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 135

digten Wortes Gottes und das Reich des Schwertes, das Reich der Kirche und das Reich 
der Welt, das Reich des geistlichen Amtes und das Reich der weltlichen Obrigkeit».43 Aus 
Bonhoeffers theologischer und christologischer Sicht ist nämlich Gott, der sich in Christus 
offenbart, Herr über beide Reiche. In diesem Sinne ist die Autorität keine Instanz, zu der 
man sich a priori im Glauben und Gehorsam bekennen soll,44 sondern nur dann, wenn sie 
die christliche Botschaft in ihrer unauflöslichen Einheit, die sowohl im Alten als auch im 
Neuen Testament überliefert ist, nicht verfälscht.45 Daher findet der Widerstand gegen eine 
trügerische und häretische Autorität seine Rechtfertigung im vollen und verantwortungs-
vollen Festhalten an der Angelegenheit Christi.46 Wenn also die NS-Ideologie die kulturel-
len, religiösen und ethischen Traditionen, den sogenannten germanischen Boden, in Besitz 
für sich nehmen zu wollen schien, so ergab sich daraus ein Gefühl der Orientierungslosig-
keit, vor allem für diejenigen, die nicht bereit waren, zu blinden Anhängern dieser Ideo-
logie zu werden. In diesem Zusammenhang genügt es, an die erste und zweite These der 
Barmer Theologischen Erklärung zu denken, die als Reaktion auf die zunehmend offene 
Unterstützung des Hitler-Regimes von der Deutschen Evangelischen Kirche veröffent-
licht wurde.47 Diese Aussagen bekräftigen ausdrücklich die Universalität der Macht Christi 
sowie die Zentralität der Gotteswirklichkeit im Leben des Christen, der dies in all seinen 
Tätigkeiten in jedem Lebensbereich bezeugen soll.48 In diesem Sinne wurden dabei alle 
Versuche, die Kirche und die christliche Botschaft den nationalistischen und rassistischen 
Absichten der neuen Ideologie zu unterwerfen, abgelehnt, sowie die totalitäre Treue zur 
Figur des Führers verweigert.49 Wie reagiert Bonhoeffer auf diese Situation? Wie es bereits 
angedeutet wurde, lässt sich der Theologe auf kein Selbstmitleid ein, vielmehr identifi-

43	 DBW 6, 102. Die Radikalität dieser Kritik spiegelt sich auch und vor allem auf einer individuellen Ebene 
wider. Bonhoeffer behauptet in der Tat, dass «Christus faktisch aus unserem Leben eliminiert worden ist, 
man baut ihm wohl seinen Tempel, aber man wohnt in seinem eigenen Haus […]. Die Religion spielt für 
die Psyche des 19. und 20. Jahrhunderts die Rolle des sogenannten guten Zimmers, in das man sich gern auf 
ein paar Stunden zurückzieht, um dann aber wieder gleich darauf in seine Arbeitsstube zu treten» (DBW 
10, 302).

44	 Die tiefe Verwurzelung des Prinzips der Treue gegenüber der konstituierten Autorität in der deutschen 
Kultur wird von Romano Guardini in einem Brief von 1954 an Henry Kissinger deutlich herausgestellt. 
Dazu siehe Nicoletti 2008, 61–63.

45	 Siehe dazu Feil 1979, 209–213.
46	 Im Blick auf die konkreten Geschehnisse nahm die Ethik Bonhoeffers eine Gestalt an, die gegenwarts-

bezogen ist und in der keine allgemeinen und abstrakten Prinzipien oder Normen zum Ausdruck kommen. 
Siehe Tödt / Tödt / Feil / Green 21998, 413–419.

47	 Obwohl Bonhoeffer selbst nicht an der Synode teilnahm, waren die Ergebnisse dieses Ereignisses zentral 
für seine spätere Tätigkeit als engagierter Theologe. Siehe den 1936 gehaltenen Vortrag in Finkenwalde: 
Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft, DBW 14, 655–680, wo Bonhoeffer die Barmer Bekenntnissynode 
als die wahre Kirche Jesu Christi kennzeichnet und die Reichskirchenregierung als häretisch brandmarkt. 
Zum Verhältnis zwischen Kirche und Staat bei Dietrich Bonhoeffer siehe Bedford-Strohm 2012 und Tietz 
20192, 46–54.

48	 1. These: «Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das 
wir zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.» 2. These: «Wie 
Jesus Christus Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Sünden ist, so und mit gleichem Ernst ist er 
auch Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben; durch ihn widerfährt uns frohe Befreiung aus den 
gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem, dankbarem Dienst an seinen Geschöpfen.»

49	 Beispielhaft dafür ist der bekannte Rundfunkvortrag über die Wandlungen des Führerbegriffes, der 1933 
zeitgleich mit Hitlers Machtergreifung gehalten wurde (Der Führer und der Einzelne in der jungen Genera-
tion). Siehe DBW 12, 242–260.



136	 Michele Solitario

ziert er im ursprünglichen Christentum einen «rechten Ansatzpunkt», der vornehmlich 
christologisch orientiert ist. Denn dabei wird keine neue Ethik konturiert, die dogmatisch 
gegen die NS-Ideologie wirken sollte. Vielmehr geht Bonhoeffer von der Überlegung aus, 
dass Christus Mensch wurde und damit «stellvertretende Verantwortung für Menschen» 
trug.50 Die Stellvertretung Christi wird Muster für einen «verantwortungsvolle[n] Lebens-
stil» des einzelnen Christen gegenüber Gott und den Menschen. Bonhoeffer argumentiert 
weiter, dass «weil Jesus — das Leben, unser Leben, — als der Menschgewordene Sohn 
Gottes stellvertretend für uns gelebt hat, darum ist alles menschliche Leben durch ihn 
wesentlich stellvertretendes Leben.»51 In diesem Sinne wird die Wiederentdeckung des 
zentralen Kerns des Christentums befürwortet, nämlich die Liebe Gottes zum Menschen, 
die eine Handlungsrichtung von oben nach unten markiert und am Kreuz Christi eine 
konkrete Darstellung findet.52 Im Gegenteil dazu bezeichnet das ethische Verhalten einen 
Weg, der von menschlicher Seite aus methodisch zu Gott zu gelangen sucht und dabei das 
Individuum und seine Bedürfnisse in den Mittelpunkt stellt.53 Die christliche Botschaft 
wird aus Bonhoeffers Sicht in eine ebenso klare wie einfache Aussage übersetzt:

Du stehst vor dem Angesicht Gottes, Gottes Gnade waltet über dir, du stehst aber zum 
Andern in der Welt, mußt handeln und wirken, so sei bei deinem Handeln eingedenk, 
daß du unter Gottes Augen handelst, daß er seinen Willen hat, den er getan haben will.54

In ganz radikaler Weise verweigert Bonhoeffer es, eine Definition von Gut und Böse zu 
geben, auf der jedes ethische Konstrukt beruht. Vielmehr betont der Theologe die Freiheit, 
in der der Christ leben soll. Denn seiner Ansicht nach ist der Christ dazu aufgerufen, von 
Zeit zu Zeit in den verschiedenen Situationen des Lebens ein lebendiges Zeugnis seines 
verantwortungsvollen und dynamischen Glaubens abzulegen:

Durch diese Freiheit aber vom Gesetz, vom Prinzip, muß der Christ hinein in die Kom-
pliziertheit der Welt, er kann sich nicht a priori entscheiden, sondern erst wenn er selbst 
hineingetreten ist in die Notlage und sich von Gott angerufen weiß. Er bleibt an die Erde 
gebunden, wenn er zu Gott will […], er muß reifen durch diese Not, muß reifen besser 
dadurch, daß er Gottes Hand nicht läßt, in den Worten: dein Wille geschehe.55

In dieser unmittelbaren Auseinandersetzung des Menschen mit seiner Wirklichkeit besteht 
seine Fähigkeit zur ständigen und erneuerten Beziehung zu Christus, die nicht dem vor-
gegebenen Weg einer Moral und ihrer Richtlinien folgt, sondern in der Konfrontation mit 

50	 DBW 6, 259.
51	 DBW 6, 257.
52	 Zur theologia crucis Bonhoeffers siehe Gallas 2015, 41–47.
53	 DBW 10, 317: «Die Krönung des kulturellen Werkes der Menschheit aber ist die Sittlichkeit und die Re-

ligion. Der sittlich-religiöse Mensch (diese Zusammenstellung ist charakteristisch) ist gottähnlich.» Siehe 
dazu Gallas 2015, 23.

54	 DBW 10, 329. Daraus ergibt sich, dass sich eine verantwortliche Haltung an keinen bestimmten mora-
lischen Prinzipien orientiert oder in der Erfüllung von festen Taten besteht. Eine verantwortliche Handlung 
ist stattdessen immer situationsbedingt und soll die beste Entscheidung innerhalb der verschiedenen kon-
kreten Situationen darstellen. «Es wird […] der Mensch in die konkrete und damit begrenzte geschaffene 
Verantwortung gestellt, die die Welt als von Gott geliebte, gerichtete und versöhnte erkennt und dem-
entsprechend in ihr handelt. Die ‹Welt› ist so der uns in und durch Jesus Christus gegebene Bereich der 
konkreten Verantwortung […]» (DBW 6, 266). Vgl. dazu Gerrens 2010, 125–141.

55	 DBW 10, 344.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 137

den individuellen Gegebenheiten die Kraft hat, auf das Ewige zu blicken.56 Gerade aus 
dieser ständigen Dialektik zwischen Erde und Himmel, Mensch und Gott heraus und nicht 
in der fruchtlosen Ausrichtung auf ein präzises moralisches Muster trifft der Einzelmensch 
die Entscheidung, die ihm gerechter, angemessener und kohärenter mit der Sache Christi 
erscheint. Darin besteht Bonhoeffers Theologie der Erde, in jenem Blick, der immer auf 
die Erde fixiert ist, wo dem Christen keine tröstlichen metaphysischen Szenarien und auch 
keine Zuflucht in eine unsterbliche Seele angeboten werden. In der «vorletzten» Dimen-
sion der Erde ist der Christ dazu berufen, die volle Würde der Schöpfung zu erkennen, 
welche dennoch der letzten Dimension, die Gott ist, vorausgeht, aber nicht von ihr ver-
nichtet wird.57 Innerhalb dieses theologischen Rahmens erscheint die Figur des Antäus in 
einem neuen Licht:

Die alte tiefsinnige Sage erzählt vom Riesen Antäus, der stärker als alle Männer der 
Erde war; keiner konnte ihn bezwingen, bis einmal einer im Kampfe ihn vom Erdboden 
aufhob, da verlor der Riese die Kraft, die ihm nur aus der Berührung mit der Erde zu-
geflossen war. Der Mensch, der die Erde verlassen will, der heraus will aus der Not der 
Gegenwart, der verliert die Kraft, die ihn durch ewige geheimnisvolle Kräfte immer noch 
hält. Die Erde bleibt unsere Mutter, wie Gott unser Vater bleibt und nur wer der Mutter 
treu bleibt, den wird sie dem Vater in die Arme legen. Das ist das Hohelied der Christen 
von der Erde und ihrer Not.58

Eine ähnliche Ermahnung, der irdischen Wirklichkeit und ihren Anforderungen treu zu 
bleiben, findet sich auch in einer anderen kurzen Ansprache, die er in Barcelona unter dem 
Titel Dienet der Zeit59 hielt. In diesem Fall vermeidet Bonhoeffer leichte Unverständlichkei-
ten, indem er die Bedeutung dieser Ermahnung als eine Aufforderung erklärt, nicht Diener 
der Mode zu werden, die das Ergebnis menschlichen Handelns ist, sondern Diener Gottes:

Also der Christ ist weder modern noch unmodern, sondern er dient seiner Zeit, das heißt 
er kümmert sich nicht um Menschen, sondern um Gott. Aber doch – er dient seiner Zeit, 
das heißt, er stellt sich mitten in sie hinein, in ihre Aufgaben und Schwierigkeiten, in ihren 
Ernst und in ihre Not und dient; er ist Gegenwartsmensch im tiefsten Sinn; sei es die 
politische, die wirtschaftliche Not, sei es der moralische und religiöse Verfall, sei es die Sorge 
um unsere heranwachsende Jugend – überall heißt es hinein in die Not der Gegenwart.60

Denn für Bonhoeffer findet die Begegnung mit Gott zunächst in der Diesseitigkeit statt, in 
den spezifischen Raumkoordinaten, in denen sich jeder Einzelne bewegt und agiert. Gott 
habe nämlich unsere Zeit gesegnet und wolle, dass jeder Einzelne in seiner zeitlichen und 
materiellen Dimension so vollständig ist, wie er ist.61 In diesem Sinne seien Männer und 
Frauen als Geschöpfe Gottes aufgerufen, in ihrer Fülle zu leben, in ihren Freuden, in ihren 

56	 DBW 10, 315: «die christliche Botschaft [ist] grundsätzlich amoralisch, areligiös, so paradox das klingen 
mag.» Vgl. DBW 10, 326. Dazu siehe Wüstenberg 1995, wo die Berührungspunkte Bonhoeffers mit Barth 
und Dilthey neu aufgefasst und zugespitzt werden.

57	 DBW 6, 137–162. Zu diesen zentralen Begriffen der Theologie Bonhoeffers siehe die jüngste Arbeit von 
Hermannsdörfer 2020, 213–227.

58	 DBW 10, 345.
59	 DBW 10, 512–517.
60	 DBW 10, 514.
61	 Es handelt sich um den Begriff des τέλειος ἀνήρ, mit dem der Mensch gemeint ist, bei dem Leben und 

Glauben eng miteinander verbunden sind. Dazu siehe Gallas 1995.



138	 Michele Solitario

Leiden, mit ihren eigenen Bestrebungen und Wünschen.62 Gerade um ein unmittelbareres 
Bild vom Menschenwesen als «Erdenkind» zu geben, fügt Bonhoeffer noch einmal einen 
Hinweis auf den Mythos des Antäus ein, der nun näher erläutert wird:

Es gibt eine alte griechische Sage vom Riesen Antäus, der so stark war, daß niemand ihn 
bezwingen konnte. Viele hatten den Kampf versucht und waren unterlegen, bis einer 
kam, der im Kampf den Riesen vom Erdboden aufhob und da auf einmal war es um 
ihn geschehen, seine Kraft war gewichen, die ihm nur dadurch zufloß, daß er mit festen 
Füßen auf dem Erdboden stand. Diese Sage vom Riesen Antäus ist überaus tiefsinnig. 
Nur der, der mit beiden Füßen sich auf die Erde stellt, der ganz Erdenkind ist und bleibt, 
der nicht hoffnungslose Flugversuche unternimmt zu Höhen die ihm doch unerreichbar 
sind, der sich bescheidet mit dem, was er hat und dankbar daran festhält, der hat die 
volle Kraft des Menschentums, der dient der Zeit, und damit der Ewigkeit. Dann aber 
wird es uns geschehen, daß wir in der Zeit, aus ihrer Vergänglichkeit heraus immer 
wieder die Augen wenden auf die Zeit die am Ende der Zeit kommt. Dienet der Zeit, der 
Stunde, die Gott mit Eurem Volk, mit Euch selbst haben will, seid Menschen der heiligen  
Gegenwart.63

Dieser wiederholte Rückgriff auf die Figur des Antäus wird zu einem repräsentativen 
Symbol für Bonhoeffers humanistische Theologie, aber nicht in dem Sinne, dass der 
Mensch im Mittelpunkt steht. Stattdessen ist damit eine Theologie gemeint, die von der 
Erde ausgeht, nämlich dem Ort der Begegnung mit Christus, weil gerade hier Christus 
inkarniert ist und dadurch der weltlichen Wirklichkeit volle Anerkennung schenkt. Bon-
hoeffer erkennt die Gültigkeit dieses Mythos übrigens auch im Moment der Gefahr, als er 
das Näherrücken des Todes spürt. In einem solchen Fall zeigt er sich jedoch, anstatt sich 
mit eitlen metaphysischen Grübeleien aufzuhalten, fähig, die Erde im Blick zu behalten und 
sich seiner gegebenen Wirklichkeit treu zu erweisen.64 In Bonhoeffers Erdverbundenheit 
spielt sich die wichtigste Herausforderung des Glaubens ab. Denn der Ruf zur Erde stellt 
die wesentliche Konsequenz einer bestimmten christologischen Vision dar, die die Nähe 
Gottes zur Welt, in der sich sein Sohn offenbart hat, als zentral ansieht. Die Inkarnation 
Christi impliziert in der Tat das direkte Eingreifen Gottes in die Geschichte an der Seite 
der Menschen, deren Natur und Grenzen er teilt, bis hin zu der Bereitschaft, sich dem Tod 
zu unterwerfen. Doch gerade in ihrer Beziehung zur Erde zeigt die Figur des Antäus ihre 
Grenzen auf. Während die Figur des Mythos in der Tat notwendigerweise von der Erde 
abhängig zu sein scheint, und zwar so sehr, dass schon die kleinste Unterbrechung des 
Kontakts mit ihr sich als tödlich erweisen kann, sieht der Christ, so Bonhoeffer, die Erde 
in einer christologischen Dimension. Die irdische Dimension in vollen Zügen zu leben, 
bedeutet in der Tat «nicht mehr nur genießen, sondern auch mitleiden. Leben meint Teil-
nahme am Leiden Gottes in der Welt».65 Diese Teilnahme bedeutet jedoch nicht nur ein 

62	 DBW 10, 516: «Gott will Menschen sehen, nicht Gespenster, die den Erdboden scheuen, Gott hat die Erde 
geliebt und hat uns aus Erde gemacht, er hat die Erde zu unserer Mutter gemacht, Er, der unser Vater ist.»

63	 DBW 10, 516  f.
64	 Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass Bonhoeffer einige Jahre später in einem Brief aus Berlin 

nach Barcelona in noch radikalerer Weise den Standpunkt vertritt, der Geist bestehe nicht in einer eitlen 
«Geistigkeit», sondern in der Materie bzw. in der konkreten Wirklichkeit, in der man lebt (DBW 10, 144). 
Vgl. dazu Staats 1991, 629  f.

65	 Wüstenberg 1995, 380.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 139

Leben für Gott, sondern auch für die anderen,66 was eine Bindung an die Erde voraussetzt, 
die niemals feststeht, sondern dynamisch ist, so wie die Situationen des Lebens vielfältig 
und differenziert sind. Im Gegenteil, die Starrheit der Figur des Antäus bildet auch seinen 
Schwachpunkt, denn sobald es Herakles gelingt, ihn hochzuheben, gewinnt er die volle 
Oberhand über ihn. Antäus verweist also auf einen Christen, der in der Welt präsent ist 
und nicht im Elfenbeinturm seiner jenseitigen Hoffnungen eingeschlossen ist. Dennoch soll 
der Christ anders als Antäus nicht so sehr ein blindes Festhalten an der Realität tout court, 
sondern vielmehr eine kritische und aktive Auseinandersetzung mit ihr praktizieren. Die 
Stärke des Christen liegt in der Tat nicht in der uneingeschränkten Treue zu seiner Realität, 
sondern im Glauben an Christus, dank dem es möglich wird, im vollen Bewusstsein mit 
den Schwierigkeiten eines jeden Tages umzugehen. In diesem Sinne platziert sich Bonhoef-
fer gegen jene Haltung ängstlicher und träger Vorsicht, die keine riskante Initiative ergreift, 
sodass eine Einstellung befürwortet wird, bei der alle Konsequenzen verantwortungsvoll 
getragen werden.67 So drückt er sich auf eindringliche Weise in der Schrift «Nach zehn 
Jahren» aus, die zu den bekanntesten des Theologen gehört:

Wer hält stand? Allein der, dem nicht seine Vernunft, sein Prinzip, sein Gewissen, seine 
Freiheit, seine Tugend der letzte Maßstab ist, sondern der dies alles zu opfern bereit ist, 
wenn er im Glauben und in alleiniger Bindung an Gott zu gehorsamer und verantwort-
licher Tat gerufen ist, der Verantwortliche, dessen Leben nichts sein will als eine Antwort 
auf Gottes Frage und Ruf. Wo sind diese Verantwortlichen?68

Dieser «religionslos-weltliche Christ» ist nämlich nicht auf der Erde statisch angesiedelt, 
wie im Fall des mythischen Antäus, sondern dynamisch handelnd immer dazu bereit, sich 
verantwortungsvoll den jeweiligen Zusammenhängen zu stellen.69 In diesem Sinne offen-
bart der Rückgriff auf die Erzählung der Antäus-Sage seine «große Erklärungskraft», denn 
wie alle Mythen fragt auch sie nach etwas, das «unterhalb und jenseits der Argumentations-
ebene» liegt.70 Auch wenn Bonhoeffer, zumindest in diesem Fall, seine Umdeutung des 
klassischen Mythos nicht erklärt, so wird dieser doch mit dem Ziel verwendet, die Vor-
stellungskraft der Rezipienten anzuregen.71 In der Tat ist der Mythos keine träge Materie, 
sondern immer formbar und bereit, je nach den Wünschen des Autors und den Umstän-
den, unter denen er schreibt, wieder zum Leben erweckt zu werden. Bonhoeffers Umgang 
mit dem Antäus-Mythos konzentriert sich sehr selektiv auf den heroischen Moment des 
Kampfes zwischen Antäus und Herakles. Herakles wird hier nicht namentlich erwähnt, 

66	 Es geht um das «Dasein-für-andere», eine zentrale Wendung Bonhoeffers. Siehe DBW 6, 404 und DBW 
8, 558.

67	 WE 22. 12. 1943.
68	 Um die Jahreswende 1942/1943 schreibt Bonhoeffer den Essay Wer hält stand?, in dem der Theologe 

zehn Jahre nach Hitlers Machtergreifung und angesichts des immer schärfer werdenden Klimas der Ver-
schwörung gegen die NS-Herrschaft zu einem verantwortungsvollen und den Umständen angemessenen 
Handeln aufruft. Die Bibliographie dazu ist umfangreich. Siehe den Überblick in Rasmussen 1999; Tietz 
2011 und Grebe 2019, 175–194.

69	 Es sei auf die Wendung «Gott als Lückenbüßer» (DBW 8, 454  f.) hingewiesen, womit Bonhoeffer dazu 
auffordert, dass «Gott nicht erst an den Grenzen unserer Möglichkeit, sondern mitten im Leben» erkannt 
werden muss, «im Leben und nicht erst im Sterben, in Gesundheit und Kraft und nicht erst im Leiden» 
(DBW 8, 455).

70	 Fowler 2017, 24.
71	 Siehe Camus 1991, 120 in Bezug auf den Sisyphos-Mythos.



140	 Michele Solitario

vermutlich weil der Autor die Aufmerksamkeit seines Adressaten nicht von der äußerst 
prekären Situation ablenken wollte, in der sich Antäus befindet. Dem Leser bleibt jedoch 
die Möglichkeit, den anonymen Antagonisten mit einer der berüchtigtsten Figuren der 
Zeit (Hitler?) zu identifizieren oder eine allgemeinere Anspielung auf die bedrohlichen 
Umstände zu erahnen,72 die das Aufkommen des Nationalsozialismus herbeiführte.

Auf diese Weise scheint Bonhoeffer zu einer Identifikation des Autors/Lesers mit Antäus 
zu neigen, auch wenn er nicht beabsichtigt, mit einem mitleidigen Blick bei dem unglück-
lichen Schicksal dieses Helden zu verweilen. Denn obwohl die Kraft und die übermensch-
liche Anstrengung des Antäus den emotionalen Horizont bilden, in dem dieser Mythos 
aufgegriffen wird, liegt der Versuch Bonhoeffers eher darin, den profanen Helden durch 
ein militantes Bild des Christen seiner Zeit zu überwinden. Der Christ, den der Theologe 
profiliert, ist in der Tat ständig in die historische Dynamik eingebunden, in der er lebt, und 
angesichts einer konkreten Gefahr für das Überleben seiner eigenen Person und der christ-
lichen Gemeinschaft insgesamt wird er zu einem noch aktiveren Engagement aufgerufen.

Der Mut zum Handeln, einem Handeln im Glauben, zu dem Bonhoeffer seine Ver-
lobte Maria in einem berühmten Brief anspornt, ist nämlich so zentral in der Theologie 
Bonhoeffers, dass dies in der Aussage gipfelt, dass «die Christen, die nur mit einem Bein 
auf der Erde zu stehen wagen, auch nur mit einem Bein im Himmel stehen.»73 Daraus 
folgt, dass in der ethischen Perspektive Bonhoeffers eine dynamische Beziehung zwischen 
Individuum und Gesellschaft, Glaube und Politik, Kirche und Staat zustande kommt. Im 
autoritären NS-Würgegriff wurde der homo religiosus, in den Ganglien der Ideologie auf-
gesaugt, zum Instrument einer tödlichen Machtmaschine gemacht.74 Der wahre und ver-
antwortungsbewusste Christ hingegen ist bereit, nein zu sagen und die bis dahin garantierte 
Loyalität aufzugeben. Die Verletzung des gegebenen Gesetzes entspricht einem authenti-
schen Festhalten an der Welt, in der durch Christus jede Grenze zwischen Heiligem und 
Profanem aufgelöst und Raum für das Handeln des vollkommenen Menschen im Glauben 
gegeben wird.75 So wird der wahre Christ, nach der Auffassung Bonhoeffers, nicht wie 
Antäus von den Kräften erdrückt, die ihn bedrohen, sondern von den Herausforderungen 
angespornt, die ihm die Wirklichkeit auferlegt, indem er bewusst in Gott handelt, ohne 
zu erwarten, dass Gott zu seiner Verteidigung eingreift.76 In diesem Sinne macht sich 
Bonhoeffer nicht zum Diener der Welt,77 außer in dem Maße, wie dies eine vollere und 
größere Hingabe an Christus bedeutet.

72	 Die Figur von Herakles wurde im Nationalsozialismus als positiver Held angesehen. Dazu siehe Bezner 
2010, 338. Es liegt daher nahe, dass die intendierte Assoziation zwischen Herakles und dem grausamen 
Machthaber Hitler keiner expliziten Erläuterung für den Rezipienten bedarf. Zu Herakles siehe auch supra, 
127  f.

73	 Br. an Maria von Wedemeyer am 12. August 1943 (zitiert nach dem Text von von Bismark–Kabitz 1992, 
38).

74	 In diesem Zusammenhang ist eine Textstelle aus dem Brief an Bethge vom 21.  November 1943 auf-
schlussreich, in der er seinem Schwager versichert, er sei nicht als «homo religiosus» aus dem Gefängnis 
gekommen (DBW 8, 197). Vgl. Wind 2019, 204–209. Die Idiosynkrasie für jede Form von Religiosität 
bildet das Fundament, auf dem Bonhoeffer die wahre Nachfolge Jesu neu entwirft. Es ist bekannt, dass für 
Bonhoeffer der authentische Christ seine Anhänglichkeit an Christus in einer absolut irdischen Dimension 
zeigt. Siehe dazu DBW 8, 408: «Gott ist mitten im Leben jenseitig.»

75	 Siehe supra, 136, Anm. 54.
76	 Vgl. Sanna 2017.
77	 Siehe Gallas 2015, 12–16.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 141

Die Kampfkraft des Antäus mag aber auch in der Vorstellungswelt des Theologen gewirkt 
haben, denn er greift auf diese heidnische Figur nicht nur als Muster für einen praktischen, 
sondern auch für einen engagierten Glauben zurück. In diesem Sinne ist Antäus’ eigener 
Einsatz, ungeachtet des negativen Ausgangs des Zweikampfes mit Herakles, ein gutes Bei-
spiel für den guten Christen, der bereit ist, etwas für den Glauben an Christus zu riskieren. 
Gerade wegen dieser tiefen Verwurzelung in Christus geriet Bonhoeffer schließlich in 
Konflikt mit dem NS-Regime, das nach und nach versuchte, seine Identität als Christ zu 
vernichten. Zunächst daran gehindert, öffentliche Vorträge zu halten, dann an der freien 
Ausübung des Gottesdienstes und schließlich seiner Freiheit beraubt, nahm Bonhoeffer 
wie der neue Antäus die Herausforderung an, lebendiges Zeugnis für seinen Glauben bis 
zum Tod zu geben.

Drama aus den Tegel-Fragmenten

In der letzten Phase seines Lebens, inhaftiert im Zuchthaus Tegel und in Erwartung des 
Urteils, beschäftigte sich Bonhoeffer mit dem Verfassen literarischer Texte, in denen er 
das Klima der gesellschaftlichen Depression, welches durch die in den Jahren nach dem 
Ende des Ersten Weltkriegs grassierende Dolchstoßlegende bestimmt wurde, erneut reflek-
tierte.78 Es handelt sich also um dasselbe soziokulturelle Klima der Weimarer Republik, 
in dem der Theologe die bekannten Predigten in Barcelona gehalten hatte. Darin zeichnete 
es eine aussagekräftige Analyse der gesamten schwierigen Situation, die sich mit dem Auf-
kommen der NS-Ideologie noch mehr zu zersplittern und zu verschlechtern drohte. Ver-
weilen wir also zunächst bei dem überlieferten Familiendrama.79

Es handelt sich um die Geschichte eines jungen Mannes namens Christoph, der in Kürze 
an einer unheilbaren Krankheit sterben soll. Nach den ersten zwei Akten, in denen im ersten 
seine Beziehung zu Familienmitgliedern und im zweiten das Verhältnis zu seinem besten 
Freund und zu seiner Verlobten dargestellt werden, wird Christoph im dritten Akt einem 
gewissen Heinrich gegenübergestellt. Er ist ein junger Mann aus einer armen Familie, der 
in einem ausschweifenden Umfeld aufgewachsen ist. Christoph hingegen stammt aus einer 
großbürgerlichen Familie, weshalb er über eine gute Ausbildung verfügte und in einem 
ruhigen häuslichen Milieu lebte. Während des Ersten Weltkriegs hatte Christophs Vater, 
von Beruf Arzt, Heinrich gerettet und damit dessen Missbilligung auf sich gezogen, da 
dieser lieber gestorben wäre. Das Gespräch zwischen den zwei Jungen geht von der Beob-
achtung ihrer tiefgreifend unterschiedlichen sozialen Herkunft aus, die Christoph zu über-
winden versucht. Er fordert einen offenen Dialog, der einen fairen Austausch darstellen 
und frei von jedem Vorurteil sein solle. Anstatt sich auf eine gegenseitige psychologische 
Introspektion einzulassen, die das reziproke Misstrauen hätte verstärken können,80 dis-

78	 Dazu siehe supra, 128  f.
79	 Diese Texte wurden erst 1978 in vollem Umfang veröffentlicht. Was das dramatische Fragment anbelangt, 

so erschien der erste Teil der dritten Szene 1948 in der Zeitschrift Die Schöpfung unter dem Titel Der 
Nachbar, während die dritte Szene 1955 in Die Kirche in Hamburg unter dem Titel Boden unter den Füßen 
veröffentlicht wurde. Eine genaue philologische Rekonstruktion dieser Schriften ist in Bethge / Tödt 1994, 
12–18 zu finden.

80	 Bekanntlich hatte Bonhoeffer eine ablehnende Haltung gegenüber der Psychologie, die seiner Ansicht nach 
einer unangemessenen anthropozentrischen Ausrichtung entsprach. Vgl. DBW 10, 307 («Entweder wir 



142	 Michele Solitario

kutieren die beiden Gesprächspartner kurz über die besonders schwerwiegenden Probleme 
der Nachkriegszeit und äußern ihre verschiedene Sicht- und Vorgehensweise dazu. Jenseits 
der drohenden Gefahren geht Christoph von der Existenz natürlicher sittlicher Bausteine 
aus, die im zerrissenen Gefüge der Gesellschaft fortbestehen und die auf ein Fundament 
gepflanzt sind. Dieses sei «tief und fest und gut; man muß nur auf ihm und nicht daneben, 
auf dem Flugsand sogenannter neuer Ideen bauen.»81 Heinrich reagiert darauf, indem er 
ausführlich das Gefühl der Ungewissheit und Verwirrung erklärt, das ihn dazu bringt, den 
Tod dem Leben vorzuziehen:

Wir wollen etwas viel einfacheres, Boden unter den Füßen, um leben zu können. Das 
ist es, was ich das Fundament nenne. Spürst du denn den Unterschied nicht? Ihr habt 
ein Fundament, ihr habt Boden unter den Füßen, ihr habt einen Platz in der Welt, für 
euch gibt es Selbstverständlichkeiten, für die ihr einsteht und für die ihr euch auch ruhig 
den Kopf abschlagen lassen könnt, weil ihr wißt, daß eure Wurzeln so tief liegen, daß sie 
wieder treiben werden. Für euch kommt es nur auf das eine an, die Füße auf dem Boden 
zu behalten. Sonst ginge es euch wie dem Riesen Antäus, der seine Kraft nur aus der 
Berührung seiner Füße mit der Erde empfing und sie verlor, als Herkules ihn im Kampf 
von der Erde losriß […]. Auf den Boden unter den Füßen kommt es an, wenn man leben 
will – und diesen Boden haben wir nicht […]. Gib mir Boden unter den Füßen – gib mir 
den archimedischen Punkt, auf dem ich stehen kann – und alles wäre anders.

Christoph reagiert auf diese Worte nicht in einer ähnlich argumentierenden Weise. Er 
wiederholt einfach die Aussagen seines Gesprächspartners und versucht, deren Bedeutung 
zu erfassen:

Boden unter den Füßen – ich habe das so nicht gewußt – ich glaube, du hast recht – ich 
verstehe – Boden unter den Füßen – um leben und um sterben zu können –

Wie ist der Bezug zur Erde in diesem Dialog zu verstehen, und welche Bedeutung hat der 
Verweis auf die mythische Figur des Antäus? Eine Antwort kann nur versucht werden, 
wenn man die Position von Heinrich genau betrachtet, der die dominierende Figur in der 
Schlussszene ist und derjenige, der den Verweis auf den Mythos von Antäus einführt. 
Während Heinrich sich in eine Situation extremen Unbehagens gestürzt sieht, in der er 
keine stabilen Bezugspunkte mehr findet, entwurzelt von jeglichem Kontakt mit der durch 
den Krieg zerstörten Realität, scheint Christoph dagegen noch fest in seiner bürgerlichen 

verfügen selbst schon über das, was ein Jesus von Nazareth zu sagen hat, d.  h. wir kennen die psycho-
logischen Gesetze und Wahrscheinlichkeiten im Prinzip, und reden im Vollgefühl dessen, der im Grund 
schon vorher alles weiß, von Jesu Psychologie […] oder aber wir lassen das Neue Testament wirklich reden 
und sind einmal nur Hörer […].»).

81	 DBW 7, 65–69: Christoph gilt nicht als Wortführer eines anachronistischen protestantischen Optimismus, 
der gerade mit dem Ersten Weltkrieg zerstört worden war. Während vor den Kriegsumwälzungen Re-
ligion, Staat und Kultur die Hauptkoordinaten der sozialpolitischen Ordnung bildeten, wurde mit der 
Weimarer Republik die Dringlichkeit einer der neuen Zeit angemessenen protestantischen Ethik spürbar 
(siehe Tödt / Tödt / Feil / Green 21998, 420  f.). In diesem Sinne vertritt Christoph Bonhoeffers a-mora-
lische Haltung, im Glauben an Gott ein festes Fundament zu finden, was der Theologe während seiner 
Gefangenschaft in Tegel selbst bezeugte. Vgl. DBW 8, 252. Im Hinblick auf die unklare Dauer der Haft 
und auf den unabsehbaren Prozessverlauf entschloss sich Bonhoeffer, seine Hoffnungen nicht mehr in 
menschliche Beschlüsse zu setzen. Vielmehr spürte er die Notwendigkeit, diese unsichere Zeit in der 
Gewissheit des Glaubens zu leben, der ihm den einzigen stabilen Stützpunkt bot. Dazu siehe Moses 1999 
und Wind 2019, 196–199.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 143

Herkunft verwurzelt zu sein, aus der er weiterhin existenzielle Sicherheit schöpft.82 Aller-
dings lebt auch Christoph in einem äußerst prekären Zustand, denn er ist inzwischen von 
einer Krankheit heimgesucht worden, die ihm keine weiteren Hoffnungen auf Leben mehr 
lässt. Obwohl dieses Drama zu den nicht-theologischen Werken des Autors gehört, lässt 
sich der Sinn der literarischen Konstruktion zwangsläufig nur im Rahmen von Bonhoef-
fers «Theologie der Erde» verstehen.83 Gerade im letzten Teil des dritten Aktes findet 
die Konfrontation zwischen den beiden jungen Männern statt, die in ihren verschiedenen 
Herkünften die Notwendigkeit eines konkreten und kohärenten Festhaltens an der Realität 
erkennen, welche jedoch keinen stabilen Boden mehr zu bieten scheint.84 Heinrich, der 
auf die allgemeine Orientierungslosigkeit mit einem selbstmitleidigen Rückzug reagiert, 
ohne zu versuchen, irgendeine Lösung ausfindig zu machen, und der die Spannung seines 
Zustands noch verschlimmert, bietet Christoph keine vage Hoffnung auf eine metaphysi-
sche Zukunft, in der er seine Rachegelüste befriedigen kann.85 Im Gegenteil besteht er auf 
der Notwendigkeit, weiterhin auf ein starkes Fundament zu vertrauen, das immer noch für 
jeden verfügbar ist, der es suchen und ans Licht bringen will.86

Zudem steht Christoph seinem Gesprächspartner nicht mit einer Haltung der intellek-
tuellen oder moralischen Überlegenheit gegenüber, denn er erkennt selber das Bedürfnis 
nach einem Fundament, auf dem er seine Existenz aufbauen kann.87 Doch vor der Begeg-
nung der beiden jungen Männer findet ein Gespräch von hoher symbolischer Bedeutung 
zwischen Heinrich und einem Fremden statt, der sich als Handelsvertreter des Todes 
erweist und zahlreiche heimtückische Fragen stellt. Diese befremdliche Figur entlarvt 
Heinrichs falschen, jämmerlichen Charakter, der nicht in der Lage ist, konstruktiv auf 
die Schwierigkeiten zu reagieren, welche ihm die Realität bereitet, und so vorgibt, nach 
dem Tod zu streben. Denn wenn die gegenwärtige Situation für Heinrich so aussichtslos 
wäre, dass für ihn nur die Selbstvernichtung die beste Lösung anböte, dann sollte er 
konsequent handeln, ohne sich in vergeblichen Spekulationen über den Tod zu erge-

82	 Als Einleitung zu den zentralen Themen der literarischen Texte von Bonhoeffer siehe Bethge / Tödt 1994, 
205–247 (vor allem 217  f., wo das Thema des sozialen Unterschiedes hervorgehoben wird).

83	 Dazu siehe supra, 136–138.
84	 Wie Bonhoeffer selbst an Bethge schreibt, unternahm der Theologe in seinem literarischen Schaffen das 

Projekt einer «Rehabilitierung des Bürgertums, wie wir es in unseren Familien kennen, und zwar gerade 
vom Christlichen her» (DBW 8, 189).

85	 In diesem Zusammenhang sollten auch die Überlegungen aus dem Gefängnis berücksichtigt werden, wo 
Bonhoeffer die Angst- und Schmerzäußerungen seiner Mitgefangenen als unanständig bezeichnet (DBW 
8, 211; 249; 301).

86	 Dieses Drama scheint bemerkenswerte Berührungspunkte mit einigen Stellen im Taufbrief aus Tegel vom 
Mai 1944 zu haben (DBW 8, 428–436). Zunächst einmal argumentiert Bonhoeffer, der sich an den klei-
nen Bethge wendet, dass es grundlegende menschliche Wahrheiten gibt, zu denen das Leben früher oder 
später zurückführt. Es ist nur notwendig, nicht in Eile zu geraten und abwarten zu können. In diesem 
Sinne scheint auch Christoph im Familiendrama seinen Gesprächspartner dazu einzuladen, nicht über 
die Schwierigkeiten des Augenblicks zu klagen, sondern im Vertrauen auf Gott zu hoffen. Außerdem 
präzisiert der Theologe kurz darauf, welche Haltung von der jungen Generation verlangt werden sollte: 
«Wir werden unser Leben mehr zu tragen als zu gestalten haben, wir werden mehr hoffen als planen, mehr 
ausharren als voranschreiten. Aber wir wollen Euch Jüngeren, der neugeborenen Generation, die Seele 
bewahren, aus deren Kraft Ihr ein neues und besseres Leben planen, aufbauen und gestalten sollt.» (DBW 
8, 433)

87	 DBW 7, 67.



144	 Michele Solitario

hen.88 In diesem Sinne scheint Christoph viel konsequenter mit seinen Ideen zu sein. Ein 
relevanter Punkt in diesem Gespräch besteht im Bild der Zeit Bonhoeffers, welches der 
Handelsvertreter des Todes zeichnet. Wenn die Welt vor den Zerstörungen des Krieges 
auf einer Reihe von bestimmten ethischen Verhaltensweisen im privaten und sozialen 
Bereich beruhte, wie z.  B. dem Pflichtgefühl, dem Gehorsam gegenüber dem Staat, der 
gegenseitigen Fürsorge der Eltern für ihre Kinder und der Kinder für ihre Eltern und 
der Aufmerksamkeit der Vorgesetzten für ihre Untergeordneten, sodass niemand per se 
lebte, sind jedoch in diesem Moment alle Gesetze und Ordnungen in Aufruhr versetzt 
worden.89 In dieses Gefühl der Leere greift die NS-Ideologie ein, die dort fruchtbaren 
Boden findet, um feste Wurzeln zu schlagen. Obwohl die NS-Propaganda beanspruchte, 
für die Grundlage einer erneuerten Gesellschaft zu sorgen, wäre in Wirklichkeit die 
daraus resultierende Folge der Machtergreifung Hitlers nur eine Beschleunigung der 
Zerfallsprozesse der Gesellschaft gewesen. Es ergibt sich das Bild einer Welt, die selbst 
in der tiefen Krise, in die sie gestürzt zu sein scheint, in einen Zustand noch größerer 
Verwirrung zu versinken droht.

Der Aufstieg des Nationalsozialismus ist nämlich zu einem großen Teil auf eine Neuse-
mantisierung des nationalistischen Gefühls zurückzuführen, das in der jungen Generation 
grassierte. Der germanische Vaterboden stellte den exklusiven Horizont der Sicherheit dar. 
Dieser sollte gegen jeden vermeintlichen Feind verteidigt und nach der erlittenen Demü-
tigung im Ersten Weltkrieg würdig gerächt werden.90 Innerhalb dieser neuen «Landes-
religion» gewinnt die wiederkehrende Figur des Antäus in Bonhoeffers Werk, der aus 
dem Boden, auf dem er ruht, Energie schöpft, eine größere Bedeutung. Denn weit davon 
entfernt, ein einfacher stilistischer Zierrat zu sein, ist die Geschichte vom mythischen 
Riesen eine deutliche Antwort auf die NS-Schlagworte Blut und Boden, indem eine andere 
Bindung an den konkreten Lebensboden im Licht eines pragmatischen und mündigen 
Glaubens vorgeführt wird. Der Antäus, der in diesen Fragmenten auftaucht, ist ausdrück-
lich die tragische Figur, die gegen Herakles kämpft, und die auf prägnante Weise den 
Willen zeigt, gegen den Feind zu kämpfen. Es ist, als ob Bonhoeffer in Antäus seinen 
eigenen Zustand betrachtet und sein Schicksal beinahe vorwegnimmt. Dennoch ist dabei 
kein Mitleid zu spüren, sondern der feste Wille, weiter an eine bessere Zukunft zu glauben 
und auf dem Fundament des Glaubens aufzubauen, das jenseits der Trümmer noch intakt 
geblieben ist. Der ausdrückliche Eigenwille, mit beiden Beinen auf dem Boden zu stehen, 
ist in diesem Fall also kein Zeichen von rigider Hartnäckigkeit. Vielmehr handelt es sich um 
eine verantwortungsvolle, reife und kohärente Antwort auf den Nationalsozialismus, die 
sich in einem Leben im Glauben vollzieht, d.  h. in der Erfahrung der konkreten Begegnung 
mit Christus in der Diesseitigkeit.

Trotz des theologischen Grundgefüges seiner Schriften zeigte sich Bonhoeffer nie reali-
tätsfern, da er nicht nur durch seine Schriften, sondern auch durch seine engagierten Taten 
einen konkreten Beitrag zur Gründung einer neuen Gesellschaft beizusteuern versuchte. 

88	 DBW 7, 60–63.
89	 Zum soziopolitischen Kontext der ersten Nachkriegszeit siehe supra, 141  f.
90	 In diesem Zusammenhang scheint Bonhoeffer immer besonders sensibel für die potentiellen Weiterent-

wicklungen der NS-Ideologie gewesen zu sein. Siehe DBW 7, 253, wo der Theologe in Tegel über das als 
Schlagwort der nationalsozialistischen Revolution gewordene Deutschland schrieb: «Deutschland – viel 
mißbraucht, es kommt mir schwer über die Lippen. Worte. Was uns selbstverständlich war, hat man zur 
Phrase gemacht». Siehe auch Bethge / Tödt 1994, 8  f.



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 145

In diesem Sinne war es für den Theologen stets eine Priorität, den Nachwuchs, der einer 
Erziehung bedurfte, zu erziehen. Denn Bonhoeffer war sich, wie das kurze Tegeler Drama 
zeigt, dessen bewusst, dass vor allem den jüngsten Generationen im Rahmen der verwüs-
tenden Folgen des Ersten Weltkrieges und der politischen Umstürze der Machtübernahme 
durch Hitler der Boden unter den Füßen weggezogen worden war.91

Fazit

Die Figur des Antäus scheint in Bonhoeffers Werken als wirkungsvolles Symbol für die 
vom Glauben inspirierte Gesinnung nicht nur gegenüber der Welt, sondern auch gegen-
über Gott verwendet zu sein. Da es in dieser Perspektive keinen Bruch zwischen dem 
Reich der Welt und dem Reich Gottes gibt, sondern eine einzige und volle harmonische 
Einheit, die in Christus auf dem Kreuz geschaffen wurde, besteht die Verantwortung des 
einzelnen Christen darin, in der vorletzten Realität, der irdischen, richtige Entscheidungen 
zu treffen, Risiken einzugehen sowie Herausforderungen anzunehmen. In diesem Sinne 
überwindet der Theologe am Ende dynamisch das Bild des Titanen. All seine ungeheure, 
zutiefst irdische, ja fast chthonisch anmutende Kraft erweist sich als äußerst unzureichend 
und hilflos gegenüber Herakles’ List.

Die Tatsache, die leibliche Dimension des Individuums hervorgehoben zu haben, d.  h. 
die ganze Kette biologischer, sozialer und politischer Bedürfnisse, die ihn an die Welt 
bindet, bleibt eines der Verdienste der Ethik Bonhoeffers. Aus diesem neuen Bewusstsein 
entsteht ein weltlicher Glaube, in dem der Mensch nicht nur vergeblich und asketisch 
zum Himmel strebt, sondern die Welt als den Ort der Geschichte ansieht, wo Christus 
inkarniert ist und konkrete menschliche Züge angenommen hat.

Allerdings ist Antäus als Vorbild nicht immer gültig, weil er unbeweglich und borniert 
an die Erde gebunden ist, während der wahrhafte Christ in seinem Glauben eine kritische 
und verantwortungsvolle Treue zur Welt zeigen muss und zugleich bereit sein soll, allem 
zu widerstehen, was nicht dem Leib Christi entspricht. In dieser Wirklichkeit, in der das 
Kreuz das greifbare Zeichen der konkreten Gegenwart Gottes in der Geschichte bleibt, ist 
kein Platz für eitles Selbstmitleid des Menschen, der berufen ist, zu leben, ohne sich auf 
Gott als Notbehelf zu verlassen, und ein kohärentes und verantwortliches Glaubensleben 
voll zu bezeugen.

91	 Dazu siehe Staats 1991, 603–605. Trotz des Konservatismus, der aus den Seiten des fragmentarischen 
Dramas hervorgeht, ist es bekannt, dass Bonhoeffer während des Aufenthalts in Tegel seine Vergangenheit 
und alle Gewissheiten der bürgerlichen Welt, in der er lebte, kritisch aufgearbeitet und allein das Evan-
gelium in den Mittelpunkt gestellt hat, was ihn zu einer größeren Sensibilität gegenüber den unteren und 
leidenden sozialen Schichten führte. Dazu siehe Zerner 1978, 239.



146	 Michele Solitario

Literaturverzeichnis

DBW (Dietrich Bonhoeffer Werkausgabe)
Bonhoeffer, D., Ethik, Band 6 (hg. von I. Tödt / H. E. Tödt / E. Feil / C. Green), Gütersloh 

19982

Ders., Fragmente aus Tegel, Band 7 (hg. von R. Bethge und I. Tödt), Gütersloh 1994
Ders., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, Band 8 (hg. von 

Ch. Gremmels / E. Bethge / R. Bethge in Zusammenarbeit mit I. Tödt), Gütersloh 1998
Ders., Barcelona, Berlin, Amerika 1928–1931, Band 10 (hg. von R. Staats und H. Ch. von Hase 

in Zusammenarbeit mit H. Roggelin und M. Wünsche), München 1991
Ders., Berlin 1932–1933, Band 12 (hg. von C. Nicolaisen und E.-A. Scharffenorth), Gütersloh 

1997
Ders., Illegale Theologenausbildung: Finkenwalde 1935–1937, Band 14 (hg. von O. Dudzus 

und J. Henkys in Zusammenarbeit mit S. Bobert-Stützel / D. Schulz / I. Tödt), Gütersloh 
1996

Abrahamsson, C., On the Genealogy of Lebensraum, Geographia Helvetica (68) 2013, 37–44
Bedford-Strohm, H., Das Verhältnis von Kirche und Staat – seine Geschichte und seine 

Aktualisierung bei Dietrich Bonhoeffer, in: I. Dingel / Ch. Tietz (Hgg.), Kirche und Staat in 
Deutschland, Frankreich und den USA. Geschichte und Gegenwart einer spannungsreichen 
Beziehung, Göttingen 2012, 9–30

Bezner, F., Heracles, in: M. Moog-Grünewald (Hg.), Brill’s New Pauly. Supplements 4. The 
Reception of Myth and Mythology, Leiden / Boston 2010, 323–340

Bismarck, R.-A. von / U. Kabitz (Hgg.), Brautbriefe Zelle 92. Dietrich Bonhoeffer, Maria 
von Wedemeyer 1943–1945, München 1992

Bodesohn, F., Literatur als Propagandainstrument des NS-Regimes: Verbreitung der 
Blut-und-Boden-Ideologie aus Hitlers «Mein Kampf» in der NS-Literatur, Hamburg 2014

Burnell, J ., Towards a Theology of the Earth with Dietrich Bonhoeffer, Theologia Wratisla-
viensia (13) 2018, 77–86

Camus, A., The Myth of Sisyphus and Other Essays (trans. J. O’Brien, 1955 veröffentlicht), 
New York 1991

Cannatà Fera, M., Anteo, da Pindaro a Filostrato, in: A. Aloni / M. Ornaghi (Hgg.), Tra 
panellenismo e tradizioni locali. Nuovi contributi, Messina 2011, 201–219

Capozza, N., Im Namen der Treue zur Erde: Versuch eines Vergleichs zwischen Bonhoeffers 
und Nietzsches Denken, Münster 2003

Chiarella, P., La laicità come esigenza della ragione: rileggendo Dietrich Bonhoeffer, Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale (4) 2019, 1–19

Corni, G. / H. Gies, «Blut und Boden». Rassenideologie und Agrarpolitik im Staat Hitlers, 
Idstein 1994

De Lange, F., Aristocratic Christendoom: On Bonhoeffer and Nietzsche, in: B.  Gregor  / 
J. Zimmermann (Hgg.), Bonhoeffer and Continental Thought: Cruciform Philosophy, Bloo-
mington 2009, 73–83

Dembrowski, H., Jesus Christus – Antäus – Deutlichkeit, in: C. Gremmels u.  a. (Hg.), Die 
Präsenz des verdrängten Gottes, München 1987, 55–66

Feil, E., Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik – Christologie – Weltverständnis, 
München / Mainz 19792

Floyd, W. W., Encounter with an Other: Immanuel Kant and G.W.F. Hegel in the Theology 
of Dietrich Bonhoeffer, in: P.  Frick (Hg.), Bonhoeffer’s Intellectual Formation, Tübingen 
2008, 83–119



	 Die Antäus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer	 147

Frick, P., Understanding Bonhoeffer, Tübingen 2017
Gallas, A., La centralità del Dio inutile, Saggio introduttivo a D. Bonhoeffer, Resistenza e 

resa. Lettere e scritti dal carcere, Cinisello Balsamo 2015 (prima edizione italiana a cura di 
A. Gallas, Cinisello Balsamo 1988), 5–50

Ders., Anthropos teleios. L’itinerario di Bonhoeffer nel conflitto tra cristianesimo e modernità, 
Brescia 1995

Gerrens, U., Medizinisches Ethos und theologische Ethik, Berlin / Boston 2010
Giaccaria, P.  / C. Minca, Life in Space, Space in Life: Nazi Topographies, Geographical 

Imaginations, and Lebensraum, Holocaust Studies (22.2–3) 2016, 151–171
Grebe, M., Suffering, Sin-bearing, and Stellvertretung: Revisiting the Theology of Dietrich 

Bonhoeffer, in: M. Grebe (Hg.), Polyphonie der Theologie. Verantwortung und Widerstand 
in Kirche und Politik, Stuttgart 2019, 175–193

Grosse, H.  W., «Niemand kann zwei Herren dienen». Zur Geschichte der evangelischen 
Kirche im Nationalsozialismus und in der Nachkriegszeit, Hannover 2010

Heer, H., Die große Maskerade des Bösen. Dietrich Bonhoeffers Bild und Bewertung des 
Nationalsozialismus, Zeitschrift für Geschichtswissenschaft (49) 2001, 1074–1096

Hegel, G. W. F., Gesammelte Werke. Gymnasialkurse und Gymnasialreden. Band 10,1 (hg. 
von K. Grotsch), Hamburg 2006

Hermannsdörfer, N., Beten, Tun des Gerechten und Warte auf Gottes Zeit, Leipzig 2020
Hermle, S. / C. Lepp / H. Oelke (Hgg.), Christlicher Widerstand!? Evangelische Kirche 

und Nationalsozialismus, Leipzig 2019
Jensen, U., Blut und Boden, in: W. Benz  / H. Graml  / H. Weiß (Hgg.), Enzyklopädie des 

Nationalsozialismus, München 1997, 399  f.
Johnston, S. I., The Comparative Approach, in: Zajko / Hoyle 2017, 139–151
Kenaan, V.  L., The Ancient Unconscious. Psychoanalysis and the Ancient Text, Oxford  

2019
Kroll, F.-L., Nationalsozialistische Rassenutopien in der Deutungskultur der Zwischenkriegs-

zeit, in: W. Hardtwig (Hg.), Utopie und politische Herrschaft im Europa der Zwischenkriegs-
zeit, München 2003, 257–268

Leers, J . von, Der Kardinal und die Germanen. Eine Auseinandersetzung mit Kardinal Faul-
haber, Hamburg 1934

Mattei, F., La formazione dell’ánthropos téleios. Parresia e responsabilità in D. Bonhoeffer, 
Roma 2011

Moses, J .  A., Bonhoeffer’s Germany: The Political Context, in: J.  W.  Gruchy (Hg.), The 
Cambridge Companion to Dietrich Bonhoeffer, Cambridge 1999, 3–21

Nicoletti, M., Obbedienza teologica e disobbedienza responsabile. L’itinerario di Dietrich 
Bonhoeffer, Filosofia politica (1) 2008, 61–76

Nietzsche, F., Also sprach Zarathustra. I–IV, in: KSA 4 (hg. von G. Colli / M. Montinari), 
München 1999

Olmos, R. / L. Blamseda, LIMC s.  l. Antaios, 1.1, 1981, 800–811
Reitz, C., German Altertumswissenschaften, ‹Professorenhaarspalterei› and Organizing the 

Classics in the 19th Century, in: E. Podoksik (Hg.), Doing Humanities in Nineteenth-Cen-
tury Germany, Leiden / Boston 2019, 134–154

Robinson, D., A Cleaving Mind: Hegel and Bonhoeffer on the Fall into Knowledge, Modern 
Theology 32.4 (2016), 544–568

Rothuizen, G. Th., Aristocratisch Christendom: over Dietrich Bonhoeffer, Kampen 1969
Sanna, I ., Tra fedeltà alla terra e regno dei cieli. Nietzsche e Bonhoeffer, in: Riflessioni, Gen-

naio 2017
Schmitz-Berning, C., Eintrag «Blut und Boden», in: C. Schmitz-Berning (Hg.), Vokabular 

des Nationalsozialismus, Berlin 2007, 110–112



148	 Michele Solitario

Schneider, T., Bestseller im Dritten Reich. Ermittlung und Analyse der meistverkauften 
Romane in Deutschland 1933–1944, Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte (52.1) 2004, 77–97

Staats, R., Nachwort zu Dietrich Bonhoeffer, Barcelona, Berlin, Amerika 1928–1931, Band 10 
(hg. von R. Staats und H. Ch. von Hase in Zusammenarbeit mit H. Roggelin und M. Wün-
sche), München 1991, 603–636

Stern, T., The New Cambridge Companion to Nietzsche, Cambridge 2019
Tietz, Ch., Dietrich Bonhoeffer: Wer hält stand? – Gewissen und Verantwortung, in: M. Del-

gado / V. Leppin / D. Neuhold (Hgg.), Ringen um die Wahrheit. Gewissenskonflikte in der 
Christentumsgeschichte, Stuttgart 2011, 325–338

Ders., Dietrich Bonhoeffer: Theologe im Widerstand, München 20192

Vogt, E., Griechische Philologie in der Neuzeit, in: H.-G. Nesselrath (Hg.), Einleitung in die 
griechische Philologie, Stuttgart / Leipzig 1997, 117–132

Weir, T. H., The Christian Front Against Godlessness: Anti-Secularism and the Demise of the 
Weimar Republic, 1928–1933, Past & Present (229) 2015, 201–238

Wendel, E. G., Studien zur Homiletik Dietrich Bonhoeffers, Tübingen 1985
Wernicke, K., Antaios, in: RE, Bd. 1.2, 1894, 2339–2342
Wind, R., Dem Rad in die Speichen fallen. Die Lebensgeschichte des Dietrich Bonhoeffer, 

Weinheim / Basel 201910

Wüstenberg, R.  K., Glauben als Leben: Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiöse Inter-
pretation biblischer Begriffe, Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie (42) 1995, 
367–381

Zajko, V. / H. Hoyle (Hgg.), A Handbook to the Reception of Classical Mythology, Malden 
MA 2017

Zerner, R.  Regression und Kreativität. Ein Nachwort, in: D.  Bonhoeffer, Fragmente aus 
Tegel. Drama und Roman (hg. von R. und E. Bethge), München 1978, 181–216 und 237–241


