MICHELE SOLITARIO

Die Antdus-Sage in der Theologie der
Erde von Dietrich Bonhoeffer

«lch brauche die Erde wie Antdus, wum mich von ihr zu losen»
(M. L. Zwetajewa an O. E. Kolbasina-Chernova, 9. Juni 1925)

Antdns zwischen antiker Mythologie und westlicher Kunstgeschichte

Es ist nicht méglich, die Quellen Bonhoeffers beziiglich des Antius-Mythos zu eruieren,'
weil diese unbekannt sind. Jedoch kénnen die Modalititen der Rezeption dieser Figur
und deren spezifische Deutung innerhalb von Bonhoeffers gesamtem theologischem Werk
nicht ohne einen kurzen Uberblick iiber die antiken Quellen auskommen.

Die Antius-Sage ist im alten Epos nicht bezeugt, da sie iiberwiegend zu dem mytholo-
gischen Gedankengut gehort, das insbesondere im Rahmen der griechischen Kolonisation
der nordafrikanischen Kiiste entstanden ist.? In der Tat wird Antdus als libyscher Konig
bezeichnet, der mit sorgfiltiger Aufmerksamkeit sein Gebiet verwaltet und wohlwollend
mit Fremden umgeht.’> Durch die allmahliche Verschirfung der Verhiltnisse zwischen
dem autochthonen Volk und den griechischen Ansiedlern vollzog sich auch im Charakter
des Antdus ein radikaler Wandel. Dadurch wurde er von einem freundlichen Gegen-
tiber zu einem verachteten Gegner,* und zwar als Vertreter der libyschen Einheimischen
gegen die griechischen Eindringlinge. Dariiber hinaus wird in den griechischen Quellen
vornehmlich dariiber berichtet, dass Antius alle Fremden seines Landes zum Ringkampf
zwang, den er regelmiflig gewann. Aus den Schideln seiner Opfer pflegte Antius einen
Tempel fiir seinen Vater Poseidon zu bauen, der als Zeichen seiner auflerordentlichen
Kraft und grausamen Natur galt.’ Denn er war einer von den Riesen, Sohn von Poseidon
und Gaia,® weshalb er fortwihrend Krifte aus der Erde erhielt, solange er diese mit seinen
Fiiflen beriihrte. Die Figur des Antdus ist jedoch vor allem durch die Auseinandersetzung
mit Herakles berithmt geworden, eine Episode, die zusammen mit anderen Aspekten des

* Alle Texte Bonhoeffers sind der im Chr. Kaiser Verlag erschienenen Gesamtausgabe entnommen (Kurz-
bezeichnung: DBW).

Feil 1979, 247; Wendel 1985, 45f., und Burnell 2018, 78-81.

Siche den detaillierten Uberblick in Wernicke 1894.

Dazu siehe Cannata Fera 2011, 203-208, die die archaischen und klassischen Quellen zu Antius untersucht
und das Vorhandensein von zahlreichen Aspekten des Mythos bereits in den iltesten Belegen zeigt.
Studniczka 1890, 123.

Pind. Isthm. 4,49-55 und fr. 111 Maehler; Plat. Theaet. 169B; Apollod. 2,5,11,5; Diod. 4,17,4 und 27,3;
Philostr. Im. 2,21.

Hyg. Fab. 31. Die Tatsache, dass Antius der Sohn von Gaia ist, kann auch als eine typisch alexandrinische
rationalistische Erklirung fiir Antius’ Bediirfnis interpretiert werden, den Boden zu beriihren, um von ihm
Kraft zu erhalten. Vgl. Schol. in Plat. Leg. 7,796a.

[P N

[CRNEN

@ Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. [(<) 2N Dieses Werk ist

lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2022-0007


https://doi.org/10.1515/anab-2022-0007

128 Michele Solitario

Mythos bis in die Kaiserzeit grofle Resonanz fand.” So wurde insbesondere die starke Ver-
bundenheit mit der Erde, aus der Antdus seine Energien schopfen konnte, von Herakles
erkannt, der eine scharfsinnige Strategie anwandte, um ihn erfolgreich zu besiegen: Dem
griechischen Helden gelang es, den Riesen in Schach zu halten, indem er ihn in die Luft
hob. Seit der hellenistischen Zeit wird Antdus auch in der Kunst im Zweikampf mit
Herakles dargestellt.® Die zwei sich im Kampf umklammernden Kérper des Riesen und
des kraftvollen Herakles werden in der westlichen Kunstgeschichte zu einem topischen
Motiv, in dem mit duflerster Sorgfalt die Details der Muskeln der kimpfenden Figuren
gezeichnet werden. Dadurch wird die Auseinandersetzung der legendiren Figuren ins
Visier genommen und so die unermiidliche Mithe des Herakles und das verzweifelte
Toben des in der Luft hingenden Antius deutlich betont.” Allerdings ist es nicht méglich
zu beweisen, dass Bonhoeffer diese antiken Texte bekannt waren, oder auch, dass er mit
all diesen Abbildungen des Mythos vertraut war. Das grofie Interesse Bonhoeffers an der
Kunstgeschichte lisst jedoch vermuten,!® dass er zumindest einen Teil der zahlreichen
Bildhauer- und Malerdarstellungen des Antius-Mythos kannte. Diese Darstellungen
mdgen den Theologen bei seinem Riickgriff auf die Figur des Antdus beeinflusst haben,
wobei dies nur als Hypothese gelten kann.

Vielmehr wurde der Mythos des Antius bereits in der deutschen Kulturdebatte im
neunzehnten Jahrhundert wiederbelebt, die als Folie fiir ein besseres Verstindnis von
Bonhoeffers literarischem und theologischem Werk dient.!! Auflerdem ist Bonhoeffer kein
Theologe, der in seinem intellektuellen Elfenbeinturm eingeschlossen und von der Welt
abgesondert war. Im Gegenteil: Sein Gedankengut ist immer situationsgebunden in dem
Sinne, dass es immer darauf abzielt, wirksam auf die Notsituation von Bonhoeffers Zeit
zu antworten.'? Deshalb sollte der historische Zusammenhang, in dem Bonhoeffer wirkte,
immer beriicksichtigt werden, d.h. die Jahre zwischen dem Zusammenbruch der Weima-
rer Republik und dem Aufstieg der Nationalsozialisten, als er sich als standhafter Gegner
des Hitler-Regimes profilierte.

~

Ein Uberblick iiber die Quellen des Mythos auch in der rémischen Literatur ist in Wernicke 1894, 2340
zu finden.
Dazu siche Olmos / Blamseda 1981, 810f., die die hellenistischen Anderungen in den Abbildungen des
Antius-Mythos betonen.
Unter den unzihligen Abbildungen sei nur auf die bekannte Malerei und Bronzefigur von Antonio del
Pollaiolo (ca. 1475, Galleria degli Uffizi und Museo del Bargello, Florenz), die Bronze von Giambologna
(ca. 1578, Florenz), die Stiche von Heinrich Aldegrever (1529 und 1550, Fine Arts Museums of San
Francisco und MET, New York) sowie die Gemilde von Hans Baldung (1531, Gemaildegalerie, Kassel),
der auch ein Aquarell zu diesem Thema malte (etwa 1530, Grafikkabinett, Straflburg), und Francisco de
Zurbaran (1634, Museo del Prado, Madrid) hingewiesen.
Es sei darauf hingewiesen, dass Dietrich Bonhoeffer iiber seine Mutter mit der Kiinstlerfamilie von Kalck-
reuth verwandt war, die ihn stark prigte und in ihm die Liebe zu Kunst und Musik weckte. Es geniigt
darauf zu verweisen, dass im regen Briefverkehr aus der Haft in Tegel mit dem Schwager Eberhard Bethge
immer wieder Auflerungen zu zahlreichen Kiinstlern vorkommen (DBW 8, 313; 323; 352; 366f., usw.).
Vgl. Frick 2008, der sich mit dem philosophischen und theologischen Gedankengebiude Bonhoeffers und
verschiedenen Intellektuellen des neunzehnten Jahrhunderts auseinandersetzt.
Gerade in diesem zeithistorischen Kontext wird der Mythos aktualisiert und erhilt eine Bedeutung, die ihn
sowohl in den theologischen Diskurs als auch in die biographischen Umstinde Bonhoeffers einbindet. Zu
diesem strukturalistischen Ansatz zum antiken Mythos siehe Johnston 2017, 147-149.

o

©

5]



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 129

Antéus im kulturellen Milieu des 19. Jahrbunderts

Bonhoeffers wiederholte Verwendung des antiken Mythos fillt unter die allgemeine Frage
nach dem Verhiltnis des Theologen zur Antike. Es handelt sich um ein Thema, das tiber
die Ziele der vorliegenden Arbeit hinausgeht und noch einer umfangreichen Untersuchung
bedarf.’> Es muss jedoch betont werden, dass die Auseinandersetzung mit der klassischen
Welt bereits im 19. Jahrhundert eine umfassende Diskussion ausloste, bei der immer wieder
das paideutische Potential des Studiums der antiken Literatur und Philosophie erortert
worden ist.'* In intellektuellen Kreisen im deutschsprachigen Raum genoss Hegel ein
unbestrittenes Prestige, sodass seine Ideen und Stellungnahmen oftmals groflen Anklang
fanden. Im idealistischen philosophischen System Hegels wird in der Tat die Antike zum
Vergleich herangezogen, da sie immer noch ein lebendiges Spielfeld ohne streng fixierte
Kategorien anbietet, mit denen sich die gegenwirtigen und zukiinftigen Generationen
vorteilhaft konfrontieren lieffen. In einer bekannten Rede, die Hegel beim Schuljahres-
abschluss am 29. September 1809 als Rektor des Egidien-Gymnasiums in Niirnberg hielt,
thematisiert er die Bedeutung des kulturellen Erbes der Vergangenheit:

Der Geist und Zweck unserer Anstalt ist die Vorbereitung zum gelehrten Studium, und
zwar eine Vorbereitung, welche auf den Grund der Griechen und Rémer erbaut ist. Seit
einigen Jahrtausenden ist dies der Boden, auf dem alle Kultur gestanden hat, aus dem sie
hervorgesprosst und mit dem sie in bestindigem Zusammenhange gewesen ist. Wie die
natiirlichen Organisationen, Pflanzen und Tiere, sich der Schwere entwinden, aber dieses
Element ihres Wesens nicht verlassen konnen, so ist alle Kunst und Wissenschaft jenem
Boden entwachsen; und obgleich auch in sich selbststindig geworden, hat sie sich von der
Erinnerung jener ilteren Bildung nicht befreit. Wie Anteus seine Krifte durch die Beriih-
rung der miitterlichen Erde erneuerte, so hat jeder neue Aufschwung und Bekriftigung
der Wissenschaft und Bildung sich aus der Riickkehr zum Altertum ans Licht gehoben.'

Die Aneignung der Denkweise der Antike erfolge nicht automatisch und verlange Einsatz
von den Studierenden sowie auch den Lehrkriften. Denn Hegel ist sich bewusst, dass
es zwischen der Gegenwart und der Antike eine Kluft gibt, welche nicht leicht zu iiber-
briicken ist und ein hermeneutisches Verfahren benétigt. Jedoch - so glaubt Hegel - wird
der Fortschritt der Wissenschaft und der Bildung nur dadurch méglich und begiinstigt,
dass diese immer noch auf dem Boden des antiken Gedankenguts beruhen. In diesem
Zusammenhang wird die Figur des Antdus eingefiihrt, dessen Kraft nur durch eine enge
Verbindung mit der Erde abgeleitet werden kann. So wie die Mutter Erde fiir den riesigen
Antius, so bietet auch die Antike alle unabdingbaren Voraussetzungen fiir eine weitere
und sichere Entwicklung der menschlichen Kultur im Allgemeinen. Jedoch ist damit kein

13 Bonhoeffer selbst hinterfragte die kulturelle und padagogische Bedeutung der Antike in Bezug auf die
Gegenwart. Siche DBW 8, 352-354, indem er auf die Grenzen des idealistischen Ansatzes Hegels hinweist
und gleichzeitig Spenglers biologisches Konzept der Kultur ablehnt. Der Theologe kommt daher zu dem
Schluss, dass «bis man darin weiter sieht, wird es gut sein, nicht aus einem allgemeinen Geschichtsbegriff,
sondern ganz von den Inhalten und Gegenstinden her das Verhiltnis zur Vergangenheit und speziell zur
Antike zu bestimmen» (S. 354). Zu diesen Elementen der Vergangenheit gehort auch der Mythos des
Antius.

4 Siehe dazu Vogt 1997, 124-129 und Reitz 2019 (mit weiterer Bibliographie).

Der Text dieser Rede ist in der jiingsten Edition von Hegels Niirnberger Gymnasialkursen und Gymnasial-

reden (1808-1816) von Grotsch 2006, 455-466 enthalten.



130 Michele Solitario

dogmatischer Riickgriff auf antike Vorbilder gemeint - seien sie philosophisch, literarisch
oder ikonographisch -, sondern eine kritische und nach den Verhiltnissen der Philosophie
Hegels dialektische Auseinandersetzung mit der Vergangenheit:

So wichtig aber die Erhaltung dieses Bodens ist, so wesentlich ist die Abinderung des Ver-
haltnisses, in welchem er ehemals gestanden hat. Wenn die Einsicht in das Ungentigende,
Nachteilige alter Grundsitze und Einrichtungen iiberhaupt und damit der mit ihnen ver-
bundenen vorigen Bildungszwecke und Bildungsmittel eintritt, so ist der Gedanke, der
sich zunichst auf der Oberfliche darbietet, die ginzliche Beseitigung und Abschaffung
derselben. Aber die Weisheit der Regierung, erhaben iiber diese leicht scheinende Hilfe,
erfiillt auf die wahrhafteste Art das Bediirfnis der Zeit dadurch, daf} sie das Alte in ein
neues Verhaltnis zu dem Ganzen setzt und dadurch das Wesentliche derselben ebenso-
sehr erhilt, als sie es verindert und erneuert.

Der Boden der Antike bildet daher den Kern der dialektischen Bewegung des Begriffs
und aller Dinge: Zuerst erfolgt die Bestimmung durch den Verstand, sodass das Sein
eines Begriffs festgestellt wird. Danach folgt die Verneinung desselben Begriffs, aus der
ein Widerspruch zwischen gegensitzlichen Begriffen resultiert. Hegel geht aber iiber eine
Antinomie hinaus und fithrt die widerspriichlichen Bestimmungen durch die Authebung
zu einer Einheit, in der die Gegensitze zwar als finite und absolute Begriffe getilgt, aber
gleichzeitig noch als solche erhalten werden. In der Gegeniiberstellung von Gegenwart und
Vergangenheit versucht Hegel daher die zwei Momente der Geschichte wieder und neu zu
verkniipfen.!® Sie erweisen sich nicht mehr als negative und gegensitzliche Bestimmungen,
sondern werden zu wesentlichen Bestandteilen im Blick auf einen revidierten und positiven
Erziehungsplan.!”

Es ist anzumerken, dass es im Mythos des Antdus zwei verschiedene und doch verfloch-
tene Aspekte gibt: auf der einen Seite die Figur des Riesen, der seine Lebenskraft aus dem
Kontakt mit der Erde schopft, sodass er eng mit den chthonischen Kriften verbunden zu
sein scheint, und auf der anderen Seite die Niederlage durch den zivilisatorischen Helden
schlechthin, Herakles, dem es gelingt, den Riesen Antius vom Boden zu reiflen und in die
Luft zu heben, was zu seiner Kapitulation fiihrt. Bei der Bezugnahme auf diesen Mythos
wihlt Hegel nur einen Teil davon aus, nimlich den des intimen und verborgenen Kontakts
zwischen Antius und der Mutter Erde, und blendet die entgegengesetzte Geste des Hera-
kles, der ihn totet, vollig aus. Wie Kenaan bemerkt, konnte dieses Hochheben des Antius
durch Herakles fiir Hegel ein wirkungsvolles Bild des deutschen kulturellen Fortschritts
und der geistigen Unabhingigkeit dargestellt haben, im Einklang mit der Zeitstimmung
jener Epoche.!® Es geht Hegel jedoch darum, vor allem den konservativen Teil des Mythos
aufzuzeigen, da die Erde fiir das historische Gedachtnis bzw. das Kulturerbe der Tradition
steht, die nach seinem idealistischen Ansatz eine unverzichtbare Bildungsressource dar-

16

Zu Hegels Auseinandersetzung mit der Antike sieche Kenaan 2019, 46-54: «Hegel takes advantage of
prevailing cultural circumstances in order to make a structural statement about the human spirit. In his
view, humanity depends on a dialectical structure of preservation and progress, which he finds operative
in antiquity as well» (S. 54).

17 Die Verbindungen zwischen Bonhoeffer und Hegel sind keineswegs unbekannt, auch wenn noch keine
umfassende Untersuchung zu diesem Thema vorliegt. Dazu siehe Floyd 2008 und Robinson 2016, 544~
546.

18 Kenaan 2019, 58f.



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 131

stellt. Allerdings beschrinkt sich Hegel nicht auf die blofle Einsicht in die Vergangenheit,
da bei der Aneignung der Vergangenheit immer wieder eine notwendige Verinderung
derselben durch eine dialektische Beziehung zur Gegenwart mitschwingt.

Nicht nur fir die Rezeption des Antidus-Mythos im neunzehnten Jahrhundert, sondern
auch fiir Bonhoeffers geistige Bildung spielte Nietzsche gewiss eine zentrale Rolle. Bekannt-
lich bedeutete fiir Nietzsche die Gegeniiberstellung mit der antiken Welt nichts anderes
als eine Riickkehr zur Erde, die durch den Mund des Zarathustra eine klare Formulierung
findet:

Bleibt mir der Erde treu, meine Briider, mit der Macht eurer Tugend! Eure schenkende
Liebe und eure Erkenntnis diene dem Sinn der Erde! Also bitte und beschwoére ich euch.
Lasst sie nicht davonfliegen vom Irdischen und mit den Fligeln gegen ewige Winde
schlagen! Ach, es gab immer so viel verflogene Tugend! Fiihrt, gleich mir, die verflogene
Tugend zur Erde zuriick - ja, zuriick zu Leib und Leben: dass sie der Erde ihren Sinn
gebe, einen Menschen-Sinn! [...] Thr Einsamen von heute, ihr Ausscheidenden, ihr sollt
einst ein Volk sein: aus euch, die ihr euch selber auswihltet, soll ein auserwihltes Volk
erwachsen: - und aus ihm der Ubermensch. Wahrlich, eine Stitte der Genesung soll noch
die Erde werden! Und schon liegt ein neuer Geruch um sie, ein Heilbringender, - und
eine neue Hoffnung!"’

Die gemeinsamen Denkansitze Nietzsches und Bonhoeffers wurden in den letzten Jahr-
zehnten immer intensiver beleuchtet.?® Ankniipfend an Nietzsches Aufforderung zur
Erdentreue nimmt Bonhoeffer die Herausforderung an und eignet sie sich in einem ganz
anderen Sinn an. Fiir den Philosophen bleibt in der Tat die irdische Perspektive absolut
menschenbezogen. Uberzeugt von der Existenz der nur weltlich wahrnehmbaren Realitit,
ist es fiir Nietzsche unerlisslich, auf jede metaphysische Illusion zu verzichten und die
Ziele des menschlichen Gliicks in einen immanenten Horizont zu stellen. Doch gerade
in diesem Zusammenhang sagt Nietzsche die Ankunft eines Zeitalters voraus, in dem es
zum Zusammenbruch traditioneller Werte kommen wird, nimlich jener ethisch-moralisch
christlichen, an die sich die Massen wie Sklaven gewohnt haben. Im Gegenteil, gerade im
Bewusstsein der Verginglichkeit des Lebens nehme eine heroische Antwort Gestalt an,
die des Ubermenschen, der eine «aristokratische Moral» besitze, welche sich mit mutigem
Pessimismus an die Tiefen des Lebens halte und dieses in all seinen Erscheinungsformen
annehme.”!

Dass Bonhoeffer mit nietzscheanischen Begriffen vertraut war und diese neu interpre-
tierte, ist weithin bekannt.?> Obwohl der Theologe demokratische Ideen vertrat, blieb er
jedoch immer zutiefst aristokratisch, bis zu dem Punkt, dass seine Schriften kein System
bilden, in dem tréstliche, illusorische Antworten gegeben werden.?® Als «Christologe»?*
erkennt Bonhoeffer in der Welt zunichst den Ort der Begegnung zwischen Mensch und
Gott, nimlich Christus, der in seiner tiefen Liebe zu seinen Geschdpfen der irdischen

? Nietzsche, KSA 4, 1999, 99-101.
20 Zu diesem Thema siehe die umfangreiche Arbeit von Capozza 2003.
Als umfassende Finleitung in Nietzsches Philosophie siehe Stern 2019.
2 Siehe die Gemeindevortrige in Barcelona, 1928/1929, II/2. Jesus Christus, in DBW 10, 311.
2 Dazu siehe infra, 141-144.
24 Siehe Rothuizen 1969, der bei der Erklirung des aristokratischen Charakters der Bonhoeffer’schen Theo-
logie verweilt, vor allem in Bezug auf die darin enthaltene christologische Auffassung.



132 Michele Solitario

Wirklichkeit die hochste Wiirde verleiht, ohne sie zugunsten einer jenseitigen Dimension
abzuwerten.?® Daraus folgt, dass fiir Bonhoeffer der Mensch nicht als ein vom Himmel
gefallener Engel aufzufassen ist, sondern als ein Kind der Erde, das dazu berufen ist, die
Fiille des irdischen Lebens zu leben, ohne sich leicht in falsche Vorstellungen zu fliichten,
die letztlich dem Christentum selbst fremd sind.?® Der nietzscheanische Hintergrund in
Bonhoeffers Theologie dient als Ansporn, die Haltlosigkeit mancher Vorwiirfe zu bewei-
sen, ohne sich auf sterile apologetische Diskurse einzulassen, und bekriftigt in einem his-
torischen und theologischen Schliissel den urspriinglichen Sinn der christlichen Botschaft.
Im Kontext dieser kritischen Uberlegungen iiber das in seinen Vorschriften starre und
eitle religiose Christentum und als Reaktion auf die zunehmend radikalen Vorwiirfe gegen
den christlichen Glauben tritt die Figur des Antius in Erscheinung. Auf welche Weise
wird Antius also Teil von Bonhoeffers theologischem Denken? Inwiefern gelingt es dieser
mythischen Figur aus der Vergangenbheit, sich einen bedeutenden Platz in der Reflexion des
deutschen Theologen zu verschaffen?

Gemeindevortrige in Barcelona (November 1928 — Februar 1929)%

Hervorgehend aus den dargelegten Quellen wird Antidus gewohnlich nicht als starkes und
unerschiitterliches gottliches Wesen reprisentiert, sondern eher als verwundbarer Mensch,
dessen Energie sich als unzureichend erwies. Angesichts der dem Antius-Mythos eigenen
Niederlage soll nun in der Analyse der Rezeption dieser Figur im Werk Bonhoeffers gefragt
werden, inwiefern diese dabeti als beispielhafter Held gilt und wie die Starkung ihrer Krifte
in Berithrung mit der Erde in Einklang mit den Ansitzen seiner Theologie der Erde steht.?
Der chronologischen Reihenfolge von Bonhoeffers Schriften und Lebensstationen nach
sollen zunichst die in Barcelona gehaltenen Vortrige betrachtet werden.?’

Im Alter von zweiundzwanzig Jahren begann Bonhoeffer sein Vikariat bei der Deutschen
Evangelischen Gemeinde in Barcelona, wo er Vortrige hielt, die thn «fast schon wie einen
fertigen, freilich sehr jugendlichen Pastor der Volkskirche erscheinen lassen».’® Mitten
in der akutesten Phase der politischen und wirtschaftlichen Krise der Weimarer Republik
skizzierte Bonhoeffer das Fortschreiten einer politischen Ideologie, die keine Antworten
mehr auf pidagogische, ethische und religiose Fragen zu geben vermochte:

Es ist uns einmal riicksichtlos der Boden unter den Fiiflen weggezogen worden - sagen
wir besser das biirgerliche Parkett, — und nun heifit’s sich selbst den Flecken Erde zu
suchen, auf dem man stehen will. Wir haben Schiffbruch in vollstem Umfang und nun ist
es das Erschiitternde zu sehen, wie haltlos ein grofier Teil von uns geworden ist [...]. Nur

% Die Bibliographie zu diesem Thema ist umfangreich. Siehe etwa De Lange 2009, 74-79. Vgl. infra, 138-141.

¢ Dazu siche DBW 10, 308-322.

¥ DBW 10, 285-345.

2 Vel. dazu Dembrowski 1987, 58-63.

Die bedeutendste Biographie des deutschen Theologen wurde von Eberhard Bethge verfasst, seinem

Schwager und vertrauten Freund, sowie Forderer der Veroffentlichung seiner Schriften. Vgl. Frick 2017,

1-22 und Wind 2019 mit weiterer Bibliographie.

3% von Hase / Staats 1991 (Vorwort zu DBW 10), 1. Zur Aufenthaltszeit von Bonhoeffer in Barcelona siehe
Bethge 2004, 129-154 und den Uberblick in Wind 2019, 56-60.

)

)
3



Die Antius-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 133

wenig sind’s, die sich durchgekimpft haben zu einem Stiickchen festen Land, auf dem sie
Fufl fassen und von dem aus sie Rettungsarbeit tun kénnen.’!

Obwohl er in dieser Textstelle keinen expliziten Bezug auf die Figur des Riesen Antius
nimmt, war sie dem Theologen offenbar schon bekannt, wie auch die Herausgeber des
zehnten Bandes seiner Werke bemerken.>? Dennoch thematisiert Bonhoeffer in diesem
Moment das, was er als ein politisches und gesellschaftliches Klima der Spannung, der
Unzufriedenheit, der Rache, aber auch der Orientierungslosigkeit sieht.** Unter diesen
Umstinden identifiziert Bonhoeffer eine «unvergleichliche Krisis», die «sich in einer unkla-
ren politischen Ideologie nicht mehr als in der vélligen Ratlosigkeit gegeniiber pidagogi-
schen, ethischen und religiosen Fragen ausdriickt.»** Es handelt sich um die NS-Ideologie,
die in der Weimarer Republik allmahlich in den Vordergrund trat und die unter anderem
die Griindung einer neuen Kirche zur Folge hatte.*

In diesem Zusammenhang kann die Bedeutung der Loslgsung vom Boden als eine direkte
Antwort auf das typische NS-Schlagwort «Blut und Boden» aufgefasst werden.*® Damit ist
ein zentrales Konzept der NS-Ideologie gemeint und vor allem der entsprechenden Agrar-
politik, wodurch das Bediirfnis nach einem Lebensraum zum Ausdruck gebracht wurde.”
Angesichts der wachsenden deutschen Gesellschaft kam der Gedanke auf, dass nicht genii-
gend Fliche vorhanden war, um die Bevdlkerung zu versorgen. In diesem Sinne erschien
die Notwendigkeit der Ostexpansion immer dringlicher, was schliefllich zum Angriff auf
Polen im September 1939 fiihren sollte. Dariiber hinaus wurde mit dem Begriff «Blut und
Boden» eine Rassenutopie geschildert, die nicht auf der Industrie und ihren degenerativen
Folgen, sondern auf einem konservativen vormodernen Bauerntum basierte.’® In diesem
ideologischen Umfeld gewann die Verbindung mit dem Boden eine besondere Bedeutung,
die sogar symbiotische Ziige annahm. Zum Beispiel fand die Figur des Bauern grofien
Anklang, der sein ganzes Leben lang fiir die notwendige Erndhrung seines Volkes, des deut-
schen Volkes, sorgt, bei seinem Tod von diesem Boden aufgenommen wird und so auch
tot zu dessen Fruchtbarkeit beitragen kann. Dieses bodenverbundene Volk blickt daher
auf seine Zukunft, die «nichts weiter als Riickholung von Gewesenem - Neuformung der

31 DBW 10, 285-286. Zur Stellungnahme der Protestanten in der Weimarer Republik siche Hermle / Lepp /

Oelke 2019, 18-25 und Chiarella 2019, 15 (mit anderen bibliographischen Hinweisen). Siche auch Weir
2015.

32 Vgl. auch Feil 1979, 247, Anm. 39.

33 Bonhoeffer betont in seiner Beschreibung der schwierigen sozialen Situation vor allem die Auswirkungen,
die diese auf die neuen Generationen und deren Erziehung haben konnten (siche z. B. DBW 8, 331). Vgl.
dazu Mattei 2011, 13-16.

3 DBW 10, 285.

3 Die Griindung der neuen Deutschen Evangelischen Kirche (DEK) am 23. Juli 1933 erfolgte im Rahmen

der politischen Strategie Hitlers, der in diesem Zuge auch die Kirche unter seine Kontrolle bringen woll-

te. In Gegensatz zur Reichskirche entstand die sogenannte Bekennende Kirche, die jegliche Verbindung
zwischen der NS-Ideologie und dem Christentum fiir unméglich hielt. Uber die Rolle Bonhoeffers in

dieser Oppositionskirche siche Heer 2001. Vgl. den Uberblick in Grosse 2010, 225-231.

Dazu siche den Uberblick in Schmitz-Berning 2007, 110-112, die die Herkunft dieser Begriffe dokumen-

tiert und von ihrer Prisenz in der NS-Zeit berichtet. Siche auch Jensen 2007.

In der dazugehérigen weitreichenden Sekundarliteratur sei auf folgende Titel hingewiesen: Corni / Gies

1994; Abrahamsson 2013 und Giaccaria / Minca 2016.

In diesem Zusammenhang seien die zwei bekannten Werke von Richard Walther Darré erwihnt: Das

Bauerntum als Lebensquell der nordischen Rasse (1929) und Neuadel aus Blut und Boden (1930).

<

bl

36

37

3

%



134 Michele Solitario

Vergangenheit auf einer <hdheren> Ebene ist.»* Die gewichtige Rolle des Begriffes «Blut
und Boden» kann anhand eines Textauszugs des NS-Propagandisten von Leers erfasst
werden, in dem die Bindung zum deutschen Boden eine religiose Firbung anzunehmen
scheint: «Uber allem aber steht die Einheit der deutschen Nation, gegriindet nicht auf einer
Konfession, auch nicht auf das Christentum, sondern auf das politische Einigungswerk des
Fiihrers, auf die Gemeinsamkeit von Blut und Boden.»*

Das Begriffspaar «Blut und Boden» sollte also anschaulicher die Herstellung einer beinahe
religisen festen Verbindung zwischen dem deutschen Volk mit ausschlieflich arischer
Abstammung und dem Boden des anvisierten Grofideutschland ausdriicken. Diese Vor-
stellungen bildeten also die einzigen bestindigen Kriterien, nach denen die NS-Ideologie
eine gesunde und harmonische Gesellschaft zu schaffen beabsichtigte. Dieser ideologische
Hintergrund soll als Folie dienen, um die Anwendung des Antius-Mythos in Bonhoef-
fers Werk zu erliutern. Hierbei handelt es sich ebenfalls um eine heldenhafte Gestalt, die
eng mit dem Boden verbunden ist, auf dem sie steht. Aus der Berithrung mit der Erde
erlangt Antdus nimlich seine Kraft, mit der er unter anderem den mithevollen Kampf gegen
Herakles unternehmen konnte. Der spezifische Zustand des Antdus, welcher bald durch
Herakles besiegt werden wird, sobald es diesem gelingt, Antdus vom Boden zu heben, ist
daher reprisentativ fiir die Lage einer ganzen deutschen Generation. Die zerstorerischen
Vorkommnisse des Ersten Weltkriegs hatten niamlich gravierende Konsequenzen fur die
deutsche Gesellschaft, die in eine tiefe wirtschaftliche und moralische Krise geriet.*! Daraus
entstand ein starkes Ressentiment, dem die NS-Propaganda eine Richtung zu geben ver-
suchte. Dabei wurden vornehmlich nationalistische Emotionen hervorgerufen und eine
mystische Verbindung mit dem einheimischen Volk und dem Heimatsboden gefordert.

Unter diesen Rahmenbedingungen versteht Bonhoeffer es wieder einmal, die tragische
Richtung der Ereignisse auf scharfe kritische Weise zum Ausdruck zu bringen. In beson-
derer Weise zeigt sich Bonhoeffer sensibel fiir das dringende Problem der Erziehung der
jingeren Generationen, die durch einfache und abweichende Ideologien betort werden
konnten:

Alles Feste ist erweicht, alles Sichere unsicher, alles Selbstverstindliche fragwiirdig ge-
worden; politisch, literarisch, philosophisch, ethisch. Der Ansturm ging aus und war
getragen und mit Begeisterung aufgenommen von der Jugend und bei ruhiger Erwigung
der Dinge kann man, trotz vélliger Einsicht in die Tatsache, daf} die Unklarheit und Er-
regung der Geister von gesinnungsloser Seite in jeder Weise ausgentitzt und ins Gemeine
gezogen wurde, sagen, dafl der tiefste Grund der geistigen Bewegung in einem wirklichen
und ehrlichen Idealismus zu finden war.*

Auf dieses Szenario reagierte Bonhoeffer zunichst energisch mit der Kritik an einer falschen
Auslegung der Zweireichslehre, indem er fiir eine volle Einheit des Glaubens plidierte;
seiner Auffassung nach gab es «zwei Reiche, die solange die Erde steht, niemals miteinan-
der vermischt, aber auch niemals auseinandergerissen werden diirfen, das Reich des gepre-

3 Kroll 2003, 262.

40 von Leers 1934, 58. Zur Blut-und-Boden-Literatur im Dritten Reich siehe Schneider 2004, 89f., und den
umfassenden Uberblick in Bodesohn 2014.

# Dazu siehe auch infra, 17-20.

2 DBW 10, 324-325.



Die Antius-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 135

digten Wortes Gottes und das Reich des Schwertes, das Reich der Kirche und das Reich
der Welt, das Reich des geistlichen Amtes und das Reich der weltlichen Obrigkeit».** Aus
Bonhoeffers theologischer und christologischer Sicht ist nimlich Gott, der sich in Christus
offenbart, Herr iiber beide Reiche. In diesem Sinne ist die Autoritit keine Instanz, zu der
man sich a priori im Glauben und Gehorsam bekennen soll,* sondern nur dann, wenn sie
die christliche Botschaft in ihrer unaufloslichen Einheit, die sowohl im Alten als auch im
Neuen Testament iiberliefert ist, nicht verfilscht.*® Daher findet der Widerstand gegen eine
triigerische und hiretische Autoritit seine Rechtfertigung im vollen und verantwortungs-
vollen Festhalten an der Angelegenheit Christi.* Wenn also die NS-Ideologie die kulturel-
len, religiésen und ethischen Traditionen, den sogenannten germanischen Boden, in Besitz
fir sich nehmen zu wollen schien, so ergab sich daraus ein Gefiihl der Orientierungslosig-
keit, vor allem fiir diejenigen, die nicht bereit waren, zu blinden Anhingern dieser Ideo-
logie zu werden. In diesem Zusammenhang geniigt es, an die erste und zweite These der
Barmer Theologischen Erklirung zu denken, die als Reaktion auf die zunehmend offene
Unterstiitzung des Hitler-Regimes von der Deutschen Evangelischen Kirche veréffent-
licht wurde.* Diese Aussagen bekriftigen ausdriicklich die Universalitit der Macht Christi
sowie die Zentralitit der Gotteswirklichkeit im Leben des Christen, der dies in all seinen
Titigkeiten in jedem Lebensbereich bezeugen soll.*® In diesem Sinne wurden dabei alle
Versuche, die Kirche und die christliche Botschaft den nationalistischen und rassistischen
Absichten der neuen Ideologie zu unterwerfen, abgelehnt, sowie die totalitire Treue zur
Figur des Fiihrers verweigert.*” Wie reagiert Bonhoeffer auf diese Situation? Wie es bereits
angedeutet wurde, lisst sich der Theologe auf kein Selbstmitleid ein, vielmehr identifi-

4 DBW 6, 102. Die Radikalitit dieser Kritik spiegelt sich auch und vor allem auf einer individuellen Ebene
wider. Bonhoeffer behauptet in der Tat, dass «Christus faktisch aus unserem Leben eliminiert worden ist,
man baut ihm wohl seinen Tempel, aber man wohnt in seinem eigenen Haus [...]. Die Religion spielt fiir
die Psyche des 19. und 20. Jahrhunderts die Rolle des sogenannten guten Zimmers, in das man sich gern auf
ein paar Stunden zuriickzieht, um dann aber wieder gleich darauf in seine Arbeitsstube zu treten» (DBW
10, 302).

Die tiefe Verwurzelung des Prinzips der Treue gegeniiber der konstituierten Autoritit in der deutschen
Kultur wird von Romano Guardini in einem Brief von 1954 an Henry Kissinger deutlich herausgestellt.
Dazu siehe Nicoletti 2008, 61-63.

> Siehe dazu Feil 1979, 209-213.

Im Blick auf die konkreten Geschehnisse nahm die Ethik Bonhoeffers eine Gestalt an, die gegenwarts-
bezogen ist und in der keine allgemeinen und abstrakten Prinzipien oder Normen zum Ausdruck kommen.
Siehe Todt / Todt / Feil / Green 21998, 413-419.

Obwohl Bonhoeffer selbst nicht an der Synode teilnahm, waren die Ergebnisse dieses Ereignisses zentral
fiir seine spitere Tatigkeit als engagierter Theologe. Siehe den 1936 gehaltenen Vortrag in Finkenwalde:
Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft, DBW 14, 655-680, wo Bonhoeffer die Barmer Bekenntnissynode
als die wahre Kirche Jesu Christi kennzeichnet und die Reichskirchenregierung als hiretisch brandmarkt.
Zum Verhiltnis zwischen Kirche und Staat bei Dietrich Bonhoeffer siche Bedford-Strohm 2012 und Tietz
2019?%, 46-54.

1. These: <Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das
wir zu horen, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.» 2. These: «Wie
Jesus Christus Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Siinden ist, so und mit gleichem Ernst ist er
auch Gottes kriftiger Anspruch auf unser ganzes Leben; durch ihn widerfihrt uns frohe Befreiung aus den
gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem, dankbarem Dienst an seinen Geschopfen.»

Beispielhaft dafiir ist der bekannte Rundfunkvortrag iiber die Wandlungen des Fiihrerbegriffes, der 1933
zeitgleich mit Hitlers Machtergreifung gehalten wurde (Der Fiibrer und der Einzelne in der jungen Genera-
tion). Sieche DBW 12, 242-260.

4

ks

s
<

4

N

4

S

4

>

4

)



136 Michele Solitario

ziert er im urspriinglichen Christentum einen «rechten Ansatzpunkt», der vornehmlich
christologisch orientiert ist. Denn dabei wird keine neue Ethik konturiert, die dogmatisch
gegen die NS-Tdeologie wirken sollte. Vielmehr geht Bonhoeffer von der Uberlegung aus,
dass Christus Mensch wurde und damit «stellvertretende Verantwortung fiir Menschen»
trug.’® Die Stellvertretung Christi wird Muster fiir einen «verantwortungsvolle[n] Lebens-
stil> des einzelnen Christen gegeniiber Gott und den Menschen. Bonhoeffer argumentiert
weiter, dass «weil Jesus — das Leben, unser Leben, — als der Menschgewordene Sohn
Gottes stellvertretend fiir uns gelebt hat, darum ist alles menschliche Leben durch ihn
wesentlich stellvertretendes Leben.»! In diesem Sinne wird die Wiederentdeckung des
zentralen Kerns des Christentums befiirwortet, nimlich die Liebe Gottes zum Menschen,
die eine Handlungsrichtung von oben nach unten markiert und am Kreuz Christi eine
konkrete Darstellung findet.’?> Im Gegenteil dazu bezeichnet das ethische Verhalten einen
Weg, der von menschlicher Seite aus methodisch zu Gott zu gelangen sucht und dabei das
Individuum und seine Bediirfnisse in den Mittelpunkt stellt.”® Die christliche Botschaft
wird aus Bonhoeffers Sicht in eine ebenso klare wie einfache Aussage tibersetzt:

Du stehst vor dem Angesicht Gottes, Gottes Gnade waltet iiber dir, du stehst aber zum
Andern in der Welt, muflt handeln und wirken, so sei bei deinem Handeln eingedenk,
daf} du unter Gottes Augen handelst, daff er seinen Willen hat, den er getan haben will.>*

In ganz radikaler Weise verweigert Bonhoeffer es, eine Definition von Gut und Bose zu
geben, auf der jedes ethische Konstrukt beruht. Vielmehr betont der Theologe die Freihetit,
in der der Christ leben soll. Denn seiner Ansicht nach ist der Christ dazu aufgerufen, von
Zeit zu Zeit in den verschiedenen Situationen des Lebens ein lebendiges Zeugnis seines
verantwortungsvollen und dynamischen Glaubens abzulegen:

Durch diese Freiheit aber vom Gesetz, vom Prinzip, muf} der Christ hinein in die Kom-
pliziertheit der Welt, er kann sich nicht a priori entscheiden, sondern erst wenn er selbst
hineingetreten ist in die Notlage und sich von Gott angerufen weiff. Er bleibt an die Erde
gebunden, wenn er zu Gott will [...], er mufl reifen durch diese Not, muf} reifen besser
dadurch, daf} er Gottes Hand nicht 13, in den Worten: dein Wille geschehe.>

In dieser unmittelbaren Auseinandersetzung des Menschen mit seiner Wirklichkeit besteht
seine Fahigkeit zur stindigen und erneuerten Beziehung zu Christus, die nicht dem vor-
gegebenen Weg einer Moral und ihrer Richtlinien folgt, sondern in der Konfrontation mit

5

DBW 6, 259.
51 DBW 6, 257.
52 Zur theologia crucis Bonhoeffers siche Gallas 2015, 41-47.
3 DBW 10, 317: «Die Kronung des kulturellen Werkes der Menschheit aber ist die Sittlichkeit und die Re-
ligion. Der sittlich-religiose Mensch (diese Zusammenstellung ist charakteristisch) ist gottihnlich.» Siehe
dazu Gallas 2015, 23.
DBW 10, 329. Daraus ergibt sich, dass sich eine verantwortliche Haltung an keinen bestimmten mora-
lischen Prinzipien orientiert oder in der Erfiillung von festen Taten besteht. Eine verantwortliche Handlung
ist stattdessen immer situationsbedingt und soll die beste Entscheidung innerhalb der verschiedenen kon-
kreten Situationen darstellen. «Es wird [...] der Mensch in die konkrete und damit begrenzte geschaffene
Verantwortung gestellt, die die Welt als von Gott geliebte, gerichtete und versshnte erkennt und dem-
entsprechend in ihr handelt. Die <Welt> ist so der uns in und durch Jesus Christus gegebene Bereich der
konkreten Verantwortung [...]» (DBW 6, 266). Vgl. dazu Gerrens 2010, 125-141.
DBW 10, 344.

= 3

o

54

5

bl



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 137

den individuellen Gegebenheiten die Kraft hat, auf das Ewige zu blicken.’® Gerade aus
dieser standigen Dialektik zwischen Erde und Himmel, Mensch und Gott heraus und nicht
in der fruchtlosen Ausrichtung auf ein prizises moralisches Muster trifft der Einzelmensch
die Entscheidung, die ihm gerechter, angemessener und kohirenter mit der Sache Christi
erscheint. Darin besteht Bonhoeffers Theologie der Erde, in jenem Blick, der immer auf
die Erde fixiert ist, wo dem Christen keine trostlichen metaphysischen Szenarien und auch
keine Zuflucht in eine unsterbliche Seele angeboten werden. In der «vorletzten» Dimen-
sion der Erde ist der Christ dazu berufen, die volle Wiirde der Schopfung zu erkennen,
welche dennoch der letzten Dimension, die Gott ist, vorausgeht, aber nicht von ihr ver-
nichtet wird.”” Innerhalb dieses theologischen Rahmens erscheint die Figur des Antius in
einem neuen Licht:

Die alte tiefsinnige Sage erzahlt vom Riesen Antdus, der stirker als alle Minner der
Erde war; keiner konnte thn bezwingen, bis einmal einer im Kampfe ihn vom Erdboden
authob, da verlor der Riese die Kraft, die thm nur aus der Berithrung mit der Erde zu-
geflossen war. Der Mensch, der die Erde verlassen will, der heraus will aus der Not der
Gegenwart, der verliert die Kraft, die ihn durch ewige geheimnisvolle Krifte immer noch
hilt. Die Erde bleibt unsere Mutter, wie Gott unser Vater bleibt und nur wer der Mutter
treu bleibt, den wird sie dem Vater in die Arme legen. Das ist das Hohelied der Christen
von der Erde und ihrer Not.*®

Eine dhnliche Ermahnung, der irdischen Wirklichkeit und ihren Anforderungen treu zu
bleiben, findet sich auch in einer anderen kurzen Ansprache, die er in Barcelona unter dem
Titel Dienet der Zeit*® hielt. In diesem Fall vermeidet Bonhoeffer leichte Unverstindlichkei-
ten, indem er die Bedeutung dieser Ermahnung als eine Aufforderung erklirt, nicht Diener
der Mode zu werden, die das Ergebnis menschlichen Handelns ist, sondern Diener Gottes:

Also der Christ ist weder modern noch unmodern, sondern er dient seiner Zeit, das heifit
er kiimmert sich nicht um Menschen, sondern um Gott. Aber doch - er dient seiner Zeit,
das heif3t, er stellt sich mitten in sie hinein, in ihre Aufgaben und Schwierigkeiten, in ihren
Ernst und in ithre Not und dient; er ist Gegenwartsmensch im tiefsten Sinn; sei es die
politische, die wirtschaftliche Not, sei es der moralische und religiose Verfall, sei es die Sorge
um unsere heranwachsende Jugend - iiberall heifdt es hinein in die Not der Gegenwart.*

Denn fiir Bonhoeffer findet die Begegnung mit Gott zunichst in der Diesseitigkeit statt, in
den spezifischen Raumkoordinaten, in denen sich jeder Einzelne bewegt und agiert. Gott
habe nimlich unsere Zeit gesegnet und wolle, dass jeder Einzelne in seiner zeitlichen und
materiellen Dimension so vollstindig ist, wie er ist.®! In diesem Sinne seien Minner und
Frauen als Geschopfe Gottes aufgerufen, in ihrer Fiille zu leben, in ithren Freuden, in ithren

% DBW 10, 315: «die christliche Botschaft [ist] grundsitzlich amoralisch, areligids, so paradox das klingen

mag.» Vgl. DBW 10, 326. Dazu siche Wiistenberg 1995, wo die Beriihrungspunkte Bonhoeffers mit Barth

und Dilthey neu aufgefasst und zugespitzt werden.

DBW 6, 137-162. Zu diesen zentralen Begriffen der Theologie Bonhoeffers siehe die jiingste Arbeit von

Hermannsdorfer 2020, 213-227.

DBW 10, 345.

5% DBW 10, 512-517.

% DBW 10, 514.

61 Es handelt sich um den Begriff des téAelog &vrjp, mit dem der Mensch gemeint ist, bei dem Leben und
Glauben eng miteinander verbunden sind. Dazu siehe Gallas 1995.

5!

S

5

%



138 Michele Solitario

Leiden, mit ihren eigenen Bestrebungen und Wiinschen.®> Gerade um ein unmittelbareres
Bild vom Menschenwesen als «Erdenkind» zu geben, fiigt Bonhoeffer noch einmal einen
Hinweis auf den Mythos des Antdus ein, der nun niher erldutert wird:

Es gibt eine alte griechische Sage vom Riesen Antius, der so stark war, dafy niemand ihn
bezwingen konnte. Viele hatten den Kampf versucht und waren unterlegen, bis einer
kam, der im Kampf den Riesen vom Erdboden authob und da auf einmal war es um
ihn geschehen, seine Kraft war gewichen, die ithm nur dadurch zuflof}, dafl er mit festen
Fiflen auf dem Erdboden stand. Diese Sage vom Riesen Antdus ist iiberaus tiefsinnig.
Nur der, der mit beiden Fiiflen sich auf die Erde stellt, der ganz Erdenkind ist und bleibt,
der nicht hoffnungslose Flugversuche unternimmt zu Héhen die ihm doch unerreichbar
sind, der sich bescheidet mit dem, was er hat und dankbar daran festhilt, der hat die
volle Kraft des Menschentums, der dient der Zeit, und damit der Ewigkeit. Dann aber
wird es uns geschehen, dafl wir in der Zeit, aus ihrer Verginglichkeit heraus immer
wieder die Augen wenden auf die Zeit die am Ende der Zeit kommt. Dienet der Zeit, der
Stunde, die Gott mit Eurem Volk, mit Euch selbst haben will, seid Menschen der heiligen
Gegenwart.®

Dieser wiederholte Riickgriff auf die Figur des Antius wird zu einem reprisentativen
Symbol fiir Bonhoeffers humanistische Theologie, aber nicht in dem Sinne, dass der
Mensch im Mittelpunkt steht. Stattdessen ist damit eine Theologie gemeint, die von der
Erde ausgeht, nimlich dem Ort der Begegnung mit Christus, weil gerade hier Christus
inkarniert ist und dadurch der weltlichen Wirklichkeit volle Anerkennung schenkt. Bon-
hoeffer erkennt die Giiltigkeit dieses Mythos tibrigens auch im Moment der Gefahr, als er
das Naherriicken des Todes spiirt. In einem solchen Fall zeigt er sich jedoch, anstatt sich
mit eitlen metaphysischen Griibeleien aufzuhalten, fahig, die Erde im Blick zu behalten und
sich seiner gegebenen Wirklichkeit treu zu erweisen.®* In Bonhoeffers Erdverbundenheit
spielt sich die wichtigste Herausforderung des Glaubens ab. Denn der Ruf zur Erde stellt
die wesentliche Konsequenz einer bestimmten christologischen Vision dar, die die Nihe
Gottes zur Welt, in der sich sein Sohn offenbart hat, als zentral ansieht. Die Inkarnation
Christi impliziert in der Tat das direkte Eingreifen Gottes in die Geschichte an der Seite
der Menschen, deren Natur und Grenzen er teilt, bis hin zu der Bereitschaft, sich dem Tod
zu unterwerfen. Doch gerade in ihrer Beziehung zur Erde zeigt die Figur des Antius ihre
Grenzen auf. Wihrend die Figur des Mythos in der Tat notwendigerweise von der Erde
abhingig zu sein scheint, und zwar so sehr, dass schon die kleinste Unterbrechung des
Kontakts mit ihr sich als todlich erweisen kann, sieht der Christ, so Bonhoeffer, die Erde
in einer christologischen Dimension. Die irdische Dimension in vollen Ziigen zu leben,
bedeutet in der Tat «nicht mehr nur genieflen, sondern auch mitleiden. Leben meint Teil-
nahme am Leiden Gottes in der Welt».®> Diese Teilnahme bedeutet jedoch nicht nur ein

6!

DBW 10, 516: «Gott will Menschen sehen, nicht Gespenster, die den Erdboden scheuen, Gott hat die Erde
geliebt und hat uns aus Erde gemacht, er hat die Erde zu unserer Mutter gemacht, Er, der unser Vater ist.»
DBW 10, 516f.

Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass Bonhoeffer einige Jahre spiter in einem Brief aus Berlin
nach Barcelona in noch radikalerer Weise den Standpunkt vertritt, der Geist bestehe nicht in einer eitlen
«Geistigkeit», sondern in der Materie bzw. in der konkreten Wirklichkeit, in der man lebt (DBW 10, 144).
Vgl. dazu Staats 1991, 6291.

Wiistenberg 1995, 380.

)

6.
64

A

6

&



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 139

Leben fiir Gott, sondern auch fiir die anderen,® was eine Bindung an die Erde voraussetzt,
die niemals feststeht, sondern dynamisch ist, so wie die Situationen des Lebens vielfiltig
und differenziert sind. Im Gegenteil, die Starrheit der Figur des Antius bildet auch seinen
Schwachpunkt, denn sobald es Herakles gelingt, ihn hochzuheben, gewinnt er die volle
Oberhand tiber ithn. Antdus verweist also auf einen Christen, der in der Welt prisent ist
und nicht im Elfenbeinturm seiner jenseitigen Hoffnungen eingeschlossen ist. Dennoch soll
der Christ anders als Antius nicht so sehr ein blindes Festhalten an der Realitit tout court,
sondern vielmehr eine kritische und aktive Auseinandersetzung mit ihr praktizieren. Die
Stirke des Christen liegt in der Tat nicht in der uneingeschrinkten Treue zu seiner Realitit,
sondern im Glauben an Christus, dank dem es méglich wird, im vollen Bewusstsein mit
den Schwierigkeiten eines jeden Tages umzugehen. In diesem Sinne platziert sich Bonhoef-
fer gegen jene Haltung dngstlicher und triger Vorsicht, die keine riskante Initiative ergreift,
sodass eine Einstellung befiirwortet wird, bei der alle Konsequenzen verantwortungsvoll
getragen werden.” So driickt er sich auf eindringliche Weise in der Schrift «Nach zehn
Jahren» aus, die zu den bekanntesten des Theologen gehort:

Wer hilt stand? Allein der, dem nicht seine Vernunft, sein Prinzip, sein Gewissen, seine
Freiheit, seine Tugend der letzte Maf3stab ist, sondern der dies alles zu opfern bereit ist,
wenn er im Glauben und in alleiniger Bindung an Gott zu gehorsamer und verantwort-
licher Tat gerufen ist, der Verantwortliche, dessen Leben nichts sein will als eine Antwort
auf Gottes Frage und Ruf. Wo sind diese Verantwortlichen?®®

Dieser «religionslos-weltliche Christ» ist nimlich nicht auf der Erde statisch angesiedelt,
wie im Fall des mythischen Antdus, sondern dynamisch handelnd immer dazu bereit, sich
verantwortungsvoll den jeweiligen Zusammenhingen zu stellen.®” In diesem Sinne offen-
bart der Riickgriff auf die Erzihlung der Antius-Sage seine «grofle Erklirungskraft», denn
wie alle Mythen fragt auch sie nach etwas, das «unterhalb und jenseits der Argumentations-
ebene» liegt.”® Auch wenn Bonhoeffer, zumindest in diesem Fall, seine Umdeutung des
klassischen Mythos nicht erklirt, so wird dieser doch mit dem Ziel verwendet, die Vor-
stellungskraft der Rezipienten anzuregen.”! In der Tat ist der Mythos keine trige Materie,
sondern immer formbar und bereit, je nach den Wiinschen des Autors und den Umstin-
den, unter denen er schreibt, wieder zum Leben erweckt zu werden. Bonhoeffers Umgang
mit dem Antius-Mythos konzentriert sich sehr selektiv auf den heroischen Moment des
Kampfes zwischen Antius und Herakles. Herakles wird hier nicht namentlich erwihnt,

¢ Es geht um das «Dasein-fiir-andere», eine zentrale Wendung Bonhoeffers. Siche DBW 6, 404 und DBW

8, 558.

WE 22. 12. 1943.

Um die Jahreswende 1942/1943 schreibt Bonhoeffer den Essay Wer hdlt stand?, in dem der Theologe

zehn Jahre nach Hitlers Machtergreifung und angesichts des immer schirfer werdenden Klimas der Ver-

schworung gegen die NS-Herrschaft zu einem verantwortungsvollen und den Umstinden angemessenen

Handeln aufruft. Die Bibliographie dazu ist umfangreich. Siehe den Uberblick in Rasmussen 1999; Tietz

2011 und Grebe 2019, 175-194.

% Es sei auf die Wendung «Gott als Liickenbiifler» (DBW 8, 454{.) hingewiesen, womit Bonhoeffer dazu
auffordert, dass «Gott nicht erst an den Grenzen unserer Moglichkeit, sondern mitten im Leben» erkannt
werden muss, «<im Leben und nicht erst im Sterben, in Gesundheit und Kraft und nicht erst im Leiden»
(DBW 8, 455).

7% Fowler 2017, 24.

71 Siehe Camus 1991, 120 in Bezug auf den Sisyphos-Mythos.

6

S

6!

&



140 Michele Solitario

vermutlich weil der Autor die Aufmerksamkeit seines Adressaten nicht von der auflerst
prekiren Situation ablenken wollte, in der sich Antdus befindet. Dem Leser bleibt jedoch
die Moglichkeit, den anonymen Antagonisten mit einer der beriichtigtsten Figuren der
Zeit (Hitler?) zu identifizieren oder eine allgemeinere Anspielung auf die bedrohlichen
Umstinde zu erahnen,”? die das Aufkommen des Nationalsozialismus herbeifiihrte.

Auf diese Weise scheint Bonhoeffer zu einer Identifikation des Autors/Lesers mit Antdus
zu neigen, auch wenn er nicht beabsichtigt, mit einem mitleidigen Blick bei dem ungliick-
lichen Schicksal dieses Helden zu verweilen. Denn obwohl die Kraft und die iibermensch-
liche Anstrengung des Antius den emotionalen Horizont bilden, in dem dieser Mythos
aufgegriffen wird, liegt der Versuch Bonhoeffers eher darin, den profanen Helden durch
ein militantes Bild des Christen seiner Zeit zu iiberwinden. Der Christ, den der Theologe
profiliert, ist in der Tat stindig in die historische Dynamik eingebunden, in der er lebt, und
angesichts einer konkreten Gefahr fiir das Uberleben seiner eigenen Person und der christ-
lichen Gemeinschaft insgesamt wird er zu einem noch aktiveren Engagement aufgerufen.

Der Mut zum Handeln, einem Handeln im Glauben, zu dem Bonhoeffer seine Ver-
lobte Maria in einem beriihmten Brief anspornt, ist nimlich so zentral in der Theologie
Bonhoeffers, dass dies in der Aussage gipfelt, dass «die Christen, die nur mit einem Bein
auf der Erde zu stehen wagen, auch nur mit einem Bein im Himmel stehen.»”> Daraus
folgt, dass in der ethischen Perspektive Bonhoeffers eine dynamische Beziehung zwischen
Individuum und Gesellschaft, Glaube und Politik, Kirche und Staat zustande kommt. Im
autoritiren NS-Wiirgegriff wurde der homo religiosus, in den Ganglien der Ideologie auf-
gesaugt, zum Instrument einer todlichen Machtmaschine gemacht.”* Der wahre und ver-
antwortungsbewusste Christ hingegen ist bereit, nein zu sagen und die bis dahin garantierte
Loyalitit aufzugeben. Die Verletzung des gegebenen Gesetzes entspricht einem authenti-
schen Festhalten an der Welt, in der durch Christus jede Grenze zwischen Heiligem und
Profanem aufgeldst und Raum fiir das Handeln des vollkommenen Menschen im Glauben
gegeben wird.”> So wird der wahre Christ, nach der Auffassung Bonhoeffers, nicht wie
Antius von den Kriften erdriickt, die ihn bedrohen, sondern von den Herausforderungen
angespornt, die ihm die Wirklichkeit auferlegt, indem er bewusst in Gott handelt, ohne
zu erwarten, dass Gott zu seiner Verteidigung eingreift.”® In diesem Sinne macht sich
Bonhoeffer nicht zum Diener der Welt,”” aufler in dem Mafle, wie dies eine vollere und
groflere Hingabe an Christus bedeutet.

72 Die Figur von Herakles wurde im Nationalsozialismus als positiver Held angesehen. Dazu siche Bezner

2010, 338. Es liegt daher nahe, dass die intendierte Assoziation zwischen Herakles und dem grausamen
Machthaber Hitler keiner expliziten Erliuterung fiir den Rezipienten bedarf. Zu Herakles siehe auch supra,
1271.

Br. an Maria von Wedemeyer am 12. August 1943 (zitiert nach dem Text von von Bismark-Kabitz 1992,
38).

In diesem Zusammenhang ist eine Textstelle aus dem Brief an Bethge vom 21. November 1943 auf-
schlussreich, in der er seinem Schwager versichert, er sei nicht als «<homo religiosus» aus dem Gefingnis
gekommen (DBW 8, 197). Vgl. Wind 2019, 204-209. Die Idiosynkrasie fiir jede Form von Religiositit
bildet das Fundament, auf dem Bonhoeffer die wahre Nachfolge Jesu neu entwirft. Es ist bekannt, dass fiir
Bonhoeffer der authentische Christ seine Anhinglichkeit an Christus in einer absolut irdischen Dimension
zeigt. Siehe dazu DBW 8, 408: «Gott ist mitten im Leben jenseitig.»

Siehe supra, 136, Anm. 54.

76 Vgl. Sanna 2017.

77" Siehe Gallas 2015, 12-16.

73

74

7

a

N



Die Antius-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 141

Die Kampfkraft des Antdus magaber auch in der Vorstellungswelt des Theologen gewirkt
haben, denn er greift auf diese heidnische Figur nicht nur als Muster fiir einen praktischen,
sondern auch fiir einen engagierten Glauben zuriick. In diesem Sinne ist Antdus’ eigener
Einsatz, ungeachtet des negativen Ausgangs des Zweikampfes mit Herakles, ein gutes Bei-
spiel fiir den guten Christen, der bereit ist, etwas fiir den Glauben an Christus zu riskieren.
Gerade wegen dieser tiefen Verwurzelung in Christus geriet Bonhoeffer schliefilich in
Konflikt mit dem NS-Regime, das nach und nach versuchte, seine Identitit als Christ zu
vernichten. Zunichst daran gehindert, offentliche Vortrige zu halten, dann an der freien
Ausiibung des Gottesdienstes und schliefflich seiner Freiheit beraubt, nahm Bonhoeffer
wie der neue Antius die Herausforderung an, lebendiges Zeugnis fiir seinen Glauben bis
zum Tod zu geben.

Drama aus den Tegel-Fragmenten

In der letzten Phase seines Lebens, inhaftiert im Zuchthaus Tegel und in Erwartung des
Urteils, beschaftigte sich Bonhoeffer mit dem Verfassen literarischer Texte, in denen er
das Klima der gesellschaftlichen Depression, welches durch die in den Jahren nach dem
Ende des Ersten Weltkriegs grassierende Dolchstofilegende bestimmt wurde, erneut reflek-
tierte.”® Es handelt sich also um dasselbe soziokulturelle Klima der Weimarer Republik,
in dem der Theologe die bekannten Predigten in Barcelona gehalten hatte. Darin zeichnete
es eine aussagekriftige Analyse der gesamten schwierigen Situation, die sich mit dem Auf-
kommen der NS-Ideologie noch mehr zu zersplittern und zu verschlechtern drohte. Ver-
weilen wir also zunichst bei dem {tiberlieferten Familiendrama.”

Es handelt sich um die Geschichte eines jungen Mannes namens Christoph, der in Kiirze
an einer unheilbaren Krankheit sterben soll. Nach den ersten zwei Akten, in denen im ersten
seine Beziehung zu Familienmitgliedern und im zweiten das Verhiltnis zu seinem besten
Freund und zu seiner Verlobten dargestellt werden, wird Christoph im dritten Akt einem
gewissen Heinrich gegeniibergestellt. Er ist ein junger Mann aus einer armen Familie, der
in einem ausschweifenden Umfeld aufgewachsen ist. Christoph hingegen stammt aus einer
groflbiirgerlichen Familie, weshalb er iiber eine gute Ausbildung verfiigte und in einem
ruhigen hiuslichen Milieu lebte. Wihrend des Ersten Weltkriegs hatte Christophs Vater,
von Beruf Arzt, Heinrich gerettet und damit dessen Missbilligung auf sich gezogen, da
dieser lieber gestorben wire. Das Gesprich zwischen den zwei Jungen geht von der Beob-
achtung ihrer tiefgreifend unterschiedlichen sozialen Herkunft aus, die Christoph zu tiber-
winden versucht. Er fordert einen offenen Dialog, der einen fairen Austausch darstellen
und frei von jedem Vorurteil sein solle. Anstatt sich auf eine gegenseitige psychologische
Introspektion einzulassen, die das reziproke Misstrauen hitte verstirken kénnen,*® dis-

78 Dazu siehe supra, 1281.

7 Diese Texte wurden erst 1978 in vollem Umfang verdffentlicht. Was das dramatische Fragment anbelangt,
so erschien der erste Teil der dritten Szene 1948 in der Zeitschrift Die Schopfung unter dem Titel Der
Nachbar, wihrend die dritte Szene 1955 in Die Kirche in Hamburg unter dem Titel Boden unter den Fiiflen
veréffentlicht wurde. Eine genaue philologische Rekonstruktion dieser Schriften ist in Bethge / Todt 1994,
12-18 zu finden.

8 Bekanntlich hatte Bonhoeffer eine ablehnende Haltung gegeniiber der Psychologie, die seiner Ansicht nach
einer unangemessenen anthropozentrischen Ausrichtung entsprach. Vgl. DBW 10, 307 («Entweder wir



142 Michele Solitario

kutieren die beiden Gesprichspartner kurz tiber die besonders schwerwiegenden Probleme
der Nachkriegszeit und duflern ihre verschiedene Sicht- und Vorgehensweise dazu. Jenseits
der drohenden Gefahren geht Christoph von der Existenz natiirlicher sittlicher Bausteine
aus, die im zerrissenen Gefiige der Gesellschaft fortbestehen und die auf ein Fundament
gepflanzt sind. Dieses sei «tief und fest und gut; man mufl nur auf ihm und nicht daneben,
auf dem Flugsand sogenannter neuer Ideen bauen.»3! Heinrich reagiert darauf, indem er
ausfiihrlich das Gefiihl der Ungewissheit und Verwirrung erklart, das ihn dazu bringt, den
Tod dem Leben vorzuziehen:

Wir wollen etwas viel einfacheres, Boden unter den Fiiflen, um leben zu konnen. Das
ist es, was ich das Fundament nenne. Spiirst du denn den Unterschied nicht? Thr habt
ein Fundament, ihr habt Boden unter den Fiiflen, ihr habt einen Platz in der Welt, fiir
euch gibt es Selbstverstindlichkeiten, fiir die ihr einsteht und fiir die ihr euch auch ruhig
den Kopf abschlagen lassen konnt, weil ihr wiflt, dafl eure Wurzeln so tief liegen, daf§ sie
wieder treiben werden. Fiir euch kommt es nur auf das eine an, die Fiifle auf dem Boden
zu behalten. Sonst ginge es euch wie dem Riesen Antdus, der seine Kraft nur aus der
Beriihrung seiner Fiifle mit der Erde empfing und sie verlor, als Herkules ihn im Kampf
von der Erde losrif} [...]. Auf den Boden unter den Fiiflen kommt es an, wenn man leben
will - und diesen Boden haben wir nicht [...]. Gib mir Boden unter den Fiiffen - gib mir
den archimedischen Punkt, auf dem ich stehen kann - und alles wire anders.

Christoph reagiert auf diese Worte nicht in einer dhnlich argumentierenden Weise. Er
wiederholt einfach die Aussagen seines Gesprichspartners und versucht, deren Bedeutung
zu erfassen:

Boden unter den Fiiflen - ich habe das so nicht gewufit - ich glaube, du hast recht - ich
verstehe - Boden unter den Fiiffen — um leben und um sterben zu kdnnen -

Wie ist der Bezug zur Erde in diesem Dialog zu verstehen, und welche Bedeutung hat der
Verweis auf die mythische Figur des Antius? Eine Antwort kann nur versucht werden,
wenn man die Position von Heinrich genau betrachtet, der die dominierende Figur in der
Schlussszene ist und derjenige, der den Verweis auf den Mythos von Antdus einfiihrt.
Wihrend Heinrich sich in eine Situation extremen Unbehagens gestiirzt sieht, in der er
keine stabilen Bezugspunkte mehr findet, entwurzelt von jeglichem Kontakt mit der durch
den Krieg zerstorten Realitit, scheint Christoph dagegen noch fest in seiner biirgerlichen

verfiigen selbst schon iiber das, was ein Jesus von Nazareth zu sagen hat, d.h. wir kennen die psycho-
logischen Gesetze und Wahrscheinlichkeiten im Prinzip, und reden im Vollgefiihl dessen, der im Grund
schon vorher alles weif}, von Jesu Psychologie [...] oder aber wir lassen das Neue Testament wirklich reden
und sind einmal nur Hérer [...].»).

81 DBW 7, 65-69: Christoph gilt nicht als Wortfiihrer eines anachronistischen protestantischen Optimismus,
der gerade mit dem Ersten Weltkrieg zerstort worden war. Wihrend vor den Kriegsumwilzungen Re-
ligion, Staat und Kultur die Hauptkoordinaten der sozialpolitischen Ordnung bildeten, wurde mit der
Weimarer Republik die Dringlichkeit einer der neuen Zeit angemessenen protestantischen Ethik spiirbar
(sieche Todt / Todt / Feil / Green 21998, 4201.). In diesem Sinne vertritt Christoph Bonhoeffers a-mora-
lische Haltung, im Glauben an Gott ein festes Fundament zu finden, was der Theologe wihrend seiner
Gefangenschaft in Tegel selbst bezeugte. Vgl. DBW 8, 252. Im Hinblick auf die unklare Dauer der Haft
und auf den unabsehbaren Prozessverlauf entschloss sich Bonhoeffer, seine Hoffnungen nicht mehr in
menschliche Beschliisse zu setzen. Vielmehr spiirte er die Notwendigkeit, diese unsichere Zeit in der
Gewissheit des Glaubens zu leben, der thm den einzigen stabilen Stiitzpunkt bot. Dazu sieche Moses 1999
und Wind 2019, 196-199.



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 143

Herkunft verwurzelt zu sein, aus der er weiterhin existenzielle Sicherheit schopft.®? Aller-
dings lebt auch Christoph in einem duflerst prekiren Zustand, denn er ist inzwischen von
einer Krankheit heimgesucht worden, die ithm keine weiteren Hoffnungen auf Leben mehr
lasst. Obwohl dieses Drama zu den nicht-theologischen Werken des Autors gehort, lasst
sich der Sinn der literarischen Konstruktion zwangsldufig nur im Rahmen von Bonhoef-
fers «Theologie der Erde» verstehen.® Gerade im letzten Teil des dritten Aktes findet
die Konfrontation zwischen den beiden jungen Minnern statt, die in ithren verschiedenen
Herkiinften die Notwendigkeit eines konkreten und kohirenten Festhaltens an der Realitit
erkennen, welche jedoch keinen stabilen Boden mehr zu bieten scheint.®* Heinrich, der
auf die allgemeine Orientierungslosigkeit mit einem selbstmitleidigen Riickzug reagiert,
ohne zu versuchen, irgendeine Losung ausfindig zu machen, und der die Spannung seines
Zustands noch verschlimmert, bietet Christoph keine vage Hoffnung auf eine metaphysi-
sche Zukunft, in der er seine Rachegeliiste befriedigen kann.35 Im Gegenteil besteht er auf
der Notwendigkeit, weiterhin auf ein starkes Fundament zu vertrauen, das immer noch fiir
jeden verfligbar ist, der es suchen und ans Licht bringen will.%

Zudem steht Christoph seinem Gesprichspartner nicht mit einer Haltung der intellek-
tuellen oder moralischen Uberlegenheit gegeniiber, denn er erkennt selber das Bediirfnis
nach einem Fundament, auf dem er seine Existenz aufbauen kann.¥” Doch vor der Begeg-
nung der beiden jungen Minner findet ein Gesprich von hoher symbolischer Bedeutung
zwischen Heinrich und einem Fremden statt, der sich als Handelsvertreter des Todes
erweist und zahlreiche heimtiickische Fragen stellt. Diese befremdliche Figur entlarvt
Heinrichs falschen, jammerlichen Charakter, der nicht in der Lage ist, konstruktiv auf
die Schwierigkeiten zu reagieren, welche ihm die Realitit bereitet, und so vorgibt, nach
dem Tod zu streben. Denn wenn die gegenwirtige Situation fiir Heinrich so aussichtslos
wire, dass fiir thn nur die Selbstvernichtung die beste Losung anbéte, dann sollte er
konsequent handeln, ohne sich in vergeblichen Spekulationen tiber den Tod zu erge-

82 Als Einleitung zu den zentralen Themen der literarischen Texte von Bonhoeffer siche Bethge / Todt 1994,

205-247 (vor allem 217f., wo das Thema des sozialen Unterschiedes hervorgehoben wird).

8 Dazu siehe supra, 136-138.

8 Wie Bonhoeffer selbst an Bethge schreibt, unternahm der Theologe in seinem literarischen Schaffen das
Projekt einer «Rehabilitierung des Biirgertums, wie wir es in unseren Familien kennen, und zwar gerade
vom Christlichen her» (DBW 8, 189).

5 In diesem Zusammenhang sollten auch die Uberlegungen aus dem Gefingnis beriicksichtigt werden, wo

Bonhoeffer die Angst- und Schmerziuflerungen seiner Mitgefangenen als unanstindig bezeichnet (DBW

8, 211; 249; 301).

Dieses Drama scheint bemerkenswerte Beriihrungspunkte mit einigen Stellen im Taufbrief aus Tegel vom

Mai 1944 zu haben (DBW 8, 428-436). Zunichst einmal argumentiert Bonhoeffer, der sich an den klei-

nen Bethge wendet, dass es grundlegende menschliche Wahrheiten gibt, zu denen das Leben frither oder

spater zuriickfithrt. Es ist nur notwendig, nicht in Eile zu geraten und abwarten zu konnen. In diesem

Sinne scheint auch Christoph im Familiendrama seinen Gesprichspartner dazu einzuladen, nicht iiber

die Schwierigkeiten des Augenblicks zu klagen, sondern im Vertrauen auf Gott zu hoffen. Auflerdem

prizisiert der Theologe kurz darauf, welche Haltung von der jungen Generation verlangt werden sollte:

«Wir werden unser Leben mehr zu tragen als zu gestalten haben, wir werden mehr hoffen als planen, mehr

ausharren als voranschreiten. Aber wir wollen Euch Jiingeren, der neugeborenen Generation, die Seele

bewahren, aus deren Kraft Thr ein neues und besseres Leben planen, aufbauen und gestalten sollt.» (DBW

8, 433)

8 DBW 7, 67.

o
<

86



144 Michele Solitario

hen.8 In diesem Sinne scheint Christoph viel konsequenter mit seinen Ideen zu sein. Ein
relevanter Punkt in diesem Gesprich besteht im Bild der Zeit Bonhoeffers, welches der
Handelsvertreter des Todes zeichnet. Wenn die Welt vor den Zerstérungen des Krieges
auf einer Reihe von bestimmten ethischen Verhaltensweisen im privaten und sozialen
Bereich beruhte, wie z. B. dem Pflichtgefiihl, dem Gehorsam gegeniiber dem Staat, der
gegenseitigen Fursorge der Eltern fiir ihre Kinder und der Kinder fur ihre Eltern und
der Aufmerksamkeit der Vorgesetzten fiir thre Untergeordneten, sodass niemand per se
lebte, sind jedoch in diesem Moment alle Gesetze und Ordnungen in Aufruhr versetzt
worden.? In dieses Gefiihl der Leere greift die NS-Ideologie ein, die dort fruchtbaren
Boden findet, um feste Wurzeln zu schlagen. Obwohl die NS-Propaganda beanspruchte,
fir die Grundlage einer erneuerten Gesellschaft zu sorgen, wire in Wirklichkeit die
daraus resultierende Folge der Machtergreifung Hitlers nur eine Beschleunigung der
Zerfallsprozesse der Gesellschaft gewesen. Es ergibt sich das Bild einer Welt, die selbst
in der tiefen Krise, in die sie gestiirzt zu sein scheint, in einen Zustand noch groflerer
Verwirrung zu versinken droht.

Der Aufstieg des Nationalsozialismus ist nimlich zu einem groflen Teil auf eine Neuse-
mantisierung des nationalistischen Gefiihls zuriickzufiihren, das in der jungen Generation
grassierte. Der germanische Vaterboden stellte den exklusiven Horizont der Sicherheit dar.
Dieser sollte gegen jeden vermeintlichen Feind verteidigt und nach der erlittenen Demii-
tigung im Ersten Weltkrieg wiirdig gericht werden.”® Innerhalb dieser neuen «Landes-
religion» gewinnt die wiederkehrende Figur des Antdus in Bonhoeffers Werk, der aus
dem Boden, auf dem er ruht, Energie schopft, eine groflere Bedeutung. Denn weit davon
entfernt, ein einfacher stilistischer Zierrat zu sein, ist die Geschichte vom mythischen
Riesen eine deutliche Antwort auf die NS-Schlagworte Blut und Boden, indem eine andere
Bindung an den konkreten Lebensboden im Licht eines pragmatischen und miindigen
Glaubens vorgefithrt wird. Der Antius, der in diesen Fragmenten auftaucht, ist ausdriick-
lich die tragische Figur, die gegen Herakles kimpft, und die auf prignante Weise den
Willen zeigt, gegen den Feind zu kimpfen. Es ist, als ob Bonhoeffer in Antius seinen
eigenen Zustand betrachtet und sein Schicksal beinahe vorwegnimmt. Dennoch ist dabei
kein Mitleid zu spiiren, sondern der feste Wille, weiter an eine bessere Zukunft zu glauben
und auf dem Fundament des Glaubens aufzubauen, das jenseits der Triimmer noch intakt
geblieben ist. Der ausdriickliche Eigenwille, mit beiden Beinen auf dem Boden zu stehen,
ist in diesem Fall also kein Zeichen von rigider Hartnickigkeit. Vielmehr handelt es sich um
eine verantwortungsvolle, reife und kohirente Antwort auf den Nationalsozialismus, die
sich in einem Leben im Glauben vollzieht, d. h. in der Erfahrung der konkreten Begegnung
mit Christus in der Diesseitigkeit.

Trotz des theologischen Grundgefiiges seiner Schriften zeigte sich Bonhoeffer nie reali-
titsfern, da er nicht nur durch seine Schriften, sondern auch durch seine engagierten Taten
einen konkreten Beitrag zur Griindung einer neuen Gesellschaft beizusteuern versuchte.

8% DBW 7, 60-63.

89 Zum soziopolitischen Kontext der ersten Nachkriegszeit siche supra, 1411.

% In diesem Zusammenhang scheint Bonhoeffer immer besonders sensibel fiir die potentiellen Weiterent-
wicklungen der NS-Ideologie gewesen zu sein. Sieche DBW 7, 253, wo der Theologe in Tegel iiber das als
Schlagwort der nationalsozialistischen Revolution gewordene Deutschland schrieb: «Deutschland - viel
mifibraucht, es kommt mir schwer iiber die Lippen. Worte. Was uns selbstverstindlich war, hat man zur
Phrase gemacht». Siche auch Bethge / Tédt 1994, 81.



Die Antdus-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 145

In diesem Sinne war es fiir den Theologen stets eine Prioritit, den Nachwuchs, der einer
Erziehung bedurfte, zu erziehen. Denn Bonhoeffer war sich, wie das kurze Tegeler Drama
zeigt, dessen bewusst, dass vor allem den jiingsten Generationen im Rahmen der verwiis-
tenden Folgen des Ersten Weltkrieges und der politischen Umstiirze der Machtiibernahme
durch Hitler der Boden unter den Fiiflen weggezogen worden war.”!

Fazit

Die Figur des Antius scheint in Bonhoeffers Werken als wirkungsvolles Symbol fiir die
vom Glauben inspirierte Gesinnung nicht nur gegentiber der Welt, sondern auch gegen-
tiber Gott verwendet zu sein. Da es in dieser Perspektive keinen Bruch zwischen dem
Reich der Welt und dem Reich Gottes gibt, sondern eine einzige und volle harmonische
Einheit, die in Christus auf dem Kreuz geschaffen wurde, besteht die Verantwortung des
einzelnen Christen darin, in der vorletzten Realitit, der irdischen, richtige Entscheidungen
zu treffen, Risiken einzugehen sowie Herausforderungen anzunehmen. In diesem Sinne
iberwindet der Theologe am Ende dynamisch das Bild des Titanen. All seine ungeheure,
zutiefst irdische, ja fast chthonisch anmutende Kraft erweist sich als duflerst unzureichend
und hilflos gegentiber Herakles’ List.

Die Tatsache, die leibliche Dimension des Individuums hervorgehoben zu haben, d.h.
die ganze Kette biologischer, sozialer und politischer Bediirfnisse, die ihn an die Welt
bindet, bleibt eines der Verdienste der Ethik Bonhoeffers. Aus diesem neuen Bewusstsein
entsteht ein weltlicher Glaube, in dem der Mensch nicht nur vergeblich und asketisch
zum Himmel strebt, sondern die Welt als den Ort der Geschichte ansieht, wo Christus
inkarniert ist und konkrete menschliche Ziige angenommen hat.

Allerdings ist Antéus als Vorbild nicht immer giiltig, weil er unbeweglich und borniert
an die Erde gebunden ist, wihrend der wahrhafte Christ in seinem Glauben eine kritische
und verantwortungsvolle Treue zur Welt zeigen muss und zugleich bereit sein soll, allem
zu widerstehen, was nicht dem Leib Christi entspricht. In dieser Wirklichkeit, in der das
Kreuz das greifbare Zeichen der konkreten Gegenwart Gottes in der Geschichte bleibt, ist
kein Platz fiir eitles Selbstmitleid des Menschen, der berufen ist, zu leben, ohne sich auf
Gott als Notbehelf zu verlassen, und ein kohirentes und verantwortliches Glaubensleben
voll zu bezeugen.

91 Dazu siehe Staats 1991, 603-605. Trotz des Konservatismus, der aus den Seiten des fragmentarischen
Dramas hervorgeht, ist es bekannt, dass Bonhoeffer wihrend des Aufenthalts in Tegel seine Vergangenheit
und alle Gewissheiten der biirgerlichen Welt, in der er lebte, kritisch aufgearbeitet und allein das Evan-
gelium in den Mittelpunkt gestellt hat, was ihn zu einer grofleren Sensibilitit gegeniiber den unteren und
leidenden sozialen Schichten fiihrte. Dazu siehe Zerner 1978, 239.



146 Michele Solitario

Literaturverzeichnis

DBW (Dietrich Bonhoeffer Werkausgabe)

BONHOEFFER, D., Ethik, Band 6 (hg. von I. Todt / H. E. Todt / E. Feil / C. Green), Giitersloh
19982

DERrs., Fragmente aus Tegel, Band 7 (hg. von R. Bethge und I. T6dt), Giitersloh 1994

DERrs., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, Band 8 (hg. von
Ch. Gremmels / E. Bethge / R. Bethge in Zusammenarbeit mit I. Todt), Gutersloh 1998

DERs., Barcelona, Berlin, Amerika 1928-1931, Band 10 (hg. von R. Staats und H. Ch. von Hase
in Zusammenarbeit mit H. Roggelin und M. Wiinsche), Miinchen 1991

DERs., Berlin 1932-1933, Band 12 (hg. von C. Nicolaisen und E.-A. Scharffenorth), Giitersloh
1997

Degs., Illegale Theologenausbildung: Finkenwalde 1935-1937, Band 14 (hg. von O. Dudzus
und J. Henkys in Zusammenarbeit mit S. Bobert-Stiitzel / D. Schulz / 1. Tédt), Giitersloh
1996

ABrAHAMSSON, C., On the Genealogy of Lebensraum, Geographia Helvetica (68) 2013, 37-44

BeprorD-STROHM, H., Das Verhiltnis von Kirche und Staat - seine Geschichte und seine
Aktualisierung bei Dietrich Bonhoeffer, in: I. Dingel / Ch. Tietz (Hgg.), Kirche und Staat in
Deutschland, Frankreich und den USA. Geschichte und Gegenwart einer spannungsreichen
Beziehung, Géttingen 2012, 9-30

BezNER, F., Heracles, in: M. Moog-Griinewald (Hg.), Brill’'s New Pauly. Supplements 4. The
Reception of Myth and Mythology, Leiden / Boston 2010, 323-340

Bismarck, R.-A. von / U. Kasrrz (Hgg.), Brautbriefe Zelle 92. Dietrich Bonhoeffer, Maria
von Wedemeyer 1943-1945, Miinchen 1992

BopesouN, F., Literatur als Propagandainstrument des NS-Regimes: Verbreitung der
Blut-und-Boden-Ideologie aus Hitlers «Mein Kampf» in der NS-Literatur, Hamburg 2014

BURNELL, J., Towards a Theology of the Earth with Dietrich Bonhoeffer, Theologia Wratisla-
viensia (13) 2018, 77-86

Camus, A., The Myth of Sisyphus and Other Essays (trans. J. O’Brien, 1955 verdffentlicht),
New York 1991

CannaTA FErRA, M., Anteo, da Pindaro a Filostrato, in: A. Aloni / M. Ornaghi (Hgg.), Tra
panellenismo e tradizioni locali. Nuovi contributi, Messina 2011, 201-219

Carozza, N., Im Namen der Treue zur Erde: Versuch eines Vergleichs zwischen Bonhoeffers
und Nietzsches Denken, Miinster 2003

CHIARELLA, P., La laicitd come esigenza della ragione: rileggendo Dietrich Bonhoeffer, Stato,
Chiese e pluralismo confessionale (4) 2019, 1-19

Corni, G. / H. GiEs, «Blut und Boden». Rassenideologie und Agrarpolitik im Staat Hitlers,
Idstein 1994

De LANGE, F., Aristocratic Christendoom: On Bonhoeffer and Nietzsche, in: B. Gregor /
J. Zimmermann (Hgg.), Bonhoeffer and Continental Thought: Cruciform Philosophy, Bloo-
mington 2009, 73-83

DemBroOWsKI, H., Jesus Christus - Antdus — Deutlichkeit, in: C. Gremmels u.a. (Hg.), Die
Prisenz des verdringten Gottes, Miinchen 1987, 55-66

FerL, E., Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik — Christologie — Weltverstindnis,
Miinchen / Mainz 19792

FLoyp, W. W., Encounter with an Other: Immanuel Kant and G.W.F. Hegel in the Theology
of Dietrich Bonhoeffer, in: P. Frick (Hg.), Bonhoeffer’s Intellectual Formation, Tiibingen
2008, 83-119



Die Antius-Sage in der Theologie der Erde von Dietrich Bonhoeffer 147

Frick, P., Understanding Bonhoeffer, Ttibingen 2017

GAaLLaAs, A., La centralita del Dio inutile, Saggio introduttivo a D. Bonhoeffer, Resistenza e
resa. Lettere e scritti dal carcere, Cinisello Balsamo 2015 (prima edizione italiana a cura di
A. Gallas, Cinisello Balsamo 1988), 5-50

DERrs., Anthropos teleios. L’itinerario di Bonhoeffer nel conflitto tra cristianesimo e modernita,
Brescia 1995

GERRENS, U., Medizinisches Ethos und theologische Ethik, Berlin / Boston 2010

Giaccaria, P. / C. Minca, Life in Space, Space in Life: Nazi Topographies, Geographical
Imaginations, and Lebensraum, Holocaust Studies (22.2-3) 2016, 151-171

GREBE, M., Suffering, Sin-bearing, and Stellvertretung: Revisiting the Theology of Dietrich
Bonhoeffer, in: M. Grebe (Hg.), Polyphonie der Theologie. Verantwortung und Widerstand
in Kirche und Politik, Stuttgart 2019, 175-193

Grosse, H. W., «Niemand kann zwei Herren dienen». Zur Geschichte der evangelischen
Kirche im Nationalsozialismus und in der Nachkriegszeit, Hannover 2010

Heer, H., Die grofle Maskerade des Bésen. Dietrich Bonhoeffers Bild und Bewertung des
Nationalsozialismus, Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft (49) 2001, 1074-1096

Heger, G. W. F., Gesammelte Werke. Gymnasialkurse und Gymnasialreden. Band 10,1 (hg.
von K. Grotsch), Hamburg 2006

HERMANNSDORFER, N., Beten, Tun des Gerechten und Warte auf Gottes Zeit, Leipzig 2020

Herwmie, S. / C. Leep / H. OerkE (Hgg.), Christlicher Widerstand!? Evangelische Kirche
und Nationalsozialismus, Leipzig 2019

Jensen, U., Blut und Boden, in: W. Benz / H. Graml / H. Weiff (Hgg.), Enzyklopidie des
Nationalsozialismus, Miinchen 1997, 399{.

Jounston, S. 1., The Comparative Approach, in: Zajko / Hoyle 2017, 139-151

Kenaan, V. L., The Ancient Unconscious. Psychoanalysis and the Ancient Text, Oxford
2019

Krovr, F.-L., Nationalsozialistische Rassenutopien in der Deutungskultur der Zwischenkriegs-
zeit, in: W. Hardtwig (Hg.), Utopie und politische Herrschaft im Europa der Zwischenkriegs-
zeit, Miinchen 2003, 257-268

LEERS, J. vON, Der Kardinal und die Germanen. Eine Auseinandersetzung mit Kardinal Faul-
haber, Hamburg 1934

MarTel, F., La formazione dell’dnthropos téleios. Parresia e responsabilitd in D. Bonhoeffer,
Roma 2011

Mosgks, J. A., Bonhoeffer’s Germany: The Political Context, in: J. W. Gruchy (Hg.), The
Cambridge Companion to Dietrich Bonhoeffer, Cambridge 1999, 3-21

NicoreTTI, M., Obbedienza teologica e disobbedienza responsabile. L’itinerario di Dietrich
Bonhoeffer, Filosofia politica (1) 2008, 61-76

NieTzscHE, F., Also sprach Zarathustra. I-IV, in: KSA 4 (hg. von G. Colli / M. Montinari),
Miinchen 1999

OLmos, R. / L. BLamsepa, LIMC s.1. Antaios, 1.1, 1981, 800-811

Rerrz, C., German Altertumswissenschaften, Professorenhaarspalterei> and Organizing the
Classics in the 19th Century, in: E. Podoksik (Hg.), Doing Humanities in Nineteenth-Cen-
tury Germany, Leiden / Boston 2019, 134-154

Rosinson, D., A Cleaving Mind: Hegel and Bonhoeffer on the Fall into Knowledge, Modern
Theology 32.4 (2016), 544-568

RortHU1ZEN, G. TH., Aristocratisch Christendom: over Dietrich Bonhoeffer, Kampen 1969

SANNA, L., Tra fedelta alla terra e regno dei cieli. Nietzsche e Bonhoeffer, in: Riflessioni, Gen-
naio 2017

ScumITz-BERNING, C., Eintrag «Blut und Boden», in: C. Schmitz-Berning (Hg.), Vokabular
des Nationalsozialismus, Berlin 2007, 110-112



148 Michele Solitario

SCHNEIDER, T., Bestseller im Dritten Reich. Ermittlung und Analyse der meistverkauften
Romane in Deutschland 1933-1944, Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte (52.1) 2004, 77-97

StaaTs, R., Nachwort zu Dietrich Bonhoeffer, Barcelona, Berlin, Amerika 1928-1931, Band 10
(hg. von R. Staats und H. Ch. von Hase in Zusammenarbeit mit H. Roggelin und M. Wiin-
sche), Miinchen 1991, 603-636

STERN, T., The New Cambridge Companion to Nietzsche, Cambridge 2019

TieTz, CH., Dietrich Bonhoeffer: Wer hilt stand? - Gewissen und Verantwortung, in: M. Del-
gado / V. Leppin / D. Neuhold (Hgg.), Ringen um die Wahrheit. Gewissenskonflikte in der
Christentumsgeschichte, Stuttgart 2011, 325-338

DERSs., Dietrich Bonhoeffer: Theologe im Widerstand, Miinchen 20192

Voar, E., Griechische Philologie in der Neuzeit, in: H.-G. Nesselrath (Hg.), Einleitung in die
griechische Philologie, Stuttgart / Leipzig 1997, 117-132

WEeiR, T. H., The Christian Front Against Godlessness: Anti-Secularism and the Demise of the
Weimar Republic, 1928-1933, Past & Present (229) 2015, 201-238

WenNDEL, E. G., Studien zur Homiletik Dietrich Bonhoeffers, Tiibingen 1985

WERNICKE, K., Antaios, in: RE, Bd. 1.2, 1894, 2339-2342

WinD, R., Dem Rad in die Speichen fallen. Die Lebensgeschichte des Dietrich Bonhoeffer,
Weinheim / Basel 20191°

WusTENBERG, R. K., Glauben als Leben: Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiose Inter-
pretation biblischer Begriffe, Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie (42) 1995,
367-381

Zajko, V. / H. Hoyre (Hgg.), A Handbook to the Reception of Classical Mythology, Malden
MA 2017

ZERNER, R. Regression und Kreativitit. Ein Nachwort, in: D. Bonhoeffer, Fragmente aus
Tegel. Drama und Roman (hg. von R. und E. Bethge), Miinchen 1978, 181-216 und 237-241



