
Jörg Robert

Zeit und Individuum – Vorbemerkungen zu einer  
Kultur- und Literaturgeschichte des Geburtstags

1.  ‹Bindgedicht› und ‹Angebinde›

Anfang November 1633 brach der Dichter und angehende Mediziner Paul Fleming (1609–
1640) im Auftrag Friedrichs III. von Schleswig-Holstein-Gottorf von Travemünde aus zu 
einer Gesandtschaftsreise auf, die unter der Leitung des Kaufmanns Otto Brüggemann 
und des herzoglichen Rats Philipp Crusius über Moskau nach Persien führen sollte.1 Nach 
zahlreichen Rückschlägen  – 1634 musste man zunächst in Moskau wieder umkehren  – 
erreichte die über hundertköpfige Delegation Persien erst im Jahr 1636. Am 3.  August 
1637 traf man schließlich in der durch Schach Abbās prachtvoll ausgebauten Residenz-
stadt Isfahān ein. Zwei Jahre später, im August 1639, war man zurück auf Schloss Gottorf. 
Offenbar am äußersten Punkt der Reise, in Isfahān, verfasste Fleming folgendes Gedicht 
an einen unbekannten Freund:

46. Auf Eines seiner Liebsten ihren Geburtstag, in Persien geschrieben.
                1637 August.

Freund, der du es herzlich bist,
laß dir etwas Liebes sagen
und vernim es mit Behagen,
daß, um was du wirst begrüßt,
von der Allerliebsten wegen	 5
kömt dir dieser Gruß entgegen!

Sie zwar wird diß schöne Licht
mehr beseufzen als belachen,
weil du, Schönstes ihrer Sachen,
dich bei ihr wilst finden nicht,	 10
nun sie in drei halben Jahren
nichts nicht hat von dir erfahren.

Sie mag hoffen, was sie kan!
Weil denn uns auch ist benommen
das, worzu du nicht kanst kommen,	 15
wol, so binden wir dich an,
dich, in dem ihr Name lebet
und ihr ganzes Herze schwebet.

Löse dich für dich und sie
und vergiß der blassen Sorgen!	 20
Schaff uns Lust bis an den Morgen!

1	 Zu den näheren Umständen der berühmten Gesandtschaftsreise vgl. den Aufsatz Tausch 2012, 369.

 Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/anab-2022-0004

https://doi.org/10.1515/anab-2022-0004


60	 Jörg Robert

Du wirst wissen, wo und wie.
Sprich nur stracks, daß man auf heute
zu der großen Messe leute!2

Das Gedicht in seinem kunstvoll zugespitzten Gedankengang ist nicht leicht zu verstehen. 
Die Konstellation scheint folgende: Fleming tritt als eine Art Vermittler zwischen zwei 
Personen auf, nämlich einem ungenannten Freund, der in der ersten Strophe angesprochen 
wird, und einer ebenfalls ungenannten gemeinsamen Freundin – offenbar die Geliebte des 
Freundes  –, die an diesem Tag Geburtstag hat. Der Dichter steht in einer engen Bezie-
hung zu beiden Personen. Die unbekannte Freundin wird im Titel sogar als «[e]ines seiner 
Liebsten» angesprochen. Aber zwischen Freund und Freundin hat offenbar eine Entfrem-
dung stattgefunden. Seit «drei halben Jahren» (v. 11) hat sie «nichts nicht […] von [ihm] 
erfahren» (v. 12), weshalb sie «diß schöne Licht» (v. 7), d.  h. ihren eigenen Geburtstag, 
nicht richtig genießen kann. Flemings poetischer «Gruß» (v. 6) an den Freund ist ein Wink 
mit dem Zaunpfahl, sich zum besonderen Anlass wieder bei der Freundin zu melden. 
Der Freund selbst scheint sich in Flemings Umfeld in Persien aufzuhalten, nur so erklärt 
sich der Aufruf zur Geburtstagsfeier in Abwesenheit der Freundin. Ums Feiern scheint es 
denn auch hauptsächlich zu gehen: «Schaff uns Lust bis an den Morgen!» (v. 21). Aus den 
letzten Zeilen hat schon Flemings Herausgeber Johann Martin Lappenberg geschlossen, 
dass es sich bei dem ungenannten Adressaten um Salomon Petri, den Prediger der Gesandt-
schaft, handeln muss, der an der Leipziger Thomasschule Flemings Schulkamerad war.3 
Auf diese Weise erklärt sich nicht nur die Pointe des Textes – der Aufruf, über die Feier das 
Glockenläuten «zu der großen Messe» nicht zu vergessen –, sondern auch der vertraute, 
männerbündlerisch-frivole Tonfall des Textes, der besser keine Namen nennt.

Die eigentliche Pointe verbirgt sich in der dritten Strophe, die nicht auf Anhieb verständ-
lich scheint: Was bedeutet die Wendung, «so binden wir dich an» (v. 16)? Und wovon soll 
sich der angesprochene Freund «für [sich] und sie» (v. 19) lösen? Hat man es hier mit der 
abgenutzten Topik des Petrarkismus zu tun, die Fleming doch – so einst die große These 
von Hans Pyritz  – überwunden hatte?4 Gewiss: Petrarkistische Motivik schwingt mit, 
aber auch ganz Reales, Lebensweltliches. Fleming spielt nämlich auf Geburtstagsbräuche an, 
die in der Frühen Neuzeit weit verbreitet waren, heute aber nur mehr rudimentär bekannt 
sind. Jakob Grimm hat auf den hier gemeinten, schon im 19. Jahrhundert verschwindenden 
Brauch in einem kleinen Akademieaufsatz aus dem Jahre 1848/49 hingewiesen, der in 
beeindruckender Weise Sprach-, Kultur- und Literaturgeschichte zusammendenkt. Der 
lakonische Titel des Aufsatzes lautet: Über Schenken und Geben. Im 17.  Jahrhundert, so 
heißt es da, war es üblich, dass «kleine gaben von schmuck und geräthe […] an hand oder 
arm gespannt, an den ermel geheftet oder gebunden, in den busen geschoben wurden.»5 
Daher die Bezeichnung ‹Angebinde› für ‹Geburtstagsgeschenk›, die sich noch bei Goethe 
findet: «Zarter blumen leicht Gewinde | Flecht’ ich dir zum Angebinde.»6 Auf diese 
Weise wurde das ‹Binden› zum Geburtstagsbrauch, bei dem natürlich auch altes magisches 

2	 Fleming 1865, 385  f. (Oden 4,46).
3	 Vgl. Entner 1989, 40  f.
4	 Vgl. Pyritz 1963. Zu Fleming im Kontext des Petrarkismus vgl. Borgstedt 2009, 315–332.
5	 Grimm 1849, 132.
6	 Goethe 1891, 268 (v. 1  f.). Vgl. auch Neumann 2001 zu Goethes Werther (mit Blick auf die antiken Tradi-

tionen).



	 Zeit und Individuum	 61

Denken (im Sinne von Liebeszwang) mitschwang. Vom Binden war es zum ‹fesseln›, 
‹halsen› und ‹würgen› dann nur ein kleiner Schritt: «noch heute [schreibt Grimm 1848/49] 
heisst in der Schweiz und in Schwaben ein hochzeitsgeschenk, geburtstaggeschenk oder 
pathengeschenk die helseta oder wörgeta».7

Dieser volkstümlich-magische Brauch des Bindens mit «bindband» oder «bundband»8 
ist in der Gelegenheitsdichtung des 17. Jahrhunderts, denn dazu zählten die carmina nata-
licia bzw. Genethliaka natürlich, weit verbreitet. Noch Gedichte wie Friedrich Gottlieb 
Klopstocks Rosenband (1752) stehen in dieser Tradition. Überhaupt konnten Geburtstags-
gedichte stellvertretend die Funktion des Angebindes und des Bindens übernehmen. Sie 
firmierten denn auch im 17. Jahrhundert unter dem Terminus technicus ‹Bindgedichte›. In 
unserem Gedicht spielt Fleming höchst virtuos mit diesem Brauch. Es ist ein carmen nata-
licium auf zweiter Stufe, das die Gattungstopik und -logik bereits voraussetzt und zitiert, 
um sie am Ende eines schwindelerregenden Gedankenganges umzukehren: Beide Freunde 
sind fern der Freundin, sodass sie diese nicht, wie es üblich wäre, binden können. Deshalb 
entwickelt Fleming die Idee einer ‹stellvertretenden Bindung›: Um die ferne Freundin doch 
binden zu können, wird der nahe Freund gebunden, «in dem ihr Name lebet | und ihr 
ganzes Herze schwebet» (v.  17  f.). Damit ist die ferne Freundin indirekt gebunden und 
imaginär im Kreis der beiden Freunde präsent. Die Pointe liegt jedoch darin, dass der 
Geburtstag der fernen Freundin nur der Vorwand zum Feiern in exotischer Umgebung 
ist: «Du wirst wissen, wo und wie» (v. 22)! Die ‹Lösung› von den stellvertretenden ‹Bind-
bändern› bedeutet denn auch eine Lösung von den Liebesbanden, die – mit Blick auf das 
lange Schweigen des Freundes – ohnehin nicht sehr eng gewesen sein dürften. Am Ende 
triumphiert die sympotische Männerfreundschaft über die Trauer der zurückgelassenen 
Geliebten: «Sie mag hoffen, was sie kan!» (v. 13) Das Gedicht ist also nur scheinbar ein 
konventionelles Gelegenheitsgedicht; schon das Fehlen der Namen der Beteiligten deutet 
dies an. Literarische wie soziale Normen werden zitiert, um sich im frivolen Spiel auf-
zulösen.

Paul Fleming war ein Virtuose des literarischen Spiels mit kulturhistorischen Topiken, 
wie sie das Gelegenheitsgedicht im 17.  Jahrhundert hervorbrachte. Der Brauch des 
‹Bindens› und das ‹Bindgedicht› waren seine besondere Spezialität. Schon Jakob Grimm 
zählte mehr als 35 Bindegedichte in Flemings Werk.9 Sie zeigen, dass die Sitte gleicher-
maßen an Geburts- wie Namenstagen gepflegt wurde und somit an den zwei großen Fest- 
und Ehrentagen des Individuums im 17.  Jahrhundert. ‹Angebinde› bedeutete also – hier 
irrt auch das Grimm’sche Wörterbuch – nicht nur donum natalicium10: Die Kultur- und 
Literaturgeschichte des Geburtstages sind ohne die des Namenstages nicht zu schreiben. 
Beider Verteilung war – wie noch bis in jüngste Zeit – geradezu komplementär, nach dem 
Motto: ‹wessen Region, dessen Feiertag›. Während in katholischen Regionen seit dem 
16. Jahrhundert konsequent der Namenstag gefeiert wurde, hielten Protestanten mehr und 
mehr den Geburtstag hoch, bis sich in unserer Gegenwart und auf globaler Ebene – auch 
dank sozialer Netzwerke und Medien  – der Geburtstag als universeller Feiertag durch-
gesetzt hat. In Dichtung wie Dichtungstheorie des 17. Jahrhunderts stehen Geburts- und 

7	 Grimm 1849, 134.
8	 Grimm 1849, 134.
9	 Vgl. Grimm 1849, 136.

10	 Grimm 1854, 338.



62	 Jörg Robert

Namenstagsgedichte meist nebeneinander, wie schon bei Fleming zu sehen. Beide auch im 
Brauchtum eng verbundenen Komplexe wurden häufig im Anweisungsschrifttum, d.  h. in 
Rhetoriken und Poetiken, gemeinsam behandelt – so z.  B. in Alhard Möllers Binde-Lust 
vnd Namen-Freüde (Magdeburg / Helmstadt 1656). Das heißt also: Die Literatur wahrte – 
ob aus ‹irenischer› Überzeugung, aus Indifferenz oder aus handfesten, pragmatisch-öko-
nomischen Gründen – eine gewisse Neutralität im Antagonismus der Gedenktage. In der 
Verteilung von Geburts- und Namenstagsgedichten zeichnen sich dennoch quantitative 
Unterschiede ab, die sicherlich die kulturhistorischen und mentalitätsgeschichtlichen 
Verhältnisse widerspiegeln: Noch bei Fleming und in den Poetiken des 17.  Jahrhunderts 
nehmen Namenstagsgedichte gegenüber den Geburtstagsgedichten deutlich größeren 
Raum ein. So widmet Balthasar Kindermann in seiner Poetik Der Deutsche Poët (1664) 
zwanzig Seiten den «Geburts Gedichten»11, dagegen gut siebzig Seiten den «Nahmens 
Gedichten»12. Dieser quantitative Befund spiegelt die kulturhistorischen Entwicklungen 
wider. In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist die Feier des Geburtstages noch etwas 
durchaus ‹Frisches› und Neues. So stellt Stefan Heidenreich, Autor der einzigen (freilich 
populär gehaltenen) Geschichte des Geburtstages, fest: «Vor dem Jahr 1600 finden sich 
nicht allzu viele Zeugnisse für die Feier eines Geburtstages.»13

Die folgenden Überlegungen setzen an dieser Leerstelle an. Sie versuchen, die Entste-
hung des Geburtstagsfestes in der Frühen Neuzeit in kultur- und literaturgeschichtlicher 
Hinsicht einzukreisen. Denn die Feier des Geburtstages zählt zu jenen Selbstverständ-
lichkeiten unserer Kultur, die keineswegs universell und überzeitlich gegeben sind. Der 
Geburtstag ist eine Erfindung der Frühen Neuzeit, deren Zustandekommen aufs Engste 
mit der dynamischen Interaktion von Literatur und Lebenswelt auf der einen und von 
Antike und Abendland auf der anderen Seite zusammenhängt. Zugleich steht sie in engstem 
Zusammenhang mit jenen «[t]emporalen Dynamiken [zwischen] 1400 [bis] 1600», die 
zu einer «Pluralität und Diversität, Heterogenität und Disobjektivität des Zeitlichen»14 in 
der beginnenden Neuzeit geführt haben. Die Archäologie des Geburtstages setzt dabei an 
jenem «riesigen und noch schlecht erschlossenen Korpus spätlateinischer Literatur»15 an, 
in dem sich in der Tat – anders als Stefan Heidenreich annimmt – der Ausgangspunkt für 
den Siegeszug des Geburtstags bis in unsere Tage findet. Ich gehe zunächst (2.) von der 
Geburt des Geburtstages in der Antike aus, komme sodann (3.) zum ‹Wiedergeburtstag› 
des Geburtstages in der Renaissance, den ich an zwei Texten aus den Amores des Konrad 
Celtis verfolge, um schließlich (4.) die Entstehung des Gedichttyps in natalem suum zu 
beleuchten, die am Ende (5.) als literarhistorisches Indiz einer zunehmenden ‹Demokrati-
sierung› des Geburtstags als Feier des Individuums herausgearbeitet wird.

11	 Kindermann 1973, 304–325.
12	 Kindermann 1973, 325–394.
13	 Heidenreich 2018, 105.
14	 Kiening 2018, 195.
15	 Heidenreich 2018, 105.



	 Zeit und Individuum	 63

2.  Der Geburtstag in der Antike – Von der Idiochronie zur Allochronie

Die besondere Qualität des Geburtstages zeigt sich in seiner Abgrenzung gegenüber dem 
Namenstag. Während der Namenstag das Individuum auf große Figuren der Heils- und 
Kirchengeschichte, überhaupt auf den Zyklus des Kirchenjahres bezieht (Allochronie), 
gehorcht der Geburtstag einer diametral entgegengesetzten Chrono-Logik: Der Geburts-
tag ist der Tag des Individuums, der ‹Ego-Tag› schlechthin (Idiochronie). Indem wir 
den Geburtstag, unseren Geburtstag, feiern, feiern wir nicht das Allgemeine, sondern das 
Besondere und Kontingente. Der Geburtstag setzt radikale Eigenzeitlichkeit und steht 
also für eine Subjektivierung des Zeitregimes, eine Achsendrehung von der Allochronie 
zur Idiochronie. Das Jahr dreht sich um uns, nicht wir uns um das Jahr, d.  h. das Kir-
chenjahr. Zentrum des Jahreszyklus, Herr der Zeit, ist das moderne Individuum in seiner 
Souveränität und Singularität. In diesem Sinne spiegelt sich im Geburtstag das principium 
individuationis in seiner radikalen Form, wie es Novalis in einem Fragment reflektiert:

Das Individuum wird das vollkommenste, das rein systematische sein, das nur durch einen 
einzigen abs[oluten] Zufall individualisiert ist – z.  B. durch seine Geburt. In diesem Zufall 
müssen alle seine übrige[n] Zufälle, die unendliche Reihe seiner Zustände, eingeschachtelt 
liegen, oder noch besser, als seine Zufälle, seine Zustände determiniert sein. Ableitung 
eines individuellen Lebens aus einem einzigen Zufalle – einem einzigen Akt der Willkür.16

Diese radikale Eigenzeitlichkeit, die dem Geburtstag in einer egozentrischen Moderne zum 
entscheidenden Durchbruch verholfen hat, ist der vorläufige Endpunkt einer Entwicklung 
‹langer Dauer›, die keine kontinuierliche oder teleologische war, etwa im Sinne einer all-
mählichen Verschiebung von der Allochronie zur Idiochronie. Dies gilt vor allem dann, 
wenn man sie in einem langen Bogen von der Antike bis zur Moderne betrachtet.

Setzen wir dazu bei der Begriffsgeschichte an: Schon das Grimm’sche Wörterbuch weist 
auf den Doppelsinn des Wortes ‹Geburtstag› (lat. dies natalis) hin: Mit ihm wird nämlich 
«sowol der wirkliche tag der geburt als besonders der wiederkehrende jahrestag und seine 
feier»17 bezeichnet. Dem entspricht zunächst die lateinische Bezeichnung dies natalis, 
während die romanischen Sprachen andere, uneinheitliche Akzente setzen: Im Franzö-
sischen heißt Geburtstag anniversaire, d.  h. wörtlich ‹Jahrestag› (vgl. auch Portug. ani-
versário bzw. Ital. anniversario); hierin spiegelt sich die Aufwertung des Geburtstags zum 
Jahrestag schlechthin. In einigen romanischen Sprachen tritt außerdem die Neubildung 
compleanno (hier Ital.; Span. cumpleaños) auf, die ebenfalls die jährliche Zyklik des Festes 
betont, aber nicht mit dem allgemeineren anniversario (Ital.) oder aniversario (Span.) kon-
fligiert. Keine romanische Sprache geht dagegen vom lateinischen (dies) natalis aus. Dieser 
Begriff ist bekanntlich für einen bestimmten Geburtstag reserviert  – die Geburt Christi, 
die nativitas domini (Ital. natale; Frz. Noël; Span. navidad usw.). Diese semantische Ver-
schiebung und Einschränkung vom Lateinischen zu den romanischen Sprachen spiegelt 
eine Konkurrenz, die schon in der christlichen Spätantike aufkam.18 Schon Tertullian 
polemisierte gegen die göttliche Verehrung des Kaisers, wobei Geburtstagsfeierlichkeiten 
eine besondere Rolle gespielt haben dürften. Die Hinrichtung von Christen an Herr-

16	 Novalis 1969, 395 (Nr. 58).
17	 Grimm 1878, 1911.
18	 Vgl. dazu Stuiber 1976.



64	 Jörg Robert

schergeburtstagen ist belegt.19 Im Jahr 392 n. Chr. erließ Kaiser Theodosius I. ein Verbot 
aller paganen Kulte, unter das auch die göttliche Verehrung des Kaisers und kleinerer 
Hausgötter – unter anderem der Kult des Genius und der Juno – fielen. Dennoch blieb 
es in der Praxis bei einem Nebeneinander staatlicher und religiöser Geburtstage und Zeit-
regime.20 In den christlichen Gemeinden kam der Brauch auf, für die Lokalheiligen am 
Jahrestag ihres Martyriums Gedenkgottesdienste abzuhalten; dieser Jahrestag erhielt den 
Namen natalis.21 Im 4. und 5.  Jahrhundert etablierte sich die Feier der Geburt Christi,22  
das Weihnachtsfest (in Konkurrenz zum natalis Solis invicti 23), das sich in der spätanti-
ken Hymnendichtung – etwa im Adventshymnus Intende qui regis Israel (veni redemptor 
gentium) des Ambrosius – spiegelt.24 Daneben wurden zahlreiche pagane Geburtstagsfeste 
religiösen Charakters übernommen, z.  B. der natalis reliquiarum (Tag der Überführung 
einer Reliquie), der natalis templi (Kirchweihe) oder der natalis monachi, diaconi, presbyterii 
oder episcopi usw. (Tag des Eintritts in ein Kloster oder kirchliches Amt).25 Die zuletzt 
genannten Varianten zeigen eine deutliche Umwertung des Geburtstagsfestes, eine Wende 
von der Idiochronie zur Allochronie: Als dies natalis wird nun der Eintritt des Individuums 
ins Allgemeine – die Kirche – bezeichnet, der unter Umständen mit einer ‹Löschung› der 
alten Identität und Individualität verbunden ist.

Es ist hier nicht der Raum, die Kultur- und Literaturgeschichte des Geburtstages, des dies 
natalis, in der Antike ausführlicher nachzuzeichnen – ich verweise hierfür auf die klassischen 
Studien von Alfred Stuiber26, Wilhelm Schmidt27, Kurt Latte28, Joachim Marquardt29 
und für die Literatur vor allem auf Katharina Burkhard30. Geburtstagsfeste wurden in der 
Antike für Götter und Herrscher, aber auch für Privatpersonen gefeiert. Stets war dabei 
ein religiöser Bezug mitgedacht: In Griechenland galt die Feier «weniger dem Menschen 
selbst, als vielmehr dem ἀγαθὸς δαίμων γενέθλιος (agathós daímōn genéthlios), seiner 
persönlichen Schutzgottheit […].»31 Entsprechend verehrte man in Rom im Genius des 
Mannes bzw. in der Juno der Frau das «lebenspendende[] Prinzip im Menschen».32 Über 
diesen privaten Kontext hinaus gab es im römischen Reich öffentliche Geburtstagsfeiern: 
Sie galten dem Tag des Regierungsantritts (natalis imperii; γενέθλιος διαδήματος)33, der 
Weihe eines Tempels (natales templorum) oder der Gründung einer Stadt (natalis urbis)34. 
Über den Ablauf privater Geburtstagsfeiern in Rom sind wir bestens unterrichtet, denn 
in der römischen Literatur entwickelt sich seit Augusteischer Zeit ein eigenes lyrisches 

19	 Vgl. Stuiber 1976, 242.
20	 Vgl. Heidenreich 2018, 66–68.
21	 Vgl. Stuiber 1976, 230  f.; Burkhard 1991, 154.
22	 Vgl. Stuiber 1976, 239  f.
23	 Stuiber 1976, 239.
24	 Zu Ambrosius vgl. Robert 2017.
25	 Vgl. Heidenreich 2018, 68.
26	 Stuiber 1976.
27	 Schmidt 1908/1909.
28	 Latte 1960. Weitere kulturgeschichtliche Literatur zum Geburtstag in der Antike z.  B. Suerbaum 1980.
29	 Marquardt 2016.
30	 Zur Konstitution der Gattung vgl. Burkard 1991, 7–12; Argetsinger 1992; Buchheit 1960.
31	 Englhofer 1998, 843. Vgl. auch Robbinson 1998.
32	 Englhofer 1998, 844.
33	 Vgl. Schmidt 1908/1909, 75–78.
34	 Vgl. Schmidt 1908/1909, 79–83.



	 Zeit und Individuum	 65

Subgenre.35 In Analogie zum λόγος γενεθλιακός, der in der Spätantike, vor allem von 
Menander Rhetor, kodifiziert wurde,36 erhielt es den Namen (poema) genethliakon oder 
carmen natalicium. Es stand in engstem Zusammenhang mit der Liebesdichtung, genauer 
der Liebeselegie.37 Die frühesten Stücke stammen von Tibull (1,7; 2,2) bzw. aus dem 
Corpus Tibullianum ([Tib.] 3,11; 3,12; 3,14; 3,15), von Properz (3,10), Ovid (trist. 3,13; 
5,5) und Horaz (carm. 4,11), hinzu kommt Statius (silv. 2,7). Mit seinen zahlreichen, 
oft ironischen Geburtstagsepigrammen sollte Martial die frühneuzeitliche Entwicklung der 
Gattung besonders beeinflussen. Die Gedichte widmen sich dem Geburtstag der Geliebten 
(Prop. 3,10; Ov. trist. 5,5), von Freunden, Mäzenen oder höher gestellten Persönlichkeiten 
(z.  B. Tib. 1,7 an Messalla), aber auch dem eigenen Geburtstag (Ov. trist. 3,13; Mart. 10,24; 
12,60).38

Die römischen Geburtstagsgedichte sind auch die bedeutendste kulturhistorische Quelle 
für Festbräuche, die im privaten Rahmen üblich waren.39 Dazu wurde der Genius zu 
seinem Altar gerufen, der mit Grasstücken ausgelegt und mit Blumen bekränzt wurde. Zu 
Ehren des Genius wurden unblutige Opfer dargebracht: Weihrauch, Wein-, Kuchen- und 
Getreidespenden.40 Den intimen Charakter einer solchen Feier zeigt ein natalicium des 
augusteischen Dichters Properz (3,10), der seine Geliebte in einer seiner Liebeselegien zum 
Geburtstag einlädt:

dein, qua primum oculos cepisti veste Properti,	 15
indue, nec vacuum flore relinque caput;

et pete, qua polles, ut sit tibi forma perennis,
inque meum semper stent tua regna caput.

Inde, coronatas ubi ture piaveris aras,
luxerit et tota flamma secunda domo,	 20

sit mensae ratio, noxque inter pocula currat,
et crocino naris murreus ungat onyx.

[…] dann zieh das Kleid an, in dem du zum erstenmal Properzens Augen gefangen hast; 
laß dein Haupt nicht ohne Blumenschmuck sein, und bete darum, daß die Schönheit, 
die deine Macht ist, dir immer erhalten bleibt und deine Herrschaft über mich nie endet.
Wenn du dann den Altar bekränzt und fromm mit Weihrauch versehen hast und die 
glückverheißende Flamme ihren Schein durch das ganze Haus wirft, wollen wir ans Essen 
denken. Beim Wein soll die Nacht verfliegen, und die Schale aus Murra soll unsere Nasen 
mit Safrandüften salben.41

Unser Beispiel macht zwei Voraussetzungen der römischen Geburtstagsdichtung deut-
lich. Zunächst eine gattungsgeschichtliche: Geburtstagsgedicht und Liebesdichtung sind 
genetisch eng verbunden. Die ‹subjektive Liebeselegie›42 wird zum Gefäß für die Feier des 

35	 Vgl. Schmidt 1908/1909, 25–27.
36	 Vgl. Burkhard 1991, 167–169.
37	 Vgl. Burkhard 1991, 9.
38	 Vgl. hierzu umfassend Burkard 1991, 47–130.
39	 Vgl. Schmidt 1908/1909, 21–31.
40	 Vgl. Schmidt 1908/1909, 26.
41	 Text und Übersetzung nach Properz / Tibull 1996, 172  f. (v. 15–22).
42	 Siehe hierzu z.  B. Robert 2004.



66	 Jörg Robert

elegischen Subjekts; eine Feier, bei der performativ religiöse Riten in literarische Form 
überführt werden. Das Ich feiert sich doppelt: im Geburtstagsereignis selbst und in dessen 
literarischer Repräsentation. Andererseits war dieser gattungsspezifische Ort der Geburts-
tagsdichtung an konkrete religiöse Praktiken der römischen Alltagskultur gebunden, die 
mit dem Erstarken des Christentums eine Transformation erfuhren. Angesichts dieser 
doppelten Bindung – an das Genus Liebeselegie und an die pagane Religionspraxis – kann 
es nicht überraschen, dass das private carmen natalicium in christlichen Zeiten zunehmend 
von der literarischen Bildfläche verschwand. Christliche Autoren wie Paulinus von Nola 
schrieben zwar natalicia, nun jedoch nicht mehr auf sich selbst oder die Geliebte, sondern 
auf christliche Heilige. Die insgesamt 14 Gedichte des Paulinus’ von Nola auf den Heiligen 
Felix schließen an das Motivrepertoire der römischen Geburtstagsdichtung an und belegen 
in der engen imitatio deren christliche Transformation.43

3.  «Wiedergeburtstag» – Celtis’ Amores

«Wiedergeburtstag»  – unter dieses Schlagwort subsumiert Stefan Heidenreich in seiner 
Geschichte des Geburtstags sein Kapitel zur beginnenden Neuzeit.44 Damit ist zweier-
lei gemeint: einerseits der Bezug auf die Renaissance als Wiedergeburt der klassischen 
Antike, andererseits, eng damit verbunden, die Wiedergeburt des Geburtstags als Feier des 
Individuums. Sinnbildlich für diese doppelte Wiedergeburt war jenes Symposion, zu dem 
sich am 7. November 1468 in einer Villa in Careggi, vor den Toren von Florenz, neun 
Freunde trafen. Der Anlass war die Feier von Geburts- und Todestag (natalitia et anniver-
saria) Platons, die beide auf den 7. November fielen, wie Marsilio Ficino in der Vorrede zu 
seinem Symposion-Kommentar De amore ausführt: Hoc autem convivium, quo et natalitia 
et anniversaria Platonis pariter continentur, prisci omnes Platonici usque ad Plotini et Por-
phyrii tempora quot annis instaurabant.45 Die Laune der Geschichte wollte es, dass Platons 
Geburts- und Todestag auf ein und denselben Tag fielen. Damit ließ sich die christliche 
Praxis (Feier des Todestags) zwanglos mit der heidnisch-antiken (Feier des Geburtstags) 
verknüpfen. Der Wiedergeburtstag Platons in Careggi verkörperte sinnbildlich die Syn-
these von christlicher und paganer Philosophie, wie sie Ficino im Symposion und in seiner 
Platon-Rezeption anstrebte.

Immerhin: Der symbolische Akt von Careggi wirkt wie ein Fanal für jene Wieder-
geburt des Geburtstags in der Frühen Neuzeit, die nun skizziert werden soll. Die Literatur 
‹spiegelt› nicht nur gesellschaftliche Realitäten, sie formt diese – wie eine praxeologische 
Literaturgeschichte zeigen kann – auch aktiv mit.46 Die Wiedergeburt des Geburtstags als 
Fest des individuellen Genius hing aufs Engste mit der Wiedergeburt literarischer Formen 
zusammen, d.  h. konkret: mit der Renaissance der Gattung Liebeselegie. Mit dieser wird 
auch eine ihrer markanten Subformen – das carmen natalicium – neu belebt, und zwar in 

43	 Vgl. Burkard 1991, 156.
44	 Vgl. Heidenreich 2018, 97–100.
45	 Ficino 1994, 10  f. (Vorrede des Marsilio Ficino): «Dieses Gastmahl, welches in gleicher Weise dem Ange-

denken der Geburt wie auch des Lebensendes Platons geweiht war, feierten alljährlich die Platoniker des 
Altertums bis auf die Zeit des Plotin und des Porphyrios.»

46	 Vgl. hierzu Gerok-Reiter / Robert 2022 sowie Robert 2022.



	 Zeit und Individuum	 67

einem Moment, als die Geburtstagsfeier selbst noch alles andere als eine etablierte gesell-
schaftliche Praxis in weiteren Kreisen war.

Um diese Ko-Emergenz von literarischer Form und lebensweltlicher Praxis zu fassen, 
eignet sich in besonderer Weise der deutsche ‹Erzhumanist› und neulateinische Dichter 
Konrad Celtis (1459–1508). Der Winzersohn aus dem fränkischen Wipfeld bei Schwein-
furt stieg rasch zum ersten deutschen poeta laureatus (1487) und engen Mitarbeiter Kaiser 
Maximilians I. in Wien auf, zu dessen Ruhmes- und Gedechtnus-Werk er beitrug.47 Bis zu 
seinem Tod 1508 hatte Celtis ein vielseitiges, dennoch fragmentarisches Œuvre vorgelegt, 
das wesentlich aus drei lyrischen Zyklen bestand: den Epigrammen, den Oden und den 
Liebeselegien (Amores), die als einziges Werk zu Lebzeiten des Dichters 1502 in einem auf-
wändig illustrierten Sammeldruck in Nürnberg erschienen. In den Amores verfolgt Celtis 
ein ambitioniertes Doppelprogramm, das sich schon im Titel abzeichnet: Quattuor libri 
amorum secundum quattuor latera Germaniae. Die Amores sind also nicht nur lateinische 
Liebesdichtung in der Tradition eines Tibull, Properz und Ovid, sondern zugleich ein Teil 
jener Germania illustrata (also etwa: ‹Deutschlandbeschreibung›), die unvollendet blieb und 
erst von seinen Schülern – vor allem Beatus Rhenanus – in Angriff genommen wurde.48

In den Amores spielen Geburtstage eine wichtige Rolle. Jedes der vier Bücher enthält 
eine Elegie, die sich dem Thema widmet, jeweils in unterschiedlichen Formen. Die sub-
jektive Liebeselegie wird zur Feier des elegischen Subjekts.49 Mit dem Motivrepertoire der 
klassischen Liebeselegie kehren auch die Riten und Rituale der römischen Geburtstags-
feier zurück, und dies in gesteigerter Form: Celtis nutzt das Geburtstagsmotiv zur Feier 
des singulären Dichterindividuums, dessen idiochrone Zeitordnung zum bestimmenden 
Prinzip des Zyklus wird – unter anderem, aber nicht nur in der Anlage des Zyklus nach den 
vier Lebensaltern. War die Geburtstagsfeier mit der Geliebten bei Properz ein topisches 
Handlungsmotiv unter anderen, so gewinnt sie nun poetologische Qualität: Die Feier des 
eigenen Genius wird zur Feier des poetischen Genies. Dabei kehren qua imitatio auch jene 
Riten und Rituale zurück, die von der christlichen Geburtstagskritik seit der Spätantike 
beseitigt worden waren. Am engsten an den oben behandelten Properz’schen Typus der 
elegischen Geburtstagsfeier schließen Elegien wie Am.  2,10 und 3,12 an. Letztere geht 
dabei erkennbar von dem oben zitierten Gedicht des Properz aus. Während seines Aufent-
haltes in Regensburg lädt Celtis seine Geliebte Ursula ein, mit ihm am folgenden Tag – es 
ist der 2. Februar – seinen 36. Geburtstag zu feiern. Celtis steht also inzwischen im besten 
Mannesalter (iuventus). Nach einigen Ermahnungen an die Geliebte im Sinne des carpe 
diem-Motivs kommt Celtis auf diesen Anlass zu sprechen:

Ergo age, laetitia ne fraudes tempora nostra,
Cras praesens tectis sis, precor, Ursa, meis!

Quippe duodecimam mihi cras trieteriden implet
Phoebus ab Eoa Tethyos ortus aqua.	 30

[…]

Phoebus amor vatum, Phoebus mihi computat annos,	 35
Iste dies Phoebo festa superba trahet

47	 Zu Celtis vgl. exemplarisch den Lexikonartikel Robert 2009 sowie Robert 2003.
48	 Zu Celtis’ Germania illustrata-Projekt vgl. Müller 2001; Mundt 2008.
49	 Vgl. Robert 2004.



68	 Jörg Robert

Ignigenoque deo, curas qui supprimet atras,
Ille ratas vitae spes dat habere meae.

Et licet occasum mea nunc vaga sidera poscant,
Longa tamen vitae tempora spero meae.50	 40

Komm also, betrüge mich nicht um heitere Stunden! Begib dich morgen, Ursula, zu 
meinem Haus! Denn wenn Phoebus sich morgen aus den östlichen Wassern der Tethys 
erhebt, wird er mir den 36.  Jahreslauf vollenden. […] Phoebus, den die Dichter lie-
ben, dieser Phoebus macht meine Jahresrechnung. Dieser Tag wird glänzende Feste für 
Phoebus erleben, den feuergeborenen Gott, der alle dunklen Sorgen vertreibt! Er lässt 
meine Hoffnungen wahr werden. Auch wenn die schwankenden Sterne schon meinen 
Untergang einfordern, hoffe ich doch auf ein langes Leben. (Übers. J. R.)

An diesem Ausschnitt fällt zunächst eine Obsession des Datierens auf. Das ist kein Einzel-
fall: Die Amores sind voller Daten und Zahlen, voller chronologischer Realitätseffekte, 
die man in der antiken Liebeselegie vergeblich sucht. Im liturgischen Kalender ist der 
2. Februar der Tag von ‹Jesu Darstellung im Tempel› bzw. ‹Mariä Reinigung im Tempel› 
(Purificatio Beatae Mariae Virginis), 40  Tage nach Weihnachten (Lk  2,21). Doch davon 
ist hier nicht die Rede. In Celtis’ idiochronem Kosmos ist für Heilsgeschichte und Heils-
zeit kein Platz. Vielmehr verbindet sich Klassisches mit Volkstümlichem: Der 2. Februar, 
Mariä Lichtmess, war einer der wichtigsten Tage im bäuerlichen Jahresablauf, um den sich 
viele Wetter- und Bauernregeln drehten (z.  B. ‹Ist’s zu Lichtmess klar und hell, kommt der 
Frühling nicht so schnell›)51 An Lichtmess wechselte traditionell das Gesinde, wurde die 
bäuerliche Feldarbeit wieder aufgenommen; die Zeit der Arbeit bei künstlichem Licht war 
vorbei. Celtis nimmt diese populäre Verbindung des Lichtmesstages mit dem Sonnenlauf 
auf, bezieht diese jedoch nun auf Apolls Reinigungsfest, das Ovid in den Fasti (2,19–54) 
schildert. Die pagan-christliche Synthese im Zeichen der winterlichen Lichtwende verleiht 
auf diese Weise dem eigenen Geburtstag eine kosmologische Symbolik. Dieser Antagonis-
mus zwischen christlicher Heils- und klassisch überhöhter Lebenszeit setzt sich durch das 
Gedicht fort. Die Einladung zum Fest folgt sehr eng der Vorlage des Properz. Mit der imi-
tatio kehren auch die heidnisch-römischen Formeln und Rituale wieder:

Ergo age, natales cras pones, Ursula, mensas
Et genio sacras instrue larga dapes!

Aetatemque tuam si vis numerare, trilustrem
Quattuor et messes, Ursula cara, potes.

Pocula vertemus totiens, quot Phoebus in axe	 45
Annua confecit tempora nostra regens.

Oscula carpemus placidosque canemus amores
Iungentes blandae carmina docta lyrae.52

Komm also, Ursula, decke mir morgen den Geburtstagstisch und bereite meinem Genius 
ein heiliges Speiseopfer! Wenn auch du dein Alter angeben willst, liebe Ursel: Es sind 
19 Jahre. So oft also wollen wir den Becher leeren, wie Phoebus, der Herr über unsere 
Lebenszeit, am Himmel unseren Jahreslauf vollendet hat! Wir werden Küsse tauschen 

50	 Celtis 1934, 70 (Am. 3,12; v. 27–30, 35–40).
51	 Vgl. hierzu Maas-Ewerd 1995.
52	 Celtis 1934, 70 (Am. 3,12; v. 41–48).



	 Zeit und Individuum	 69

und lieblich die Liebe besingen, indem wir gemeinsam zur Lyra gelehrte Gedichte an-
stimmen. (Übers. J. R.)

Auch die Geliebte wird scherzhaft in das idiochrone Spiel der Datierungen einbezogen. 
Im Anschluss an Properz wird die eigene Geburtstagsfeier in unerhörter Weise sakralisiert 
(sacras […] dapes; v. 42): zur neo-paganen Feier des eigenen genius natalis. Am Himmel 
der Elegien verbreitet Apoll, der Zeitenherrscher, ein klassisches Licht über die ganz reale, 
deutsche Alltagswelt um 1500. Kein anderer humanistischer, vorreformatorischer Text 
zeigt in dieser Weise Macht und Möglichkeit der literarischen Nachahmung: Die imitatio 
fesselt nicht, sondern befreit. Sie setzt ein emanzipatorisches Potential frei, das der Sakra-
lisierung des Individuums dient. Wenn die Liebenden dabei ‹gelehrte Gedichte› (carmina 
docta; v.  48) anstimmen, reflektieren sie diesen Prozess der imitatio. Die Liebeselegie 
zeigt Liebende, die Liebeselegien lesen, wahrscheinlich auch das Properz’sche Geburts-
tags-carmen 3,10. Der Geburtstag ist ein literarischer ‹Wiedergeburtstag›, der den antiken 
Text nicht nur zur Folie sondern zum Thema macht, ein Geburtstagsfest ‹zweiten Grades› 
sozusagen. Angesichts des forcierten, literarisch vermittelten Neo-Paganismus ist es nicht 
überraschend, dass sich gerade in diesem Gedicht die schärfsten Ausfälle gegen Kirche und 
Kleriker finden:

Tartara cum poenis et regna calentia Ditis
Crassaque sensificis frigora cum tenebris

Esse sacerdotum commenta putemus inertum,	 55
Cum quibus hi vulgi pectora caeca regunt.

Magnaque sub variis abscondunt monstra cucullis,
Harpyias volucres Cerbereumque caput,

Monstrorum et quicquid memorant sacra carmina libris;
Moribus illorum tradere quisque potest.53	 60

Die Hölle mit ihren Strafen, die heißen Reiche des Höllenherrschers und die Eiseskälte 
mit ihrer schmerzhaften Dunkelheit – das wollen wir alles als Hirngespinste fauler Pries-
ter erachten, mit denen sie die blinden Herzen des einfachen Volkes beherrschen. Üble 
Monster verbergen sie vielmehr unter ihren eigenen Kukullen, geflügelte Harpyien, das 
Haupt des Cerberus, kurz: Alles, was die heiligen Bücher an Monströsem vermerken, das 
kann jedermann auf ihre Sitten übertragen. (Übers. J. R.)

Wie schon in Am. 1,6 – Celtis’ Erkundungsfahrt in die Salinen von Wieliczka54 – betreibt 
das Gedicht eine Entzauberung der christlichen Unterwelt, die sich einerseits gegen die 
Ökonomisierung des Heils (vorreformatorische Ablass- und Bußpraxis), andererseits 
gegen den Sittenverfall des Klerus richtet. Die wahren Ungeheuer warten nicht in der 
Hölle, sondern in der Seele der Priester, die – hier zeigt sich der Einfluss der Schwank-
tradition  – immer wieder in den Amores als Nebenbuhler auftreten. Dies schafft einen 
wirkungsvollen Kontrast zur Sakralisierung des eigenen Genius und seiner Feier. Dass 
diese nicht zustande kommt, bildet den komischen Schluss des Gedichts: Ursula hat in der 
Stadt von dem Gerücht erfahren, dass Celtis sich anschickt, in den Norden aufzubrechen, 
und droht nun an, ihn wie eine neue Dido durch alle Länder des Nordens zu verfolgen 

53	 Celtis 1934, 70 (Am. 3,12; v. 53–60).
54	 Vgl. dazu den Kommentar in Kühlmann / Seidel / Wiegand 1997, 986–989.



70	 Jörg Robert

(Am.  3,12, v.  65–84). Die Feier ist in der Realität geplatzt, als literarische Imagination 
humanistischer Geselligkeit wirkt sie weiter.55

4.  Sternstunde und Dichtergeburt

Celtis inseriert jedem der vier Bücher Amores ein Gedicht, das sich dem Thema Geburt 
und Geburtstag widmet. Dem eben analysierten Am. 3,12 entspricht Am. 2,10 mit dem 
Titel ‹An Elsula, sie möge ihm ein Geburtstagsmahl bereiten› (Ad Elsulam, ut natalicium 
sibi convivium instruat).56 In Am. 4,13 findet sich eine Variante: Hier soll nämlich nicht 
der Tag der Geburt, sondern jener der Empfängnis gefeiert werden (Am. 4,13: Invitat Bar-
baram ad hortum, ut secum diem conceptionis suae celebret),57 dies aber in derselben Weise 
priscorum more virorum (v. 29), im Nachvollzug der klassischen Riten und Rituale:

Nunc diffunde animos, priscorum more virorum
Placabit genium cena superba meum.	 30

Conceptus Maiis fueram qui forte Calendis,
Primae hae natalis, Barbara, origo mei.58

Entspanne dich nun, ein erlesenes Mahl wird nach alter Sitte meinen Genius gnädig stim-
men. Der Zufall wollte es, dass ich am 1. Mai gezeugt wurde; dieser Tag ist der Ursprung 
meiner Geburt. (Übers. J. R.)

Vom Ende seiner Lebensreise her (es folgt nur noch die Reise zur ultima Thule) fällt so noch 
einmal der Blick zurück zu den Anfängen. Wie alle Geburtstagsgedichte thematisiert auch 
Am. 4,13 die unverwechselbare Leistung des Dichters. Fiktion bzw. Autofiktion lösen sich 
in Realität auf: ‹Als erster habe ich alle deutschen Lande mit Augen gesehen und dies in 
[diesen] vier Büchern beschrieben›.59 Der Geburtstag bildet auf diese Weise eine motivi-
sche Klammer um den Zyklus. Denn dieser beginnt nicht mit einem Geburtstag, sondern 
mit dem Geburtstag, d.  h. dem Tag der Geburt seines Autors. Schon die Bestimmung 
des Konzeptionsdatums verweist auf einen Komplex, der für Celtis und für das Thema 
Geburtstag eine entscheidende Rolle spielt: die Astronomie bzw. Astrologie. Das Eröff-
nungsgedicht Am. 1,1 ist nämlich nichts anderes als ein versifiziertes Horoskop, wie schon 
der Titel angibt: ‹An Fridianus Pighinutius aus Lucca. Er sei aufgrund der Konstellation 
seines Horoskops unglücklich zur Liebe geboren›.60 In einer ursprünglichen Konzeption, 
greifbar in einer in der Stadtbibliothek Nürnberg aufbewahrten Celtis-Handschrift, ging 
diesem Text eine entsprechende Anfrage ebendieses italienischen Humanisten-Freundes 
voraus.61 Beide Texte standen sich links (Pighinutius) und rechts (Celtis) gegenüber. Unter 
der Ode des Pighinutius ist Celtis’ Nativität im Schema aufgetragen. Diese komplizierte 

55	 Vgl. hierzu Treml 1989.
56	 Celtis 1934, 47  f. (Am. 2,10).
57	 Celtis 1934, 90  f. (Am. 4,13).
58	 Celtis 1934, 90  f. (Am. 4,13; v. 29–32).
59	 Celtis 1934, 91 (Am. 4,13; v. 55  f.): Primus Teutonicas conspexi finibus oras | Quattuor et scripsi quattuor inde 

libros.
60	 Kommentierte Edition in Kühlmann / Seidel / Wiegand 1997, vgl. Celtis 1997. Dazu Kober 1999; Robert 

2003, 451–482; Orbán 2018.
61	 Robert 2003, 165–167.



	 Zeit und Individuum	 71

Anordnung wurde für den Nürnberger Druck der Amores dann aufgehoben. Ausführlich 
begründet Celtis in diesem Text seine doppelte Bestimmung zur Dichtung und zur Liebe:

Nox erat & februae submerso sole calendae	 5
Transierant mensis februa moesta colens

Candidus inflexa phoebus tunc stabat in vrna
Proxima cui nitidae stella serena lyrae

Cumque sagittiferi surgebant sydera signi
Horaque post medium tercia noctis erat	 10

Tunc mea me genitrix reserata effudit ab aluo
Et dederat vitae stamina prima meae

Illa nocte lyram nemo conspexit olimpo
Phoebus enim roseis hanc sibi iunxit equis

Plectraque pulsabat toto resonantia coelo	 15
Et dixit: phoebo nascere quisquis eris

Ipse meam citharam plectro gestabis eburno
Lesboaque canes carmina blanda cheli

Seu te Germano contingat cardine nasci,
Siue Italo: Gallo: Sarmaticoue polo	 20

Nam mea sunt toti communia numina mundo
Sim licet arctois languidior radiis62

Nacht war’s, die Sonne untergegangen, der erste Februar vorbei, jener Monat, in dem 
das finst’re Entsühnungsfest begangen wird. Strahlend stand da Phoebus Apoll in der ge-
schwungenen Urne [sc. im Wassermann; J. R.]; neben ihm strahlte das heitere Sternbild 
der Leier. Als dann das Sternzeichen des Schützen aufging, es war die dritte Stunde nach 
Mitternacht, da entließ mich meine Mutter aus ihrem Leib und ließ den Faden meines 
Lebens beginnen. In jener Nacht konnte man die Leier am Himmel nicht sehen, denn 
Apoll hatte sie zu sich in seinen rosenfarbenen Wagen genommen. So schlug er sein Plek-
tron, das weit hin über den ganzen Himmel ertönte, und sang dazu: ‹Sei du nun ein Kind 
Apolls, wer immer du bist. Du wirst meine Kithara mit elfenbeinernem Plektron schlagen 
und anmutige Lieder im Stil der Leier von Lesbos singen, ob du unter deutschem Himmel  
gebor’n wirst, unter italienischem, französischem oder polnischem: Denn meine Herr-
schaft erstreckt sich über die gesamte Welt, auch wenn meine Strahlen im Norden schwä-
cher sind.› (Übers. J. R.)63

Diese apollinische Bestimmung bleibt jedoch nicht ungetrübt. Denn sie wird durch den Kon-
flikt zwischen Venus und Saturn überschattet, die sich zueinander in ‹feindlichem Schein› 
(inimico lumine; v. 45) und ‹widerstreitendem Verbund› (male concordi foedere; v. 46)64 – 
astrologisch-technisch gesehen im ‹Geviertschein› (‹Quadrat›) – befinden.65 Saturn sorgt 
dafür, dass die goldenen Pfeile der Venus in Blei verwandelt werden, das den Getroffenen 
lähmt. Celtis’ Leben wird also fortan von drei Gottheiten bestimmt: Die Disposition zur 
Dichtkunst kommt von Apoll, die zur Philosophie von Saturn, die zur Liebe von Venus. 
Dieser Antagonismus zwischen Liebe und Weisheit wird zum Motor des Liebesnarrativs, 

62	 Celtis 1997, 72 und 74.
63	 Übers. bereits in Robert 2003, 465–467.
64	 Celtis 1997, 74.
65	 Vgl. Kober 1999, 251  f., Anm. 11. Die Stelle deutet die Lektüre des Lehrgedichts von Manilius’ Astronomi-

ca an. Zu foedus vgl. Manil. 2,271, der am Beginn des Kapitels über die Aspekte feststellt: consensu quoque 
fata movent [sc. astra] et foedere gaudent. Manilius 1998, 38.



72	 Jörg Robert

das sich in den folgenden vier Büchern entfaltet. Er lässt sich so als Transformation des 
recusatio-Motivs der augusteischen Liebeselegie verstehen: der Weigerung, die Liebeselegie 
zugunsten naturphilosophischer Studien oder panegyrischer Epik aufzugeben.66 Zugleich 
verleiht das poetische Horoskop dem Lebensweg des Helden eine epische Dimension: wie 
Aeneas von Juno, so wird Celtis von Venus als genius malignus verfolgt. Das Fortleben 
der klassischen Mythologie in der Gestirnmythologie der Astronomie bzw. Astrologie, 
wie sie Jean Seznec in seiner klassischen Studie beschrieben hat,67 war eine Möglichkeit, 
in glaubhafter Weise zu einer neuen Mythologie in der Moderne zu gelangen. «Die alten 
Fabelwesen sind nicht mehr, | Das reizende Geschlecht ist ausgewandert», wird noch Max 
Piccolomini in Schillers Wallenstein (1798/1799) ausrufen: «Und an dem Sternenhimmel 
gehn sie jetzt, | Die sonst im Leben freundlich mitgewandelt.»68

Mit dem Gedichttypus in natalem suum hat Celtis einen innovativen Beitrag zu einer 
Kultur- und Literaturgeschichte des Geburtstages geleistet. Unter den römischen Elegikern 
findet sich kein Vorbild. Einen Impuls hat sicher Horaz’ Melpomene-Ode gegeben, die das 
Thema ‹göttliche Inspiration im Moment der Geburt› prominent einführt:

Quem tu, Melpomene, semel
nascentem placido lumine videris,

illum non labor Isthmius
clarabit pugilem, non equos inpiger

curru ducet Achaico
victorem […]

Wen du, Melpomene, einmal
bei der Geburt mit freundlichem Auge angeschaut,
den wird nicht Leistung am Isthmos
berühmt machen als Faustkämpfer, nicht wird ihn das feurige Pferd

führen auf achäischem Wagen
als Sieger […].69

Celtis’ Selbststilisierung beruht auf dem engen Zusammenhang zwischen genius und Genie. 
Der Moment der außerordentlichen Geburt des großen Menschen verändert den Lauf 
der Geschichte. Das Individuum macht Epoche. Seine Geburt ist eine Sternstunde der 
Menschheit, eine Stunde Null.70

66	 Vgl. hierzu Müller 1952.
67	 S. Seznec 1990.
68	 Schiller 2004, 368 (Die Piccolomini 3,5, v. 1635  f., 1639  f.). Vgl. hierzu auch Boll / Bezold 1931, 48  f.: «Alle 

Eigenschaften und Fähigkeiten des griechischen Gottes und die von ihm erzählten Mythen gehen auf den 
Stern über und lassen sich nun zur Ausdeutung jeder Konstellation verwerten, in der jener Planet irgend-
welche Bedeutung hat.» Die Voraussetzungen und Entwicklungen dieser Annäherung von Mythologie 
und Astrologie legt exemplarisch Seznec 1990, 31–64 dar, der eine «‹Absorption› der mythologischen 
Götter durch die Sterne» (35) beschreibt.

69	 Horaz carm. 4,3,1–6 zit. nach Horaz 1992, 212  f.).
70	 Vgl. Robert 2002.



	 Zeit und Individuum	 73

5.  Literatur und soziale Praxis – Die Erfindung des Geburtstags

Von Celtis ausgehend verbreitete sich der Gedichttypus in natalem suum rasch.71 Unmit-
telbar von Celtis beeinflusst ist Helius Eobanus Hessus, der seine Heroidum libri tres mit 
einer epistolaren Autobiographie (im Stile von Ov. trist. 4,10) abschließt, die sich in para-
doxer Zeitverschiebung an die Nachwelt (Eobanus posteritati) richtet.72 Auch Hessus ver-
leiht seiner Geburt chronosymbolische Bedeutsamkeit: Wie bei Celtis strahlt die Lyra über 
dem Dichter, der Tag der Geburt ist den drei Königen heilig; die Charakterisierung des 
Geburtsortes Frankenberg spielt auf den Propheten Micha an (vgl. Mt 2,6; Mich 5,1–3, hier 
5,2: et tu Bethleem Ephrata parvulus es):73

Quaque ego nascebar fulsit lyra nocte, fuitque
Vna ortus facies illius atque mei.	 60

Non ego falsa loquor uertentem consule mundum,
Sacra dies Iani Regibus illa fuit.

Quae mihi signa domus, qui sint ne quaere parentes
Pauper uterque fuit sed sine labe parens.

Non genus aut proauos numero non stemmata auorum	 65
Virtue ô utinam nobilis esse ferar.

In der Nacht, da ich zur Welt kam, strahlte die Leier, ja, die Erscheinung ihres und meines 
Aufgangs war dieselbe. Ich sage nichts Erdichtetes. Zieh ein Astrolabium zu Rate: Jener 
Januartag war den Königen heilig. Frage nicht, was mein Familienwappen oder wer meine 
Eltern gewesen sind; arm waren beide Eltern, jedoch ohne Fehl. Ich habe weder Adel 
noch Ahnherren, auch keine Ahnentafeln. Oh, möchte man mich doch meiner Tugend 
wegen edel nennen!74

Der Hinweis auf die bescheidende soziale Herkunft bezeugt die kompensatorische Funk-
tion des Gedichttypus in natalem suum. Die besondere Geburt ersetzt die ganz und gar 
unscheinbare Herkunft. Sterne, nicht Stammbäume, verbürgen die Größe des Individu-
ums. Diese Demokratisierung der Nativität im Zeichen einer vera nobilitas bedarf natürlich 
besonderer symbolischer Überhöhungen. So kehrt im Geburtstag des Individuums der 
Geburtstag der Geburtstage wieder: die Geburt Christi. Die Anspielung auf Epiphanias, 
auf den Stern von Bethlehem, sowie die (über Ov. am.  3,15 gespiegelte) Gleichsetzung 
des Geburtsorts Frankenbergs mit Bethlehem sind nicht als Blasphemie und Hybris zu 
verstehen. Solche Analogien waren vielmehr gefordert, wollte man der eigenen, denkbar 
ahnenlosen Herkunft eine höhere Genealogie verleihen und deren Erwähnung überhaupt 
rechtfertigen. Die Sterne der Geburt kompensieren das Fehlen des Wappenschildes. Damit 
besitzen die humanistischen Geburtstagsgedichte, insbesondere die Gedichte in natalem 
suum, hohen kulturgeschichtlichen Symptomwert. Hier wird die Demokratisierung eines 
sozialen Privilegs betrieben. Aufwändige Geburtstagsfeiern und eine mystifizierende 

71	 Steppich 2002, 264  f., Anm. 54 stellt eine Liste jener deutschen Humanisten zusammen, die ihr Geburts-
horoskop als entscheidendes Bestimmungsmoment hervorkehren. Die prominentesten Beispiele dürften 
Georg Sabinus, Elegia 3,1 (Sabinus 1563, E8v–F2r), Petrus Lotichius Secundus, Elegia 2,8 (Lotichius 
Secundus 1754, 128–135) und Paul Melissus Schedes Ad Elisabetham Reginam Angliae (Schede 1997) sein.

72	 Vgl. Hessus 1997.
73	 Hieronymus 2018, 956.
74	 Hessus 1997, 330  f.



74	 Jörg Robert

Bestimmung der eigenen Nativität waren zunächst dem Adel und hochgestellten Per-
sönlichkeiten vorbehalten. Noch im 17.  Jahrhundert bezieht die Praxis der Geburtstags-
dichtung ihren sozialen Ort aus dieser auszeichnenden Funktion der Geburtstagsfeier. 
Schon die Übernahme dieser Praxis selbst war also ein demonstrativer demokratisierender 
Akt, eine literarische Usurpation, durch die der Humanist selbstbewusst seinen sozialen 
Anspruch unterstrich.

Mit ihren Geburtstagsgedichten trugen die Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts aktiv 
und entscheidend zu Aufschwung, Verbreitung und Demokratisierung des Geburtstages 
in der Frühen Neuzeit bei; einen Vorgang, den es kultur- und literarhistorisch – auf den 
Spuren Jakob Grimms – weiter zu erforschen gilt. Eine neue Sozial- und Kulturgeschichte 
der Literatur könnte insbesondere der frühneuzeitlichen Gelegenheitsdichtung neuen 
Glanz verleihen.75 Der Blick auf die Amores des Conrad Celtis hat die literarischen Voraus-
setzungen dieses Vorgangs gezeigt: Die Rezeption der römischen Liebeselegie und der in 
ihr konservierten religiösen und lebensweltlichen Feierpraktiken machte es möglich, die 
Feier des eigenen Geburtstages vor klassischem Hintergrund zur Feier des Individuums 
auszubauen. Auch in dieser Hinsicht bedeutete imitatio veterum keine Einschränkung, 
sondern eine Ausweitung der Handlungsoptionen. In der Praxis waren Celtis, Hessus und 
seine Freunde ihrer Zeit voraus, mehr noch: Sie initiierten eine kulturhistorische Entwick-
lung, deren Symptomwert für die Moderne nicht zu unterschätzen ist. Um 1500 war die 
Idee, den eigenen Geburtstag zum Fanal des Individuums auszubauen, schon praktisch 
schwierig: Denn wer kannte schon das exakte Datum der eigenen Geburt, aus dem sich 
dann  – durch Datumsfiktion oder «Datumslüge»76  – eine ideale Herkunft konstruieren 
ließ? Erst im Laufe der Frühen Neuzeit nahm der individuelle und obrigkeitliche Wille 
zur Dokumentation und Datenerhebung signifikant zu. Mit der Reformation «kam es 
zu einem regelrechten Wettlauf der beiden Konfessionen um die Erfassung ihrer Gläu-
bigen».77 Im 17.  Jahrhundert boten die Taufregister die Datengrundlage zur Erhebung 
von Steuern oder zur Rekrutierung des Heeres. Bis jedoch Geburtsdaten routinemäßig in 
Akten eingingen und das Geburtsdatum zum ‹Identitätsmarker› etwa im Passwesen wurde, 
vergingen Jahrhunderte. Stefan Heidenreich kommt daher zu der paradoxen Feststellung, 
«dass sich das Feiern des Geburtstages verbreitete, bevor das genaue Datum administrativ 
festgehalten wurde».78 Dieser Punkt war erst um 1800 herum erreicht. Der Code civil von 
1804 regelte die Registrierung des Geburtsdatums in Frankreich, in Berlin wurde 1807 ein 
zentrales Einwohnerregister eingeführt; für das Deutsche Reich wurde die amtliche Regis-
tratur der Geburten schließlich durch ein Personenstandsgesetz von 1876 geregelt.79 Der 
wachsende Zugriff auf ‹personenbezogene› Daten, wie er sich zwischen 1500 und 1900 
vollzieht, zeigt exemplarisch die frühneuzeitliche Praxis der Disziplinierung durch Infor-
mation. «Die Geburtsurkunde ist das wichtigste Dokument dieser neuen Verwaltung.»80 
Auf der anderen Seite beförderte erst diese Zentrierung auch Tendenzen der Pluralisie-
rung und, wie beschrieben, der Demokratisierung des Geburtstags: Die Erhebung der 

75	 Für einen exemplarischen Versuch in dieser Richtung vgl. Robert 2022.
76	 Kober 1999, 254.
77	 Heidenreich 2018, 138.
78	 Heidenreich 2018, 139.
79	 Vgl. Heidenreich 2018, 150.
80	 Heidenreich 2018, 150. Zu diesen Prozessen vgl. Groebner 2004.



	 Zeit und Individuum	 75

Geburtsdaten ermöglichte die obrigkeitliche Kontrolle des Individuums; sie ermöglichte 
aber auch – komplementär dazu – die Feier des eigenen Geburtstages als Angelpunkt einer 
individuellen Zeitrechnung – einer Zeit des Individuums.

Quellen

Celtis, C., Quattuor libri amorum secundum quattuor latera Germaniae. Germania generalis. 
Accedunt carmina aliorum ad libros amorum pertinentia, hg. von F. Pindter, Leipzig 1934

Ders., Qvatvor Libri Amorvm Secvndvm Qvatvor Latera Germanie (1502), in: W. Kühlmann / 
R. Seidel / H. Wiegand (Hgg.), Humanistische Lyrik des 16.  Jahrhunderts. Lateinisch und 
deutsch, Frankfurt a. M. 1997, 72–137 (Text), 981–1019 (Kommentar)

Ficino, M., Über die Liebe oder Platons Gastmahl, übers. von K. P. Hasse, hg. und eingel. von 
P. R. Blum, Hamburg 1994

Fleming, P., Deutsche Gedichte, hg. von J.  M.  Lappenberg, Bd.  1, Stuttgart 1865 [ND 
Darmstadt 1965]

Goethe, J. W. v., Goethe’s Geburtstag 1825, in: ders., Werke, hg. im Auftrage der Großher-
zogin Sophie von Sachsen, Abt. 1, Bd. 4, Weimar 1891, 268  f.

Grimm, J., Über Schenken und Geben, Berlin 1849
Ders. / W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 1, Leipzig 1854
Dies., Deutsches Wörterbuch, Bd. 4, Leipzig 1878
Hessus, H. E., Eobanvs Posteritati, in: W. Kühlmann / R. Seidel / H. Wiegand (Hgg.), Huma-

nistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch, Frankfurt a. M. 1997, 328–337 
(Text), 1140–1143 (Kommentar)

Hieronymus, S. E., Biblia Sacra Vulgata. Lateinisch – deutsch, Bd. 4, hg. von A. Beriger  / 
W.-W. Ehlers / M. Fieger, Berlin / Boston 2018

Horaz, Sämtliche Werke. Lateinisch / Deutsch. Mit den Holzschnitten der Straßburger Aus-
gabe von 1498. Mit einem Nachwort hg. von B. Kytzler, Stuttgart 1992

Kindermann, B., Der Deutsche Poet. Nachdruck der Ausgabe Wittenberg 1664, Hildesheim / 
New York 1973

Lotichius Secundus, P., […] Poëmata Omnia, Quotquot Reperiri Potuerunt, Editis Auctoria 
Et Longe Emendatiora […], hg. von P. Burman d. J., Amsterdam 1754

Manilius, M., Astronomica, hg. von G. P. Goold, Stuttgart / Leipzig 1998
Melissus Schede, P., Ad Elisabetham Reginam Angliae, in: W.  Kühlmann  / R.  Seidel  / 

H.  Wiegand (Hgg.), Humanistische Lyrik des 16.  Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch, 
Frankfurt a. M. 1997, 754–765 (Text), 1402–1407 (Kommentar)

Novalis, Fragmente und Studien 1797–1798, in: ders., Werke, hg. und komm. von G. Schulz, 
München 1969, 375–413

Properz, S. / A. Tibull, Liebeselegien. Carmina. Lateinisch – Deutsch, neu hg. und übers. 
von G. Luck, Zürich 1996

Rhenanus, B., Rerum Germanicarum libri tres (1531). Ausgabe, Übersetzung, Studien, hg. 
von F. Mundt, Tübingen 2008

Sabinus, G., […] Poëmata […] Brandebvrgensis V. Cl. Et Nvmero Librorvm Et Aliis Additis 
aucta, & emendatius denuo edita, Leipzig 1563

Schiller, F., Wallenstein, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2: Dramen 2, hg. von P.-A. Alt, 
München / Wien 2004, 269–547



76	 Jörg Robert

Forschung

Argetsinger, K., Birthday Rituals. Friends and Patrons in Roman Poetry and Cult, Classical 
Antiquity 11/2, 1992, 175–193

Boll, F.  / C.  Bezold, Sternglaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das Wesen der 
Astrologie, Leipzig 1931

Borgstedt, T., Topik des Sonetts. Gattungstheorie und Gattungsgeschichte, Tübingen 2009
Buchheit, V., Statius’ Geburtstagsgedicht zu Ehren Lucians (Silv. 2,7), Hermes 88/2, 1960, 

231–249
Burkhard, K., Das antike Geburtstagsgedicht, Zürich 1991
Englhofer, C., Art. Geburtstag, in: H. Cancik / H. Schneider (Hgg.), Der Neue Pauly. Enzy-

klopädie der Antike, Bd. 4: Epo–Gro, Stuttgart / Weimar 1998, 843–845
Entner, H., Paul Fleming. Ein deutscher Dichter im Dreißigjährigen Krieg, Leipzig 1989
Gerok-Reiter, A. / J. Robert, Andere Ästhetik – Akte und Artefakte in der Vormoderne. 

Zum Forschungsprogramm des SFB 1391, in: dies. / M. Bauer / A. Pawlak (Hgg.), Andere 
Ästhetik. Grundlagen – Fragen – Perspektiven, Berlin / Boston 2022, 3–51

Groebner, V., Der Schein der Person. Steckbrief, Ausweis und Kontrolle im Europa des 
Mittelalters, München 2004

Heidenreich, S., Geburtstag. Wie es kommt, dass wir uns selbst feiern, München 2018
Kiening, C., Hybride Zeiten. Temporale Dynamiken 1400–1600, Beiträge zur Geschichte der 

deutschen Sprache und Literatur 140/2, 2018, 194–231
Kober, M., Das Humanistenleben als Sühne. Zu Konrad Celtis’ Einleitungselegie Amores I,1, 

Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft N.F. 23, 1999, 245–263
Kühlmann, W. / R. Seidel  / H. Wiegand (Hgg.), Humanistische Lyrik des 16.  Jahrhun-

derts. Lateinisch und deutsch, Frankfurt a. M. 1997
Latte, K., Römische Religionsgeschichte, München 1960
Maas-Ewerd, T., Art. Darstellung des Herrn, in: W. Kaspar u.  a. (Hgg.), Lexikon für Theo-

logie und Kirche, Bd. 3: Dämon–Fragmentenstreit, Freiburg u.  a. 1995, 27  f.
Marquardt, J., Das Privatleben der Römer. Um eine neue Einführung ergänzter reprografi-

scher Nachdruck der von A. Mau besorgten zweiten Auflage (Leipzig 1886), Darmstadt 2016
Müller, G. M., Die «Germania generalis» des Conrad Celtis. Studien mit Edition, Übersetzung 

und Kommentar, Tübingen 2001
Müller, R., Motivkatalog der Liebeselegie. Eine Untersuchung zur Poetik der Römer, Zürich 

1952
Neumann, G., ‹Heut ist mein Geburtstag›. Liebe und Identität in  Goethes ‹Werther›, in: 

W. Wiethölter (Hg.), Der junge Goethe. Genese und Konstruktion einer Autorschaft, 
Tübingen / Basel 2001, 117–143

Orbán, Á., Born for Phoebus. Solar-astral Symbolism and Poetical Self-representation in Con-
rad Celtis and his Humanist Circles, Wien 2018

Pyritz, H., Paul Flemings Liebeslyrik. Zur Geschichte des Petrarkismus, Göttingen 1963
Robinson, E., Art. Genethliakon, in: H.  Cancik  / H.  Schneider (Hgg.), Der Neue Pauly. 

Enzyklopädie der Antike, Bd. 4: Epo–Gro, Stuttgart / Weimar 1998, 913  f.
Robert, J., Carmina Pieridum Nulli Celebrata Priorum. Zur Inszenierung von Epochenwende 

im Werk des Conrad Celtis, Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 
124/1, 2002, 92–121

Ders., Konrad Celtis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanistischen 
Konstitution von Poetik, Philosophie, Nation und Ich, Tübingen 2003

Ders., Subjektive Liebeselegie – elegisches Subjekt – Subjektivierung des Wissens. Sieben The-
sen zum Verhältnis von Dichtung und Landesbeschreibung in den ‹Amores› des Konrad 



	 Zeit und Individuum	 77

Celtis mit einem Ausblick auf die Rolle von erfarung und Autopsie in der frühneuzeitlichen 
Wissensökonomie, in: F. Fuchs (Hg.), Konrad Celtis und Nürnberg. Akten des interdiszipli-
nären Symposions vom 8. und 9. November 2002 im Caritas-Pirckheimer-Haus in Nürnberg, 
Wiesbaden 2004, 74–99

Ders., Art. Celtis, Konrad, in: F.  J. Worstbrock (Hg.), Deutscher Humanismus 1480–1520. 
Verfasserlexikon, Berlin / New York 2009, 375–427

Ders., Lieder als Antikenübersetzung? Überlegungen zur Ambrosius-Bearbeitung Nu kom der 
Heyden heyland, in: ders. / R. Toepfer / J. K. Kipf (Hgg.), Humanistische Antikenüberset-
zung und frühneuzeitliche Poetik in Deutschland (1450–1620), Berlin / Boston 2017, 353–381

Ders., Künstlerlob als soziale Praxis. Eobanus Hessus’ Epikedion auf Albrecht Dürer – Modell-
analyse einer Gelegenheitsdichtung, Artes. Zeitschrift für Literatur und Künste in der früh-
modernen Welt 1/1, 2022, 5–38

Schmidt, W., Geburtstag im Altertum, Gießen 1908/1909
Seznec, J., Das Fortleben der antiken Götter. Die mythologische Tradition im Humanismus 

und in der Kunst der Renaissance, aus dem Franz. von H. Jatho, München 1990
Steppich, C.  J., Numine afflatur. Die Inspiration des Dichters im Denken der Renaissance, 

Wiesbaden 2002
Stuiber, A., Art. Geburtstag, in: T. Klauser (Hg.), Reallexikon für Antike und Christentum. 

Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der Antiken Welt, Bd.  9, 
Stuttgart 1976, 217–243

Suerbaum, W., Merkwürdige Geburtstage. Der nicht-existierende Geburtstag des M. Anto-
nius, der doppelte Geburtstag des Augustus, der neue Geburtstag der Livia und der vorzeitige 
Geburtstag des älteren Drusus, Chiron. Mitteilungen der Kommission für Alte Geschichte 
und Epigraphik des Deutschen Archäologischen Instituts 10, 1980, 327–355

Tausch, H., Erinnerungen an das irdische Paradies. Persien und die Alchimie bei Paul Fleming 
und Adam Olearius, in: S. Arend / C. Sittig (Hgg.), Was ein Poëte kan! Studien zum Werk 
von Paul Fleming (1609–1640), Berlin / Boston 2012, 369–407

Treml, C., Humanistische Gemeinschaftsbildung. Sozio-kulturelle Untersuchung zur Entste-
hung eines neuen Gelehrtenstandes in der frühen Neuzeit, Hildesheim / Zürich / New York 
1989


