Wie sterben Arzt*innen?
Ein Lehrprojekt aus der Medizinethik

Friederike Bock, Leonie Bohlinger, Yu Li, Hannah Merx, Melis Tas, Anna Siemens,
Bettina Hitzer'

1. Eine Einleitung aus Sicht der Medizinethik

Der Tod ist ein Tabu. Diese Aussage ist fast ein Gemeinplatz. Sie springt uns
nur zu oft in grofien Lettern entgegen — auf Zeitungstiteln, im Internet und
mit imaginiren Grofibuchstaben in vielen Gesprichen. Damit fihrt sie sich
selbst sehr schnell ad absurdum. Denn wo so viel iiber das (angebliche) Tabu
Tod geredet wird, kann es mit dem Tabu nicht weit her sein. Darum folgt auf
die Rede vom Tabu auch meist sehr schnell der Hinweis auf den nunmehr er-
folgten Tabubruch: Endlich wird geredet. Ist das alles also nur eine rhetorische
Strategie, die das Reden iiber den Tod interessanter, die Sprecher*innen wa-
gemutiger, die Zeitung auflagenstirker machen soll?

Der Tod ist ein Grenzbegriff. Wir kdnnen zwar iiber ihn sprechen. Uns
steht ein Begriff zur Verfiigung — DER TOD - aber was das iiber den rein
medizinischen Vorgang hinaus ist, entzieht sich uns. Eine Grenze des Erken-
nens ist erreicht. Dies fasste Epikur in den vielzitierten Satz, der dem Tod
den Schrecken nehmen sollte: »solange wir da sind, ist der Tod nicht da, wenn
aber der Tod da ist, sind wir nicht da«.> Die epikureische Angstbewiltigung
hat nur héchst unzureichend funktioniert. Allerdings stellt sich bei genaue-
rem Hinsehen heraus, dass manches, was Todesangst genannt wird, etwas
anderes zum Objekt hat: die Angst vor dem Sterbeprozess etwa oder die Angst
vor dem Verlust liebgewonnener Menschen. Als ein solchermafien vielfach
angstbesetztes Unbekanntes tendiert der Tod womdglich immer wieder in

1 Die ersten fiinf Autorinnen teilen sich die Erstautorschaft dieses Textes.
2 Epikur: Wege zum Gliick, hg. u. tbers. v. Rainer Nickel, Disseldorf/Ziirich: Artemis &
Winkler 2005, S. 117.



102

Medizinische Perspektiven

Richtung Tabu, selbst wenn seine Zugehorigen — die Toten, die Trauernden,
die Sterbebegleiter*innen, die vielgestaltigen Formen des Gedenkens — in
unserer Gesellschaft duflerst prasent sind.

Thomas Macho und Kristin Marek postulieren gar eine »neue Sichtbarkeit
des Todes« in unserer heutigen Gesellschaft.? Diese neue Sichtbarkeit kann auf
einen reichen Fundus historischer Bilder zuriickgreifen, eine »inflationire Bil-
derflut, die allerdings gegen Ende des 19. Jahrhunderts langsam zuriickge-
gangen ist.* Zumindest gehort die These von der Verdringung des Todes seit-
her zu den einflussreichen Selbstbeschreibungen der Moderne.® Walter Ben-
jamin erginzte diese These 1936 um die Beobachtung einer anderen Form des
Hinausdringens des Todes mit weitreichenden Konsequenzen: »Ehemals kein
Haus, kaum ein Zimmer, in dem nicht schon einmal gestorben war. [...] Heute
sind die Biirger in Riumen, welche rein vom Sterben geblieben sind, Trocken-
wohner der Ewigkeit, und sie werden, wenn es mit ihnen zu Ende geht, von
den Erben in Sanatorien oder in Krankenhiusern verstaut.«* Benjamin mach-
te damit bereits in den 1930er Jahren darauf aufmerksam, dass das Sterben
immer seltener zuhause stattfindet. Zusammen mit der zunehmenden Mobi-
litit der Gesellschaft fithrt dies dazu, dass heute viele Menschen bis weit in ihr
Erwachsenenalter hinein keinen einzigen ihnen nahestehenden Menschen im
Sterben aus der Nihe begleitet haben. Neben der neuen Sichtbarkeit des To-
des und der Pluralisierung von Praktiken im Umgang mit Sterben und Tod im
Allgemeinen steht also ein Verlust an individueller Naherfahrung von Sterben.

Das »unmenschliche« Sterben im Krankenhaus ist seit den 1960er Jahren
zu einem wichtigen Topos der Gesellschafts- und vor allem der Medizinkritik
geworden. Die Medikalisierung und Technisierung des Sterbens wurde eben-
so beklagt wie die Verdringung des Sterbens und der Toten ins Abseits mar-
ginalisierter Réume — mit Paravents umstellte Betten von Sterbenden, has-

3 Macho, Thomas/Marek, Kristin (Hg.): Die neue Sichtbarkeit des Todes, Paderborn: Fink
2007.

4 Macho, Thomas/Marek, Kristin: »Die neue Sichtbarkeit des Todes, in: dies., Die neue
Sichtbarkeit des Todes, S. 9—21, hier S. 9.

5 Besonders einflussreich war hier: Ariés, Philippe: Lhomme devant la mort, Paris: Le
Seuil 1977.

6 Benjamin, Walter: »Der Erzahler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows, in: Auf-
satze, Essays, Vortrage. Gesammelte Schriften, Bd. 11 2, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 438—465, hier S. 449.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

tig beiseitegeschaffte und in Abstellkammern »deponierte« Leichen.” Immer
stirker richtete sich die Aufmerksamkeit von Medizinsoziolog*innen, Psych-
iater*innen und Psycholog“innen auf die Frage, wie sich dieses Verstecken und
die damit einhergehende Sprachlosigkeit auf den 4rztlichen und pflegerischen
Umgang mit Sterbenden auswirken. Als einflussreich erwies sich eine in Ka-
lifornien durchgefithrte Studie der Soziologen Barney G. Glaser und Anselm
Strauss, die 1965 unter dem Titel Awareness of Dying publiziert wurde.® Glaser
und Strauss kamen hier zu dem Ergebnis, dass das implizite Sprechverbot da-
zu fithrte, dass sowohl Arzt*innen als auch Pflegefachkrifte die Krankenzim-
mer der Sterbenden mieden und ihnen weniger Aufmerksambkeit schenkten.
Hinter der Vermeidung verbarg sich mehr als nur das gutgemeinte Bemiihen
um Schonung der Sterbenden, wie wenige Jahre zuvor der Psychologe August
M. Kasper auf einer Tagung der American Psychological Association meinte. Sei-
nes Erachtens war es die oft unbewusste Todesangst der Arzt*innen, die diese
tiberhaupt erst dazu veranlasste, ihren Beruf zu ergreifen — als Versuch, den
Tod mit dem ausschlieRlichen Fokus auf Heilung abzuwehren.’

Angesichts der problematischen Folgen fiir die Sterbenden und ihre Fa-
milien, aber letztlich auch fiir Arzt*innen und Pflegende, die die kognitive
und emotionale Last der Verdringung zu tragen hatten, formierte sich in
den 1960er Jahren das death awareness movement, das einen neuen, moglichst
angstfreien und unverstellten Umgang mit Tod und Sterben durch death
education ermdglichen wollte.” Vier Dimensionen des Wissens iitber Tod und
Sterben stehen im Mittelpunkt des Unterrichts iiber Sterben, Tod und Trauer
(USTT), wie das Konzept seit den 1970er Jahren im deutschen Sprachraum

7 Vgl. u.a. Sudnow, David: Passing on: The social organization of death, New Jersey:
Prentice Hall 1967; lllich, lvan: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesund-
heitswesens, aus d. Amerikan. iibers. v. Nils Thomas Lindquist, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 1977 (amerikan. Original 1975); Elias, Norbert: Uber die Einsamkeit der Ster-
benden in unseren Tagen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982.

8 Vgl. Glaser, Barney G./Strauss, Anselm: Interaktion mit Sterbenden. Beobachtungen
fiir Arzte, Schwestern, Seelsorger und Angehdérige, aus d. Amerikan. iibers. v. Gisela
Bischof-Elten, Gottingen: Sammlung Vandenhoeck 1974 (amerikan. Original 1965).

9 Vgl. Kasper, August M.: »The Doctor and Death, in: Herman Feifel (Hg.): The Meaning
of Death, New York/Toronto/London: McGraw-Hill Book Company 1959, S. 259—270.

10 Vgl. Wittkowski, Joachim/Paré, Pierre-Marc: »Unterrichtung (ber Sterben, Tod
und Trauer (Death Education)«, in: Héctor Wittwer/Daniel Schiafer/Andreas Frewer
(Hg.): Sterben und Tod. Ein interdisziplinares Handbuch, Stuttgart: Metzler 22020,
S.361-364, hier S.361.

103



104

Medizinische Perspektiven

genannt wird. Es geht um kognitives Wissen, um eine affektive Auseinan-
dersetzung, um die Dimension des Verhaltens und Handelns sowie um eine
Reflexion und Bewusstwerdung der eigenen Werte. Lange wurde keine dieser
Dimensionen in den Lernzielen des Medizinstudiums explizit beriicksich-
tigt. Erst 2009 wurde das Fach Palliativmedizin als Querschnittsbereich 13 in
die drztliche Approbationsordnung aufgenommen. Damit wurden erstmals
in sehr begrenztem Mafe kognitive und handlungsbezogene Aspekte der
Sterbebegleitung in die drztliche Ausbildung integriert.

Wertebezogene Aspekte der Sterbebegleitung werden im Rahmen des Fa-
ches Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin berticksichtigt, insbesondere
in den Debatten um eine Neuregelung der Suizidassistenz. Die erfahrungs-
bezogene Dimension des Umgangs mit Sterben und Tod bleibt dagegen in
der Regel aufden vor. Das ist nicht nur Folge der eng getakteten Lehrpline
fiir Medizinstudierende, sondern auch der Unkenntnis und Unsicherheit
dariiber, wie eine solche Auseinandersetzung didaktisch sinnvoll gestaltet
werden kann. Dabei unterstreicht eine Reihe von Studien die Wichtigkeit ei-
ner solchen Auseinandersetzung fiir (angehende) Arzt*innen. Arztliche Angst
vor dem eigenen Tod und Sterben fiihrt oft dazu, dass Aufklirungsgespriche
tiber ein palliatives Therapieangebot und das herannahende Sterben hinaus-
gezdgert werden oder ganz unterbleiben.” Findet ein Aufklirungsgesprich
dennoch statt, wird es von den Arzt*innen als duRerst belastend empfunden.™
Einige Studien deuten zudem darauf hin, dass Arzt*innen mit starker eigener
Todesangst eher dazu neigen, trotz fehlender Heilungsaussichten kurative
Mafnahmen fortzufithren, weniger mit anderen Akteuren der Palliativver-
sorgung zusammenzuarbeiten und schwer erkrankte Patient*innen ohne
ausreichende Indikation linger im Krankenhaus zu behalten.”

11 Vgl. Rodenbach, Rachel A./Rodenbach, Kyle E./Tejani, Mohamedtaki A./Epstein,
Ronald M.: »Relationships between personal attitudes about death and communica-
tion with terminally ill patients: How oncology clinicians grapple with mortality«, in:
Patient Education and Counseling 99.3 (2016), S. 356—363; Black, Kathy: »Health care
professionals’ death attitudes, experiences, and advance directive communication be-
havior, in: Death Studies 31.6 (2007), S. 563—-572.

12 Vgl. Cochrane, Joyce B./Levy, Marvin R./Fryer, John E./Oglesby, Carole A.: »Death anx-
iety, disclosure behaviors, and attitudes of oncologists toward terminal care, in:
Omega 22.1 (1990), S. 1-12.

13 Vgl. Schulz, Richard/Aderman, David: »Physicians’ death anxiety and patient out-
comes, in: Omega 9.4 (1978), S. 327—332; Cochrane, J.B. et al.: Death anxiety; Alvarez-
del-Rio, Asuncién et al.: »Facing Death in Clinical Practice: a view from physicians in



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

Doch die Angst vor dem eigenen Sterben und Tod hat offenbar nicht nur
Auswirkungen auf die irztliche Kommunikation und Entscheidungsfindung,
sondern auch auf das psychische Wohlbefinden der Arzt*innen selbst. Viele
werden riickblickend von Zweifeln und Schuldgefiihlen belastet. Der Versuch,
sich aus Selbstschutz von den eigenen Gefiihlen zu distanzieren, kann sich
langfristig als schidlich erweisen und schrinkt zudem die Empathiefihigkeit
im Patientengesprich ein.* Erfahrungsbezogene Ausbildungsprogramme,
die eigene Angste und Abwehrhaltungen bewusst machen und Bewiltigungs-
perspektiven aufzeigen, kénnen die Angste vor dem Sterben zwar nicht immer
vermindern.” Doch deuten neuere Forschungsergebnisse darauf hin, dass
die bewusste Reflexion der eigenen Angste den emotionalen und moralischen
Stress der Arzt*innen und Pflegenden reduziert und ihre Kommunikations-
fihigkeit und Entscheidungsfindung verbessert.®

Wie aber lisst sich diese erfahrungsbezogene Auseinandersetzung in die
medizinische Lehre integrieren? Das hier vorgestellte Lehrprojekt hat hierfiir
den Weg eines theaterpidagogisch begleiteten Rollentausches mit doppeltem
Effekt gewihlt. Die Studierenden wurden auf unterschiedlichen Ebenen mit
der Frage nach der eigenen Sterblichkeit konfrontiert — und zwar mit Blick
auf ein mogliches Spannungsverhiltnis zum arztlichen Selbstverstindnis. Am
Ende des Lehrprojektes ist ein Dokumentartheaterstiick entstanden, das aus
der Auseinandersetzung mit empirischem Material (Pathographien von Arz-
ten, Interviews) erwuchs. Durch das Entwerfen und Einiiben von Rollen auf
der Bithne wurde diese Auseinandersetzung niherungsweise zur verkorper-
ten Erfahrung. Diese Erfahrung blieb naturgemaf} bruchstiickhaft, denn, wie

Mexicok, in: Archives of Medical Research 44.5 (2013), S. 394—400; Busch, Holger: »Ein-
stellungen zu Sterben und Tods, in: Héctor Wittwer/Daniel Schifer/Andreas Frewer
(Hg.): Sterben und Tod. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler 22020,
S. 233-240. Anders agierten die Arzt*innen allerdings im Blick auf lebensbegrenzend
erkrankte Neugeborene. Hier tendierten Neonatolog*innen mit einem héheren death
anxiety score dazu, schneller Vorschlidge zur Therapiebegrenzung zu akzeptieren, vgl.
Draper, Emma ]. et al.: »Relationship between physicians’ death anxiety and medical
communication and decision-making: A systematic review, in: Patient Communicati-
on and Counseling 102 (2019), S. 266—274.

14 Vgl. E]. Draper et al.: Relationship, S. 272.

15 Vgl. ). Wittkowski/P-M. Paré: Unterrichtung, S. 362.

16 Vgl Clare, Emma/Elander, James/Baraniak, Amy: »How healthcare providers’ own
death anxiety influences their communication with patients in end-of-life care: A the-
matic attitude, in: Death Studies 46.7 (2022), S.1773—1780, hier S.1776.

105



106

Medizinische Perspektiven

auch Martin Heidegger herausstellt: »Wir erfahren nicht im genuinen Sinne
das Sterben der Anderen, sondern sind héchstens immer nur >dabeic.«"”

2. Das Lehrprojekt aus Studierendensicht

Die folgenden Abschnitte sind aus der Sicht der Teilnehmerinnen entstanden
— wir sind fiinf Studierende aus dem klinischen Abschnitt (d.h. 3.-5. Studien-
jahr). Wir konnten uns das Projekt als Wahlpflichtfach anrechnen lassen.

2.1 (Angehende) Arzt*innen und der Tod

Die meisten Medizinstudierenden beginnen ihr Studium mit dem Ziel, ande-
re zu retten und zu heilen. Held*innen in Weif? zu werden, und somit, schein-
bar, klug, empathisch, souverin und prestigetrichtig. Zusitzlich geht das Be-
rufsbild mit einer starken Romantisierung einher, die durch die Gesellschaft
und mittlerweile auch durch die sozialen Medien gestiitzt wird. In der Realitit
geht der Arztberuf wie alle sozialen Berufe mit starker psychischer Belastung
und Verantwortung einher. Anders als 6ffentlich vermittelt, kénnen Arzt*in-
nen nun einmal nichtimmer heilen. Sie begleiten auch schwere Krankheitsver-
ldufe, wissen nicht immer die genauen Diagnosen, leiden unter Alltagsstress,
sehen schwere (Familien-)Schicksale und erleben den Tod und das Sterben ih-
rer Patient*innen.

Das Medizinstudium dagegen sieht eine Beschiftigung mit dem Thema
Tod erst spit im Curriculum vor und diese bleibt weitgehend abstrakt. Da-
durch ergeben sich wenig Méglichkeiten, iiber diesbeziigliche Angste und Sor-
gen zu sprechen. Dabei ist es wichtig, sich dariiber auszutauschen und auf den
Umgang mit dem Thema Tod und Sterben vorzubereiten. Aus diesem Grund
sind Lehrangebote, die bewusst ethisch und persénlich herausfordernde The-
men aufgreifen und diskutieren, sehr wertvoll. Wir kénnen Patient*innen nur
adiquat behandeln, wenn wir den Sterbeprozess kennen. Wir kénnen ihnen
dann die nétige Empathie entgegenbringen, wenn wir ihr Leid sehen.

Auch die Patient*innen konnen darunter leiden, dass das Thema in der Kli-
nik gemieden wird. Sich aktiv und kiinstlerisch mit dem Tod und der eigenen
Sterblichkeit zu beschiftigen, erméglicht eine authentische Kommunikation
mit Patient*innen, die den Behandlungsverlauf positiv beeinflussen kann. Das

17 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tilbingen: Niemeyer '*1979, S. 253.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

Thema Tod und Sterben bringt im Berufsalltag wichtige ethische Aspekte mit
sich, mit denen sich Arzt*innen beschiftigen miissen. Da ist eine Auseinan-
dersetzung im Studium wichtig, um ein Verstindnis fir ethische Prinzipien
zu entwickeln. Dabei fingt es mit alltdglichen Fragen an: Wann empfehle ich
eine palliative Therapie? Wie viel Zeit soll ich mir fiir das Patientengesprich
nehmen? Welche Therapieoptionen sind vertretbar? Aber auch auf Extremsi-
tuationen wie die Frage nach einer Organspende oder die Notwendigkeit der
medizinischen Triage miissen zukiinftige Arzt*innen vorbereitet werden, Fra-
gen, die in der Gesellschaft viel diskutiert werden.

Medizinstudierende machen wihrend ihrer Studienzeit und davor bereits
erste personliche Erfahrungen. Innovative Lehrangebote konnten einen Raum
bieten, um iiber eigene Erlebnisse zu reflektieren und diese in die neue drztli-
che Rolle einzuordnen. Sie konnten helfen, negative Glaubenssitze aufzulsen
und eigene Bewiltigungsstrategien zu entwickeln, um die Resilienz zu verbes-
sern. Gerade im stressigen Berufsalltag ist es wichtig, einen geiibten Umgang
mit Belastungen zu besitzen.

2.2 Kreativitat im Medizinstudium?

Esistallgemein bekannt, dass das Medizinstudium mit einem vergleichsweise
grofien Lernaufwand verbunden ist. Studierende sollen Behandlungsleitlinien
kennen, Fakten auswendig lernen und diese moglichst gut an die Patient*in-
nen vermitteln kénnen. Das Medizinstudium hat in Deutschland einen star-
ren Rahmen. Es ist verschult, alle Studierenden miissen das Gleiche wissen
und konnen. In vorgefertigten Lernplinen wird vorgegeben, welche Themen
fiir das Examen an welchem Tag relevant sind. Kurzum: Es gibt wenig Spiel-
raum fiir Kreativitit, und wer das so mochte, kann das Studium hinter sich
bringen, ohne eigene Perspektiven zu entwickeln und auRerhalb der gewohn-
ten linearen Denkmuster zu denken.

Aber ist es nicht trotzdem von Vorteil, bei manchen Themen noch genauer
hinzuschauen, sich eine eigene Meinung zu bilden und sich kreativdamit aus-
einanderzusetzen? Als wir uns dem Thema auf kreative Art und Weise niher-
ten, passierte es mehr oder weniger automatisch, dass wir eigene Perspektiven
auf das Thema entwickelten und Haltungen festigten. Und stellt dies nicht ei-
ne gute Grundlage zur Auseinandersetzung mit schwierigen Entscheidungs-
situationen dar?

Dariiber hinaus gibt es aber noch weitere Griinde, warum sich Medizin-
studierende manchen Themen kreativ nihern sollten. So ist es im spiteren

107



108

Medizinische Perspektiven

Berufsalltag keinesfalls so, dass Leitlinien oder auswendig gelernte Fakten in
jeder Situation weiterhelfen. Auch hier ist oft Kreativitit gefragt. Und Kreati-
vitit ist eine Fihigkeit, die man lernen und iiben kann. Ebenfalls nicht zu un-
terschitzen ist, dass kreatives Arbeiten Abwechslung und neue Impulse in ei-
nen sonst eher monotonen Studienalltag bringt und so zum Wohlbefinden der
Studierenden beitragen kann. Aulerdem kann es hilfreich sein, eigene krea-
tive Fihigkeiten zu schulen, um spiter schwierige Situationen im &rztlichen
Alltag fiir sich selbst emotional zu verarbeiten. Die Beteiligung an einem krea-
tiven Projekt und das Erschaffen von etwas Eigenem tragen auch dazu bei, das
Selbstbewusstsein zu stirken. Besonders fiir Medizinstudierende, die norma-
lerweise selten die Gelegenheit haben, ihre eigenen Ideen in ihre Arbeit einzu-
bringen, kann kreatives Schaffen eine Form der Bestitigung bieten, die nicht
durch das Bestehen einer Multiple-Choice-Klausur erreicht werden kann.

2.3 Unser Arbeitsprozess

Die Entwicklung des Stiickes lisst sich in drei Phasen unterteilen. In der ersten
Phase haben wir uns mit dem Thema vertraut gemacht. Dabei haben sich Fra-
gen herauskristallisiert, die wir spater adressiert haben. Fiir die zweite Phase
wurden Personen aus dem Gesundheitssystem interviewt, die in ihrem Alltag
besonders viel mit Trauer und Tod konfrontiert sind. Zum Abschluss, in der
dritten Phase, haben wir das Stiick niedergeschrieben und inszeniert.

Erste Phase
Um uns kennenzulernen und uns in das Thema einzufinden, haben wir ei-
ne Creative Writing-Aufgabe bekommen. Hierbei haben alle Teilnehmende des
Wahlfachs einen Text zu dem Prompt geschrieben: »Sie sind der Tod. Heute
beenden Sie das Leben eines Menschen. Wie sehen Thre Gedanken und Ge-
fithle aus?«. Beim Vergleich unserer Geschichten haben wir festgestellt, dass
der Tod sehr unterschiedlich von uns charakterisiert wurde. Der Tod war in
einigen Versionen neutral bis unbeteiligt, in anderen Versionen auch gehis-
sig oder aber frustriert dariiber, das Leben von Menschen nehmen zu miissen.
Gleichzeitig haben die Geschichten unterschiedliche Interpretationsmoglich-
keiten von Leben und Tod aufgezeigt. In manchen Versionen wurde der Tod als
eine Art Erldsung dargestellt, in anderen als etwas, wovor viele sich fiirchten,
oder der Tod war lediglich ein Teil des Lebens.

Auch haben wir die Autobiographie des amerikanischen Neurochirurgen
Paul Kalanithi Bevor ich jetzt gehe (Original: When breath becomes air, 2016) be-



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

sprochen. Spiter haben wir das Buch als Inspiration fiir die Entwicklung des
Theaterstiicks benutzt. Kalanithi schildert hier seine Motivation, Neurochir-
urg zu werden, seine Erfahrungen seit seiner Krebsdiagnose (fast) bis zu sei-
nem Tod. Auf seine letzten Seiten folgt ein Nachwort seiner Frau Lucy Kalani-
thi, in dem sie sein Sterben und ihren Umgang mit der Trauer schildert. Be-
sonders eindriicklich fiir uns war es zu beobachten, wie Kalanithi nach und
nach aus seiner Arztrolle heraustritt und die Patientenrolle annimmt und ak-
zeptiert. Auflerdem haben wir itber das Bild diskutiert, das er wihlte, um das
Verhiltnis von Arzt und Patient*innen zu beschreiben: der Arzt als »Schifer«
und die Patient*innen als »verlorene Schafe«. Ein wichtiger Gedankenanstof3
war fiir uns auch seine Feststellung, dass er von sich erwartet hitte, seine Dia-
gnose besser zu verkraften, weil er zuvor Patient*innen bei dhnlichen Schick-
salsschlagen betreut hatte.

Begleitend haben wir mit der Theaterpidagogin Kerstin Reichelt (Magde-
burg) erste Theateriibungen gemacht.

Zweite Phase

Jede Teilnehmerin des Wahlfachs hat eine Person interviewt, die von Berufs
wegen viel mit dem Tod und dem Sterbeprozess konfrontiert ist. Wir entschie-
den uns dafiir, einen Seelsorger, eine Palliativschwester, eine Psychoonkolo-
gin, einen Hausarzt und einen Medizinstudenten, der in der Intensivpflege
arbeitet, zu interviewen. Die Interviews wurden aufgezeichnet und wir haben
spiter uns bedeutsam erscheinende Passagen ausgewihlt, um sie im Theater-
stiick als Tonspur einzuspielen. Gemeinsam haben wir vorab einen Fragenka-
talog erarbeitet, der aus folgenden Fragen bestand:

« Gibt es Sterbeprozesse, die Sie miterlebt oder begleitet haben, die Thnen
besonders eindriicklich in Erinnerung geblieben sind oder Sie besonders
beriithrt haben?

« Sind alle Menschen vor dem Tod gleich?

- Was macht einen wiirdevollen Tod aus?

« Sterben Arzt*innen anders als andere Menschen?

« Hat sich durch Ihre Erfahrungen in der Arbeit Ihre personliche Haltung
zum Tod veridndert?

Abgesehen von den Interviewfragmenten haben wir auch Charaktereigen-
schaften unserer Interviewpartner oder Schilderungen aus deren Berufsalltag
in das Stiick einfliefien lassen. Zum Beispiel trostet im Stiick eine Arztin ihre



10

Medizinische Perspektiven

Kollegin, indem sie sie an der Hand halt. Davon hat der Seelsorger uns er-
zihlt. Auf diese Weise hat er versucht, einem zutiefst erschiitterten Patienten
Trost zu geben. Inspiriert vom Interview mit der Palliativschwester haben
wir eine Szene in unser Stiick hineingeschrieben, in der die Palliativirztin
andeutet, dass sie sich im privaten Leben nur wenig mit dem Thema Tod
auseinandersetzen mochte.

Zu der Frage »Sterben Arzt*innen anders als andere Menschen?«, der
Kernfrage unseres Stiickes, kamen von allen Interviewpartner*innen dhnliche
Antworten: Alle stellten fest, dass es keinen signifikanten Unterschied gebe,
dass aber Arzt*innen die Erwartungshaltung hitten, einen Weg zur Heilung
zu finden, da sie wegen ihres Berufes darauf konditioniert seien. Dies konnte
das »Loslassen« erschweren.

Dritte Phase

Wir alle haben die Gestaltung einer eigenen Rolle verantwortlich tibernommen
und uns gegenseitig Feedback gegeben. Dazu gehorte es, einen Monolog des
eigenen Charakters zu verfassen sowie die daran gekniipften Interaktionen fiir
das Stiick zu gestalten.

2.4 Das Dokumentartheaterstiick

Das Stiick besteht aus sieben Szenen. Eine zentrale Rolle spielt der personifi-
zierte Tod als beobachtende, sich aber auch zu Wort meldende Rahmenfigur.
Daneben treten vier irztliche Figuren auf, die durch eine lebensbegrenzende
Diagnose abrupt aus ihrer drztlichen Rolle gerissen werden und sich, konfron-
tiert mit der eigenen Endlichkeit, in der Patient*innenrolle wiederfinden. In
der Auseinandersetzung mit der Textgrundlage von Kalanithi arbeiteten wir
diesen Rollenwechsel als zentrales Element heraus, das durch die Diagnose-
stellung als pl6tzlich drohender Tod mitten im Leben besonders deutlich zuta-
ge tritt. Daher entschieden wir uns, unser Stiick auf das Szenario der unerwar-
teten lebensbedrohlichen Diagnose zu fokussieren. Abgestimmt auf die Bilder
auf der Bithne werden ausgewihlte Fragmente aus den im Vorfeld gefithrten
Interviews eingespielt. Die Texte der Figuren sind iberwiegend direkte oder
abgewandelte Zitate aus den Interviews oder aus dem Kalanithi-Buch.

Im kurzen Intro betritt der Tod die Bithne, nimmt seinen erhéhten Platz
aufeinem Hocker im hinteren seitlichen Bithnenbereich ein und bringt mit ei-
ner Fernbedienung eine Reihe elektrischer Kerzen zum Leuchten. Es folgt der
Auftritt der iibrigen vier Darstellerinnen in neutraler Alltagskleidung. Dabei



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen? m

wird asynchron ein Zitat gesprochen: »Wieviel Mithsal und Schmerzen es uns
kostet, auf die Welt zu kommen, wissen wir nicht, sie aber wieder zu verlassen,
ist verbiirgtermaflen keine Kleinigkeit.«'®

Abb. 1: Der Tod (Yu Li), Dokumentartheaterstiick »Wie sterben
Arzt*innen?«, Auffiihrung in Rostock, 8. Dezember 2023

18 Browne, Thomas; zitiert nach: Kalanithi, Paul: Bevor ich jetzt gehe. Die letzten Worte
eines Arztes an seine Tochter, ibers. v. Gaby Wurster, Miinchen: Albrecht Knaus Verlag
42016, S. 62.



2

Medizinische Perspektiven

In der darauffolgenden ersten Szene werden als Hinleitung zur Frage, wie
Arzt*innen mit dem eigenen Tod umgehen, zunichst verschiedene Formen
des Sterbens auf der Bithne dargestellt. Daran ankniipfend wird ein Fragment
eines mit einem Arzt gefithrten Interviews eingespielt, in dem er sich an seine
erste Erfahrung mit dem Tod einer Patientin erinnert: »[W]eil das jetzt so der
erste Mensch war, der in meinem, in meiner Zustindigkeit gestorben ist, hatte
ich vor allem Sorge, ob die wirklich tot war. [...] Und bin alle fiinf Minuten den
Raum hingegangen und hab geguckt, ob die jetzt wirklich gestorben war.«

AnschliefSend, in der zweiten Szene, stellt sich der Tod in einem kurzen
Monolog vor, der mit den Worten beginnt: »Ich bin der Tod, der alle gleich
macht.« Durch die Aussage des Todes, Arzt*innen seien fiir seine Arbeit eine
besonders herausfordernde Berufsgruppe, wird zur Fragestellung »Wie ster-
ben Arzt*innen?« iibergeleitet.

In der dritten Szene stellen sich die vier irztlichen Figuren vor. Weile
Kittel signalisieren ihren Beruf. Sie prisentieren sich sehr unterschiedlich in
Auftreten, Haltung und spiter auch in ihren Reaktionen auf das Herannahen
des Todes: Da ist zunichst eine siegesgewisse Figur, die itberzeugt davon ist,
sich durch auf wissenschaftlichen Erkenntnissen basierendes korperliches
Training und ausgewogene Ernihrung ein langes Leben verschaffen zu kon-
nen. Danach folgt Frau Dr. Help, »einzige Hausirztin im Umbkreis von 15 kmg,
abgehetzte »Allesschaffering, die dermafien beschiftigt ist, dass sie weder an
sich selbst noch an den Tod viel denkt. An dritter Stelle tritt eine Neurochir-
urgin nach vorne auf die Bithne, iiberzeugt von ihrer eigenen Uberlegenheit
sowie der ihrer Disziplin, der »Konigsdisziplin in der Medizin«. Zuletzt er-
scheint Frau Dr. Michel, eine Palliativmedizinerin, die weif3, dass der Tod zum
Leben dazugehort, aber dennoch keineswegs dazu bereit ist, sich mit ihrem
eigenen Lebensende auseinanderzusetzen. Drei dieser Figuren greifen Eigen-
schaften, Haltungen und Verhaltensweisen von Menschen auf, von denen uns
in den Interviews berichtet wurde. Die Rolle der Neurochirurgin geht dagegen
auf Kalanithis Buch zuriick. Wir haben die Figuren bewusst iiberzeichnet, um
bestimmte Eigenschaften hervorzuheben und die Schwere des Theaterstiicks
etwas abzumildern.

»Der Tod beginnt mit der Diagnose«: Zentral fiir das Theaterstiick ist die
vierte Szene, in der der Tod einen weiflen Kittel iiberzieht und damit selbst in
die drztliche Rolle schliipft. Er teilt den Figuren die potentiell tédliche Diagno-
se mitund reifdt sie so aus ihrem drztlichen Arbeitsalltag. Mit dem Eintauschen
des Arztkittels gegen ein Patientenhemd wird auf der Bithne der Wechsel zur
Rolle der Patient*in symbolisch vollzogen. Das geschieht teils dngstlich, teils



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

widerwillig. Eine Figur ist wie erstarrt und bekommt das Patientenhemd vom
Tod angelegt, eine andere schleudert ihren Arztkittel zunichst voller Wut zu
Boden, bevor sie von der Bithne stiirmt.

Abb. 2: Die Wut angesichts der Diagnose (Hannah Merx), Dokumen-
tartheaterstiick »Wie sterben Arzt “innen?«, Auffiihrung in Rostock, 8.
Dezember 2023

In der finften Szene verharren die Figuren wie eingefroren in ihren Po-
sitionen vom Ende der vorigen Szene. Wihrenddessen wird I am afraid aus
dem Oratorium The Sacred Veil (2020) von Eric Whitacre eingespielt, das die-
ser nach Texten eines Freundes komponiert hat, dessen Frau an Krebs verstor-

13



T4

Medizinische Perspektiven

ben ist. Die Darstellerin, die zuvor die Bithne verlassen hat, spricht dazu den
ins Deutsche iibersetzten Text ins Mikrophon: »Ich fiirchte, wir haben etwas
gefunden.., teilweise in schnellem Sprechtempo, um das iiberfordernde Ein-
prasseln schlechter Nachrichten im Fachjargon zu veranschaulichen (»Fiinf-
zehn Zentimeter grofRe retroperitoneale zystische Masse mit komplexer inter-
ner Septierung«). Die Musik hat etwas Uberwiltigendes und zugleich Klagen-
des an sich. Wihrenddessen geht die Darstellerin, die den Tod spielt, herum
und bietet den erstarrten Figuren Trost an, den diese teils ablehnen, teils ak-
zeptieren.

Abb. 3: Der trostende Tod (Leonie Bohlinger, Yu Li), Doku-
mentartheaterstiick »Wie sterben Arzt*innen?«, Auffithrung
in Rostock, 8. Dezember 2023




F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

Abb. 4: Bewiltigung I (Leonie Bohlinger, Friederike Bock), Dokumen-
tartheaterstiick »Wie sterben Arzt “innen?«, Auffiihrung in Rostock, 8.
Dezember 2023

Eine Besonderheit, die uns bei Arzt*innen in einer solchen Situation im
Unterschied zu nicht-irztlichen Patient*innen in unserer Textarbeit auffiel, ist
die Nutzung von Fachliteratur. In der sechsten Szene beginnt deshalb auf der
Bithne eine angespannte Recherche, die immer verzweifelter und chaotischer
wird. Das Bliattern wird hektischer, Biicher und Zeitschriften werden frustriert
zu Boden geworfen. Zwischendurch sind immer wieder Ausrufe der Figuren
zu héren: »Ich hatte noch so viel vor!«, »Ich bin nun selbst das verlorene, ver-
wirrte Schaf«. Es herrscht Orientierungslosigkeit in Anbetracht der auf einmal
verlorenen Zukunft, in deren Erreichen man so viel Arbeit, Energie, Verzicht

115



116

Medizinische Perspektiven

und Hoftnung investiert hat: »Ich habe im Leben eine Zukunft aufgebaut, die
ich nun nicht mehr erleben werde. [...] mit der kérperlichen Schwichung bre-
chen die Traiume und meine Identitit in sich zusammen.« Es gibt keinen er-
kennbaren Weg mehr, nur eine »schroffe, gleifend weile Wiiste, als hitte ein
Sandsturm die Spuren alles Bekannten ausgeléscht.«*

Abb. 5: Bewiltigung II (Melis Tas), Dokumentartheaterstiick »Wie
sterben Arzt *innen?«, Auffithrung in Rostock, 8. Dezember 2023

19 Alle Zitate aus: P. Kalanithi: Bevor ich jetzt gehe, S. 118.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

Nach einem Moment des Innehaltens beginnen die Figuren in der siebten
Szene langsam, die auf der Bithne verteilten Biicher und Zeitschriften wieder
aufzuriumen. Dies ist unser Bild fiir die beginnende Bewiltigung der Situati-
on. Zwei der arztlichen Figuren ziehen sogar den Kittel wieder iiber das Pati-
entenhemd. Jede der Figuren bekommt vom Tod nacheinander eine der elek-
trischen Kerzen in die Hand gedriickt, macht eine kurze Aussage iiber ihren
aktuellen Umgang mit der Situation und verharrt anschliefend in einer Kor-
perhaltung, die die Aussage unterstreicht, sodass ein Standbild entsteht.

Abb. 6: Schlussszene (Hannah Merx, Leonie Bohlinger, Friederi-
ke Bock, Yu Li, Melis Tas), Dokumentartheaterstiick »Wie sterben
Arzt*innen?«, Auffiihrung in Rostock, 8. Dezember 2023

Es wird deutlich, dass die Bewiltigung einer terminalen Krankheitsdia-
gnose ein Prozess ist, der individuell unterschiedlich verliuft und an jedem
Punkt auch stagnieren kann — zum Ende des Stiickes stehen die Figuren an
unterschiedlichen Positionen auf der Bithne. Das Verhiltnis der Figuren zu
ihrer Kerze im Standbild veranschaulicht dabei jeweils, wie sie mit der ihnen
verbleibenden Zeit umgehen: Die kimpferische Figur ist nicht in der Lage, die
eigene Endlichkeit anzuerkennen, steht trotzig mit verschrinkten Armen da,
das Licht achtlos neben sich auf dem Boden abgestellt. Die Figur der Neuro-
chirurgin trigt wieder den Kittel, hat das Licht in die Kitteltasche gesteckt: In

7



18

Medizinische Perspektiven

ihrem Leben spielt die Arbeit wieder die Hauptrolle, solange es eben geht. Die
Palliativmedizinerin betrachtet ihr Licht vorsichtig-distanziert mit Unsicher-
heit und Ambivalenz. Die Figur, die zu Beginn als tiberlastete Hausirztin in
Erscheinung trat, hilt ihr Licht nahe vor sich wie etwas Kostbares, Zerbrech-
liches. Sie hat es geschafft, sich umzuorientieren hin zur bestméglichen Aus-
schopfung der verbleibenden Zeit in Akzeptanz der Tatsache, dass das Leben
ein absehbares Ende hat.

2.5 Rezeption des Stiickes

In unserem Stiick geht es um den Rollenwechsel von Arzt*innen zu Patient*in-
nen aus der Perspektive von Medizinstudierenden. Folglich kommen alle drei
Gruppen als Rezipient*innen in Frage. Insgesamt traten wir zweimal mit un-
serem Stiick auf, einmal vor Kommiliton*innen, das zweite Mal vor Expert*in-
nen zum Thema Tod und Sterben aus dem Bereich Medizin und Geisteswissen-
schaften.

Erster Auftritt (Generalprobe): Dienstagabend 18 Uhr, Magdeburg, im Stu-
dentenklub »Kiste« vor ca. 40 Medizinstudierenden

Nach dem Ende des Stiickes wurde nicht geklatscht. Auch als das Licht aus-
ging, wir alle abgegangen und hinter dem Vorhang verschwunden waren, kam
nur schwacher Applaus. War das Ende nicht als solches erkennbar gewesen?
Hat niemand verstanden, dass es vorbei ist? Dachten die Zuschauenden, un-
sere Figuren miissten sterben, damit es vorbei ist, so wie in unserem Anfangs-
bild? Oder haben wir so viele Fragen und Emotionen produziert, dass sie auf
das Ende nicht reagieren konnten?

Auch in der Fragerunde im Anschluss war die Reaktion zuriickhaltend:
Zwei Zuschauer®innen berichteten iiber Gefiihle und Ginsehaut. Es gab zwei
nicht direkt inhaltsbezogene Nachfragen und sonst wenig Lob oder Kritik.
Erst mit denjenigen, die nach dem Stiick fiir ein Getrank noch blieben, ent-
stand ein Gesprich dariiber, was in ihnen vorging. Die meisten berichteten,
dass sie viele Gedanken mit nach Hause nehmen wiirden. Viele hatten Mii-
he, die vom Stiick hervorgerufenen Gefiihle einzuordnen. Dennoch fiel das
Feedback positiv aus.

Wir vermuten, dass die Zuschauenden zunichst von ihren Emotionen
tiberwiltigt waren: Die meisten von uns sind weder lebensbedrohlich er-
krankte Patient*innen noch fertig ausgebildete Arzt*innen. Und dennoch
werden wir vielleicht beide Rollen zu unterschiedlichen Zeitpunkten unse-



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

res Lebens ausfiillen. Susan Sontag beschreibt dieses Gefiihl in ihrem Essay
Krankheit als Metapher so:

»Krankheit ist die Nachtseite des Lebens, eine eher |dstige Staatsbiirger-
schaft. Jeder, der geboren wird, besitzt zwei Staatsbiirgerschaften, eine im
Reich der Gesunden und eine im Reich der Kranken. Und wenn wir alle es
auch vorziehen, nur den guten Ruf zu benutzen, frither oder spater ist doch
jeder von uns gezwungen, wenigstens flr eine Weile, sich als Biirger jenes
anderen Ortes auszuweisen.«*°

So konfrontierte unser Stiick unsere Kommilitoninnen zum einen mit der
Angst davor, in wenigen Jahren beruflich Uberbringer*innen schlechter
Nachrichten zu sein, und gleichzeitig mit der eigenen Sterblichkeit.

Zweiter Auftritt: Freitagmittag 13 Uhr, Rostock, auf der Tagung »Arztliche
Imaginationen des Lebensendes. Faktuale und fiktionale Konzeptionen des ei-
genen Alter(n)s, Sterbens und Todes« vor ca. 15 Expert*innen, die aus unter-
schiedlichen Fachdisziplinen zum Thema Tod und Sterben forschen.

Die Reaktion des Publikums fiel auch hier etwas verzogert, aber deutlich
weniger zuriickhaltend aus. In der anschliefdenden Fragerunde wurde viel dis-
kutiert und es wurden direkte Beziige zu Szenen und vorangegangenen Beitri-
gen hergestellt.

Insgesamt fand die Auswertung des Stiickes eher auf Metaebene statt:
Welches Arztbild ist erstrebenswert? Miissen Arzt*innen Krankheit selbst
erleben, um gute Arzt*innen zu sein? »Der Tod beginnt mit der Diagnose«
- stimmt das? Welche Angste sind damit verbunden, zu Patient*innen zu
werden? Sind Arzt*innen wirklich »die schlimmsten Patient*innen«? Und
wenn ja — wieso fillt der Rollenwechsel vom »Pastor zum Schaf«** so schwer?
Sollten alle Arzt*innen sich ihrer eigenen Sterblichkeit bewusst werden, da
es — so ein Ausspruch, der in unserer Auseinandersetzung fiel — mehr kranke
Arzt*innen als mordende Staatsanwilt*innen gibt?

Das Publikum in Rostock war gefasster, hatte bereits eine Haltung zum
prasentierten Thema entwickelt und eine Sprache gefunden, um die damitver-
bundenen Gefiihle auszudriicken. Auch fiir Palliativmediziner*innen gehort
der Tod zum Alltag — damit verschwinden scheinbar die Berithrungsingste.

20 Sontag, Susan: »Krankheit als Metapher, in: Susan Sontag: Krankheit als Metapher.
Aids und seine Metaphern, Frankfurt a.M.: Fischer 2009, S. 5-74, hier S. 9.
21 Dieses Bild verwendet Kalanithi in: P. Kalanithi: Bevor ich jetzt gehe, S. 118.

19



120

Medizinische Perspektiven

Die Palliativmedizinerin in unserem Theaterstiick hatte eine bereits festste-
hende Haltung zum Tod, war aber als persénlich Betroffene trotzdem verloren.
In welcher Beziehung stehen die drztliche und persénliche Haltung zueinan-
der? Diese Frage wurde von unseren Zuschauenden nicht aufgegriffen. Haben
wir sie damit nicht erreicht, nicht beriithrt?

Und was ist mit Patient*innen?

Patient*innen suchen Hilfe und Halt, vielleicht auch Rettung bei Arzt*innen.
Diese Erwartung muss aber hiufig enttduscht werden: In der Realitit ermah-
nen Arzt*innen zum gesiinderen Lebensstil. Fiir Haltgeben ist keine Zeit und
durch den Arztemangel kostet es Patient*innen viel Kraft, Hilfe einzufordern.
Kénnte unser Stiick bei Patient*innen Verstindnis fiir die »Gétter in Weifd«
erzeugen, sie vermenschlichen? Kénnte dadurch die Kluft zwischen Arzt*in
und Patient*in, zwischen Helfenden und Bediirftigen, zwischen »Pastor« und
»Schaf«verringert werden? Und wiirde dadurch die Arzt-Patienten-Beziehung
verbessert werden?

Die »Vermenschlichung« von Arzt*innen verbessert die moderne Arzt-
Patienten-Beziehung auf zwei Weisen: Zum einen bietet sie einen Ausweg aus
dem paternalistischen Arztbild, das eine gewisse Hilflosigkeit und Abhin-
gigkeit fiir den Patienten bedeutet, hin zum shared decision making, bei dem
Arzt*innen die Rolle von Berater*innen einnehmen. Zum anderen kénnte
gegenseitiges Verstindnis und gegenseitige Empathie dem Dienstleister-
Modell vorbeugen, das ohne emotionale Bindung in vielen medizinischen
Bereichen von Arzt*innen und Patient*innen als unpersénlich empfunden
wird.

Arztliches Leben und Leiden wird in vielen Soaps, Fernsehsendungen und
Groschenromanen popkulturell aufgegriffen — unsere etwas andere Auseinan-
dersetzung konnte also moglicherweise auf breiteres Interesse stoflen. Und
vielleicht sollten wir wirklich eines Tages mit dem Stiick auf Tournee gehen,
wie uns die Zuschauenden in Rostock geraten haben.

2.6 Und was nehmen wir jetzt mit?

Wir haben uns konkret mit dem Thema Tod und Sterben beschiftigt und dazu
ein Theaterstiick geschrieben und es aufgefiihrt. Noch nie zuvor haben wir uns
im Rahmen unseres Studiums mit solch einer Intensitit mit dem Thema Tod
auseinandergesetzt. Nun sind wir dafiir in besonderer Weise sensibilisiert.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Tas, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Arzt*innen?

Auflerdem haben wir eine freundschaftliche Verbindung untereinander
mitgenommen. Kreativ an einem Projekt zu arbeiten hat uns die Moglichkeit
gegeben, uns schnell besser kennenzulernen. Wir haben uns zugestanden,
Fehler zu machen, Ideen zu duflern, und uns gegenseitig dabei zugesehen,
wie wir auf der Bithne als Anfingerinnen erste Schauspielerfahrungen mach-
ten. Wir mussten Mut beweisen, uns voreinander verletzlich zu zeigen. Wir
hoffen, dass wir diesen Mut und das gewonnene Selbstbewusstsein uns auch
in unserem beruflichen Alltag erhalten kénnen.

Abb.7: QR-Code zu Einblicken in die Theaterauffiihrung des
Wahlfaches »Wie sterben Arzt:innen?«

121






