
Wie sterben Ärzt*innen? 

Ein Lehrprojekt aus der Medizinethik 

Friederike Bock, Leonie Bohlinger, Yu Li, Hannah Merx, Melis Taş, Anna Siemens, 
Bettina Hitzer1 

1. Eine Einleitung aus Sicht der Medizinethik 

Der Tod ist ein Tabu. Diese Aussage ist fast ein Gemeinplatz. Sie springt uns 
nur zu oft in großen Lettern entgegen – auf Zeitungstiteln, im Internet und 
mit imaginären Großbuchstaben in vielen Gesprächen. Damit führt sie sich 
selbst sehr schnell ad absurdum. Denn wo so viel über das (angebliche) Tabu 
Tod geredet wird, kann es mit dem Tabu nicht weit her sein. Darum folgt auf 
die Rede vom Tabu auch meist sehr schnell der Hinweis auf den nunmehr er
folgten Tabubruch: Endlich wird geredet. Ist das alles also nur eine rhetorische 
Strategie, die das Reden über den Tod interessanter, die Sprecher*innen wa
gemutiger, die Zeitung auflagenstärker machen soll? 

Der Tod ist ein Grenzbegriff. Wir können zwar über ihn sprechen. Uns 
steht ein Begriff zur Verfügung – DER TOD – aber was das über den rein 
medizinischen Vorgang hinaus ist, entzieht sich uns. Eine Grenze des Erken
nens ist erreicht. Dies fasste Epikur in den vielzitierten Satz, der dem Tod 
den Schrecken nehmen sollte: »solange wir da sind, ist der Tod nicht da, wenn 
aber der Tod da ist, sind wir nicht da«.2 Die epikureische Angstbewältigung 
hat nur höchst unzureichend funktioniert. Allerdings stellt sich bei genaue
rem Hinsehen heraus, dass manches, was Todesangst genannt wird, etwas 
anderes zum Objekt hat: die Angst vor dem Sterbeprozess etwa oder die Angst 
vor dem Verlust liebgewonnener Menschen. Als ein solchermaßen vielfach 
angstbesetztes Unbekanntes tendiert der Tod womöglich immer wieder in 

1 Die ersten fünf Autorinnen teilen sich die Erstautorschaft dieses Textes. 
2 Epikur: Wege zum Glück, hg. u. übers. v. Rainer Nickel, Düsseldorf/Zürich: Artemis & 

Winkler 2005, S. 117. 



102 Medizinische Perspektiven 

Richtung Tabu, selbst wenn seine Zugehörigen – die Toten, die Trauernden, 
die Sterbebegleiter*innen, die vielgestaltigen Formen des Gedenkens – in 
unserer Gesellschaft äußerst präsent sind. 

Thomas Macho und Kristin Marek postulieren gar eine »neue Sichtbarkeit 
des Todes« in unserer heutigen Gesellschaft.3 Diese neue Sichtbarkeit kann auf 
einen reichen Fundus historischer Bilder zurückgreifen, eine »inflationäre Bil
derflut«, die allerdings gegen Ende des 19. Jahrhunderts langsam zurückge
gangen ist.4 Zumindest gehört die These von der Verdrängung des Todes seit
her zu den einflussreichen Selbstbeschreibungen der Moderne.5 Walter Ben
jamin ergänzte diese These 1936 um die Beobachtung einer anderen Form des 
Hinausdrängens des Todes mit weitreichenden Konsequenzen: »Ehemals kein 
Haus, kaum ein Zimmer, in dem nicht schon einmal gestorben war. […] Heute 
sind die Bürger in Räumen, welche rein vom Sterben geblieben sind, Trocken
wohner der Ewigkeit, und sie werden, wenn es mit ihnen zu Ende geht, von 
den Erben in Sanatorien oder in Krankenhäusern verstaut.«6 Benjamin mach
te damit bereits in den 1930er Jahren darauf aufmerksam, dass das Sterben 
immer seltener zuhause stattfindet. Zusammen mit der zunehmenden Mobi
lität der Gesellschaft führt dies dazu, dass heute viele Menschen bis weit in ihr 
Erwachsenenalter hinein keinen einzigen ihnen nahestehenden Menschen im 
Sterben aus der Nähe begleitet haben. Neben der neuen Sichtbarkeit des To
des und der Pluralisierung von Praktiken im Umgang mit Sterben und Tod im 
Allgemeinen steht also ein Verlust an individueller Naherfahrung von Sterben. 

Das »unmenschliche« Sterben im Krankenhaus ist seit den 1960er Jahren 
zu einem wichtigen Topos der Gesellschafts- und vor allem der Medizinkritik 
geworden. Die Medikalisierung und Technisierung des Sterbens wurde eben
so beklagt wie die Verdrängung des Sterbens und der Toten ins Abseits mar
ginalisierter Räume – mit Paravents umstellte Betten von Sterbenden, has

3 Macho, Thomas/Marek, Kristin (Hg.): Die neue Sichtbarkeit des Todes, Paderborn: Fink 
2007. 

4 Macho, Thomas/Marek, Kristin: »Die neue Sichtbarkeit des Todes«, in: dies., Die neue 
Sichtbarkeit des Todes, S. 9–21, hier S. 9. 

5 Besonders einflussreich war hier: Ariès, Philippe: L’homme devant la mort, Paris: Le 
Seuil 1977. 

6 Benjamin, Walter: »Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows«, in: Auf

sätze, Essays, Vorträge. Gesammelte Schriften, Bd. II 2, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann 
Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 438–465, hier S. 449. 



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 103 

tig beiseitegeschaffte und in Abstellkammern »deponierte« Leichen.7 Immer 
stärker richtete sich die Aufmerksamkeit von Medizinsoziolog*innen, Psych
iater*innen und Psycholog*innen auf die Frage, wie sich dieses Verstecken und 
die damit einhergehende Sprachlosigkeit auf den ärztlichen und pflegerischen 
Umgang mit Sterbenden auswirken. Als einflussreich erwies sich eine in Ka
lifornien durchgeführte Studie der Soziologen Barney G. Glaser und Anselm 
Strauss, die 1965 unter dem Titel Awareness of Dying publiziert wurde.8 Glaser 
und Strauss kamen hier zu dem Ergebnis, dass das implizite Sprechverbot da
zu führte, dass sowohl Ärzt*innen als auch Pflegefachkräfte die Krankenzim
mer der Sterbenden mieden und ihnen weniger Aufmerksamkeit schenkten. 
Hinter der Vermeidung verbarg sich mehr als nur das gutgemeinte Bemühen 
um Schonung der Sterbenden, wie wenige Jahre zuvor der Psychologe August 
M. Kasper auf einer Tagung der American Psychological Association meinte. Sei
nes Erachtens war es die oft unbewusste Todesangst der Ärzt*innen, die diese 
überhaupt erst dazu veranlasste, ihren Beruf zu ergreifen – als Versuch, den 
Tod mit dem ausschließlichen Fokus auf Heilung abzuwehren.9 

Angesichts der problematischen Folgen für die Sterbenden und ihre Fa
milien, aber letztlich auch für Ärzt*innen und Pflegende, die die kognitive 
und emotionale Last der Verdrängung zu tragen hatten, formierte sich in 
den 1960er Jahren das death awareness movement, das einen neuen, möglichst 
angstfreien und unverstellten Umgang mit Tod und Sterben durch death 
education ermöglichen wollte.10 Vier Dimensionen des Wissens über Tod und 
Sterben stehen im Mittelpunkt des Unterrichts über Sterben, Tod und Trauer 
(USTT), wie das Konzept seit den 1970er Jahren im deutschen Sprachraum 

7 Vgl. u.a. Sudnow, David: Passing on: The social organization of death, New Jersey: 
Prentice Hall 1967; Illich, Ivan: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesund

heitswesens, aus d. Amerikan. übers. v. Nils Thomas Lindquist, Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt 1977 (amerikan. Original 1975); Elias, Norbert: Über die Einsamkeit der Ster

benden in unseren Tagen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982. 
8 Vgl. Glaser, Barney G./Strauss, Anselm: Interaktion mit Sterbenden. Beobachtungen 

für Ärzte, Schwestern, Seelsorger und Angehörige, aus d. Amerikan. übers. v. Gisela 
Bischof-Elten, Göttingen: Sammlung Vandenhoeck 1974 (amerikan. Original 1965). 

9 Vgl. Kasper, August M.: »The Doctor and Death«, in: Herman Feifel (Hg.): The Meaning 
of Death, New York/Toronto/London: McGraw-Hill Book Company 1959, S. 259–270. 

10 Vgl. Wittkowski, Joachim/Paré, Pierre-Marc: »Unterrichtung über Sterben, Tod 
und Trauer (Death Education)«, in: Héctor Wittwer/Daniel Schäfer/Andreas Frewer 
(Hg.): Sterben und Tod. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart: Metzler 22020, 
S. 361–364, hier S. 361. 



104 Medizinische Perspektiven 

genannt wird. Es geht um kognitives Wissen, um eine affektive Auseinan
dersetzung, um die Dimension des Verhaltens und Handelns sowie um eine 
Reflexion und Bewusstwerdung der eigenen Werte. Lange wurde keine dieser 
Dimensionen in den Lernzielen des Medizinstudiums explizit berücksich
tigt. Erst 2009 wurde das Fach Palliativmedizin als Querschnittsbereich 13 in 
die ärztliche Approbationsordnung aufgenommen. Damit wurden erstmals 
in sehr begrenztem Maße kognitive und handlungsbezogene Aspekte der 
Sterbebegleitung in die ärztliche Ausbildung integriert. 

Wertebezogene Aspekte der Sterbebegleitung werden im Rahmen des Fa
ches Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin berücksichtigt, insbesondere 
in den Debatten um eine Neuregelung der Suizidassistenz. Die erfahrungs
bezogene Dimension des Umgangs mit Sterben und Tod bleibt dagegen in 
der Regel außen vor. Das ist nicht nur Folge der eng getakteten Lehrpläne 
für Medizinstudierende, sondern auch der Unkenntnis und Unsicherheit 
darüber, wie eine solche Auseinandersetzung didaktisch sinnvoll gestaltet 
werden kann. Dabei unterstreicht eine Reihe von Studien die Wichtigkeit ei
ner solchen Auseinandersetzung für (angehende) Ärzt*innen. Ärztliche Angst 
vor dem eigenen Tod und Sterben führt oft dazu, dass Aufklärungsgespräche 
über ein palliatives Therapieangebot und das herannahende Sterben hinaus
gezögert werden oder ganz unterbleiben.11 Findet ein Aufklärungsgespräch 
dennoch statt, wird es von den Ärzt*innen als äußerst belastend empfunden.12 
Einige Studien deuten zudem darauf hin, dass Ärzt*innen mit starker eigener 
Todesangst eher dazu neigen, trotz fehlender Heilungsaussichten kurative 
Maßnahmen fortzuführen, weniger mit anderen Akteuren der Palliativver
sorgung zusammenzuarbeiten und schwer erkrankte Patient*innen ohne 
ausreichende Indikation länger im Krankenhaus zu behalten.13 

11 Vgl. Rodenbach, Rachel A./Rodenbach, Kyle E./Tejani, Mohamedtaki A./Epstein, 
Ronald M.: »Relationships between personal attitudes about death and communica

tion with terminally ill patients: How oncology clinicians grapple with mortality«, in: 
Patient Education and Counseling 99.3 (2016), S. 356–363; Black, Kathy: »Health care 
professionals’ death attitudes, experiences, and advance directive communication be

havior«, in: Death Studies 31.6 (2007), S. 563–572. 
12 Vgl. Cochrane, Joyce B./Levy, Marvin R./Fryer, John E./Oglesby, Carole A.: »Death anx

iety, disclosure behaviors, and attitudes of oncologists toward terminal care«, in: 
Omega 22.1 (1990), S. 1–12. 

13 Vgl. Schulz, Richard/Aderman, David: »Physicians’ death anxiety and patient out

comes«, in: Omega 9.4 (1978), S. 327–332; Cochrane, J.B. et al.: Death anxiety; Álvarez- 
del-Río, Asunción et al.: »Facing Death in Clinical Practice: a view from physicians in 



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 105 

Doch die Angst vor dem eigenen Sterben und Tod hat offenbar nicht nur 
Auswirkungen auf die ärztliche Kommunikation und Entscheidungsfindung, 
sondern auch auf das psychische Wohlbefinden der Ärzt*innen selbst. Viele 
werden rückblickend von Zweifeln und Schuldgefühlen belastet. Der Versuch, 
sich aus Selbstschutz von den eigenen Gefühlen zu distanzieren, kann sich 
langfristig als schädlich erweisen und schränkt zudem die Empathiefähigkeit 
im Patientengespräch ein.14 Erfahrungsbezogene Ausbildungsprogramme, 
die eigene Ängste und Abwehrhaltungen bewusst machen und Bewältigungs
perspektiven aufzeigen, können die Ängste vor dem Sterben zwar nicht immer 
vermindern.15 Doch deuten neuere Forschungsergebnisse darauf hin, dass 
die bewusste Reflexion der eigenen Ängste den emotionalen und moralischen 
Stress der Ärzt*innen und Pflegenden reduziert und ihre Kommunikations
fähigkeit und Entscheidungsfindung verbessert.16 

Wie aber lässt sich diese erfahrungsbezogene Auseinandersetzung in die 
medizinische Lehre integrieren? Das hier vorgestellte Lehrprojekt hat hierfür 
den Weg eines theaterpädagogisch begleiteten Rollentausches mit doppeltem 
Effekt gewählt. Die Studierenden wurden auf unterschiedlichen Ebenen mit 
der Frage nach der eigenen Sterblichkeit konfrontiert – und zwar mit Blick 
auf ein mögliches Spannungsverhältnis zum ärztlichen Selbstverständnis. Am 
Ende des Lehrprojektes ist ein Dokumentartheaterstück entstanden, das aus 
der Auseinandersetzung mit empirischem Material (Pathographien von Ärz
ten, Interviews) erwuchs. Durch das Entwerfen und Einüben von Rollen auf 
der Bühne wurde diese Auseinandersetzung näherungsweise zur verkörper
ten Erfahrung. Diese Erfahrung blieb naturgemäß bruchstückhaft, denn, wie 

Mexico«, in: Archives of Medical Research 44.5 (2013), S. 394–400; Busch, Holger: »Ein

stellungen zu Sterben und Tod«, in: Héctor Wittwer/Daniel Schäfer/Andreas Frewer 
(Hg.): Sterben und Tod. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart: Metzler 22020, 
S. 233–240. Anders agierten die Ärzt*innen allerdings im Blick auf lebensbegrenzend 
erkrankte Neugeborene. Hier tendierten Neonatolog*innen mit einem höheren death 
anxiety score dazu, schneller Vorschläge zur Therapiebegrenzung zu akzeptieren, vgl. 
Draper, Emma J. et al.: »Relationship between physicians’ death anxiety and medical 
communication and decision-making: A systematic review«, in: Patient Communicati

on and Counseling 102 (2019), S. 266–274. 
14 Vgl. E.J. Draper et al.: Relationship, S. 272. 
15 Vgl. J. Wittkowski/P.-M. Paré: Unterrichtung, S. 362. 
16 Vgl. Clare, Emma/Elander, James/Baraniak, Amy: »How healthcare providers’ own 

death anxiety influences their communication with patients in end-of-life care: A the

matic attitude«, in: Death Studies 46.7 (2022), S. 1773–1780, hier S. 1776. 



106 Medizinische Perspektiven 

auch Martin Heidegger herausstellt: »Wir erfahren nicht im genuinen Sinne 
das Sterben der Anderen, sondern sind höchstens immer nur ›dabei‹.«17 

2. Das Lehrprojekt aus Studierendensicht 

Die folgenden Abschnitte sind aus der Sicht der Teilnehmerinnen entstanden 
– wir sind fünf Studierende aus dem klinischen Abschnitt (d.h. 3.-5. Studien
jahr). Wir konnten uns das Projekt als Wahlpflichtfach anrechnen lassen. 

2.1 (Angehende) Ärzt*innen und der Tod 

Die meisten Medizinstudierenden beginnen ihr Studium mit dem Ziel, ande
re zu retten und zu heilen. Held*innen in Weiß zu werden, und somit, schein
bar, klug, empathisch, souverän und prestigeträchtig. Zusätzlich geht das Be
rufsbild mit einer starken Romantisierung einher, die durch die Gesellschaft 
und mittlerweile auch durch die sozialen Medien gestützt wird. In der Realität 
geht der Arztberuf wie alle sozialen Berufe mit starker psychischer Belastung 
und Verantwortung einher. Anders als öffentlich vermittelt, können Ärzt*in
nen nun einmal nicht immer heilen. Sie begleiten auch schwere Krankheitsver
läufe, wissen nicht immer die genauen Diagnosen, leiden unter Alltagsstress, 
sehen schwere (Familien-)Schicksale und erleben den Tod und das Sterben ih
rer Patient*innen. 

Das Medizinstudium dagegen sieht eine Beschäftigung mit dem Thema 
Tod erst spät im Curriculum vor und diese bleibt weitgehend abstrakt. Da
durch ergeben sich wenig Möglichkeiten, über diesbezügliche Ängste und Sor
gen zu sprechen. Dabei ist es wichtig, sich darüber auszutauschen und auf den 
Umgang mit dem Thema Tod und Sterben vorzubereiten. Aus diesem Grund 
sind Lehrangebote, die bewusst ethisch und persönlich herausfordernde The

men aufgreifen und diskutieren, sehr wertvoll. Wir können Patient*innen nur 
adäquat behandeln, wenn wir den Sterbeprozess kennen. Wir können ihnen 
dann die nötige Empathie entgegenbringen, wenn wir ihr Leid sehen. 

Auch die Patient*innen können darunter leiden, dass das Thema in der Kli
nik gemieden wird. Sich aktiv und künstlerisch mit dem Tod und der eigenen 
Sterblichkeit zu beschäftigen, ermöglicht eine authentische Kommunikation 
mit Patient*innen, die den Behandlungsverlauf positiv beeinflussen kann. Das 

17 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 151979, S. 253. 



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 107 

Thema Tod und Sterben bringt im Berufsalltag wichtige ethische Aspekte mit 
sich, mit denen sich Ärzt*innen beschäftigen müssen. Da ist eine Auseinan
dersetzung im Studium wichtig, um ein Verständnis für ethische Prinzipien 
zu entwickeln. Dabei fängt es mit alltäglichen Fragen an: Wann empfehle ich 
eine palliative Therapie? Wie viel Zeit soll ich mir für das Patientengespräch 
nehmen? Welche Therapieoptionen sind vertretbar? Aber auch auf Extremsi
tuationen wie die Frage nach einer Organspende oder die Notwendigkeit der 
medizinischen Triage müssen zukünftige Ärzt*innen vorbereitet werden, Fra
gen, die in der Gesellschaft viel diskutiert werden. 

Medizinstudierende machen während ihrer Studienzeit und davor bereits 
erste persönliche Erfahrungen. Innovative Lehrangebote könnten einen Raum 
bieten, um über eigene Erlebnisse zu reflektieren und diese in die neue ärztli
che Rolle einzuordnen. Sie könnten helfen, negative Glaubenssätze aufzulösen 
und eigene Bewältigungsstrategien zu entwickeln, um die Resilienz zu verbes
sern. Gerade im stressigen Berufsalltag ist es wichtig, einen geübten Umgang 
mit Belastungen zu besitzen. 

2.2 Kreativität im Medizinstudium? 

Es ist allgemein bekannt, dass das Medizinstudium mit einem vergleichsweise 
großen Lernaufwand verbunden ist. Studierende sollen Behandlungsleitlinien 
kennen, Fakten auswendig lernen und diese möglichst gut an die Patient*in
nen vermitteln können. Das Medizinstudium hat in Deutschland einen star
ren Rahmen. Es ist verschult, alle Studierenden müssen das Gleiche wissen 
und können. In vorgefertigten Lernplänen wird vorgegeben, welche Themen 
für das Examen an welchem Tag relevant sind. Kurzum: Es gibt wenig Spiel
raum für Kreativität, und wer das so möchte, kann das Studium hinter sich 
bringen, ohne eigene Perspektiven zu entwickeln und außerhalb der gewohn
ten linearen Denkmuster zu denken. 

Aber ist es nicht trotzdem von Vorteil, bei manchen Themen noch genauer 
hinzuschauen, sich eine eigene Meinung zu bilden und sich kreativ damit aus
einanderzusetzen? Als wir uns dem Thema auf kreative Art und Weise näher
ten, passierte es mehr oder weniger automatisch, dass wir eigene Perspektiven 
auf das Thema entwickelten und Haltungen festigten. Und stellt dies nicht ei
ne gute Grundlage zur Auseinandersetzung mit schwierigen Entscheidungs
situationen dar? 

Darüber hinaus gibt es aber noch weitere Gründe, warum sich Medizin
studierende manchen Themen kreativ nähern sollten. So ist es im späteren 



108 Medizinische Perspektiven 

Berufsalltag keinesfalls so, dass Leitlinien oder auswendig gelernte Fakten in 
jeder Situation weiterhelfen. Auch hier ist oft Kreativität gefragt. Und Kreati
vität ist eine Fähigkeit, die man lernen und üben kann. Ebenfalls nicht zu un
terschätzen ist, dass kreatives Arbeiten Abwechslung und neue Impulse in ei
nen sonst eher monotonen Studienalltag bringt und so zum Wohlbefinden der 
Studierenden beitragen kann. Außerdem kann es hilfreich sein, eigene krea
tive Fähigkeiten zu schulen, um später schwierige Situationen im ärztlichen 
Alltag für sich selbst emotional zu verarbeiten. Die Beteiligung an einem krea
tiven Projekt und das Erschaffen von etwas Eigenem tragen auch dazu bei, das 
Selbstbewusstsein zu stärken. Besonders für Medizinstudierende, die norma
lerweise selten die Gelegenheit haben, ihre eigenen Ideen in ihre Arbeit einzu
bringen, kann kreatives Schaffen eine Form der Bestätigung bieten, die nicht 
durch das Bestehen einer Multiple-Choice-Klausur erreicht werden kann. 

2.3 Unser Arbeitsprozess 

Die Entwicklung des Stückes lässt sich in drei Phasen unterteilen. In der ersten 
Phase haben wir uns mit dem Thema vertraut gemacht. Dabei haben sich Fra
gen herauskristallisiert, die wir später adressiert haben. Für die zweite Phase 
wurden Personen aus dem Gesundheitssystem interviewt, die in ihrem Alltag 
besonders viel mit Trauer und Tod konfrontiert sind. Zum Abschluss, in der 
dritten Phase, haben wir das Stück niedergeschrieben und inszeniert. 

Erste Phase 
Um uns kennenzulernen und uns in das Thema einzufinden, haben wir ei
ne Creative Writing-Aufgabe bekommen. Hierbei haben alle Teilnehmende des 
Wahlfachs einen Text zu dem Prompt geschrieben: »Sie sind der Tod. Heute 
beenden Sie das Leben eines Menschen. Wie sehen Ihre Gedanken und Ge
fühle aus?«. Beim Vergleich unserer Geschichten haben wir festgestellt, dass 
der Tod sehr unterschiedlich von uns charakterisiert wurde. Der Tod war in 
einigen Versionen neutral bis unbeteiligt, in anderen Versionen auch gehäs
sig oder aber frustriert darüber, das Leben von Menschen nehmen zu müssen. 
Gleichzeitig haben die Geschichten unterschiedliche Interpretationsmöglich
keiten von Leben und Tod aufgezeigt. In manchen Versionen wurde der Tod als 
eine Art Erlösung dargestellt, in anderen als etwas, wovor viele sich fürchten, 
oder der Tod war lediglich ein Teil des Lebens. 

Auch haben wir die Autobiographie des amerikanischen Neurochirurgen 
Paul Kalanithi Bevor ich jetzt gehe (Original: When breath becomes air, 2016) be



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 109 

sprochen. Später haben wir das Buch als Inspiration für die Entwicklung des 
Theaterstücks benutzt. Kalanithi schildert hier seine Motivation, Neurochir
urg zu werden, seine Erfahrungen seit seiner Krebsdiagnose (fast) bis zu sei
nem Tod. Auf seine letzten Seiten folgt ein Nachwort seiner Frau Lucy Kalani
thi, in dem sie sein Sterben und ihren Umgang mit der Trauer schildert. Be
sonders eindrücklich für uns war es zu beobachten, wie Kalanithi nach und 
nach aus seiner Arztrolle heraustritt und die Patientenrolle annimmt und ak
zeptiert. Außerdem haben wir über das Bild diskutiert, das er wählte, um das 
Verhältnis von Arzt und Patient*innen zu beschreiben: der Arzt als »Schäfer« 
und die Patient*innen als »verlorene Schafe«. Ein wichtiger Gedankenanstoß 
war für uns auch seine Feststellung, dass er von sich erwartet hätte, seine Dia
gnose besser zu verkraften, weil er zuvor Patient*innen bei ähnlichen Schick
salsschlägen betreut hatte. 

Begleitend haben wir mit der Theaterpädagogin Kerstin Reichelt (Magde
burg) erste Theaterübungen gemacht. 

Zweite Phase 
Jede Teilnehmerin des Wahlfachs hat eine Person interviewt, die von Berufs 
wegen viel mit dem Tod und dem Sterbeprozess konfrontiert ist. Wir entschie
den uns dafür, einen Seelsorger, eine Palliativschwester, eine Psychoonkolo
gin, einen Hausarzt und einen Medizinstudenten, der in der Intensivpflege 
arbeitet, zu interviewen. Die Interviews wurden aufgezeichnet und wir haben 
später uns bedeutsam erscheinende Passagen ausgewählt, um sie im Theater

stück als Tonspur einzuspielen. Gemeinsam haben wir vorab einen Fragenka
talog erarbeitet, der aus folgenden Fragen bestand: 

• Gibt es Sterbeprozesse, die Sie miterlebt oder begleitet haben, die Ihnen 
besonders eindrücklich in Erinnerung geblieben sind oder Sie besonders 
berührt haben? 

• Sind alle Menschen vor dem Tod gleich? 
• Was macht einen würdevollen Tod aus? 
• Sterben Ärzt*innen anders als andere Menschen? 
• Hat sich durch Ihre Erfahrungen in der Arbeit Ihre persönliche Haltung 

zum Tod verändert? 

Abgesehen von den Interviewfragmenten haben wir auch Charaktereigen
schaften unserer Interviewpartner oder Schilderungen aus deren Berufsalltag 
in das Stück einfließen lassen. Zum Beispiel tröstet im Stück eine Ärztin ihre 



110 Medizinische Perspektiven 

Kollegin, indem sie sie an der Hand hält. Davon hat der Seelsorger uns er
zählt. Auf diese Weise hat er versucht, einem zutiefst erschütterten Patienten 
Trost zu geben. Inspiriert vom Interview mit der Palliativschwester haben 
wir eine Szene in unser Stück hineingeschrieben, in der die Palliativärztin 
andeutet, dass sie sich im privaten Leben nur wenig mit dem Thema Tod 
auseinandersetzen möchte. 

Zu der Frage »Sterben Ärzt*innen anders als andere Menschen?«, der 
Kernfrage unseres Stückes, kamen von allen Interviewpartner*innen ähnliche 
Antworten: Alle stellten fest, dass es keinen signifikanten Unterschied gebe, 
dass aber Ärzt*innen die Erwartungshaltung hätten, einen Weg zur Heilung 
zu finden, da sie wegen ihres Berufes darauf konditioniert seien. Dies könnte 
das »Loslassen« erschweren. 

Dritte Phase 
Wir alle haben die Gestaltung einer eigenen Rolle verantwortlich übernommen 
und uns gegenseitig Feedback gegeben. Dazu gehörte es, einen Monolog des 
eigenen Charakters zu verfassen sowie die daran geknüpften Interaktionen für 
das Stück zu gestalten. 

2.4 Das Dokumentartheaterstück 

Das Stück besteht aus sieben Szenen. Eine zentrale Rolle spielt der personifi
zierte Tod als beobachtende, sich aber auch zu Wort meldende Rahmenfigur. 
Daneben treten vier ärztliche Figuren auf, die durch eine lebensbegrenzende 
Diagnose abrupt aus ihrer ärztlichen Rolle gerissen werden und sich, konfron
tiert mit der eigenen Endlichkeit, in der Patient*innenrolle wiederfinden. In 
der Auseinandersetzung mit der Textgrundlage von Kalanithi arbeiteten wir 
diesen Rollenwechsel als zentrales Element heraus, das durch die Diagnose
stellung als plötzlich drohender Tod mitten im Leben besonders deutlich zuta
ge tritt. Daher entschieden wir uns, unser Stück auf das Szenario der unerwar
teten lebensbedrohlichen Diagnose zu fokussieren. Abgestimmt auf die Bilder 
auf der Bühne werden ausgewählte Fragmente aus den im Vorfeld geführten 
Interviews eingespielt. Die Texte der Figuren sind überwiegend direkte oder 
abgewandelte Zitate aus den Interviews oder aus dem Kalanithi-Buch. 

Im kurzen Intro betritt der Tod die Bühne, nimmt seinen erhöhten Platz 
auf einem Hocker im hinteren seitlichen Bühnenbereich ein und bringt mit ei
ner Fernbedienung eine Reihe elektrischer Kerzen zum Leuchten. Es folgt der 
Auftritt der übrigen vier Darstellerinnen in neutraler Alltagskleidung. Dabei 



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 111

wird asynchron ein Zitat gesprochen: »Wieviel Mühsal und Schmerzen es uns
kostet, auf die Welt zu kommen, wissen wir nicht, sie aber wieder zu verlassen,
ist verbürgtermaßen keine Kleinigkeit.«18

Abb. 1: Der Tod (Yu Li), Dokumentartheaterstück »Wie sterben
Ärzt*innen?«, Aufführung in Rostock, 8. Dezember 2023

18 Browne, Thomas; zitiert nach: Kalanithi, Paul: Bevor ich jetzt gehe. Die letzten Worte

eines Arztes an seine Tochter, übers. v. Gaby Wurster, München: Albrecht Knaus Verlag
42016, S. 62.



112 Medizinische Perspektiven

In der darauffolgenden ersten Szene werden als Hinleitung zur Frage, wie
Ärzt*innen mit dem eigenen Tod umgehen, zunächst verschiedene Formen
des Sterbens auf der Bühne dargestellt. Daran anknüpfend wird ein Fragment
eines mit einem Arzt geführten Interviews eingespielt, in dem er sich an seine
erste Erfahrung mit dem Tod einer Patientin erinnert: »[W]eil das jetzt so der
erste Mensch war, der in meinem, in meiner Zuständigkeit gestorben ist, hatte
ich vor allem Sorge, ob die wirklich tot war. […] Und bin alle fünf Minuten den
Raum hingegangen und hab geguckt, ob die jetzt wirklich gestorben war.«

Anschließend, in der zweiten Szene, stellt sich der Tod in einem kurzen
Monolog vor, der mit den Worten beginnt: »Ich bin der Tod, der alle gleich
macht.« Durch die Aussage des Todes, Ärzt*innen seien für seine Arbeit eine
besonders herausfordernde Berufsgruppe, wird zur Fragestellung »Wie ster
ben Ärzt*innen?« übergeleitet.

In der dritten Szene stellen sich die vier ärztlichen Figuren vor. Weiße
Kittel signalisieren ihren Beruf. Sie präsentieren sich sehr unterschiedlich in
Auftreten, Haltung und später auch in ihren Reaktionen auf das Herannahen
des Todes: Da ist zunächst eine siegesgewisse Figur, die überzeugt davon ist,
sich durch auf wissenschaftlichen Erkenntnissen basierendes körperliches
Training und ausgewogene Ernährung ein langes Leben verschaffen zu kön
nen. Danach folgt Frau Dr. Help, »einzige Hausärztin im Umkreis von 15 km«,
abgehetzte »Allesschafferin«, die dermaßen beschäftigt ist, dass sie weder an
sich selbst noch an den Tod viel denkt. An dritter Stelle tritt eine Neurochir
urgin nach vorne auf die Bühne, überzeugt von ihrer eigenen Überlegenheit
sowie der ihrer Disziplin, der »Königsdisziplin in der Medizin«. Zuletzt er
scheint Frau Dr. Michel, eine Palliativmedizinerin, die weiß, dass der Tod zum
Leben dazugehört, aber dennoch keineswegs dazu bereit ist, sich mit ihrem
eigenen Lebensende auseinanderzusetzen. Drei dieser Figuren greifen Eigen
schaften, Haltungen und Verhaltensweisen von Menschen auf, von denen uns
in den Interviews berichtet wurde. Die Rolle der Neurochirurgin geht dagegen
auf Kalanithis Buch zurück. Wir haben die Figuren bewusst überzeichnet, um
bestimmte Eigenschaften hervorzuheben und die Schwere des Theaterstücks

etwas abzumildern.
»Der Tod beginnt mit der Diagnose«: Zentral für das Theaterstück ist die

vierte Szene, in der der Tod einen weißen Kittel überzieht und damit selbst in
die ärztliche Rolle schlüpft. Er teilt den Figuren die potentiell tödliche Diagno
se mit und reißt sie so aus ihrem ärztlichen Arbeitsalltag. Mit dem Eintauschen
des Arztkittels gegen ein Patientenhemd wird auf der Bühne der Wechsel zur
Rolle der Patient*in symbolisch vollzogen. Das geschieht teils ängstlich, teils



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 113

widerwillig. Eine Figur ist wie erstarrt und bekommt das Patientenhemd vom
Tod angelegt, eine andere schleudert ihren Arztkittel zunächst voller Wut zu
Boden, bevor sie von der Bühne stürmt.

Abb. 2: Die Wut angesichts der Diagnose (Hannah Merx), Dokumen
tartheaterstück »Wie sterben Ärzt*innen?«, Aufführung in Rostock, 8.
Dezember 2023

In der fünften Szene verharren die Figuren wie eingefroren in ihren Po
sitionen vom Ende der vorigen Szene. Währenddessen wird I am afraid aus
dem Oratorium The Sacred Veil (2020) von Eric Whitacre eingespielt, das die
ser nach Texten eines Freundes komponiert hat, dessen Frau an Krebs verstor



114 Medizinische Perspektiven

ben ist. Die Darstellerin, die zuvor die Bühne verlassen hat, spricht dazu den
ins Deutsche übersetzten Text ins Mikrophon: »Ich fürchte, wir haben etwas
gefunden…«, teilweise in schnellem Sprechtempo, um das überfordernde Ein
prasseln schlechter Nachrichten im Fachjargon zu veranschaulichen (»Fünf
zehn Zentimeter große retroperitoneale zystische Masse mit komplexer inter
ner Septierung«). Die Musik hat etwas Überwältigendes und zugleich Klagen
des an sich. Währenddessen geht die Darstellerin, die den Tod spielt, herum
und bietet den erstarrten Figuren Trost an, den diese teils ablehnen, teils ak
zeptieren.

Abb. 3: Der tröstende Tod (Leonie Bohlinger, Yu Li), Doku
mentartheaterstück »Wie sterben Ärzt*innen?«, Aufführung
in Rostock, 8. Dezember 2023



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 115

Abb. 4: Bewältigung I (Leonie Bohlinger, Friederike Bock), Dokumen
tartheaterstück »Wie sterben Ärzt*innen?«, Aufführung in Rostock, 8.
Dezember 2023

Eine Besonderheit, die uns bei Ärzt*innen in einer solchen Situation im
Unterschied zu nicht-ärztlichen Patient*innen in unserer Textarbeit auffiel, ist
die Nutzung von Fachliteratur. In der sechsten Szene beginnt deshalb auf der
Bühne eine angespannte Recherche, die immer verzweifelter und chaotischer
wird. Das Blättern wird hektischer, Bücher und Zeitschriften werden frustriert
zu Boden geworfen. Zwischendurch sind immer wieder Ausrufe der Figuren
zu hören: »Ich hatte noch so viel vor!«, »Ich bin nun selbst das verlorene, ver
wirrte Schaf«. Es herrscht Orientierungslosigkeit in Anbetracht der auf einmal
verlorenen Zukunft, in deren Erreichen man so viel Arbeit, Energie, Verzicht



116 Medizinische Perspektiven

und Hoffnung investiert hat: »Ich habe im Leben eine Zukunft aufgebaut, die
ich nun nicht mehr erleben werde. […] mit der körperlichen Schwächung bre
chen die Träume und meine Identität in sich zusammen.« Es gibt keinen er
kennbaren Weg mehr, nur eine »schroffe, gleißend weiße Wüste, als hätte ein
Sandsturm die Spuren alles Bekannten ausgelöscht.«19

Abb. 5: Bewältigung II (Melis Taş), Dokumentartheaterstück »Wie
sterben Ärzt*innen?«, Aufführung in Rostock, 8. Dezember 2023

19 Alle Zitate aus: P. Kalanithi: Bevor ich jetzt gehe, S. 118.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 117

Nach einem Moment des Innehaltens beginnen die Figuren in der siebten
Szene langsam, die auf der Bühne verteilten Bücher und Zeitschriften wieder
aufzuräumen. Dies ist unser Bild für die beginnende Bewältigung der Situati
on. Zwei der ärztlichen Figuren ziehen sogar den Kittel wieder über das Pati
entenhemd. Jede der Figuren bekommt vom Tod nacheinander eine der elek
trischen Kerzen in die Hand gedrückt, macht eine kurze Aussage über ihren
aktuellen Umgang mit der Situation und verharrt anschließend in einer Kör
perhaltung, die die Aussage unterstreicht, sodass ein Standbild entsteht.

Abb. 6: Schlussszene (Hannah Merx, Leonie Bohlinger, Friederi
ke Bock, Yu Li, Melis Taş), Dokumentartheaterstück »Wie sterben
Ärzt*innen?«, Aufführung in Rostock, 8. Dezember 2023

Es wird deutlich, dass die Bewältigung einer terminalen Krankheitsdia
gnose ein Prozess ist, der individuell unterschiedlich verläuft und an jedem
Punkt auch stagnieren kann – zum Ende des Stückes stehen die Figuren an
unterschiedlichen Positionen auf der Bühne. Das Verhältnis der Figuren zu
ihrer Kerze im Standbild veranschaulicht dabei jeweils, wie sie mit der ihnen
verbleibenden Zeit umgehen: Die kämpferische Figur ist nicht in der Lage, die
eigene Endlichkeit anzuerkennen, steht trotzig mit verschränkten Armen da,
das Licht achtlos neben sich auf dem Boden abgestellt. Die Figur der Neuro
chirurgin trägt wieder den Kittel, hat das Licht in die Kitteltasche gesteckt: In



118 Medizinische Perspektiven

ihrem Leben spielt die Arbeit wieder die Hauptrolle, solange es eben geht. Die
Palliativmedizinerin betrachtet ihr Licht vorsichtig-distanziert mit Unsicher
heit und Ambivalenz. Die Figur, die zu Beginn als überlastete Hausärztin in
Erscheinung trat, hält ihr Licht nahe vor sich wie etwas Kostbares, Zerbrech
liches. Sie hat es geschafft, sich umzuorientieren hin zur bestmöglichen Aus
schöpfung der verbleibenden Zeit in Akzeptanz der Tatsache, dass das Leben
ein absehbares Ende hat.

2.5 Rezeption des Stückes

In unserem Stück geht es um den Rollenwechsel von Ärzt*innen zu Patient*in
nen aus der Perspektive von Medizinstudierenden. Folglich kommen alle drei
Gruppen als Rezipient*innen in Frage. Insgesamt traten wir zweimal mit un
serem Stück auf, einmal vor Kommiliton*innen, das zweite Mal vor Expert*in
nen zum Thema Tod und Sterben aus dem Bereich Medizin und Geisteswissen
schaften.

Erster Auftritt (Generalprobe): Dienstagabend 18 Uhr, Magdeburg, im Stu
dentenklub »Kiste« vor ca. 40 Medizinstudierenden

Nach dem Ende des Stückes wurde nicht geklatscht. Auch als das Licht aus
ging, wir alle abgegangen und hinter dem Vorhang verschwunden waren, kam
nur schwacher Applaus. War das Ende nicht als solches erkennbar gewesen?
Hat niemand verstanden, dass es vorbei ist? Dachten die Zuschauenden, un
sere Figuren müssten sterben, damit es vorbei ist, so wie in unserem Anfangs
bild? Oder haben wir so viele Fragen und Emotionen produziert, dass sie auf
das Ende nicht reagieren konnten?

Auch in der Fragerunde im Anschluss war die Reaktion zurückhaltend:
Zwei Zuschauer*innen berichteten über Gefühle und Gänsehaut. Es gab zwei
nicht direkt inhaltsbezogene Nachfragen und sonst wenig Lob oder Kritik.
Erst mit denjenigen, die nach dem Stück für ein Getränk noch blieben, ent
stand ein Gespräch darüber, was in ihnen vorging. Die meisten berichteten,
dass sie viele Gedanken mit nach Hause nehmen würden. Viele hatten Mü
he, die vom Stück hervorgerufenen Gefühle einzuordnen. Dennoch fiel das
Feedback positiv aus.

Wir vermuten, dass die Zuschauenden zunächst von ihren Emotionen
überwältigt waren: Die meisten von uns sind weder lebensbedrohlich er
krankte Patient*innen noch fertig ausgebildete Ärzt*innen. Und dennoch
werden wir vielleicht beide Rollen zu unterschiedlichen Zeitpunkten unse



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 119 

res Lebens ausfüllen. Susan Sontag beschreibt dieses Gefühl in ihrem Essay 
Krankheit als Metapher so: 

»Krankheit ist die Nachtseite des Lebens, eine eher lästige Staatsbürger

schaft. Jeder, der geboren wird, besitzt zwei Staatsbürgerschaften, eine im 
Reich der Gesunden und eine im Reich der Kranken. Und wenn wir alle es 
auch vorziehen, nur den guten Ruf zu benutzen, früher oder später ist doch 
jeder von uns gezwungen, wenigstens für eine Weile, sich als Bürger jenes 
anderen Ortes auszuweisen.«20 

So konfrontierte unser Stück unsere Kommilitoninnen zum einen mit der 
Angst davor, in wenigen Jahren beruflich Überbringer*innen schlechter 
Nachrichten zu sein, und gleichzeitig mit der eigenen Sterblichkeit. 

Zweiter Auftritt: Freitagmittag 13 Uhr, Rostock, auf der Tagung »Ärztliche 
Imaginationen des Lebensendes. Faktuale und fiktionale Konzeptionen des ei
genen Alter(n)s, Sterbens und Todes« vor ca. 15 Expert*innen, die aus unter
schiedlichen Fachdisziplinen zum Thema Tod und Sterben forschen. 

Die Reaktion des Publikums fiel auch hier etwas verzögert, aber deutlich 
weniger zurückhaltend aus. In der anschließenden Fragerunde wurde viel dis
kutiert und es wurden direkte Bezüge zu Szenen und vorangegangenen Beiträ
gen hergestellt. 

Insgesamt fand die Auswertung des Stückes eher auf Metaebene statt: 
Welches Arztbild ist erstrebenswert? Müssen Ärzt*innen Krankheit selbst 
erleben, um gute Ärzt*innen zu sein? »Der Tod beginnt mit der Diagnose« 
– stimmt das? Welche Ängste sind damit verbunden, zu Patient*innen zu 
werden? Sind Ärzt*innen wirklich »die schlimmsten Patient*innen«? Und 
wenn ja – wieso fällt der Rollenwechsel vom »Pastor zum Schaf«21 so schwer? 
Sollten alle Ärzt*innen sich ihrer eigenen Sterblichkeit bewusst werden, da 
es – so ein Ausspruch, der in unserer Auseinandersetzung fiel – mehr kranke 
Ärzt*innen als mordende Staatsanwält*innen gibt? 

Das Publikum in Rostock war gefasster, hatte bereits eine Haltung zum 
präsentierten Thema entwickelt und eine Sprache gefunden, um die damit ver
bundenen Gefühle auszudrücken. Auch für Palliativmediziner*innen gehört 
der Tod zum Alltag – damit verschwinden scheinbar die Berührungsängste. 

20 Sontag, Susan: »Krankheit als Metapher«, in: Susan Sontag: Krankheit als Metapher. 
Aids und seine Metaphern, Frankfurt a.M.: Fischer 2009, S. 5–74, hier S. 9. 

21 Dieses Bild verwendet Kalanithi in: P. Kalanithi: Bevor ich jetzt gehe, S. 118. 



120 Medizinische Perspektiven

Die Palliativmedizinerin in unserem Theaterstück hatte eine bereits festste
hende Haltung zum Tod, war aber als persönlich Betroffene trotzdem verloren.
In welcher Beziehung stehen die ärztliche und persönliche Haltung zueinan
der? Diese Frage wurde von unseren Zuschauenden nicht aufgegriffen. Haben
wir sie damit nicht erreicht, nicht berührt?

Und was ist mit Patient*innen?
Patient*innen suchen Hilfe und Halt, vielleicht auch Rettung bei Ärzt*innen.
Diese Erwartung muss aber häufig enttäuscht werden: In der Realität ermah
nen Ärzt*innen zum gesünderen Lebensstil. Für Haltgeben ist keine Zeit und
durch den Ärztemangel kostet es Patient*innen viel Kraft, Hilfe einzufordern.
Könnte unser Stück bei Patient*innen Verständnis für die »Götter in Weiß«
erzeugen, sie vermenschlichen? Könnte dadurch die Kluft zwischen Ärzt*in
und Patient*in, zwischen Helfenden und Bedürftigen, zwischen »Pastor« und
»Schaf« verringert werden? Und würde dadurch die Arzt-Patienten-Beziehung
verbessert werden?

Die »Vermenschlichung« von Ärzt*innen verbessert die moderne Arzt-
Patienten-Beziehung auf zwei Weisen: Zum einen bietet sie einen Ausweg aus
dem paternalistischen Arztbild, das eine gewisse Hilflosigkeit und Abhän
gigkeit für den Patienten bedeutet, hin zum shared decision making, bei dem
Ärzt*innen die Rolle von Berater*innen einnehmen. Zum anderen könnte
gegenseitiges Verständnis und gegenseitige Empathie dem Dienstleister-
Modell vorbeugen, das ohne emotionale Bindung in vielen medizinischen
Bereichen von Ärzt*innen und Patient*innen als unpersönlich empfunden
wird.

Ärztliches Leben und Leiden wird in vielen Soaps, Fernsehsendungen und
Groschenromanen popkulturell aufgegriffen – unsere etwas andere Auseinan
dersetzung könnte also möglicherweise auf breiteres Interesse stoßen. Und
vielleicht sollten wir wirklich eines Tages mit dem Stück auf Tournee gehen,
wie uns die Zuschauenden in Rostock geraten haben.

2.6 Und was nehmen wir jetzt mit?

Wir haben uns konkret mit dem Thema Tod und Sterben beschäftigt und dazu
ein Theaterstück geschrieben und es aufgeführt. Noch nie zuvor haben wir uns
im Rahmen unseres Studiums mit solch einer Intensität mit dem Thema Tod
auseinandergesetzt. Nun sind wir dafür in besonderer Weise sensibilisiert.



F. Bock, L. Bohlinger, Y. Li, H. Merx, M. Taş, A. Siemens, B. Hitzer: Wie sterben Ärzt*innen? 121 

Außerdem haben wir eine freundschaftliche Verbindung untereinander 
mitgenommen. Kreativ an einem Projekt zu arbeiten hat uns die Möglichkeit 
gegeben, uns schnell besser kennenzulernen. Wir haben uns zugestanden, 
Fehler zu machen, Ideen zu äußern, und uns gegenseitig dabei zugesehen, 
wie wir auf der Bühne als Anfängerinnen erste Schauspielerfahrungen mach
ten. Wir mussten Mut beweisen, uns voreinander verletzlich zu zeigen. Wir 
hoffen, dass wir diesen Mut und das gewonnene Selbstbewusstsein uns auch 
in unserem beruflichen Alltag erhalten können. 

Abb.7: QR-Code zu Einblicken in die Theateraufführung des 
Wahlfaches »Wie sterben Ärzt:innen?« 




