6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Verschiedene Akteure - verschiedene Strategien

Die vorliegende Studie untersucht drei sakrale Orte in Zentraljava, die fiir heterodoxe
Ritualpraktiken im Kontext von Pilgerfahrt und Heiligenverehrung bekannt sind. Diese
Orte stehen in Interaktion mit der sie umgebenden Gesellschaft, von der sie gepragt wer-
den und die sie zugleich mitgestalten. Das Resultat dieser Interaktion ist auf der einen
Seite eine Religionisierung der Gesellschaft' und auf der anderen Seite eine Modernisie-
rung der Religion?, die nicht zuletzt moralischen Fortschritt im Sinne einer Entsexuali-
sierung religiéser Anschauungen und Praktiken verspricht.

Die Religionisierung der Gesellschaft zeigt sich nicht zuletzt darin, dass der Besuch
von Pilgerorten und die Verehrung von Heiligen seit den 1980er Jahren eine bislang un-
gekannte Konjunktur erfahren. Diese Konjunktur ist nicht unabhingig von der Politik
Suhartos zu sehen, die in den ersten beiden Jahrzehnten der Orde Baru nachhaltige Dy-
namiken der Transformation in Bezug auf Pilgerfahrt und Heiligenverehrung in Gang
gesetzt hat. Lokale Pilgerorte wurden ausgebaut wie auch die Zugangswege dorthin, und
die wachsende Zahl von Pilgern mit ihren an den lokalen Traditionen ausgerichteten ri-
tuellen Praktiken als Erfolg einer Politik angesehen, die sich gleichermafien gegen eine
Politisierung der Religion wie auch gegen eine Religionisierung der Politik richtete. Die
Férderung lokaler religiéser Praktiken galt als ein probates Mittel gegen den global aus-
gerichteten politischen Islam, und Vorbehalte gegeniiber vereinzelt auftretenden trans-
gressiven Praktiken wurden im Hinblick auf dieses Ziel weitgehend zuriickgestellt. Doch
mittlerweile stof3en diese Praktiken, fuir die die drei untersuchten Pilgerorte weithin be-
kannt sind, zunehmend auf Widerstand sowohl seitens eines Teils des islamischen Spek-

1 Da sich knapp 90 Prozent der Bevolkerung in Indonesien zum Islam bekennt, wird die Religioni-
sierung der indonesischen Gesellschaft zumeist als Islamisierung wahrgenommen, obwohl alle
Konfessionen in diesem Land aktuell starken Zulauf erfahren.

2 Die Modernisierung von Religion (Islam) und Gesellschaft wird sowohl von Teilen des islamischen
Spektrums (z.B. Muhammadiya) als auch von sikularen Parteien (z.B. PDI-P, Golkar etc.) vorange-
trieben. Beide Lager halten transgressive Praktiken wie Pesugihan dengan Ritual seks fir unverein-
bar mit einem modernen Verstiandnis von Staat und Kirche und lehnen sie nicht nur als riickstan-
dig, sondern auch als unmoralisch ab.



304

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

trums (Orthodoxe, Reformer, Modernisierer) als auch seitens staatlicher Behérden und
politischer Akteure — wie ein Blick auf diese Pilgerorte verdeutlicht:

Am Grabmal der Roro Mendut ist es ein orthodox ausgerichtetes islamisches Inter-
nat (Pondok Pesantren), das seit Mitte der 1980er Jahre die heterodoxen Praktiken unter-
driickt, um seine Vorstellung eines von Kultur und Geschichte bereinigten Islam durch-
zusetzen; am Gunung Kemubkus sind es liberale nationalistische Politiker, die gegen die
rituellen Praktiken vorgehen, nachdem diese Praktiken 2014 fiir internationales Aufse-
hen gesorgt hatten; und in Parang Kusumo ist es der Kraton, Inbegriff der Bewahrung
hofischer Traditionen, der sich zwar von den rituellen Praktiken distanziert, die Pilger
jedoch weitgehend gewahren lasst.

Dass die unterschiedlichen gesellschaftlichen Akteure den heterodoxen Praktiken
auf unterschiedliche Weise begegnen, zeigt sich schon allein daran, wie sie sich dem je-
weiligen Pilgerort als sakralem Ort gegeniiber verhalten: Das Pondok Pesantren lisst das
Grabmal der Roro Mendut verfallen, liberale Nationalisten modernisieren den Gunung
Kemukus von Grund auf, und der Kraton versucht, den Zugang zum Heiligtum Puri Ce-
puri zu kontrollieren. Es gibt demnach in der Auseinandersetzung mit transgressiven
Ritualpraktiken an zentraljavanischen Pilgerorten nicht nur verschiedene Akteure, son-
dern auch verschiedene Strategien, mit der diese Akteure versuchen, gegen Praktiken
wie Pesugihan dengan Ritual seks vorzugehen.

Gemeinsam ist den verschiedenen Akteuren lediglich die Uberzeugung, dass den Le-
genden zentrale Bedeutung hinsichtlich einer Legitimierung der transgressiven Ritual-
praktiken zukommt, und entsprechend setzen sie hier an. Bestimmte Versionen werden
fiir falsch erklirt, andere Versionen dagegen, die keine Legitimierung dieser Praktiken
erlauben, medial stark gemacht, und teils wird sogar versucht, v6llig neue Narrative zu
implementieren. Auf diese Weise soll rituellen Praktiken die Grundlage entzogen wer-
den, die nach vorherrschender Lesart auf abweichenden Wertmafstiben und riickstin-
digen Moralvorstellungen basieren.

Drei Pilgerorte

Die drei Pilgerorte, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen, sind durch Gemein-
samkeiten miteinander verbunden und durch Unterschiede voneinander getrennt. Bei-
des zeigt sich auf der Ebene von Ort, Legende und Ritual:

Die Gemeinsambkeiten wiren darin zu sehen, dass alle drei Orte, die die Pilger an den
rituell bedeutsamen Tagen ansteuern, in Zentraljava angesiedelt sind. Die Konzentrati-
on auf diesen Teil Indonesiens ist auffillig. Sie korrespondiert mit den archiologischen
Stitten Candi Sukuh und Candi Ceto am Gunung Lawu, deren naturalistische Darstel-
lungen von Linga und Yoni aus dem 15. Jahrhundert nach Uberzeugung zahlreicher For-
scherinnen auf die einstige Verbreitung trantrischer Anschauungen in dieser Region ver-
weisen (vgl. z.B. Kinney et al. 2003: 266; Kieven 2013: 93; vgl. auch Fic 2003: 66).



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Abbildung 49: Candi Ceto am Gunung Lawu

Quelle Foto ® Volker Gottowik 2014

Die Unterschiede wiren dagegen darin zu sehen, dass die drei Pilgerorte am Meer,
am Stadtrand bzw. auf einem Hiigel angesiedelt sind. Die unterschiedliche Lokalisie-
rung signalisiert, dass es keine besonderen geographischen Anforderungen an einen Ort
als sakralen Ort gibt. Eine Flussmiindung, ein Berggipfel oder auffillige Felsformationen
verweisen zwar auf die Nihe der Gotter und erleichtern die Kontaktaufnahme mit den
Jenseitsmichten, stellen jedoch keine Bedingung dar, die ein Ort erfiillen muss, um als
sakraler Ort gelten zu konnen. Dass es sich um einen solchen Ort handelt, verdeutlicht
im Kontext von Pilgerfahrt und Heiligenverehrung die Errichtung eines Grab- (makam)
oder Denkmals (petilasan), zu dem sich in der Regel weitere architektonische Elemente
hinzugesellen, die von Einfriedung (pagar oder benteng), Pavillon (bale oder pendopo) und
Grabgebiude (cungkup) bis zu Gebetsraum (musholla) und Moschee (masjid) reichen kon-
nen. Diese architektonischen Elemente machen die Besucher darauf aufmerksam, dass
sie einen sakralen Ort betreten, an dem besondere Regeln gelten, wihrend andere Re-
geln wiederum aufier Kraft gesetzt sind. Zugleich erinnern sie die Besucher daran, dass
sich an diesem Ort besondere Ereignisse zugetragen haben, und von diesen Ereignissen
berichten die Legenden.

305



306

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung
Drei Legenden

Alle drei Pilgerorte sind Schauplitze von miindlich, teils auch schriftlich iberlieferten
Legenden, die zwischen dem spiten 15. Jahrhundert und dem frithen17. Jahrhundert und
damit in einer Zeit des sozio-religidsen Umbruchs angesiedelt sind. Es ist die Zeit des
Niedergangs des hindu-buddhistischen Grofdreiches Majapahit und des Aufkommens
einer Reihe von islamischen Kleinstaaten, von denen z.B. Demak und Mataram explizit
in den Legenden genannt werden.

In allen drei Legenden spielen Liebespaare die zentrale Rolle, also Midnner und Frau-
en, die in inniger Liebe einander verbunden sind. *> Von einigen Frauen heifit es, dass
sie zunichst gar nicht lieben bzw. heiraten wollten und erst um dieser besonderen Lie-
be willen bereit waren, ihr asketisches Dasein aufzugeben; von anderen Frauen heif3t es
wiederum, dass sie um dieser besonderen Liebe willen bereit waren, den Mann zu ver-
lassen, dem sie entweder versprochen wurden oder mit dem sie bereits verheiratet sind:
Sowill Ratu Kidul zunichst gar nicht heiraten und fithrt ein asketisches Dasein, bevor sie
auf Panembahan (Herzog) Senopati trifft;* Roro Mendut verweigert sich dem machtigen
Tumenggung (General) Wiroguno, dem sie versprochen wurde, und brennt mit Pronocitro
durch; Ontrowulan verldsst ihren Ehemann Raja (K6nig) Brawijaya, um sich ihrem Sohn
oder Stiefsohn Samudro zuzuwenden. Von den Minnern erfihrt der Leser wiederum,
dass sie offenkundig kein Problem damit haben, sich mit einem weiblichen Geistwesen
aus vorislamischer Zeit einzulassen oder auch mit einer Frau, von der sie wissen, dass
sie einem anderen Mann versprochen wurde bzw. bereits verheiratet ist.

Insofern berichten alle drei Legenden von einer Verletzung der sozialen Ordnung,
ihrer Normen und Werte: Mendut und Pronocitro verletzen die gesellschaftliche Ord-
nung, insofern sie sich einem der michtigsten Midnner im Staate widersetzen; Samudro
und Ontrowulan verletzen die verwandtschaftliche Ordnung, insofern sie als Mutter und
(Stief-)Sohn ein sexuelles Verhiltnis miteinander eingehen; und Senopati und Ratu
Kidul verletzen die religiése Ordnung, insofern Macht nicht von Allah (Tuan Yang Maha
Esa) erbeten, sondern von einem vorislamischen Geistwesen (roh halus) empfangen bzw.
gewihrt wird.

Mit diesem normverletzenden Verhalten stellen sich die drei Liebespaare auRerhalb
der geltenden Ordnung (sie wollen nicht heiraten) oder verletzen diese Ordnung willent-
lich (sie brechen die Ehe bzw. das Eheversprechen). Ihre Liebe wird zudem weder durch
eine formelle Heirat legalisiert, noch gehen aus ihr gemeinsame Kinder hervor, was auf
so etwas wie eine normale Beziehung verwiesen hitte. Die Liebenden entwickeln viel-
mehr auflergew6hnliche Fihigkeiten, d.h. sie wachsen in der Beziehung zur geliebten
Person iiber sich selbst hinaus, was sie wiederum von anderen Menschen unterscheidet
und zugleich verdeutlicht, dass es sich um auflergewohnliche Liebespaare handelt. Ob

3 Im Folgenden geht es ausschliefSlich um diejenigen Versionen der Legenden, auf die sich die Pil-
gerund Pilgerinnen beziehen, um ihre transgressiven Praktiken zu legitimieren. Die anderen Ver-
sionen werden in den entsprechenden Kapiteln der vorliegenden Studie (vgl. Kapitel 3.1, 4.1, 5.1)
vorgestellt.

4 Der Titel Panembahan ist kaum in westliche Kategorien zu libertragen. Er verweist auf einen Rang
unmittelbar unterhalb des Konigs (raja), was hierzulande dem Rang eines Herzogs entsprache.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

dieser Fihigkeiten werden diese Liebespaare bis heute verehrt, auch wenn ihr Verhalten
mitnichten den moralischen Standards der sie umgebenden Gesellschaft entsprach.

Die Legenden sind fiir die Pilger handlungsleitend in unterschiedlichen Graden: Sie
fordern sie teils explizit dazu auf, es den Liebenden gleichzutun und ebenfalls unmo-
ralisch zu handeln, teils werden sie von den Pilgern zur Begriindung ihres normverlet-
zenden Verhaltens im Sinne einer mimetischen Angleichung an die verehrten Heiligen
angefithrt — stets im Hinblick darauf, ebenfalls reich und glicklich zu werden. Im Ge-
gensatz zu den Wali Songo, die den Legenden zufolge bei der Verbreitung des Islam und
der politischen Vereinigung des Landes (wenn auch nach teils anfinglichen Abwegen) ein
vorbildliches Leben gefiihrt haben, verletzen die Heiligen, um die es im Rahmen der vor-
liegenden Studie geht, gesellschaftliche Normen und Werte. Sie gehoren damit zu den
»Bandit Saints of Java, die - folgt man George Quinn (2019) — »are challenging funda-
mentalist Islam in modern Indonesia«.

Diese Herausforderung besteht darin, dass die verehrten Heiligen ein Verhalten an
den Tag legen, das von vorislamischen Prinzipien gepragt ist: Es changiert zwischen As-
ketizismus und Erotizismus, und beides zielt aus tantrischer Perspektive auf eine Befrei-
ung von den Leidenschaften. Tatsichlich gelingt es den verehrten Heiligen, mit Askese
oder einer bedingungslosen Hingabe an die Liebe zu besonderer Power (shakti) zu gelan-
gen. Das macht sie suspekt fiir Teile des islamischen Spektrums und zugleich zu einem
lebendigen Beweis dafiir, dass Heilige nie Personen sind, die ein gewdhnliches Leben
fithren: Sie lieben entweder gar nicht, oder sie lieben zu viel. Die verehrten Heiligen, um
die es in den drei angefiihrten Legenden geht, weigern sie sich zuerst zu lieben, um sich
dann Hals iiber Kopf'in eine verbotene Liebe zu stiirzen.® Dieser verbotenen Liebe eifern
die Pilger in mimetischer Angleichung an die verehrten Heiligen nach.

Negative Mimesis: Exkurs zu Legenden iiber ungliickliche Liebe

Alle drei Legenden berichten nicht nur von verbotener Liebe (Ind.: cinta terlarang),® son-
dernauchvon einer Liebe, die erwidert wurde, d.h. eine sexuelle Erfillung gefunden hat.
Diesem Umstand kommt zentrale Bedeutung fiir die transgressiven Ritualpraktiken zu,
was in der Gegeniiberstellung mit anderen Legenden deutlich wird, die von einseitiger
oder ungliicklicher Liebe berichten — wie der folgende Exkurs verdeutlichen soll:

5 Diese Aussage trifft nur bedingt auf Nyai Ontrowulan zu, insofern wenig tiber sie als Konkubine
von Brawijaya V bekannt ist. Die Legende fokussiert ganz auf die liebende Verbindung, die sie zu
ihrem (Stief-)Sohn Pangeran Samudro unterhilt.

6 Bei der Liebe zwischen Penembahan Senopati und Ratu Kidul handelt es sich insofern um eine
verbotene Liebe, als der genannte muslimische Herrscher statt auf den Beistand von Allah auf die
Hilfe eines weiblichen Geistwesens aus vorislamischer Zeit setzt, um Kénig von Mataram zu wer-
den. Dass es sich um eine verbotene Liebe handelt, die grundlegende Werte wie Monotheismus
und Monogamie verletzt, zeigt sich nicht zuletzt auch daran, dass Sultan Hamengku Buwono X die
serielle Hochzeit seiner Dynastie mit Ratu Kidul im Einklang miteinem modernen Verstandnis von
Ehe und Familie aufgekindigt hat.

307



308

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Auf dem Gunung Bolo nahe Tulung Agung in Ostjava’ liegt das Grab der Nyai Roro
Kembang Sore.® Die Legende berichtet davon, dass Kembang Sore sehr schén war. Sie
erhiltviele Antrige, lehnt sie jedoch alle ab. Denn sie liebt Pangeran Lembu Peteng, einen
Sohn des Raja von Majapahit, der von ihren Eltern jedoch abgelehnt und eines Tages von
ihrem Vater getdtet wird. Daraufhin verlisst Kembang Sore ihr Elternhaus, um sich am
Gunung Bolo niederzulassen. Dort machtihr Joko Budheg einen Antrag, den sie ebenfalls
ablehnt. Da er weiterhin um ihre Hand anhilt, fordert sie ihn auf, zunichst vierzig Tage
und vierzig Nachte zu meditieren. Joko Budheg tut wie ihm geheiflen — und verwandelt
sich in Stein (»menjadi batu«). Daraufthin verspricht Kembang Sore, bis zu ihrem eigenen
Tod unverheiratet zu bleiben. Als sie stirbt, wird sie auf dem hdchsten Punkt des Gunung
Bolo beigesetzt, Joko Budheg dagegen auf einem in der Nihe gelegenen Hiigel.

Thre Graber werden vor allem an Jumat Pon von Pilgern besucht, die dort — die Man-
ner am Grab des Joko Budheg und die Frauen am Grab der Kembang Sore — Pesugihan
praktizieren. Zu den Opfergaben fiir Kembang Sore gehoren neben Bliiten, Knospen und
Weihrauch auch Puder, Kamm und Lippenstift, die ihr vor allem im Hinblick auf per-
sonliche Ausstrahlung, ein erfolgreiches Leben und sozialen Aufstieg (»sukses dan naik
jabatan«) dargebracht werden.’ Die Chancen, von Kembang Sore erhért zu werden, ver-
bessern sich, wenn die Frau von einem Mann begleitet wird, mit dem sie nicht verhei-
ratet ist, und mit diesem gemeinsam am Grab der verehrten Heiligen opfert, betet und
meditiert."

Am Fufle des Gunung Bolo ist wihrend der Kolonialzeit ein grofler chinesischer
Friedhof (Makam Cina Bong) entstanden, auf dem vor allem an den Wochenenden zahl-
reiche Prostituierte ihre Dienstleistungen anbieten. Demnach sind am Gunung Bolo alle
Komponenten gegeben, die nach Magabe der vorliegenden Studie fiir einen Pilgerort
mit Ritual seks unabdingbar sind: Es gibt ein Grabmal, Legenden, die von einem Liebes-
paar berichten, Pilger beiderlei Geschlechts und Prostituierte. Dennoch zihlt Ritual seks
hier nicht zum rituellen Repertoire der Pilger. Warum dem so ist, l4sst sich vom Befund
der vorliegenden Studie herleiten: Es fehlt das mimetische Moment. Da Kembang Sore
und Joko Budheg nie als Paar gliicklich vereint waren, was in ihren getrennten Gribern
sinnbildlich zum Ausdruck gelangt, entfillt auch die Moglichkeit einer mimetischen
Angleichung an die verehrten Heiligen durch den rituell vollzogenen Sexualakt.

Dass zu den Bedingungen der Moglichkeit von Ritual seks nicht nur die oben ge-
nannten Komponenten gehoren, sondern die legendarische Erzihlung auch von einer
erfiillten Liebe berichten muss, verdeutlicht nicht zuletzt auch die Legende von Roro
Jonggrang und Pangeran Bondowoso:"

7 Gunung Bolo liegt nahe Desa Bolorejo, Kecamatan Kauman, Kabupaten Tulungagung, Jawa Timur.

8 Die Legende hat uns Pak Basuki, seit 1990 Juru Kunci am Grabmal (makam) von Kembang Sore, am
11. April 2018 in seinem Haus am Fufe des Gunung Bolo erzahlt. Pak Basuki zufolge ist die Legende
auch Teil des Babad Tulung Agung.

9 Interview mit den beiden Pilgerinnen Bu Ari und Bu Safa am 13. April 2018 am Grabmal der Kem-
bang Sore.

10 Auf diese Weise wird die Komplementaritit der Geschlechter rituell betont, doch eine sexuelle
Verbindung gilt aus Griinden, die im Folgenden zur Sprache kommen, nicht als zielfithrend im
Hinblick auf die Einlésung der Pilgerschaftswiinsche.

m Die Legende ist Teil der mindlichen Tradition auf Java und findet sich auch im Babad Prambanan.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Die auf Java weithin bekannte Legende berichtet vom Krieg der beiden benachbar-
ten Kénigreiche Pengging und Prambanan, in deren Verlauf es Pangeran Bondowoso ge-
lingt, den Kénig von Prambanan zu téten. Bei der Beisetzung des genannten Kénigs wird
Bondowoso auf dessen schéne Tochter Roro Jonggrang aufmerksam und macht ihr ei-
nen Antrag. Sie willig nur vordergriindig ein, will sie doch den Mérder ihres Vaters nicht
heiraten, und stellt eine Bedingung: Sie ist bereit, seine Frau zu werden, wenn es ihm ge-
lingt, die sprichwortlich tausend Tempel, die mit der Tempelanlage Prambanan vor den
Toren von Yogyakarta™ in Verbindung gebracht werden, in einer einzigen Nacht zu er-
richten. Bondowoso macht sich sogleich an die Arbeit, und da ihn ein dienstbares Geis-
terheer bis tief in die Nacht hinein unterstiitzt, kommt er rasch voran. Als Jonggrang
realisiert, dass Bondowoso dabei ist, die von ihr gestellt Bedingung zu erfiillen, greift
sie zu einer List. Sie ordnet an, im Osten Heuballen zu entziinden. Als die hilfreichen
Geister den erleuchteten Horizont erblicken, glauben sie, ein neuer Tag bricht an und
eilen Hals iiber Kopfin ihr Reich zuriick, ohne den letzten noch zu errichtenden Tempel
fertigzustellen. Als Bondowoso bemerkt, dass er getiuscht wurde, verwandelt er Loro
Jonggrang in Stein — die Standfigur einer Durga im Siva- Tempel von Prambanan gilt als
ihr getreues Abbild.

Abbildung 50: Prambanan vor den Toven von Yogyakarta

Quelle Foto © Volker Gottowik 2015

Die angesprochene Legende verweist indirekt auf das mimetische Moment, das dem
rituellen Verhalten der Pilger an den drei untersuchten Pilgerorten zugrunde liegt: Die

12 Candi Prambanan liegt nur wenige Kilometer nordéstlich von Yogyakarta nahe Dusun Karang-
asem, Desa Bokoharjo, Kecamatan Prambanan, Kabupaten Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta.

309



Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Liebe muss erwidert worden sein, nur unter dieser Vorausetzung eignet sich der Ort des
Geschehens auch fiir Ritual seks. In der Legende von Roro Jonggrang und Pangeran Bon-
dowoso scheitert jedoch die Liebe, da die junge Frau ihren Verehrer tiuscht und sich die-
ser dafiir grausam richt. Eine liebende Verbindung zwischen Mann und Frau kommt in
dieser Kisah tragis (tragischen Geschichte) zu keinem Zeitpunkt zustande. Vor diesem
Hintergrund wird Candi Prambanan von jungen Liebespaaren gemieden — ganz im Ge-
gensatz zu Parang Kusumo, wo sie am Batu Cinta (Stein der Liebe) und am Pantai Cinta
(Strand der Liebe) zur alltiglichen Szenerie gehoren. Doch auch in Prambanan zeigt sich
das mimetische Moment, wenn auch in seiner negativen Entsprechung: Liebespaare be-
suchen keinen Ort, der dafiir bekannt ist, dass eine Liebe hier tragisch zerbrochen ist.

Das Verhéltnis der Geschlechter und die Rolle der Juru Kunci

Die Legenden, die mit den drei untersuchten Pilgerorten verbunden sind, handeln stets
von erfillter bzw. gliicklicher Liebe, unabhingig davon, wie lange dieses Gliick gewihrt
haben mag. Gleichwohl stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis der Liebenden zueinan-
der: Wer ist den Legenden zufolge der aktivere Part, wer trifft die Entscheidungen, wer
tragt fiir den Verlauf ihrer Lebens-und Liebesgeschichte die grofere Verantwortung?
Mit anderen Worten: Wie beschreiben die Legenden das Geschlechterverhiltnis?™

Eine entsprechende Befragung der Legenden verweist auf eine Konstellation, die im
Anschluss an Frédérique Apffel Marglin (1982) als »a tripartite typology of types of sexu-
al union« zu bezeichnen wire (Marglin 1982: 298). Tatsichlich entsprechen die drei Lie-
bespaare drei verschiedenen Typen der Partnerschaft: In der Beziehung zwischen Roro
Mendut und Pronocitro dominiert die Frau; in der Beziehung zwischen Pangeran Sa-
mudro und Nyai Ontrowulan dominiert der Mann; und in der Beziehung zwischen Ratu
Kidul und Panembahan Senopati herrschen weitgehend egalitire Verhiltnisse.

Diese Verschiedenheit der Liebesverhiltnisse ist kein Zufall, sondern verdeutlicht
folgendes: Ob der Mann oder die Frau dominiert, ist von untergeordneter Bedeutung;
entscheidend ist die Kraft (kasekten), die ihnen aus ihrer Liebe erwichst: Roro Mendut
vermag aufgrund dieser Kraft, den Michtigsten der Michtigen die Stirn zu bieten; Pan-
geran Samudro vermag aufgrund dieser Kraft, Pilgern unermesslichen Reichtum zu ver-
sprechen; Panembahan Senopati vermag aufgrund dieser Kraft, ein michtiges Kénig-
reich zu errichten, und Roro Kidul vermag aufgrund dieser Kraft zur Kénigsmacherin
(king maker) zu werden und zugleich zum machtigsten Geistwesen (spirit) auf Java aufzu-
steigen. Diese Kraft erwichst mal dem Mann, mal der Frau, mal beiden Geschlechtern,
d.h. sie steht prinzipiell allen offen.

13 DieFrage nach dem Ceschlechterverhiltnis wird im Folgenden anhand der inoffiziellen Versionen
dieser Legenden diskutiert, also anhand der Erzdhlungen, auf die sich die Pilger zur Legitimierung
ihrer heterodoxen Praktiken beziehen.

14 Tatsachlich kann es passieren, dass verschiedene Versionen ein und derselben Legende mal der Frau,
mal dem Mann eine Dominanz in der Beziehung zusprechen, was nicht zuletzt in der Legende von
Roro Mendut und Pronocitro deutlich wird. Entscheidend ist hier weniger, wer dominiert, sondern
dass beide zusammen die Kraft und den Mut hatten, ihre verbotene Liebe zu leben —wenn auch
nur fir eine begrenzte Zeit.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Auffillig im Hinblick auf die Legenden ist der schwindende Einfluss der Juru Kun-
ci. Im Gegensatz zu zahlreichen Publikationen, die die Bedeutung der Juru Kunci in Be-
zug auf die Bewahrung der Tradition betonen (vgl. z.B. Fox 2002: 160-161), haben diese
sogenannten Schliisselwichter an allen drei Pilgerorten, die im Rahmen der vorliegen-
den Studie untersucht wurden, ihre Interpretationshoheit und damit auch ihre Kontrolle
iiber die Legenden verloren. Die Juru Kunci distanzieren sich sowohl in Parang Kusumo
als auch am Gunung Kemukus von den transgressiven Praktiken und den Legenden, die
die Pilger zur Legitimierung dieser Praktiken anfiithren, ohne damit nennenswerten Ein-
fluss auf die Pilger auszuiiben. Die Pilger sind weder bereit, sich der Autoritit der Juru
Kunci in Bezug auf die Legenden zu beugen, noch unter dem Eindruck geschénter Le-
genden ihre transgressiven Praktiken aufzugeben.”

Die Juru Kunci, bislang Inbegriff des Wissens um Pilgerort, Legende und Ritual, sit-
zen zwischen allen Stithlen. Die Pilger folgen ihnen nicht mehr, doch konservative Mus-
lime, als deren Sprachrohr Majelis Ulama Indonesia (MUI, Indonesischer Rat der Islamgelehr-
ten) gelten kann, machen sie fiir die heterodoxen und teils transgressiven Praktiken eben
dieser Pilger verantwortlich (vgl. MUI Booklet 2017: 37). Insofern lassen sich die wach-
senden innerislamischen Spannungen paradigmatisch an der Figur des Juru Kunci fest-
machen: Die Autoritit der Juru Kunci wird im Ringen um die Deutungshoheit (politics of
interpretation) zerrieben — paradigmatisch festzumachen am Juru Kunci am Grabmal der
Roro Mendut, der unter dem Eindruck massiver Einschiichterung sein Amt niedergelegt
hat. Als Garanten fir die Bewahrung der Tradition und die Weitergabe des Wissens ha-
ben die Juru Kunci — zumindest an den drei untersuchten Pilgerorten — ihre Autoritit im
Hinblick auf die Legenden und damit auch ihre integrative Funktion verloren. In der Fol-
ge kommt es zu einer Ausdifferenzierung dieser Legenden und damit auch der rituellen
Praktiken, was weitere Spannungen innerhalb der islamischen Gemeinschaft heraufbe-
schwort.

Ein Ritual und viele Pilger

Die Pilger an den drei sakralen Orten, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen,
sind in ihrer iiberwiegenden Mehrzahl javanische Muslime, die innerhalb des ausgrei-
fenden islamischen Spektrums einer Stromung angehéren, die seit den Tagen von Clif-
ford Geertz (1960) als Abangan bezeichnet wird. Die Abangan werden von den Santri und
den Priyayi unterschieden, insofern sie der lindlichen Bevélkerung angehdren (und we-
niger der stidtischen oder der adligen), von der Landwirtschaft leben (und nicht vom
Handel oder von Privilegien) und eine Form des Islam praktizieren, die stark synkretis-
tisch geprigt ist (und weniger skripturalistisch bzw. mystizistisch). Aus dieser Dreitei-
lung ergibt sich - stark vereinfacht — eine Gliederung des islamischen Spektrums in »the
pious trader, the animist farmer and the mystic« (Beatty 1996: 274).

15 Diese Aussage giltauch in Bezug auf die behordlicherseits verbreiteten Booklets, die insbesondere
am Gunung Kemukus fiir eine Korrektur der Legenden und der abweichenden Praktiken sorgen
sollen: Sie werden von den Pilgern schlichtweg ignoriert, die sich damit souveran gegeniiber dem
hier aufkommenden Skripturalismus verhalten.

3n



Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Die Pilger an den drei untersuchten Pilgerorten haben als Abangan ihre eigenen java-
nischen Traditionen (kejawen) entwickelt, die aus einer synkretistischen Verbindung von
Animismus, Hinduismus und Sufismus hervorgegangen sind (vgl. Mulder 1983: 260 und
Hefner 2011: 75). Geertz glaubte bis in die 1960er Jahre hinein, im javanischen Synkretis-
mus »the island’s true folk tradition, the basic substratum of its civilization« erkennen
zukdnnen (vgl. Geertz 1960:5). Nach Uberzeugung des Historiker Merle Ricklefs kam die
Bezeichnung Abangan jedoch erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts auf (Ricklefs 2006:
36), und zwar in Reaktion auf eine Deislamisierung der javanischen Gesellschaft, die ei-
ne terminologische Unterscheidung und soziale Abgrenzung gegeniiber den weiterhin
strengglaubigen Putihan, d.h. Santri, notwendig machte (vgl. Ricklefs 2006: 37, 49 und
53)." Im Laufe der Zeit haben sich Santri und Abangan zu den beiden vorherrschenden
Strémungen innerhalb des Islam aufJava entwickelt, die sich in vielfiltiger Hinsicht un-
terscheiden: »They were distinguished by social class, income, employment, dress, edu-
cation, manners, cultural life, and the ways of raising children« (Ricklefs 2006: 51).

Verschieden sind Abangan und Santri nicht zuletzt auch hinsichtlich ihrer religiésen
Anschauungen und Praktiken, wie auch Geertz betont: »What concerns the santris is [...]
the defense of Islam as a superior ethical code for modern man, as a workable social doc-
trine for modern society, and as a fertile source of values of modern culture« (Geertz 1960:
127). Die Abangan reprisentieren dagegen einen eher traditionellen Islam, d.h. einen Is-
lam, der sich weniger an seiner modernen Auslegung und globalen Ausrichtung orien-
tiert als vielmehr daran, wie er von den eigenen Vorfahren praktiziert wurde.

Die Abangan gehen von einer prinzipiellen Durchlissigkeit von Mikrokosmus und
Makrokosmos aus. Das Heilige kann demnach durch Gebet, Meditation und Opferga-
ben nicht nur im Hinblick auf die eigenen Sorgen und Wiinsche kontaktiert werden,
sondern vermag das Leben des Einzelnen auch unmittelbar zu beeinflussen. Entspre-
chend gestalten sich die rituellen Praktiken der Abangan, die als gleichermaRen vielfiltig
wie komplex zu bezeichnen wiren: Von zentraler Bedeutung ist die Verehrung von und
Interaktion mit Ahnen (human ancestors) und Schutzgeistern (village guardian spirits), um
die herum Robert Hefner zufolge die gesamte Abangan- Kosmologie organisiert ist (vgl.
Hefner 2011: 75). Hinzu kommen Totengedenken (tahlilan) und Ubergangsrituale (rites de
passage), Opfergaben in Form von Reis, Blumen und Bliiten (fumpeng, sajen, nyekar etc.),
Erntedankfeiern (sedekah bumi, sedekah desa) und rituelle Dorfreinigung (bersih desa) sowie
kiinstlerisch-rituelle Darbietungen wie z.B. Wayang (Schauspiel), Jatilan (Hobby Horse),
Tayuban (Tanz) sowie rituelle Festmahle (slametan), um nur die wichtigsten Praktiken
zu nennen (vgl. Hefner 2011: 75-79). Von Bedeutung hinsichtlich ihrer kosmologischen
Vorstellungen sind nicht zuletzt auch sexuell konnotierte Gegensitze, deren punktuel-
ler Uberwindung bzw. temporirer Vereinigung ein produktives Moment zugesprochen

16  Die These von der Deislamisierung der indonesischen Gesellschaft ist weithin umstritten, liegt es
in gewisser Weise doch niher, in den Abangan den Teil der Bevolkerung zu sehen, der in der Mitte
des 19. Jahrhunderts — im Gegensatz zu den Santri — die Botschaft des Islam noch nicht vollum-
fanglich angenommen hat—statt sie schon wieder abzulegen. Andererseits stiitzt diese These die
Annahme, dass die Islamisierung Indonesiens kein linearer Prozess ist, sondern sowohl Baisse als
auch Hausse kennt und diese Zyklen mit gesellschaftlichen Ereignissen interagieren.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

wird: »Sexual duality is another trademark feature of abangan cosmology« (Hefner 2011:
76).

Die Pilger in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus teilen in ihrer Mehrheit
diese kosmologischen Vorstellungen. Aufgrund der angesprochenen Durchlissigkeit
von Mikro-und Makrokosmos kénnen die Jenseitsmichte — davon zeigen sich die Pilger
iberzeugt — unmittelbar ins Diesseits eingreifen und ihnen z.B. mit dem Segen (berkah),
den sie erteilen, zugleich zu Power (kasekten) im Sinne von Energie (Virilitit, Vitaliti,
Charisma) und Macht (Geld, Status, Gefolgschaft) verhelfen. Bei dieser Power (kasekten)
handelt es sich um eine neutrale Kraft, die von der Person, die iiber sie verfiigt, sowohl
zum Guten als auch zum Schlechten eingesetzt werden kann. Sie strahlt in ihr soziales
Umfeld aus, so dass sich schon allein die riumliche Nahe zu einer solchen Person positiv
auf das eigene Leben auswirken kann, und selbst nach dem Tod bleibt etwas von dieser
Kraft an ihrem Grab erhalten. Die Pilger suchen diese Graber auf, um diese Kraft in
sich aufzunehmen — durch kontakt-und analogiemagische Handlungen — oder auch,
um den verehrten Heiligen um Vermittlung zu den Jenseitsmichten zu bitten. Diese
Praktiken kennzeichnen exklusiv die Abangan; d.h. nur sie kénnen aufgrund der prin-
zipiellen Neutralitit der angesprochenen Kraft (kasekten) die Graber der sogenannten
»bandit saints of Java« (Quinn 2019) besuchen und die Heiligen um Unterstiitzung
oder Vermittlung gegeniiber Tuhan Yang Maha Esa bitten. Santri konnen das eigentlich
nicht, da es nach offizieller Lesart mit den monotheistischen Prinzipien des Islam nicht
zu vereinbaren ist, von jemand anderem als Allah etwas zu erbitten, zumal jederzeit
die Moglichkeit besteht, sich auch ohne Vermittlung seitens Dritter direkt an ihn zu
wenden.

Um die angesprochene Power (kasekten) mit dem kraftspendenden Segen (berkah) des
verehrten Heiligen zu empfangen, stehen den Pilgern eine Reihe von rituellen Prakti-
ken offen, zu denen neben Bittgebet (ngalap berkah) vor allem Opfergaben in Form von
Blumen, Bliiten und Knospen (nyekar) gehoren. Zielen die rituellen Praktiken der Pilger
nicht nur auf Segen, sondern auch auf Reichtum, ist von Pesugihan die Rede, und wenn
sie im Hinblick auf diesen Reichtum die eigene Sexualitit als Opfergabe (tumbal) mit in
denrituellen Prozess einbringen, praktizieren sie Pesugihan dengan [mit] Ritual seks. Diese
rituellen Praktiken kennzeichnen, wie bereits angesprochen, nur eine Strémung inner-
halb des ausgreifenden islamischen Spektrums, und das sind die Abangan.

Robert Hefner hat einen Riickgang der Abangan im Verlauf des letzten halben Jahr-
hunderts konstatiert und vom »collapse of the non-standard, syncretic varieties of Is-
lam« in Indonesien gesprochen (vgl. Hefner 2011: 71; vgl. auch Hefner 2011: 80 und 87).
Andere Autoren sind hier anderer Meinung, wenn sie etwa hervorheben: »[...] abangan-
ism as a distinctive cultural-religious current remains vital« (Liddle 1996: 624) oder auch
betonen, dass »the practices of abangan actually are still existing and spreading in some
areas of Java« (Mujab 2018: 3).

Fur die Vitalitit der Abangan und die Zunahme ihrer rituellen Aktivititen zumindest
in einigen Teilen von Java spricht die Konjunktur von Ritual seks in den 1980er und 1990er
Jahren, die zum Teil bis heute anhilt. Denn Ritual seks wird exklusiv von den Abangan
praktiziert, wenn auch bei weitem nicht von allen. Gleichwohl gehoren diese heterodo-
xen Praktiken zum rituellen Repertoire der Abangan, das sie im Sinne eines performati-
ven Feedbacks erst konstituiert — zumal ihnen Dogmen weitgehend unbekannt sind. Zu

313



Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

einem Abangan wird man, mit anderen Worten, wenn man die oben angesprochenen Ri-
tuale praktiziert, und zu einem Santri, wenn man sie (z.B. im Anschluss an eine formelle
religiése Ausbildung) ablegt und sich vornehmlich an den fiinf Siulen des Islam orien-
tiert. Erst iiber die entsprechenden rituellen Praktiken konstituieren sich Abangan und
Santri als distinkte soziale Kategorien (vgl. Gottowik 2020: 5-7).

Der Anteil der Abangan an der Bevolkerung Javas ist in den letzten Jahren zuriick-
gegangen, da viele von ihnen im Rahmen einer internen Konversion zu Santri gewor-
den sind, d.h. lokale Traditionen abgelegt und globale Traditionen (z.B. die Hadsch) an-
genommen haben. Was dariiber hinaus zuriickgegangen ist und — wenn man so will -
einen Kollaps erfahren hat, ist weniger der Glaube an die Wirksamkeit der Heiligen-
verehrung und die Existenz von Geistwesen (spirits), als vielmehr die Legitimitit, sich
diese Geistwesen fiir personliche Zwecke, z.B. im Rahmen von Pesugihan dengan Ritual
seks dienstbar zu machen (vgl. auch Bubandt 2014: 52—53). Der Riickgang der angespro-
chenen Anschauungen und Praktiken ist nach Maf3gabe der vorliegenden Studie jedoch
nicht allein der Islamisierung Indonesiens geschuldet, sondern in weit stirkerem Maf3e
der voranschreitenden Modernisierung von Religion und Gesellschaft, die sowohl von
islamischen Funktionstrigern, als auch von nationalistischen Politikern vorangetrieben
wird.

Ritual seks als kontrollierter und disziplinierter Regelbruch

Was die Abangan an den drei untersuchten Pilgerorten praktizieren, ist weder mit einer
»Soziologie des Orgiasmus« (Maffesoli 1986) noch mit einer »Theorie des Festes« (Caillois
1988: Kap. IV) analytisch zu erfassen. Denn Ritual seks ist ein hochgradig kontrollierter
und hochgradig disziplinierter Regelbruch, der ganz ohne Musik und Tanz, Rausch und
Exzess auskommt.

Bei Ritual seks handelt es sich insofern um einen Regelbruch, als Regeln des Zusam-
menlebens gebrochen und Grenzen des Erlaubten tiberschritten werden, die kultur-und
konfessionsiibergreifend Geltung besitzen; dieser Regelbruch erfolgt kontrolliert, da er
unter Beachtung genau definierter Regeln vorgenommen wird, und er erfolgt diszipli-
niert, da zu diesen Regeln auch die Beachtung gesellschaftlich anerkannter Umgangsfor-
men gehort. Nur unter dieser Voraussetzung gelten an Pilgerorten wie Parang Kusumo
und Gunung Kemukus soziale Verhaltensweisen als legitim, die im alltiglichen Verkehr
der Geschlechter tabuisiert sind, wie zum Beispiel promiskuitives Verhalten.

Der Regelbruch ist im Kontext von Ritual seks auf bestimmte Orte und auf bestimm-
te Zeiten begrenzt, und wenn er stattfindet, eine zwischen zwei Personen vollzogene,
héchst diskrete Ubung. Diese Ubung steht gleichwohl allen offen: Arm und Reich, Mann
und Frau, Jung und Alt, Abangan und Santri — auch wenn sich nicht alle im gleichen Ma-
Re daran beteiligen. Diejenigen Pilger, die sich an Ritual seks beteiligen, sind zumeist
mainnlichen Geschlechts, zwischen 35 und 55 Jahre alt und zihlen zur lindlichen Bevélke-
rung, die mit ihren religiésen Anschauungen und rituellen Praktiken — wie bereits aus-
gefithrt — an die synkretistischen Traditionen der Abangan anschliefit.

Alle drei Pilgerorte kennzeichnet dariiber hinaus ein Begriff der Sakralitit, der einen
Regelbruch unter bestimmten Voraussetzungen nicht nur erlaubt, sondern die Pilger in
gewisser Weise sogar dazu auffordert, einen solchen Regelbruch zu begehen. Denn um



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

in die Gunst des verehrten Heiligen zu gelangen und die eigentlichen Ziele der Pilger-
schaft einzuldsen, d.h. reich und gliicklich zu werden, wird den Pilgern nahegelegt, sich
transgressiver Praktiken wie Ritual seks zu bedienen. Sie verbessern damit ihre Chance,
Segen (berkah) zu empfangen und Power (kasekten) zu entwickeln und — sofern sie Pesugi-
han praktizieren — unermesslichen Reichtum anzuhiufen.

George Bataille hat in Bezug auf das Verbot und die Ubertretung des Verbotenen
(Franz.: transgression) auf folgendes hingewiesen: »Es gibt kein Verbot, das nicht tiber-
treten werden kann. Oft ist die Ubertretung erlaubt, oft sogar ist sie vorgeschrieben«
(Bataille 1974: 59). Insofern die Transgression vorgeschrieben ist oder, wie im vorliegen-
den Fall, empfohlen wird, hat sie jedoch genau umrissene Regeln zu beachten: »Oft ist
die Ubertretung des Verbots nicht weniger an Regeln gebunden als das Verbot selbst«
(Bataille 1974: 61). Zugleich sind Ubertretung und Verbot nicht voneinander zu trennen,
sondern stehen in einem funktionalen Zusammenhang: »Die organisierte Ubertretung
bildet mit dem Verbot ein Ganzes, und dieses Ganze definiert das soziale Leben« (Bataille
1974: 60—61).

Die Transgression gesellschaftlicher Normen suspendiert nicht diese Normen,
sondern macht sie sichtbar (vgl. Foucault 1988a: 73). Sichtbar werden diese Normen
dadurch, dass ihre Transgression nicht nur an strenge Regeln gebunden ist, sondern
eine Verletzung dieser Regeln auch unabdingbar Sanktionen von Staat und Kirche nach
sich zieht, die nicht nur die Geltung dieser Regeln der Ubertretung, sondern auch die
Geltung der zugrundeliegenden Normen bekriftigen und erneuern. Insofern kenn-
zeichnet die Ubertretung von Normen eine Doppelbewegung von Transgression und
Affirmation und komplettiert in diesem Sinne diese Normen. Um noch einmal Bataille
zu zitieren: »Die Ubertretung ist keine Negation des Verbotes, sondern geht iiber das
Verbot hinaus und vervollstindigt es« (Bataille 1974: 59).

Die Regeln, die es den Pilgern im Kontext von Pilgerfahrt und Heiligenverehrung er-
lauben, das Verbot der Promiskuitit zu iibertreten, sind klar definiert und an allen drei
untersuchten Orten die gleichen. Die Regeln lauten: Sex an einem sakralen Ort und zu
einer sakralen Zeit mit einer Person des anderen Geschlechts, die kein legitimer Partner
ist. Doch damit sind alle Bedingungen benannt, die die Pilger beachten miissen, damit
der von ihnen vollzogene Sexualakt seitens des verehrten Heiligen als Opfergabe (fum-
bal) angenommen und mit Segen (berkah) und Power (kasekten) quittiert werden kann. Es
handelt sich dabei in der Regel um Sex mit einer fremden Person, bei der véllig von Ab-
kunft, Status etc. abgesehen wird. Im Kontext von Ritual seks sind Regeln des alltiglichen
Verhaltens aufgehoben und soziale Distinktionen suspendiert, zudem werden im Voll-
zug dieser Praktiken korperliche Energien freigesetzt, die die Pilger wiederum als Beleg
fiir die Gultigkeit ihrer Anschauungen und die Effektivitit ihrer Praktiken erfahren.

Bei Ritual seks handelt es sich um eine rituelle Praktik, die sexuelle Transgression
mit materiellem Gliicksversprechen verbindet. Da es sich zugleich um eine mimetische
Praktik handelt, die Pilger die verehrten Heiligen demnach nicht nachahmen, sondern
im Vollzug des Rituals diese Heiligen sind, konnen sie fiir ihr Handeln auch nicht im
herkémmlichen Sinne verantwortlich gemacht werden. Selbst wenn sie grundlegende
Normen und Werte nicht zuletzt des Islam verletzen, bleiben sie ihrem eigenen Selbst-
verstindnis zufolge gute javanische Muslime. Die mimetische Angleichung an die ver-
ehrten Heiligen erlaubt den Pilgern demnach, einen kontrollierten Regelbruch zu bege-

315



Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

hen - sofern sie die oben genannten Bedingungen erfiillen: einvernehmlicher Sex mit
einer erwachsenen Person des anderen Geschlechts, die kein legitimer Partner ist. Und
diese Bedingungen erfiillen sie auch, selbst wenn sie mit Prostituierten verkehren."”

Bereits Victor Turner (1974b: 309) hat im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit
dem Pilgerwesen folgendes beobachtet: »[...] the pilgrimage trail in Medieval Europe was
dotted not only with hospices, hospitals and holy way stations, but also with taverns and
bordellos« (Turner 1974b: 309). Fern der Heimat konnten sich die Pilger personliche Frei-
heiten herausnehmen, die ihnen im Alltag verwehrt waren. Im Fall der zentraljavani-
schen Pilgerorte, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen, verhilt es sich nicht
anders, und doch gibt es hier einen gravierenden Unterschied: Sex mit »ladies of easy vir-
tue« (Turner 1974b:309) ist hier keine negative Begleiterscheinung, von der angenommen
werden kann, dass sie das Pilgerwesen seit seinen Anfingen kennzeichnet, sondern in-
tegraler Bestandteil des rituellen Geschehens. Die massive Gegenwart von Prostituierten
an Pilgeroren wie Parang Kusumo und Gunung Kemukus desakralisiert keineswegs die-
se Pilgerorte, und die Inanspruchnahme ihrer Dienstleistungen korrumpiert auch nicht
die rituellen Praktiken. SchlieRlich erfiillen die Prostituierten alle Voraussetzung fiir ei-
ne Segensgewihrung seitens der verehrten Heiligen — und angesichts der disproportio-
nalen Beteiligung der Geschlechter an dieser rituellen Ubung sind sie fiir viele minn-
liche Pilger unabdingbare Voraussetzung dafiir, das Ritual iiberhaupt durchfithren zu
konnen.

Prostituierte stehen in Indonesien am unteren Ende der kasar-halus Hierarchie, und
das gilt auch fiir die Prostituierten in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus. Sie
bekennen sich weder notwendig zum Islam, noch glauben sie mehrheitlich an die Ef-
fektivitit der rituellen Praktiken, fiir die sie, wie es im Indonesischen (Bahasa Indonesia)
heisst, gemietet werden (disewakan). Zumeist verfolgen sie ausschlieflich kommerzielle
Interessen, und gelegentlich schauen sie auch auf die in ihren Augen abergliubischen
Praktiken der Pilger missbilligend bis verichtlich herab. Doch das muss die Pilger nicht
interessieren. Was sie praktizieren, steht nicht nur in Ubereinstimmung mit den oben
angefithrten Bedingungen fiir einen religios sanktionierten Regelbruch, sondern auch
mit tantrisch inspirierten Anschauungen, denen zufolge jede fremde Frau — unabhingig
von Status und Hierarchie — als Ritualpartnerin fiir diese trangressiven Praktiken in Fra-
ge kommt.

Die Parallelen zu tantrischen Anschauungen und Praktiken sind in der Tat verbliif-
fend: » [...] the idea of sex with a stranger at a tomb is as close to the Tantric ideal as one
is likely to get in Java, or anywhere else outside the Indian sub- continent« (Levenda 2011:
273). Ritual seks ist von tantrischen Anschauungen beeinflusst, ohne selbst tantrischen
Ursprungs zu sein, insofern diese rituellen Praktiken zu einem Zeitpunkt aufkommen,
als der Tantrismus auf Java lingst in sufistischen Strémungen aufgegangen ist. Diese

17 Es sind insgesamt drei Parallelen, die Ritual seks mit tantrischen Praktiken verbinden: Neben dem
mimetischen Moment und dem Ausschluss des eigenen Partners tritt noch der Ausschluss homo-
sexueller Kontakte hinzu. Dieser Umstand ist insofern bemerkenswert, als Homosexualitdt in In-
donesien traditionell keine grofere Bedeutung beigemessen wird (vgl. z.B. Oetomo 1996). Doch
gerade weil es sich in der Regel um keine normverletzende bzw. transgressive Praktik handelt, ist
sie fiir Ritual seks ungeeignet.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Praktiken sind jedoch tantrisch inspiriert in dem Sinne, dass sie tantrische Prinzipien
aufgreifen, die in der javanischen Gesellschaft subkutan iiberdauert haben. Dazu ge-
hoéren kosmologische Vorstellungen, die sich in symbolischen Reprisentationen sexuell
konnotierter Gegensitze artikulieren und zugleich daran erinnern, dass die punktuelle
Uberwindung dieser Gegensitze zu Fruchtbarkeit, Reichtum und Macht verhelfen kann.
An diese Vorstellungen schlieflen die Pilger performativ an, wenn sie Ritual seks prakti-
zieren.

Doppelmoral und die Dominanz der Manner

Angesichts befremdlicher Praktiken wie Pesugihan dengan Ritual seks ist an Clifford Geertz
zu erinnern, dem zufolge es nicht so sehr darauf ankommt, »Religion zu definieren, son-
dern Religion zu erkennen« (Geertz 1988 [1968]:15). Das Problem, das hier angesprochen
wird, besteht mit anderen Worten darin, religiése Vorstellungen und rituelle Praktiken
auch dann als solche zu identifizieren, wenn sie nicht unseren vorgefassten Definitionen
entsprechen.

Das angesprochene Problem zeigt sich in einer Reihe von Studien, die sich zwar mit
dem Geschehen in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus auseinandersetzen, die
zahlreichen Prostituierten an diesen Pilgerorten jedoch entweder verschimt verschwei-
gen (siehe z.B. Sholikhin 2009: 235) oder wortstark beklagen, dass rituelle Handlungen
unter ihrem Einfluss profanen Vergniigungen und kommerziellen Interessen gewichen
seien (siehe z.B. Fauzi 2012: 103). In beiden Fillen wird vom Kontext abgesehen, in dem
sich rituelle Handlung und kiuflicher Sex begegnen: Ort, Zeit und Person miissen genau
definierte Bedingungen erfilllen, damit aus Seks ein Ritual werden kann. Und Prostitu-
ierte erfilllen — wie bereits ausgefiihrt — die an die Person gekniipfte Bedingung, der zu-
folge es sich um eine Person des anderen Geschlechts handeln muss, die kein legitimer
Partner ist. Doch was macht den Einsatz von Prostituierten itberhaupt notwendig? War-
um beteiligen sich so wenig Pilgerinnen an Ritual seks? Und was kommt in der Dominanz
von Mannern an Pilgerorten wie Parang Kusumo und Gunung Kemukus symbolisch zum
Ausdruck?

Die Dominanz von Midnnern an den genannten Pilgerorten verweist auf eine Doppel-
moral, die die javanische Gesellschaft kennzeichnet und sich nicht zuletzt darin duflert,
dass Minnern weit eher als Frauen zugestanden wird, ihren sexuellen Impulsen nach-
zugeben. Ein Seitensprung ist ein Kavaliersdelikt — und auch auf Java nicht genderneu-
tral zu haben. Frauen verlieren ihre soziale Reputation wesentlich schneller als Minner,
wenn sie eine vor-oder auflereheliche Beziehung eingehen, da sie fiir den Zusammen-
haltvon Familie und Gesellschaft verantwortlich gemacht werden (vgl. Brenner 1999: 33).
Dariiber hinaus ist naturgemif nur die Frau der Gefahr einer ungewollten Schwanger-
schaft ausgesetzt, und eine Scheidung wiirde sie deutlich schwerer treffen, vor allem,
wenn sie nicht nur fiir sich selbst, sondern auch noch fiir ein uneheliches Kind aufkom-
men musste.

Hinzu kommt, dass Frauen, die unbegleitet nach Parang Kusumo oder an den Gu-
nung Kemukus pilgern, damit rechnen miissen, selbst fiir Prostituierte gehalten zu wer-
den. Um diesem Verdacht zu entgehen, bleiben sie entweder gleich zu Hause oder reisen
gemeinsam mit einem Pilgerschaftspartner an. Von daher gibt es viele junge Paare, die

317



Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

die genannten Pilgerorte als religiés sanktionierten Freiraum nutzen, um gewisserma-
3en mit dem Segen des lokal verehrten Heiligen ihre Sexualitit auszuleben.®

Dieses Verhalten ist nicht unabhingig von einer zunehmend sexualfeindlichen Po-
litik der Republik Indonesien zu sehen, die es unverheirateten Paaren immer schwieri-
ger macht, ein gemeinsames Hotelzimmer zu buchen, einen gemeinsamen Hausstand
zu fithren etc. Sich iiber diese Politik hinwegzusetzen impliziert einen subversiven Akt,
der sich gegen die Einmischung des Staates in die privaten Angelegenheiten seiner Biir-
ger und Biirgerinnen richtet. Zugleich steht zu vermuten, dass das im Dezember 2022
vom Parlament in Jakarta verabschiedete Gesetz, das aufSereheliche Sexualkontakte un-
ter Strafe stellt, Pilgerorten wie Parang Kusumo und Gunung Kemukus zu noch grofierer
Attraktivitit verhelfen wird, insofern es sich um einige der wenigen verbliebenen Frei-
raume fir illegitime sexuelle Aktivititen handelt. Da diese Entwicklung aus staatlicher
Perspektive kontraindiziert ist, scheint die Zukunft der beiden genannten Pilgerorte un-
gewisser denn je.

Transgression und Tantrismus:
Aktualisierung subkutan iiberdauerter Vorstellungen

Die These, dass es sich bei Ritual seks um eine tantrisch beeinflusste Praktik handelt, setzt
keinen ununterbrochenen Traditionszusammenhang voraus, der gewissermafien von der
Gegenwart bis in die Zeiten von Candi Sukuh und Candi Ceto zuriickreicht oder an die
Tage von Kertanegara und Brawijaya ankniipft. Es wird an dieser Stelle vielmehr von der
Revitalisierung subkutan itberdauerter Vorstellungen ausgegangen, denen zufolge die
punktuelle Uberwindung von sexuell konnotierten Gegensitzen zu einer Quelle von En-
ergie und Macht (power) werden kann. Diese tantrisch inspirierten Vorstellungen werden
in bestimmten historischen Situationen aktualisiert, und eine solche Aktualisierung ist
seit den 1980er und 1990er Jahren in Zentraljava zu beobachten. In diesem Zusammen-
hang sind drei oder vier Faktoren hervorzuheben, die nicht isoliert nebeneinanderste-
hen, sondern teils miteinander interagieren und sich im Hinblick auf das infrage ste-
hende Phinomen, d.h. die Konjunktur von Ritual seks, gegenseitig verstarken.

Zur Konjunktur von Ritual seks, die in den 1980er und 1990er Jahren einsetzt und teil-
weise bis heute anhilt, tragen politische Entscheidungen in den ersten beiden Jahrzehn-
ten der Orde Baru bei, die darauf angelegt sind, lokale Formen der Religiositit gegeniiber
dem an Einfluss gewinnenden globalen Islam zu unterstiitzen. In diesem Zusammen-
hang ist die Férderung des Pilgerwesens hervorzuheben, in deren Verlauf zahlreiche Pil-
gerorte ausgebaut werden, darunter auch Pilgerorte, die fir heterodoxe Ritualpraktiken
bekannt sind. So wird in den 1970er und 1980er Jahren in Parang Kusumo durch erhebli-
che Umbaumafinahmen der Sakralplatz Cepuri in seiner heutigen Form geschaffen, eine

18  Saksono beschreibt die Situation in Parang Kusumo — unfreiwillig komisch — folgendermafien:
»Banyak juga pasangan-pasangan muda-mudi yang berkunjung ke sini, entah untuk rekreasi
sehat atau rekreasi»tidak sehatc mengingat sewa kamar untuk short time (kurang lebih dua jam)
hanya antara Rp. 10.000 hingga Rp. 20.000« (Saksono 2009: 75). Ubersetzung: »Es gibt auch viele
junge Paare, die hierher kommen, entweder zur gesunden Erholung oder zur>ungesundenc Erho-
lung, da ihnen bewusst ist, dass ein Zimmer fiir short time (etwa zwei Stunden) nur Rp. 10.000 bis
Rp. 20.000 kostet« (Saksono 2009: 75).



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Moschee auf diesem Platz errichtet und das lokale Heiligtum Puri Cepuri mit den bei-
den Sakralsteinen neu gestaltet. Ganz dhnlich verhilt es sich am Gunung Kemukus, wo
etwa zur gleichen Zeit der Weg hinauf zum Grabmal des Pangeran Samudro befestigt,
ein grofRer Schlafsaal fir die Pilger erbaut und die erste von insgesamt drei Moscheen
eingeweiht wird.

Zu diesem Zeitpunkt hatten die Behérden am Grabmal der Roro Mendut in Gandu —
wenn man so will — den Wettlauf mit dem organisierten Islam bereits verloren. Dort war
es in den 1980er Jahren einem orthodox ausgerichteten Internat gelungen, seinen Ein-
fluss geltend zu machen und mit einem Mix verschiedener Mafinahmen (Einschiichte-
rung, Unterdriickung, Aufklirung) heterodoxe Ritualpraktiken zu verdringen, zu denen
nicht zuletzt auch Ritual seks gehort. Um ein Erstarken des organisierten Islam zu ver-
hindern, wie er beispielhaft in Gandu zu beobachten ist, war seitens des Staates lange
Zeit in Kauf genommen worden, mit der Férderung des Pilgerwesens auch heterodoxen
Praktiken zu einem Aufschwung zu verhelfen. Schliefilich war die Politik prioritir ge-
gen den organisierten Islam gerichtet, und im Vordergrund stand das Bemithen, sowohl
eine Religionisierung der Politik als auch eine Politisierung der Religion zu verhindern.
Denn es war absehbar, dass der organisierte Islam darauf hinarbeiten wiirde, seine poli-
tische Machtbasis zu erweitern, um Kultur und Gesellschaft Indonesiens in seinem Sin-
ne zu beeinflussen. Demnach wire der erste Aspekt, der zur Konjunktur von Ritual seks
beigetragen hat, darin zu sehen, dass in den 1970er und 1980er Jahren lokale Pilgerorte
ausgebaut und lokale Formen des Islam geférdert wurden, zu denen nolens volens auch
heterodoxe Praktiken gehoren.

Die Konjunktur heterodoxer Ritualpraktiken ist auferdem im Kontext der Transfor-
mationen zu sehen, die in den letzten beiden Jahrzehnten der Orde Baru vorgenommen
werden. Die Politik Suhartos vollzieht ab Mitte der 1980er Jahre eine »islamische Wen-
de«, die mit Zugestindnissen an den politisch organisierten Islam einhergeht. In diesem
Zusammenhang sind auch die internen Konversionen zu sehen, in deren Verlauf immer
mehr Abangan zu Santri werden. Diejenigen Abangan, die an ihren Traditionen festhal-
ten, tun das jedoch umso intensiver, als diese Traditionen zu einem Mittel der Distink-
tion gegeniiber den immer einflussreicheren Santri werden. Und zu diesen Traditionen
gehoren nicht zuletzt auch Pilgerfahrt und Heiligenverehrung incl. heterodoxer Prakti-
ken wie Ritual seks. Schliellich konstituieren sich die Abangan als soziale Kategorie nicht
wie die Santri ibber Dogmen, von denen das Bekenntnis zur ersten der insgesamt fiinf
Siulen des Islam (shahada) besonders hervorzuheben wire, sondern in allererster Linie
iiber die rituellen Praktiken, die wie zum Beispiel Tahlilan, Slametan, Pesugihan von mo-
dernen und reformorientierten Santri ausnahmslos abgelehnt werden. Abangan grenzen
sich mit der Betonung eben dieser Traditionen von diesen Santri und ihren als spiritu-
ell verarmt geltenden Anschauungen und Praktiken ab — ebenso wie von einer zuneh-
mend am Islam orientierten Lebensfithrung, die von Kleidung tiber Erndhrung bis zu
den alltiglichen Grufiformen reicht. Der zweite Aspekt, der zur Konjunktur von Ritual
seks beitrigt, wire demnach darin zu sehen, dass diese heterodoxen Praktiken es den ri-
tuellen Akteuren erlauben, ihr Selbstverstindnis als javanische Muslime gegeniiber der
sie umgebenden Mehrheitsgesellschaft zu behaupten, die sich in Fragen der Lebensfiih-
rung und der Auslegung des eigenen Glaubens zusehends an globalisierten Formen des
Islam orientiert.



320

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

In der Reform-Ara ist schlieRlich eine Abgrenzung der Abangan gegeniiber einer Po-
litik zu beobachten, die zusehends von den Santri geprigt wird und selbst dort, wo sie
sexualfeindliche Ziige annimmt, Unterstiitzung bis weit ins liberal- nationalistische La-
gererfihrt. Esisteine Politik, die jede Form einer 6ffentlichen Darstellung von Sexualitit
im Allgemeinen und von weiblicher Sexualitit im Besonderen repressiv begegnet, da sie
nachvorherrschender Meinung nicht mit den Prinzipien eines modernen Staates und ei-
ner modernen Religion zu vereinbaren ist. Gegen diese Politik wenden sich nicht nur die
Abangan, die ihre lokalen Traditionen von Tayuban bis Dangdut bedroht sehen, sondern
auch eine nicht unerhebliche Anzahl sikularer Biirger, die nicht so ohne weiteres bereit
ist, sich den Restriktionen des Staates gegen Sex, Alkohol und Karaoke zu fiigen. Wenn
diese Biirger ausgehen und sich vergniigen wollen, kommen sie oft gar nicht umhin, Pil-
gerorte wie Parang Kusumo oder Gunung Kemukus aufzusuchen, da es sich um einige
der wenigen verbliebenen, weil religios sanktionierten Refugien fiir entsprechende Be-
tatigungen handelt. Insofern steuern diese Orte nicht nur Pilger an, die eine spirituellen
Erfahrung suchen, sondern auch Besucher, die auf ein sexuelles Abenteuer aus sind. Da-
zu gehoren frustrierte Eheminner, einsame Witwen, verliebte Paare etc., die zusammen
mit den Pilgern, die zumindest wihrend des Monats Suro die Mehrheit der Besucher bil-
den, den genannten Pilgerorten zum Ende des 20. Jahrhunderts einen Boom bescheren.
Demnach wire der dritte Faktor, der Pilgerorten mit Ritual seks zu einer Konjunktur ver-
hilft, darin zu sehen, dass nicht nur Pilger, sondern auch Nachtschwirmer diese Orte
als eine der letzten verbliebenen Freiriume aufsuchen, um sich in diesem Umfeld aus
fliegenden Hindlern, Heilern und Huren zu amiisieren.

Im Sinne eines kontrollierten Regelbruchs hat Ritual seks zudem eine kathartische
Funktion: An klar benennbaren Orten und zu genau umrissenen Zeiten sind vor-oder
aufereheliche Sexualkontakte erlaubt oder sogar geboten. Diese Ausnahmen von der
Regel unterstreichen nicht nur die Giiltigkeit dieser Regel, sondern stabilisieren die Ge-
sellschaft auch fiir den Rest des Jahres, insofern sie dazu beitragen, eine auf Entsexua-
lisierung von Religion und Gesellschaft zielende Politik geduldiger hinzunehmen und
besser zu ertragen. Aufgrund dieser Ventilfunktion begegnet eine Reihe von Politikern
den inkriminierten Ritualpraktiken weitgehend ambivalent, verzichtet sie doch bislang
darauf, mit aller Konsequenz gegen diese Praktiken vorzugehen. Vielleicht ist diesen Po-
litikern jedoch auch folgendes bewusst:

Staatliche und religiose Institutionen kénnen heterodoxe Rituale und transgressi-
ve Praktiken zwar unterbinden - nicht jedoch die zugrundeliegenden Uberzeugungen,
d.h. kulturell verankerte Konzeptionen von der Notwendigkeit einer punktuellen Uber-
windung sexuell konnotierter Gegensitze. Selbst wenn die inkriminierten Praktiken von
der Oberfliche verschwinden, verschwinden deshalb nicht notwendigerweise auch die
zugrundeliegenden tantrisch inspirierten Konzeptionen aus den Képfen der Menschen,
von den Symbolisierungen dieser Konzeptionen ganz zu schweigen, die in Literatur und
Kunst tibermittelt werden.

Staatliche Behorden, lokale Politiker und islamische Funktionstriger (Ulama, Kyai
etc.) bekimpfen diese Ideen und Praktiken. Doch selbst wo es ihnen gelingt, diese Ideen
und Praktiken — wie am Grabmal der Roro Mendut und ansatzweise auch am Gunung
Kemukus — zu unterdriicken, bleiben Konzeptionen von sexuell konnotierten Gegensit-
zen und die Uberzeugung von der Notwendigkeit ihrer punktuellen Uberwindung be-



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

stehen und kénnen von daher zu einer anderen Zeit und an einem anderen Ort revita-
lisiert werden — was seit den 1980er Jahren in Zentraljava auch geschieht und nicht un-
abhingig von der sexualfeindlichen Politik der indonesischen Regierung zu sehen ist.
Ritual seks ist Ausdruck der Devianz gegeniiber einer zunehmend restriktiven Sexualpo-
litik, aber auch Reaktion sowohl auf den Formalismus einer orthodoxen Interpretation
des eigenen Glaubens als auch einer modernen Interpretation des Islam, die die spiritu-
ellen Dimensionen vernachlissigt. Die heterodoxen Praktiken, die den Gegenstand der
vorliegenden Untersuchung bilden, sind Ausdruck des Bediirfnisses nach einer solchen
Spiritualitit.

Pilgerorte als Heterotopoi

Die drei Pilgerorte, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen, sind alles andere als
reprasentativ — weder fiir den Islam noch fiir das Pilgerwesen auf Java. Es handelt sich
vielmehr um Orte, die im Anschluss an Michel Foucault (1984 [1967]) als Heterotopoi zu
bezeichnen wiren.

Heterotopoi sind Foucault zufolge Gegenort bzw. »counter-sites«, an denen »all the
other real sites that can be found within the culture, are simultaneously represented, con-
tested, and inverted« (Foucault 1984 [1967]: 3). Als reale Orte sind Heterotopoi fester Be-
standteil der sie hervorbringenden Gesellschaft und stehen doch im Widerspruch zu ihr.
Bestimmte Regeln, die das Zusammenleben in der Gesellschaft und nicht zuletzt auch
das Mit-und Gegeneinander der Geschlechter bestimmen, sind hier aufler Kraft gesetzt
und lassen sich deshalb hinsichtlich ihrer sozialen Implikationen, d.h. hinsichtlich der
Leistung, die sie fir die Gesellschaft andernorts (»at all the other real sites«) erbringen,
besonders gut untersuchen.

Foucault hat Friedhéfe und Bordelle als Beispiele fiir Heterotopoi angefithrt (vgl.
Foucault 1984 [1967]: 5 und 8). Pilgerorte mit Heiligengribern, an denen Ritual seks
praktiziert wird, konnen als weitere Beispiele angefiithrt werden, sind Friedhof und
Bordell hier doch gewissermaflen ein und derselbe Ort. Die drei untersuchten Pilgerorte
entsprechen dariiber hinaus der von Foucault apostrophierten »effectively enacted uto-
pia«, und die Utopie, die an diesen Orten vorweggenommen wird, besteht darin, dass
sie Reichtum ohne Arbeit, Sex ohne Ehe versprechen. Pesugihan dengan Ritual seks ist der
Inbegriff eines solchen Versprechens.

Dariiber hinaus bringt dieses Ritual nicht nur kollektive Vorstellungen z.B. von der
Komplementaritit der Geschlechter zum Ausdruck, sondern erzeugt bzw. erneuert die-
se Vorstellungen auch performativ, d.h. in und durch die rituelle Praxis. Andere Vorstel-
lungen werden wiederum verletzt, die z.B. mit Monotheismus und Monogamie auf den
Begriff zu bringen wiren, und damit ruft dieses Ritual konfessionsiibergreifend die Re-
aktion von Staat und Kirche hervor, die mit dieser Reaktion wiederum die Geltung und
Verbindlichkeit monotheistischer Vorstellungen und monogamer Lebensformen bekrif-
tigen und erneuern.

Essind Vertreter der hofischen Tradition (Kraton, Paksikaton), sikulare Politiker (Pem-
kab, Bupati) und islamische Funktionstriger (Kyai, Ustadzah), die gegen die drei Pilgerorte
als Heterotopoi vorgehen, insofern sie versuchen, die in der Gesellschaft allgemein gel-
tenden Normen und Werte auch an diesen Gegenorten durchzusetzen. Es geht dabei um

32



322

Volker Gottowik: Ritual seks - Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Normen und Werte, die im christlichen Kontext folgendermafRen lauten: »Du sollst keine
anderen Gétter haben neben mir«”® bzw. »Du sollst nicht ehebrechen«* (vgl. Bibel 1968:
97-98). Und im Islam ganz dhnlich durchbuchstabiert werden: »Setze nicht neben Allah
einen anderen Gott [...]«* bzw. »Und bleibt fern der Hurerei; siehe, es ist eine Schind-
lichkeit und ein iibler Weg«** (vgl. Koran 1960: 266 und 267).

Ritual seks verletzt nicht nur die hier angesprochenen Normen und Werte, sondern
steht auch fur die religiés sanktionierte Méglichkeit, sich — um im zuletzt anklingenden
Duktus zu bleiben — mit Hurerei die Gunst eines Heiligen zu sichern, was der Mehrheits-
gesellschaft als Inbegriff der Transgression erscheinen muss und folglich scharf verur-
teilt wird. Im Jargon der Religiosen ist von haram, shirk, dosa (Tabu, Vielgotterei, Siinde)
die Rede, Nationalisten benutzen andere Kategorien und sprechen zum Beispiel von »ab-
weichenden Praktiken« und »irregeleiteten Pilgern«.”

Angesichts des Versuchs, die mit Monotheismus und Monogamie verbundenen Nor-
men und Werte tiberall in der Gesellschaft durchzusetzen, wird folgendes deutlich: Die
drei Pilgerorte sind gesellschaftliche Arenen der Aushandlung divergierender Wertesys-
teme und Moralvorstellungen; es sind Arenen, in denen die Aushandlung zwischen Tra-
dition und Moderne, Adat und Agama auflokalspezifische Weise erfolgt und sich Zustim-
mung und Widerstand in Bezug auf diese Werte abzeichnen. Dabei bringt diese Aus-
handlung durchaus unterschiedliche, ja widerspriichliche Ergebnisse hervor: Wihrend
die Unterdriickung der heterodoxen Praktiken am Grabmal der Roro Mendut so erfolg-
reich ist, dass die Erinnerung an diese Praktiken bereits langsam verblasst, ist die Aus-
handlung am Gunung Kemukus aktuell in vollem Gange, wihrend in Parang Kusumo
nach wie vor eine eher ambivalente Haltung vorherrscht, insofern diese Praktiken zwar
offiziell verurteilt, jedoch weitgehend geduldet werden.

Das Resultat dieser Aushandlungen ergibt kein einheitliches Bild: Die heterodoxen
Praktiken werden von Teilen der Gesellschaft (Pemkap und Pesantren) bekampft in Reak-
tion auf den wachsenden Zuspruch und die internationale Aufmerksambkeit, die diese
Praktiken erfahren. Andere Teile der Gesellschaft (Kraton) sind angesichts der Religioni-
sierung der javanischen Gesellschaft in ihrer Ablehnung eher zuriickhaltend. Mit dieser
komplexen Gemengelage ist nur ein zeitgeschichtlicher Moment benannt, ein Pendel-
schlag zwischen der Konjunktur heterodoxer Praktiken und ihrer behérdlichen Repres-
sion, der keine Riickschliisse darauf zulisst, inwieweit es sich hier um irreversible Pro-
zesse oder ephemere Phinomene handelt und — noch viel weniger — wie sich die Inter-
aktion zwischen Adat und Agama, Tradition und Moderne auf Java in Zukunft gestaltet.

19 Vgl. 2. Buch Mose, Kapitel 20, Vers 3

20 Vgl. 2. Buch Mose, Kapitel 20, Vers 14

21 Vgl.17. Sure, »Die Nachtfahrt«, Vers 23

22 Vgl.17. Sure, »Die Nachtfahrt«, Vers 34

23 Pembkab, Pesantren und Kraton sind sich —als zentrale Akteure an den drei untersuchten Pilgerorten
— bei allen Unterschieden, die es zwischen ihnen geben mag, darin einig, dass Werte wie Mono-
theismus und Monogamie fir alle Birger der Republik Indonesien gleichermafien verbindlich sein
sollten. Auf eine monogame Lebensfiihrung werden vor allem Frauen verpflichtet—von allen Kon-
fessionen, die in Indonesien vertreten sind; lediglich der Islam sieht Ausnahmen fir Mdnner vor,
die so wohlhabend sind, dass sie die Gewahr dafiir bieten, die bis zu vier Frauen, die sie heiraten
durfen, zumindest in finanzieller Hinsicht gleich zu behandeln.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

SchlieRlich lisst die Durchsetzung einer modernen Religion spirituelle Leerstellen zu-
riick, die von Traditionalisten erfolgreich besetzt werden. Von daher steht zu erwarten,
dass heterodoxe Praktiken auf Java noch lange Zeit erhalten bleiben, selbst wenn Ritual
seks mittelfristig verschwinden sollte. Die vorliegende Studie liefert jedenfalls kein Indiz
fiir eine linear voranschreitende Islamisierung der indonesischen Gesellschaft, sondern
entwirft ein komplexes Bild aus Modernisierung und Religionisierung, in dem sich die
divergierenden und konvergierenden Interessen unterschiedlicher Akteure spiegeln —
wie es sich fiir eine pluralistische Gesellschaft gehort.

323






