
6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual

Verschiedene Akteure – verschiedene Strategien

Die vorliegende Studie untersucht drei sakrale Orte in Zentraljava, die für heterodoxe

Ritualpraktiken im Kontext von Pilgerfahrt und Heiligenverehrung bekannt sind. Diese

Orte stehen in Interaktionmit der sie umgebendenGesellschaft, vonder sie geprägtwer-

den und die sie zugleich mitgestalten. Das Resultat dieser Interaktion ist auf der einen

Seite eine Religionisierung der Gesellschaft1 und auf der anderen Seite eineModernisie-

rung der Religion2, die nicht zuletzt moralischen Fortschritt im Sinne einer Entsexuali-

sierung religiöser Anschauungen und Praktiken verspricht.

Die Religionisierung der Gesellschaft zeigt sich nicht zuletzt darin, dass der Besuch

von Pilgerorten und die Verehrung von Heiligen seit den 1980er Jahren eine bislang un-

gekannte Konjunktur erfahren. Diese Konjunktur ist nicht unabhängig von der Politik

Suhartos zu sehen, die in den ersten beiden Jahrzehnten der Orde Baru nachhaltige Dy-

namiken der Transformation in Bezug auf Pilgerfahrt und Heiligenverehrung in Gang

gesetzt hat.Lokale Pilgerortewurdenausgebautwie auchdieZugangswegedorthin,und

die wachsende Zahl von Pilgern mit ihren an den lokalen Traditionen ausgerichteten ri-

tuellen Praktiken als Erfolg einer Politik angesehen, die sich gleichermaßen gegen eine

Politisierung der Religion wie auch gegen eine Religionisierung der Politik richtete. Die

Förderung lokaler religiöser Praktiken galt als ein probates Mittel gegen den global aus-

gerichteten politischen Islam, und Vorbehalte gegenüber vereinzelt auftretenden trans-

gressivenPraktikenwurden imHinblick auf diesesZielweitgehendzurückgestellt.Doch

mittlerweile stoßen diese Praktiken, für die die drei untersuchten Pilgerorte weithin be-

kannt sind, zunehmendaufWiderstand sowohl seitens eines Teils des islamischenSpek-

1 Da sich knapp 90 Prozent der Bevölkerung in Indonesien zum Islam bekennt, wird die Religioni-

sierung der indonesischen Gesellschaft zumeist als Islamisierung wahrgenommen, obwohl alle

Konfessionen in diesem Land aktuell starken Zulauf erfahren.

2 Die Modernisierung von Religion (Islam) und Gesellschaft wird sowohl von Teilen des islamischen

Spektrums (z.B. Muhammadiya) als auch von säkularen Parteien (z.B. PDI-P, Golkar etc.) vorange-

trieben. Beide Lager halten transgressive Praktiken wie Pesugihan dengan Ritual seks für unverein-

bar mit einemmodernen Verständnis von Staat und Kirche und lehnen sie nicht nur als rückstän-

dig, sondern auch als unmoralisch ab.



304 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

trums (Orthodoxe, Reformer, Modernisierer) als auch seitens staatlicher Behörden und

politischer Akteure – wie ein Blick auf diese Pilgerorte verdeutlicht:

Am Grabmal der Roro Mendut ist es ein orthodox ausgerichtetes islamisches Inter-

nat (Pondok Pesantren), das seit Mitte der 1980er Jahre die heterodoxen Praktiken unter-

drückt, um seine Vorstellung eines von Kultur und Geschichte bereinigten Islam durch-

zusetzen; am Gunung Kemukus sind es liberale nationalistische Politiker, die gegen die

rituellen Praktiken vorgehen, nachdem diese Praktiken 2014 für internationales Aufse-

hen gesorgt hatten; und in Parang Kusumo ist es der Kraton, Inbegriff der Bewahrung

höfischer Traditionen, der sich zwar von den rituellen Praktiken distanziert, die Pilger

jedoch weitgehend gewähren lässt.

Dass die unterschiedlichen gesellschaftlichen Akteure den heterodoxen Praktiken

auf unterschiedlicheWeise begegnen, zeigt sich schon allein daran, wie sie sich dem je-

weiligen Pilgerort als sakralem Ort gegenüber verhalten: Das Pondok Pesantren lässt das

Grabmal der Roro Mendut verfallen, liberale Nationalisten modernisieren den Gunung

Kemukus von Grund auf, und der Kraton versucht, den Zugang zumHeiligtum Puri Ce-

puri zu kontrollieren. Es gibt demnach in der Auseinandersetzung mit transgressiven

Ritualpraktiken an zentraljavanischen Pilgerorten nicht nur verschiedene Akteure, son-

dern auch verschiedene Strategien, mit der diese Akteure versuchen, gegen Praktiken

wie Pesugihan dengan Ritual seks vorzugehen.

Gemeinsam ist den verschiedenenAkteuren lediglich dieÜberzeugung,dass den Le-

genden zentrale Bedeutung hinsichtlich einer Legitimierung der transgressiven Ritual-

praktiken zukommt, und entsprechend setzen sie hier an. Bestimmte Versionenwerden

für falsch erklärt, andere Versionen dagegen, die keine Legitimierung dieser Praktiken

erlauben, medial stark gemacht, und teils wird sogar versucht, völlig neue Narrative zu

implementieren. Auf diese Weise soll rituellen Praktiken die Grundlage entzogen wer-

den, die nach vorherrschender Lesart auf abweichendenWertmaßstäben und rückstän-

digenMoralvorstellungen basieren.

Drei Pilgerorte

Die drei Pilgerorte, die imZentrumder vorliegenden Studie stehen, sind durchGemein-

samkeiten miteinander verbunden und durch Unterschiede voneinander getrennt. Bei-

des zeigt sich auf der Ebene von Ort, Legende und Ritual:

DieGemeinsamkeitenwären darin zu sehen,dass alle dreiOrte, die die Pilger an den

rituell bedeutsamen Tagen ansteuern, in Zentraljava angesiedelt sind. Die Konzentrati-

on auf diesen Teil Indonesiens ist auffällig. Sie korrespondiert mit den archäologischen

Stätten Candi Sukuh und Candi Ceto am Gunung Lawu, deren naturalistische Darstel-

lungen von Linga und Yoni aus dem 15. Jahrhundert nach Überzeugung zahlreicher For-

scherinnenaufdie einstigeVerbreitung trantrischerAnschauungen indieserRegionver-

weisen (vgl. z.B. Kinney et al. 2003: 266; Kieven 2013: 93; vgl. auch Fic 2003: 66).



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 305

Abbildung 49: Candi Ceto amGunung Lawu

Quelle Foto © Volker Gottowik 2014

Die Unterschiede wären dagegen darin zu sehen, dass die drei Pilgerorte am Meer,

am Stadtrand bzw. auf einem Hügel angesiedelt sind. Die unterschiedliche Lokalisie-

rung signalisiert, dass es keine besonderen geographischen Anforderungen an einen Ort

als sakralenOrt gibt.EineFlussmündung,einBerggipfel oder auffällige Felsformationen

verweisen zwar auf die Nähe der Götter und erleichtern die Kontaktaufnahme mit den

Jenseitsmächten, stellen jedoch keine Bedingung dar, die ein Ort erfüllen muss, um als

sakraler Ort gelten zu können. Dass es sich um einen solchen Ort handelt, verdeutlicht

im Kontext von Pilgerfahrt und Heiligenverehrung die Errichtung eines Grab-(makam)

oder Denkmals (petilasan), zu dem sich in der Regel weitere architektonische Elemente

hinzugesellen, die von Einfriedung (pagar oder benteng), Pavillon (bale oder pendopo) und

Grabgebäude (cungkup) bis zu Gebetsraum (musholla) undMoschee (masjid) reichen kön-

nen. Diese architektonischen Elemente machen die Besucher darauf aufmerksam, dass

sie einen sakralen Ort betreten, an dem besondere Regeln gelten, während andere Re-

geln wiederum außer Kraft gesetzt sind. Zugleich erinnern sie die Besucher daran, dass

sich an diesemOrt besondere Ereignisse zugetragen haben, und von diesen Ereignissen

berichten die Legenden.



306 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Drei Legenden

Alle drei Pilgerorte sind Schauplätze von mündlich, teils auch schriftlich überlieferten

Legenden,die zwischendemspäten 15. Jahrhundertunddemfrühen 17. Jahrhundertund

damit in einer Zeit des sozio-religiösen Umbruchs angesiedelt sind. Es ist die Zeit des

Niedergangs des hindu-buddhistischen Großreiches Majapahit und des Aufkommens

einer Reihe von islamischen Kleinstaaten, von denen z.B. Demak und Mataram explizit

in den Legenden genannt werden.

In allen drei Legenden spielen Liebespaare die zentrale Rolle, alsoMänner und Frau-

en, die in inniger Liebe einander verbunden sind. 3 Von einigen Frauen heißt es, dass

sie zunächst gar nicht lieben bzw. heiraten wollten und erst um dieser besonderen Lie-

be willen bereit waren, ihr asketisches Dasein aufzugeben; von anderen Frauen heißt es

wiederum, dass sie um dieser besonderen Liebe willen bereit waren, den Mann zu ver-

lassen, dem sie entweder versprochenwurden odermit dem sie bereits verheiratet sind:

Sowill RatuKidul zunächst garnicht heiratenund führt ein asketischesDasein,bevor sie

auf Panembahan (Herzog) Senopati trifft;4 Roro Mendut verweigert sich demmächtigen

Tumenggung (General)Wiroguno,demsie versprochenwurde,undbrenntmitPronocitro

durch; Ontrowulan verlässt ihren Ehemann Raja (König) Brawijaya, um sich ihrem Sohn

oder Stiefsohn Samudro zuzuwenden. Von den Männern erfährt der Leser wiederum,

dass sie offenkundig kein Problem damit haben, sich mit einem weiblichen Geistwesen

aus vorislamischer Zeit einzulassen oder auch mit einer Frau, von der sie wissen, dass

sie einem anderenMann versprochen wurde bzw. bereits verheiratet ist.

Insofern berichten alle drei Legenden von einer Verletzung der sozialen Ordnung,

ihrer Normen und Werte: Mendut und Pronocitro verletzen die gesellschaftliche Ord-

nung, insofern sie sich einemdermächtigstenMänner im Staate widersetzen; Samudro

und Ontrowulan verletzen die verwandtschaftliche Ordnung, insofern sie als Mutter und

(Stief-)Sohn ein sexuelles Verhältnis miteinander eingehen; und Senopati und Ratu

Kidul verletzen die religiöse Ordnung, insofern Macht nicht von Allah (Tuan Yang Maha

Esa) erbeten, sondern von einem vorislamischen Geistwesen (roh halus) empfangen bzw.

gewährt wird.

Mit diesem normverletzenden Verhalten stellen sich die drei Liebespaare außerhalb

der geltendenOrdnung (siewollen nicht heiraten) oder verletzen dieseOrdnungwillent-

lich (sie brechen die Ehe bzw. das Eheversprechen). Ihre Liebe wird zudemweder durch

eine formelle Heirat legalisiert, noch gehen aus ihr gemeinsame Kinder hervor, was auf

so etwas wie eine normale Beziehung verwiesen hätte. Die Liebenden entwickeln viel-

mehr außergewöhnliche Fähigkeiten, d.h. sie wachsen in der Beziehung zur geliebten

Person über sich selbst hinaus, was sie wiederum von anderen Menschen unterscheidet

und zugleich verdeutlicht, dass es sich um außergewöhnliche Liebespaare handelt. Ob

3 Im Folgenden geht es ausschließlich um diejenigen Versionen der Legenden, auf die sich die Pil-

ger und Pilgerinnen beziehen, um ihre transgressiven Praktiken zu legitimieren. Die anderen Ver-

sionen werden in den entsprechenden Kapiteln der vorliegenden Studie (vgl. Kapitel 3.1, 4.1, 5.1)

vorgestellt.

4 Der Titel Panembahan ist kaum in westliche Kategorien zu übertragen. Er verweist auf einen Rang

unmittelbar unterhalb des Königs (raja), was hierzulande dem Rang eines Herzogs entspräche.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 307

dieser Fähigkeiten werden diese Liebespaare bis heute verehrt, auch wenn ihr Verhalten

mitnichten denmoralischen Standards der sie umgebenden Gesellschaft entsprach.

Die Legenden sind für die Pilger handlungsleitend in unterschiedlichen Graden: Sie

fordern sie teils explizit dazu auf, es den Liebenden gleichzutun und ebenfalls unmo-

ralisch zu handeln, teils werden sie von den Pilgern zur Begründung ihres normverlet-

zenden Verhaltens im Sinne einer mimetischen Angleichung an die verehrten Heiligen

angeführt – stets im Hinblick darauf, ebenfalls reich und glücklich zu werden. Im Ge-

gensatz zu denWali Songo, die den Legenden zufolge bei der Verbreitung des Islam und

derpolitischenVereinigungdesLandes (wennauchnach teils anfänglichenAbwegen) ein

vorbildliches Leben geführt haben, verletzen dieHeiligen,umdie es imRahmender vor-

liegenden Studie geht, gesellschaftliche Normen und Werte. Sie gehören damit zu den

»Bandit Saints of Java«, die – folgt man George Quinn (2019) – »are challenging funda-

mentalist Islam inmodern Indonesia«.

Diese Herausforderung besteht darin, dass die verehrten Heiligen ein Verhalten an

den Tag legen, das von vorislamischen Prinzipien geprägt ist: Es changiert zwischen As-

ketizismus und Erotizismus, und beides zielt aus tantrischer Perspektive auf eine Befrei-

ung von den Leidenschaften. Tatsächlich gelingt es den verehrten Heiligen, mit Askese

oder einer bedingungslosen Hingabe an die Liebe zu besonderer Power (shakti) zu gelan-

gen. Das macht sie suspekt für Teile des islamischen Spektrums und zugleich zu einem

lebendigen Beweis dafür, dass Heilige nie Personen sind, die ein gewöhnliches Leben

führen: Sie lieben entweder gar nicht, oder sie lieben zu viel. Die verehrtenHeiligen, um

die es in den drei angeführten Legenden geht, weigern sie sich zuerst zu lieben, um sich

dannHals über Kopf in eine verbotene Liebe zu stürzen.5 Dieser verbotenen Liebe eifern

die Pilger in mimetischer Angleichung an die verehrten Heiligen nach.

Negative Mimesis: Exkurs zu Legenden über unglückliche Liebe

Alle drei Legenden berichten nicht nur von verbotener Liebe (Ind.: cinta terlarang),6 son-

dern auch voneiner Liebe,die erwidertwurde,d.h.eine sexuelleErfüllunggefundenhat.

DiesemUmstand kommt zentrale Bedeutung für die transgressiven Ritualpraktiken zu,

was in der Gegenüberstellung mit anderen Legenden deutlich wird, die von einseitiger

oder unglücklicher Liebe berichten – wie der folgende Exkurs verdeutlichen soll:

5 Diese Aussage trifft nur bedingt auf Nyai Ontrowulan zu, insofern wenig über sie als Konkubine

von Brawijaya V bekannt ist. Die Legende fokussiert ganz auf die liebende Verbindung, die sie zu

ihrem (Stief-)Sohn Pangeran Samudro unterhält.

6 Bei der Liebe zwischen Penembahan Senopati und Ratu Kidul handelt es sich insofern um eine

verbotene Liebe, als der genannte muslimische Herrscher statt auf den Beistand von Allah auf die

Hilfe eines weiblichen Geistwesens aus vorislamischer Zeit setzt, um König von Mataram zu wer-

den. Dass es sich um eine verbotene Liebe handelt, die grundlegende Werte wie Monotheismus

undMonogamie verletzt, zeigt sich nicht zuletzt auch daran, dass SultanHamengku BuwonoX die

serielleHochzeit seinerDynastiemit RatuKidul imEinklangmit einemmodernenVerständnis von

Ehe und Familie aufgekündigt hat.



308 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Auf dem Gunung Bolo nahe Tulung Agung in Ostjava7 liegt das Grab der Nyai Roro

Kembang Sore.8 Die Legende berichtet davon, dass Kembang Sore sehr schön war. Sie

erhält vieleAnträge, lehnt sie jedochalle ab.Dennsie liebtPangeranLembuPeteng,einen

Sohn des Raja vonMajapahit, der von ihren Eltern jedoch abgelehnt und eines Tages von

ihrem Vater getötet wird. Daraufhin verlässt Kembang Sore ihr Elternhaus, um sich am

GunungBoloniederzulassen.Dortmacht ihr JokoBudhegeinenAntrag,densie ebenfalls

ablehnt. Da er weiterhin um ihre Hand anhält, fordert sie ihn auf, zunächst vierzig Tage

und vierzig Nächte zumeditieren. Joko Budheg tut wie ihm geheißen – und verwandelt

sich inStein (»menjadi batu«).Daraufhin versprichtKembangSore,bis zu ihremeigenen

Todunverheiratet zu bleiben.Als sie stirbt,wird sie auf demhöchstenPunkt desGunung

Bolo beigesetzt, Joko Budheg dagegen auf einem in der Nähe gelegenen Hügel.

Ihre Gräber werden vor allem an Jumat Pon von Pilgern besucht, die dort – die Män-

ner am Grab des Joko Budheg und die Frauen am Grab der Kembang Sore – Pesugihan

praktizieren.ZudenOpfergaben fürKembangSore gehörennebenBlüten,Knospenund

Weihrauch auch Puder, Kamm und Lippenstift, die ihr vor allem im Hinblick auf per-

sönliche Ausstrahlung, ein erfolgreiches Leben und sozialen Aufstieg (»sukses dan naik

jabatan«) dargebracht werden.9 Die Chancen, von Kembang Sore erhört zu werden, ver-

bessern sich, wenn die Frau von einem Mann begleitet wird, mit dem sie nicht verhei-

ratet ist, und mit diesem gemeinsam am Grab der verehrten Heiligen opfert, betet und

meditiert.10

Am Fuße des Gunung Bolo ist während der Kolonialzeit ein großer chinesischer

Friedhof (Makam Cina Bong) entstanden, auf dem vor allem an den Wochenenden zahl-

reiche Prostituierte ihreDienstleistungen anbieten.Demnach sind amGunungBolo alle

Komponenten gegeben, die nach Maßgabe der vorliegenden Studie für einen Pilgerort

mit Ritual seks unabdingbar sind: Es gibt ein Grabmal, Legenden, die von einem Liebes-

paar berichten, Pilger beiderlei Geschlechts und Prostituierte. Dennoch zählt Ritual seks

hier nicht zum rituellen Repertoire der Pilger.Warum dem so ist, lässt sich vom Befund

der vorliegenden Studie herleiten: Es fehlt das mimetische Moment. Da Kembang Sore

und Joko Budheg nie als Paar glücklich vereint waren, was in ihren getrennten Gräbern

sinnbildlich zum Ausdruck gelangt, entfällt auch die Möglichkeit einer mimetischen

Angleichung an die verehrten Heiligen durch den rituell vollzogenen Sexualakt.

Dass zu den Bedingungen der Möglichkeit von Ritual seks nicht nur die oben ge-

nannten Komponenten gehören, sondern die legendarische Erzählung auch von einer

erfüllten Liebe berichten muss, verdeutlicht nicht zuletzt auch die Legende von Roro

Jonggrang und Pangeran Bondowoso:11

7 Gunung Bolo liegt naheDesa Bolorejo, Kecamatan Kauman, Kabupaten Tulungagung, Jawa Timur.

8 Die Legende hat uns Pak Basuki, seit 1990 Juru Kunci am Grabmal (makam) von Kembang Sore, am

11. April 2018 in seinemHaus am Fuße des Gunung Bolo erzählt. Pak Basuki zufolge ist die Legende

auch Teil des Babad Tulung Agung.

9 Interview mit den beiden Pilgerinnen Bu Ari und Bu Safa am 13. April 2018 am Grabmal der Kem-

bang Sore.

10 Auf diese Weise wird die Komplementarität der Geschlechter rituell betont, doch eine sexuelle

Verbindung gilt aus Gründen, die im Folgenden zur Sprache kommen, nicht als zielführend im

Hinblick auf die Einlösung der Pilgerschaftswünsche.

11 Die Legende ist Teil der mündlichen Tradition auf Java und findet sich auch im Babad Prambanan.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 309

Die auf Java weithin bekannte Legende berichtet vom Krieg der beiden benachbar-

tenKönigreiche Pengging undPrambanan, in derenVerlauf es PangeranBondowoso ge-

lingt,denKönig vonPrambananzu töten.Bei derBeisetzungdes genanntenKönigswird

Bondowoso auf dessen schöne Tochter Roro Jonggrang aufmerksam und macht ihr ei-

nen Antrag. Sie willig nur vordergründig ein,will sie doch denMörder ihres Vaters nicht

heiraten,und stellt eine Bedingung: Sie ist bereit, seine Frau zuwerden,wenn es ihmge-

lingt, die sprichwörtlich tausend Tempel, die mit der Tempelanlage Prambanan vor den

Toren von Yogyakarta12 in Verbindung gebracht werden, in einer einzigen Nacht zu er-

richten. Bondowoso macht sich sogleich an die Arbeit, und da ihn ein dienstbares Geis-

terheer bis tief in die Nacht hinein unterstützt, kommt er rasch voran. Als Jonggrang

realisiert, dass Bondowoso dabei ist, die von ihr gestellt Bedingung zu erfüllen, greift

sie zu einer List. Sie ordnet an, im Osten Heuballen zu entzünden. Als die hilfreichen

Geister den erleuchteten Horizont erblicken, glauben sie, ein neuer Tag bricht an und

eilen Hals über Kopf in ihr Reich zurück, ohne den letzten noch zu errichtenden Tempel

fertigzustellen. Als Bondowoso bemerkt, dass er getäuscht wurde, verwandelt er Loro

Jonggrang in Stein – die Standfigur einer Durga im Siva-Tempel von Prambanan gilt als

ihr getreues Abbild.

Abbildung 50: Prambanan vor den Toren von Yogyakarta

Quelle Foto © Volker Gottowik 2015

Die angesprochene Legende verweist indirekt auf dasmimetischeMoment, das dem

rituellen Verhalten der Pilger an den drei untersuchten Pilgerorten zugrunde liegt: Die

12 Candi Prambanan liegt nur wenige Kilometer nordöstlich von Yogyakarta nahe Dusun Karang-

asem, Desa Bokoharjo, Kecamatan Prambanan, Kabupaten Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta.



310 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Liebemuss erwidert worden sein, nur unter dieser Vorausetzung eignet sich der Ort des

Geschehens auch für Ritual seks. In der Legende von Roro Jonggrang und Pangeran Bon-

dowoso scheitert jedoch die Liebe, da die junge Frau ihrenVerehrer täuscht und sich die-

ser dafür grausam rächt. Eine liebende Verbindung zwischenMann und Frau kommt in

dieser Kisah tragis (tragischen Geschichte) zu keinem Zeitpunkt zustande. Vor diesem

Hintergrund wird Candi Prambanan von jungen Liebespaaren gemieden – ganz im Ge-

gensatz zu Parang Kusumo, wo sie am Batu Cinta (Stein der Liebe) und am Pantai Cinta

(Strandder Liebe) zur alltäglichen Szenerie gehören.Doch auch in Prambanan zeigt sich

dasmimetischeMoment,wenn auch in seiner negativen Entsprechung: Liebespaare be-

suchen keinen Ort, der dafür bekannt ist, dass eine Liebe hier tragisch zerbrochen ist.

Das Verhältnis der Geschlechter und die Rolle der Juru Kunci

Die Legenden, die mit den drei untersuchten Pilgerorten verbunden sind, handeln stets

von erfüllter bzw. glücklicher Liebe, unabhängig davon, wie lange dieses Glück gewährt

habenmag.Gleichwohl stellt sich die Frage nachdemVerhältnis der Liebenden zueinan-

der: Wer ist den Legenden zufolge der aktivere Part, wer trifft die Entscheidungen, wer

trägt für den Verlauf ihrer Lebens-und Liebesgeschichte die größere Verantwortung?

Mit anderenWorten: Wie beschreiben die Legenden das Geschlechterverhältnis?13

Eine entsprechende Befragung der Legenden verweist auf eine Konstellation, die im

Anschluss an Frédérique Apffel Marglin (1982) als »a tripartite typology of types of sexu-

al union« zu bezeichnen wäre (Marglin 1982: 298). Tatsächlich entsprechen die drei Lie-

bespaare drei verschiedenen Typen der Partnerschaft: In der Beziehung zwischen Roro

Mendut und Pronocitro dominiert die Frau; in der Beziehung zwischen Pangeran Sa-

mudro undNyai Ontrowulan dominiert derMann; und in der Beziehung zwischen Ratu

Kidul und Panembahan Senopati herrschen weitgehend egalitäre Verhältnisse.14

Diese Verschiedenheit der Liebesverhältnisse ist kein Zufall, sondern verdeutlicht

folgendes: Ob der Mann oder die Frau dominiert, ist von untergeordneter Bedeutung;

entscheidend ist die Kraft (kasekten), die ihnen aus ihrer Liebe erwächst: Roro Mendut

vermag aufgrund dieser Kraft, denMächtigsten derMächtigen die Stirn zu bieten; Pan-

geranSamudro vermag aufgrunddieserKraft, Pilgern unermesslichenReichtumzu ver-

sprechen; Panembahan Senopati vermag aufgrund dieser Kraft, ein mächtiges König-

reich zu errichten, und Roro Kidul vermag aufgrund dieser Kraft zur Königsmacherin

(kingmaker) zuwerden und zugleich zummächtigstenGeistwesen (spirit) auf Java aufzu-

steigen. Diese Kraft erwächst mal demMann, mal der Frau, mal beiden Geschlechtern,

d.h. sie steht prinzipiell allen offen.

13 Die Frage nach demGeschlechterverhältnis wird im Folgenden anhand der inoffiziellen Versionen

dieser Legenden diskutiert, also anhand der Erzählungen, auf die sich die Pilger zur Legitimierung

ihrer heterodoxen Praktiken beziehen.

14 Tatsächlich kann es passieren, dass verschiedene Versionen ein und derselben Legende mal der Frau,

mal demMann eine Dominanz in der Beziehung zusprechen, was nicht zuletzt in der Legende von

RoroMendut und Pronocitro deutlich wird. Entscheidend ist hier weniger, wer dominiert, sondern

dass beide zusammen die Kraft und den Mut hatten, ihre verbotene Liebe zu leben – wenn auch

nur für eine begrenzte Zeit.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 311

Auffällig im Hinblick auf die Legenden ist der schwindende Einfluss der Juru Kun-

ci. Im Gegensatz zu zahlreichen Publikationen, die die Bedeutung der Juru Kunci in Be-

zug auf die Bewahrung der Tradition betonen (vgl. z.B. Fox 2002: 160–161), haben diese

sogenannten Schlüsselwächter an allen drei Pilgerorten, die im Rahmen der vorliegen-

denStudieuntersuchtwurden, ihre Interpretationshoheitunddamit auch ihreKontrolle

über die Legenden verloren. Die Juru Kunci distanzieren sich sowohl in Parang Kusumo

als auch amGunung Kemukus von den transgressiven Praktiken und den Legenden, die

diePilger zurLegitimierungdieserPraktikenanführen,ohnedamitnennenswertenEin-

fluss auf die Pilger auszuüben. Die Pilger sind weder bereit, sich der Autorität der Juru

Kunci in Bezug auf die Legenden zu beugen, noch unter dem Eindruck geschönter Le-

genden ihre transgressiven Praktiken aufzugeben.15

Die Juru Kunci, bislang Inbegriff des Wissens um Pilgerort, Legende und Ritual, sit-

zen zwischen allen Stühlen. Die Pilger folgen ihnen nichtmehr, doch konservativeMus-

lime, als deren SprachrohrMajelis Ulama Indonesia (MUI, Indonesischer Rat der Islamgelehr-

ten) gelten kann,machen sie für die heterodoxen und teils transgressiven Praktiken eben

dieser Pilger verantwortlich (vgl. MUI Booklet 2017: 37). Insofern lassen sich die wach-

senden innerislamischen Spannungen paradigmatisch an der Figur des Juru Kunci fest-

machen: Die Autorität der Juru Kunci wird im Ringen um die Deutungshoheit (politics of

interpretation) zerrieben – paradigmatisch festzumachen am Juru Kunci am Grabmal der

RoroMendut, der unter demEindruckmassiver Einschüchterung sein Amt niedergelegt

hat. Als Garanten für die Bewahrung der Tradition und die Weitergabe desWissens ha-

ben die Juru Kunci – zumindest an den drei untersuchten Pilgerorten – ihre Autorität im

Hinblick auf die Legendenunddamit auch ihre integrative Funktion verloren. Inder Fol-

ge kommt es zu einer Ausdifferenzierung dieser Legenden und damit auch der rituellen

Praktiken, was weitere Spannungen innerhalb der islamischen Gemeinschaft heraufbe-

schwört.

Ein Ritual und viele Pilger

Die Pilger an den drei sakralen Orten, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen,

sind in ihrer überwiegenden Mehrzahl javanische Muslime, die innerhalb des ausgrei-

fenden islamischen Spektrums einer Strömung angehören, die seit den Tagen von Clif-

ford Geertz (1960) als Abangan bezeichnet wird. Die Abangan werden von den Santri und

den Priyayi unterschieden, insofern sie der ländlichen Bevölkerung angehören (und we-

niger der städtischen oder der adligen), von der Landwirtschaft leben (und nicht vom

Handel oder von Privilegien) und eine Form des Islam praktizieren, die stark synkretis-

tisch geprägt ist (und weniger skripturalistisch bzw. mystizistisch). Aus dieser Dreitei-

lung ergibt sich – stark vereinfacht – eine Gliederung des islamischen Spektrums in »the

pious trader, the animist farmer and the mystic« (Beatty 1996: 274).

15 Diese Aussage gilt auch in Bezug auf die behördlicherseits verbreiteten Booklets, die insbesondere

am Gunung Kemukus für eine Korrektur der Legenden und der abweichenden Praktiken sorgen

sollen: Sie werden von den Pilgern schlichtweg ignoriert, die sich damit souverän gegenüber dem

hier aufkommenden Skripturalismus verhalten.



312 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Die Pilger an den drei untersuchten Pilgerorten haben als Abangan ihre eigenen java-

nischen Traditionen (kejawen) entwickelt, die aus einer synkretistischen Verbindung von

Animismus,Hinduismus und Sufismus hervorgegangen sind (vgl.Mulder 1983: 260 und

Hefner 2011: 75). Geertz glaubte bis in die 1960er Jahre hinein, im javanischen Synkretis-

mus »the island’s true folk tradition, the basic substratum of its civilization« erkennen

zu können (vgl.Geertz 1960: 5).NachÜberzeugungdesHistorikerMerle Ricklefs kamdie

Bezeichnung Abangan jedoch erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts auf (Ricklefs 2006:

36), und zwar in Reaktion auf eine Deislamisierung der javanischen Gesellschaft, die ei-

ne terminologische Unterscheidung und soziale Abgrenzung gegenüber den weiterhin

strenggläubigen Putihan, d.h. Santri, notwendig machte (vgl. Ricklefs 2006: 37, 49 und

53).16 Im Laufe der Zeit haben sich Santri und Abangan zu den beiden vorherrschenden

Strömungen innerhalb des Islam auf Java entwickelt, die sich in vielfältigerHinsicht un-

terscheiden: »They were distinguished by social class, income, employment, dress, edu-

cation,manners, cultural life, and the ways of raising children« (Ricklefs 2006: 51).

Verschieden sind Abangan und Santri nicht zuletzt auch hinsichtlich ihrer religiösen

Anschauungen und Praktiken, wie auch Geertz betont: »What concerns the santris is […]

the defense of Islam as a superior ethical code formodernman, as aworkable social doc-

trine formodern society, andas a fertile source of values ofmodern culture« (Geertz 1960:

127). Die Abangan repräsentieren dagegen einen eher traditionellen Islam, d.h. einen Is-

lam, der sich weniger an seiner modernen Auslegung und globalen Ausrichtung orien-

tiert als vielmehr daran, wie er von den eigenen Vorfahren praktiziert wurde.

Die Abangan gehen von einer prinzipiellen Durchlässigkeit von Mikrokosmus und

Makrokosmos aus. Das Heilige kann demnach durch Gebet, Meditation und Opferga-

ben nicht nur im Hinblick auf die eigenen Sorgen und Wünsche kontaktiert werden,

sondern vermag das Leben des Einzelnen auch unmittelbar zu beeinflussen. Entspre-

chend gestalten sich die rituellen Praktiken derAbangan, die als gleichermaßen vielfältig

wie komplex zu bezeichnen wären: Von zentraler Bedeutung ist die Verehrung von und

Interaktion mit Ahnen (human ancestors) und Schutzgeistern (village guardian spirits), um

die herum Robert Hefner zufolge die gesamte Abangan-Kosmologie organisiert ist (vgl.

Hefner 2011: 75). Hinzu kommen Totengedenken (tahlilan) und Übergangsrituale (rites de

passage), Opfergaben in Form von Reis, Blumen und Blüten (tumpeng, sajen, nyekar etc.),

Erntedankfeiern (sedekahbumi, sedekahdesa) und rituelleDorfreinigung (bersihdesa) sowie

künstlerisch-rituelle Darbietungen wie z.B.Wayang (Schauspiel), Jatilan (Hobby Horse),

Tayuban (Tanz) sowie rituelle Festmahle (slametan), um nur die wichtigsten Praktiken

zu nennen (vgl. Hefner 2011: 75–79). Von Bedeutung hinsichtlich ihrer kosmologischen

Vorstellungen sind nicht zuletzt auch sexuell konnotierte Gegensätze, deren punktuel-

ler Überwindung bzw. temporärer Vereinigung ein produktives Moment zugesprochen

16 Die These von der Deislamisierung der indonesischen Gesellschaft ist weithin umstritten, liegt es

in gewisser Weise doch näher, in den Abangan den Teil der Bevölkerung zu sehen, der in der Mitte

des 19. Jahrhunderts – im Gegensatz zu den Santri – die Botschaft des Islam noch nicht vollum-

fänglich angenommen hat – statt sie schon wieder abzulegen. Andererseits stützt diese These die

Annahme, dass die Islamisierung Indonesiens kein linearer Prozess ist, sondern sowohl Baisse als

auch Hausse kennt und diese Zyklen mit gesellschaftlichen Ereignissen interagieren.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 313

wird: »Sexual duality is another trademark feature of abangan cosmology« (Hefner 2011:

76).

Die Pilger in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus teilen in ihrer Mehrheit

diese kosmologischen Vorstellungen. Aufgrund der angesprochenen Durchlässigkeit

vonMikro-undMakrokosmos können die Jenseitsmächte – davon zeigen sich die Pilger

überzeugt –unmittelbar insDiesseits eingreifen und ihnen z.B.mit demSegen (berkah),

den sie erteilen, zugleich zu Power (kasekten) im Sinne von Energie (Virilität, Vitalität,

Charisma) und Macht (Geld, Status, Gefolgschaft) verhelfen. Bei dieser Power (kasekten)

handelt es sich um eine neutrale Kraft, die von der Person, die über sie verfügt, sowohl

zum Guten als auch zum Schlechten eingesetzt werden kann. Sie strahlt in ihr soziales

Umfeld aus, so dass sich schon allein die räumlicheNähe zu einer solchen Person positiv

auf das eigene Leben auswirken kann, und selbst nach dem Tod bleibt etwas von dieser

Kraft an ihrem Grab erhalten. Die Pilger suchen diese Gräber auf, um diese Kraft in

sich aufzunehmen – durch kontakt-und analogiemagische Handlungen – oder auch,

um den verehrten Heiligen um Vermittlung zu den Jenseitsmächten zu bitten. Diese

Praktiken kennzeichnen exklusiv die Abangan; d.h. nur sie können aufgrund der prin-

zipiellen Neutralität der angesprochenen Kraft (kasekten) die Gräber der sogenannten

»bandit saints of Java« (Quinn 2019) besuchen und die Heiligen um Unterstützung

oder Vermittlung gegenüber Tuhan Yang Maha Esa bitten. Santri können das eigentlich

nicht, da es nach offizieller Lesart mit denmonotheistischen Prinzipien des Islam nicht

zu vereinbaren ist, von jemand anderem als Allah etwas zu erbitten, zumal jederzeit

die Möglichkeit besteht, sich auch ohne Vermittlung seitens Dritter direkt an ihn zu

wenden.

Um die angesprochene Power (kasekten) mit dem kraftspendenden Segen (berkah) des

verehrten Heiligen zu empfangen, stehen den Pilgern eine Reihe von rituellen Prakti-

ken offen, zu denen neben Bittgebet (ngalap berkah) vor allem Opfergaben in Form von

Blumen, Blüten und Knospen (nyekar) gehören. Zielen die rituellen Praktiken der Pilger

nicht nur auf Segen, sondern auch auf Reichtum, ist von Pesugihan die Rede, und wenn

sie im Hinblick auf diesen Reichtum die eigene Sexualität als Opfergabe (tumbal) mit in

denrituellenProzess einbringen,praktizieren siePesugihandengan [mit]Ritual seks.Diese

rituellen Praktiken kennzeichnen, wie bereits angesprochen, nur eine Strömung inner-

halb des ausgreifenden islamischen Spektrums, und das sind die Abangan.

Robert Hefner hat einen Rückgang der Abangan im Verlauf des letzten halben Jahr-

hunderts konstatiert und vom »collapse of the non-standard, syncretic varieties of Is-

lam« in Indonesien gesprochen (vgl. Hefner 2011: 71; vgl. auch Hefner 2011: 80 und 87).

Andere Autoren sind hier anderer Meinung, wenn sie etwa hervorheben: »[…] abangan-

ism as a distinctive cultural-religious current remains vital« (Liddle 1996: 624) oder auch

betonen, dass »the practices of abangan actually are still existing and spreading in some

areas of Java« (Mujab 2018: 3).

Für die Vitalität der Abangan und die Zunahme ihrer rituellen Aktivitäten zumindest

in einigen Teilen von Java spricht die Konjunktur vonRitual seks in den 1980er und 1990er

Jahren, die zum Teil bis heute anhält. Denn Ritual seks wird exklusiv von den Abangan

praktiziert, wenn auch bei weitem nicht von allen. Gleichwohl gehören diese heterodo-

xen Praktiken zum rituellen Repertoire der Abangan, das sie im Sinne eines performati-

ven Feedbacks erst konstituiert – zumal ihnen Dogmenweitgehend unbekannt sind. Zu



314 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

einem Abanganwirdman,mit anderenWorten,wennman die oben angesprochenenRi-

tuale praktiziert, und zu einem Santri, wennman sie (z.B. im Anschluss an eine formelle

religiöse Ausbildung) ablegt und sich vornehmlich an den fünf Säulen des Islam orien-

tiert. Erst über die entsprechenden rituellen Praktiken konstituieren sich Abangan und

Santri als distinkte soziale Kategorien (vgl. Gottowik 2020: 5–7).

Der Anteil der Abangan an der Bevölkerung Javas ist in den letzten Jahren zurück-

gegangen, da viele von ihnen im Rahmen einer internen Konversion zu Santri gewor-

den sind, d.h. lokale Traditionen abgelegt und globale Traditionen (z.B. die Hadsch) an-

genommen haben. Was darüber hinaus zurückgegangen ist und – wenn man so will –

einen Kollaps erfahren hat, ist weniger der Glaube an die Wirksamkeit der Heiligen-

verehrung und die Existenz von Geistwesen (spirits), als vielmehr die Legitimität, sich

diese Geistwesen für persönliche Zwecke, z.B. im Rahmen von Pesugihan dengan Ritual

seks dienstbar zu machen (vgl. auch Bubandt 2014: 52–53). Der Rückgang der angespro-

chenen Anschauungen und Praktiken ist nach Maßgabe der vorliegenden Studie jedoch

nicht allein der Islamisierung Indonesiens geschuldet, sondern in weit stärkeremMaße

der voranschreitenden Modernisierung von Religion und Gesellschaft, die sowohl von

islamischen Funktionsträgern, als auch von nationalistischen Politikern vorangetrieben

wird.

Ritual seks als kontrollierter und disziplinierter Regelbruch

Was die Abangan an den drei untersuchten Pilgerorten praktizieren, ist weder mit einer

»Soziologie desOrgiasmus« (Maffesoli 1986) nochmit einer »Theorie des Festes« (Caillois

1988: Kap. IV) analytisch zu erfassen. Denn Ritual seks ist ein hochgradig kontrollierter

und hochgradig disziplinierter Regelbruch, der ganz ohneMusik und Tanz, Rausch und

Exzess auskommt.

Bei Ritual seks handelt es sich insofern um einen Regelbruch, als Regeln des Zusam-

menlebens gebrochen undGrenzen des Erlaubten überschrittenwerden, die kultur-und

konfessionsübergreifend Geltung besitzen; dieser Regelbruch erfolgt kontrolliert, da er

unter Beachtung genau definierter Regeln vorgenommen wird, und er erfolgt diszipli-

niert, da zu diesenRegeln auch die Beachtung gesellschaftlich anerkannterUmgangsfor-

men gehört. Nur unter dieser Voraussetzung gelten an Pilgerorten wie Parang Kusumo

und Gunung Kemukus soziale Verhaltensweisen als legitim, die im alltäglichen Verkehr

der Geschlechter tabuisiert sind, wie zum Beispiel promiskuitives Verhalten.

Der Regelbruch ist im Kontext von Ritual seks auf bestimmte Orte und auf bestimm-

te Zeiten begrenzt, und wenn er stattfindet, eine zwischen zwei Personen vollzogene,

höchst diskrete Übung.Diese Übung steht gleichwohl allen offen: Arm und Reich,Mann

und Frau, Jung und Alt, Abangan und Santri – auch wenn sich nicht alle im gleichen Ma-

ße daran beteiligen. Diejenigen Pilger, die sich an Ritual seks beteiligen, sind zumeist

männlichenGeschlechts,zwischen 35und55 Jahre alt undzählenzur ländlichenBevölke-

rung, die mit ihren religiösen Anschauungen und rituellen Praktiken – wie bereits aus-

geführt – an die synkretistischen Traditionen der Abangan anschließt.

Alle drei Pilgerorte kennzeichnet darüber hinaus ein Begriff der Sakralität, der einen

Regelbruch unter bestimmten Voraussetzungen nicht nur erlaubt, sondern die Pilger in

gewisser Weise sogar dazu auffordert, einen solchen Regelbruch zu begehen. Denn um



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 315

in die Gunst des verehrten Heiligen zu gelangen und die eigentlichen Ziele der Pilger-

schaft einzulösen, d.h. reich und glücklich zu werden,wird den Pilgern nahegelegt, sich

transgressiver Praktiken wie Ritual seks zu bedienen. Sie verbessern damit ihre Chance,

Segen (berkah) zu empfangen und Power (kasekten) zu entwickeln und – sofern sie Pesugi-

han praktizieren – unermesslichen Reichtum anzuhäufen.

George Bataille hat in Bezug auf das Verbot und die Übertretung des Verbotenen

(Franz.: transgression) auf folgendes hingewiesen: »Es gibt kein Verbot, das nicht über-

treten werden kann. Oft ist die Übertretung erlaubt, oft sogar ist sie vorgeschrieben«

(Bataille 1974: 59). Insofern die Transgression vorgeschrieben ist oder, wie im vorliegen-

den Fall, empfohlen wird, hat sie jedoch genau umrissene Regeln zu beachten: »Oft ist

die Übertretung des Verbots nicht weniger an Regeln gebunden als das Verbot selbst«

(Bataille 1974: 61). Zugleich sind Übertretung und Verbot nicht voneinander zu trennen,

sondern stehen in einem funktionalen Zusammenhang: »Die organisierte Übertretung

bildetmit demVerbot einGanzes,unddiesesGanzedefiniert das soziale Leben« (Bataille

1974: 60–61).

Die Transgression gesellschaftlicher Normen suspendiert nicht diese Normen,

sondern macht sie sichtbar (vgl. Foucault 1988a: 73). Sichtbar werden diese Normen

dadurch, dass ihre Transgression nicht nur an strenge Regeln gebunden ist, sondern

eine Verletzung dieser Regeln auch unabdingbar Sanktionen von Staat und Kirche nach

sich zieht, die nicht nur die Geltung dieser Regeln der Übertretung, sondern auch die

Geltung der zugrundeliegenden Normen bekräftigen und erneuern. Insofern kenn-

zeichnet die Übertretung von Normen eine Doppelbewegung von Transgression und

Affirmation und komplettiert in diesem Sinne diese Normen. Um noch einmal Bataille

zu zitieren: »Die Übertretung ist keine Negation des Verbotes, sondern geht über das

Verbot hinaus und vervollständigt es« (Bataille 1974: 59).

Die Regeln, die es den Pilgern imKontext von Pilgerfahrt undHeiligenverehrung er-

lauben, das Verbot der Promiskuität zu übertreten, sind klar definiert und an allen drei

untersuchten Orten die gleichen. Die Regeln lauten: Sex an einem sakralen Ort und zu

einer sakralen Zeit mit einer Person des anderen Geschlechts, die kein legitimer Partner

ist. Doch damit sind alle Bedingungen benannt, die die Pilger beachten müssen, damit

der von ihnen vollzogene Sexualakt seitens des verehrten Heiligen als Opfergabe (tum-

bal) angenommen undmit Segen (berkah) und Power (kasekten) quittiert werden kann. Es

handelt sich dabei in der Regel um Sex mit einer fremden Person, bei der völlig von Ab-

kunft, Status etc. abgesehenwird. ImKontext vonRitual seks sindRegeln des alltäglichen

Verhaltens aufgehoben und soziale Distinktionen suspendiert, zudem werden im Voll-

zug dieser Praktiken körperliche Energien freigesetzt, die die Pilger wiederum als Beleg

für die Gültigkeit ihrer Anschauungen und die Effektivität ihrer Praktiken erfahren.

Bei Ritual seks handelt es sich um eine rituelle Praktik, die sexuelle Transgression

mit materiellem Glücksversprechen verbindet. Da es sich zugleich um eine mimetische

Praktik handelt, die Pilger die verehrten Heiligen demnach nicht nachahmen, sondern

im Vollzug des Rituals diese Heiligen sind, können sie für ihr Handeln auch nicht im

herkömmlichen Sinne verantwortlich gemacht werden. Selbst wenn sie grundlegende

Normen und Werte nicht zuletzt des Islam verletzen, bleiben sie ihrem eigenen Selbst-

verständnis zufolge gute javanische Muslime. Die mimetische Angleichung an die ver-

ehrten Heiligen erlaubt den Pilgern demnach, einen kontrollierten Regelbruch zu bege-



316 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

hen – sofern sie die oben genannten Bedingungen erfüllen: einvernehmlicher Sex mit

einer erwachsenen Person des anderen Geschlechts, die kein legitimer Partner ist. Und

diese Bedingungen erfüllen sie auch, selbst wenn sie mit Prostituierten verkehren.17

Bereits Victor Turner (1974b: 309) hat im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit

demPilgerwesen folgendes beobachtet: »[…] the pilgrimage trail inMedieval Europewas

dotted not only with hospices, hospitals and holy way stations, but also with taverns and

bordellos« (Turner 1974b: 309). Fern derHeimat konnten sich die Pilger persönliche Frei-

heiten herausnehmen, die ihnen im Alltag verwehrt waren. Im Fall der zentraljavani-

schen Pilgerorte, die im Zentrum der vorliegenden Studie stehen, verhält es sich nicht

anders,unddochgibt es hier einengravierendenUnterschied: Sexmit »ladies of easy vir-

tue« (Turner 1974b: 309) ist hier keinenegativeBegleiterscheinung,vonder angenommen

werden kann, dass sie das Pilgerwesen seit seinen Anfängen kennzeichnet, sondern in-

tegraler Bestandteil des rituellenGeschehens.DiemassiveGegenwart vonProstituierten

an Pilgerorenwie Parang Kusumo undGunung Kemukus desakralisiert keineswegs die-

se Pilgerorte, und die Inanspruchnahme ihrer Dienstleistungen korrumpiert auch nicht

die rituellen Praktiken. Schließlich erfüllen die Prostituierten alle Voraussetzung für ei-

ne Segensgewährung seitens der verehrten Heiligen – und angesichts der disproportio-

nalen Beteiligung der Geschlechter an dieser rituellen Übung sind sie für viele männ-

liche Pilger unabdingbare Voraussetzung dafür, das Ritual überhaupt durchführen zu

können.

Prostituierte stehen in Indonesien am unteren Ende der kasar-halusHierarchie, und

das gilt auch für die Prostituierten in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus. Sie

bekennen sich weder notwendig zum Islam, noch glauben sie mehrheitlich an die Ef-

fektivität der rituellen Praktiken, für die sie, wie es im Indonesischen (Bahasa Indonesia)

heisst, gemietet werden (disewakan). Zumeist verfolgen sie ausschließlich kommerzielle

Interessen, und gelegentlich schauen sie auch auf die in ihren Augen abergläubischen

Praktiken der Pilger missbilligend bis verächtlich herab. Doch das muss die Pilger nicht

interessieren. Was sie praktizieren, steht nicht nur in Übereinstimmung mit den oben

angeführten Bedingungen für einen religiös sanktionierten Regelbruch, sondern auch

mit tantrisch inspirierten Anschauungen, denen zufolge jede fremde Frau – unabhängig

vonStatus undHierarchie –als Ritualpartnerin für diese trangressivenPraktiken in Fra-

ge kommt.

Die Parallelen zu tantrischen Anschauungen und Praktiken sind in der Tat verblüf-

fend: » […] the idea of sex with a stranger at a tomb is as close to the Tantric ideal as one

is likely to get in Java, or anywhere else outside the Indian sub-continent« (Levenda 2011:

273). Ritual seks ist von tantrischen Anschauungen beeinflusst, ohne selbst tantrischen

Ursprungs zu sein, insofern diese rituellen Praktiken zu einem Zeitpunkt aufkommen,

als der Tantrismus auf Java längst in sufistischen Strömungen aufgegangen ist. Diese

17 Es sind insgesamt drei Parallelen, die Ritual seksmit tantrischen Praktiken verbinden: Neben dem

mimetischen Moment und dem Ausschluss des eigenen Partners tritt noch der Ausschluss homo-

sexueller Kontakte hinzu. Dieser Umstand ist insofern bemerkenswert, als Homosexualität in In-

donesien traditionell keine größere Bedeutung beigemessen wird (vgl. z.B. Oetomo 1996). Doch

gerade weil es sich in der Regel um keine normverletzende bzw. transgressive Praktik handelt, ist

sie für Ritual seks ungeeignet.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 317

Praktiken sind jedoch tantrisch inspiriert in dem Sinne, dass sie tantrische Prinzipien

aufgreifen, die in der javanischen Gesellschaft subkutan überdauert haben. Dazu ge-

hören kosmologische Vorstellungen, die sich in symbolischen Repräsentationen sexuell

konnotierter Gegensätze artikulieren und zugleich daran erinnern, dass die punktuelle

ÜberwindungdieserGegensätze zuFruchtbarkeit,ReichtumundMacht verhelfen kann.

An diese Vorstellungen schließen die Pilger performativ an, wenn sie Ritual seks prakti-

zieren.

Doppelmoral und die Dominanz der Männer

Angesichts befremdlicherPraktikenwiePesugihandenganRitual seks ist anCliffordGeertz

zu erinnern,demzufolge es nicht so sehr darauf ankommt, »Religion zudefinieren, son-

dern Religion zu erkennen« (Geertz 1988 [1968]: 15). Das Problem, das hier angesprochen

wird, besteht mit anderen Worten darin, religiöse Vorstellungen und rituelle Praktiken

auchdann als solche zu identifizieren,wenn sie nicht unseren vorgefasstenDefinitionen

entsprechen.

Das angesprochene Problem zeigt sich in einer Reihe von Studien, die sich zwarmit

dem Geschehen in Parang Kusumo und am Gunung Kemukus auseinandersetzen, die

zahlreichen Prostituierten an diesen Pilgerorten jedoch entweder verschämt verschwei-

gen (siehe z.B. Sholikhin 2009: 235) oder wortstark beklagen, dass rituelle Handlungen

unter ihrem Einfluss profanen Vergnügungen und kommerziellen Interessen gewichen

seien (siehe z.B. Fauzi 2012: 103). In beiden Fällen wird vom Kontext abgesehen, in dem

sich rituelle Handlung und käuflicher Sex begegnen: Ort, Zeit und Personmüssen genau

definierte Bedingungen erfüllen, damit aus Seks ein Ritual werden kann. Und Prostitu-

ierte erfüllen –wie bereits ausgeführt – die an die Person geknüpfte Bedingung, der zu-

folge es sich um eine Person des anderen Geschlechts handeln muss, die kein legitimer

Partner ist.Dochwasmacht den Einsatz von Prostituierten überhaupt notwendig?War-

umbeteiligen sich sowenig Pilgerinnen anRitual seks?Undwas kommt in derDominanz

vonMännern anPilgerortenwieParangKusumoundGunungKemukus symbolisch zum

Ausdruck?

DieDominanzvonMännernandengenanntenPilgerortenverweist auf eineDoppel-

moral, die die javanische Gesellschaft kennzeichnet und sich nicht zuletzt darin äußert,

dass Männern weit eher als Frauen zugestanden wird, ihren sexuellen Impulsen nach-

zugeben. Ein Seitensprung ist ein Kavaliersdelikt – und auch auf Java nicht genderneu-

tral zu haben. Frauen verlieren ihre soziale Reputation wesentlich schneller als Männer,

wenn sie eine vor-oder außereheliche Beziehung eingehen, da sie für den Zusammen-

halt von Familie undGesellschaft verantwortlich gemachtwerden (vgl. Brenner 1999: 33).

Darüber hinaus ist naturgemäß nur die Frau der Gefahr einer ungewollten Schwanger-

schaft ausgesetzt, und eine Scheidung würde sie deutlich schwerer treffen, vor allem,

wenn sie nicht nur für sich selbst, sondern auch noch für ein uneheliches Kind aufkom-

menmüsste.

Hinzu kommt, dass Frauen, die unbegleitet nach Parang Kusumo oder an den Gu-

nungKemukus pilgern, damit rechnenmüssen, selbst für Prostituierte gehalten zuwer-

den.UmdiesemVerdacht zu entgehen, bleiben sie entweder gleich zuHause oder reisen

gemeinsammit einem Pilgerschaftspartner an. Von daher gibt es viele junge Paare, die



318 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

die genannten Pilgerorte als religiös sanktionierten Freiraum nutzen, um gewisserma-

ßenmit dem Segen des lokal verehrten Heiligen ihre Sexualität auszuleben.18

Dieses Verhalten ist nicht unabhängig von einer zunehmend sexualfeindlichen Po-

litik der Republik Indonesien zu sehen, die es unverheirateten Paaren immer schwieri-

ger macht, ein gemeinsames Hotelzimmer zu buchen, einen gemeinsamen Hausstand

zu führen etc. Sich über diese Politik hinwegzusetzen impliziert einen subversiven Akt,

der sich gegen die Einmischung des Staates in die privaten Angelegenheiten seiner Bür-

ger und Bürgerinnen richtet. Zugleich steht zu vermuten, dass das im Dezember 2022

vom Parlament in Jakarta verabschiedete Gesetz, das außereheliche Sexualkontakte un-

ter Strafe stellt, PilgerortenwieParangKusumoundGunungKemukus zunochgrößerer

Attraktivität verhelfen wird, insofern es sich um einige der wenigen verbliebenen Frei-

räume für illegitime sexuelle Aktivitäten handelt. Da diese Entwicklung aus staatlicher

Perspektive kontraindiziert ist, scheint die Zukunft der beiden genannten Pilgerorte un-

gewisser denn je.

Transgression und Tantrismus:

Aktualisierung subkutan überdauerter Vorstellungen

DieThese,dass es sich beiRitual seksumeine tantrisch beeinflusste Praktik handelt, setzt

keinen ununterbrochenen Traditionszusammenhang voraus, der gewissermaßen von der

Gegenwart bis in die Zeiten von Candi Sukuh und Candi Ceto zurückreicht oder an die

Tage von Kertanegara und Brawijaya anknüpft. Es wird an dieser Stelle vielmehr von der

Revitalisierung subkutan überdauerter Vorstellungen ausgegangen, denen zufolge die

punktuelle Überwindung von sexuell konnotierten Gegensätzen zu einer Quelle von En-

ergie undMacht (power)werdenkann.Diese tantrisch inspiriertenVorstellungenwerden

in bestimmten historischen Situationen aktualisiert, und eine solche Aktualisierung ist

seit den 1980er und 1990er Jahren in Zentraljava zu beobachten. In diesem Zusammen-

hang sind drei oder vier Faktoren hervorzuheben, die nicht isoliert nebeneinanderste-

hen, sondern teils miteinander interagieren und sich im Hinblick auf das infrage ste-

hende Phänomen, d.h. die Konjunktur von Ritual seks, gegenseitig verstärken.

Zur Konjunktur von Ritual seks,die in den 1980er und 1990er Jahren einsetzt und teil-

weise bis heute anhält, tragen politische Entscheidungen in den ersten beiden Jahrzehn-

ten derOrde Baru bei, die darauf angelegt sind, lokale Formen der Religiosität gegenüber

dem an Einfluss gewinnenden globalen Islam zu unterstützen. In diesem Zusammen-

hang ist die Förderung des Pilgerwesens hervorzuheben, in deren Verlauf zahlreiche Pil-

gerorte ausgebaut werden, darunter auch Pilgerorte, die für heterodoxe Ritualpraktiken

bekannt sind. Sowird in den 1970er und 1980er Jahren in Parang Kusumo durch erhebli-

cheUmbaumaßnahmender SakralplatzCepuri in seiner heutigenFormgeschaffen, eine

18 Saksono beschreibt die Situation in Parang Kusumo – unfreiwillig komisch – folgendermaßen:

»Banyak juga pasangan-pasangan muda-mudi yang berkunjung ke sini, entah untuk rekreasi

sehat atau rekreasi ›tidak sehat‹ mengingat sewa kamar untuk short time (kurang lebih dua jam)

hanya antara Rp. 10.000 hingga Rp. 20.000« (Saksono 2009: 75). Übersetzung: »Es gibt auch viele

junge Paare, die hierher kommen, entweder zur gesunden Erholung oder zur ›ungesunden‹ Erho-

lung, da ihnen bewusst ist, dass ein Zimmer für short time (etwa zwei Stunden) nur Rp. 10.000 bis

Rp. 20.000 kostet« (Saksono 2009: 75).



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 319

Moschee auf diesem Platz errichtet und das lokale Heiligtum Puri Cepuri mit den bei-

den Sakralsteinen neu gestaltet. Ganz ähnlich verhält es sich am Gunung Kemukus, wo

etwa zur gleichen Zeit der Weg hinauf zum Grabmal des Pangeran Samudro befestigt,

ein großer Schlafsaal für die Pilger erbaut und die erste von insgesamt drei Moscheen

eingeweiht wird.

Zu diesemZeitpunkt hatten die Behörden amGrabmal der RoroMendut in Gandu –

wennman sowill – denWettlaufmit demorganisierten Islambereits verloren.Dort war

es in den 1980er Jahren einem orthodox ausgerichteten Internat gelungen, seinen Ein-

fluss geltend zu machen und mit einem Mix verschiedener Maßnahmen (Einschüchte-

rung,Unterdrückung,Aufklärung) heterodoxeRitualpraktiken zu verdrängen, zu denen

nicht zuletzt auch Ritual seks gehört. Um ein Erstarken des organisierten Islam zu ver-

hindern, wie er beispielhaft in Gandu zu beobachten ist, war seitens des Staates lange

Zeit in Kauf genommen worden,mit der Förderung des Pilgerwesens auch heterodoxen

Praktiken zu einem Aufschwung zu verhelfen. Schließlich war die Politik prioritär ge-

gen den organisierten Islam gerichtet, und imVordergrund stand das Bemühen, sowohl

eine Religionisierung der Politik als auch eine Politisierung der Religion zu verhindern.

Denn es war absehbar, dass der organisierte Islamdarauf hinarbeitenwürde, seine poli-

tischeMachtbasis zu erweitern, umKultur und Gesellschaft Indonesiens in seinem Sin-

ne zu beeinflussen. Demnach wäre der erste Aspekt, der zur Konjunktur von Ritual seks

beigetragen hat, darin zu sehen, dass in den 1970er und 1980er Jahren lokale Pilgerorte

ausgebaut und lokale Formen des Islam gefördert wurden, zu denen nolens volens auch

heterodoxe Praktiken gehören.

Die Konjunktur heterodoxer Ritualpraktiken ist außerdem imKontext der Transfor-

mationen zu sehen, die in den letzten beiden Jahrzehnten der Orde Baru vorgenommen

werden. Die Politik Suhartos vollzieht ab Mitte der 1980er Jahre eine »islamische Wen-

de«,diemit Zugeständnissen andenpolitisch organisierten Islameinhergeht. Indiesem

Zusammenhang sind auch die internen Konversionen zu sehen, in deren Verlauf immer

mehr Abangan zu Santri werden. Diejenigen Abangan, die an ihren Traditionen festhal-

ten, tun das jedoch umso intensiver, als diese Traditionen zu einemMittel der Distink-

tion gegenüber den immer einflussreicheren Santri werden. Und zu diesen Traditionen

gehören nicht zuletzt auch Pilgerfahrt und Heiligenverehrung incl. heterodoxer Prakti-

ken wie Ritual seks.Schließlich konstituieren sich die Abangan als soziale Kategorie nicht

wie die Santri über Dogmen, von denen das Bekenntnis zur ersten der insgesamt fünf

Säulen des Islam (shahada) besonders hervorzuheben wäre, sondern in allererster Linie

über die rituellen Praktiken, die wie zum Beispiel Tahlilan, Slametan, Pesugihan von mo-

dernen und reformorientierten Santri ausnahmslos abgelehnt werden.Abangan grenzen

sich mit der Betonung eben dieser Traditionen von diesen Santri und ihren als spiritu-

ell verarmt geltenden Anschauungen und Praktiken ab – ebenso wie von einer zuneh-

mend am Islam orientierten Lebensführung, die von Kleidung über Ernährung bis zu

den alltäglichen Grußformen reicht. Der zweite Aspekt, der zur Konjunktur von Ritual

seks beiträgt, wäre demnach darin zu sehen, dass diese heterodoxen Praktiken es den ri-

tuellen Akteuren erlauben, ihr Selbstverständnis als javanische Muslime gegenüber der

sie umgebendenMehrheitsgesellschaft zu behaupten, die sich in Fragen der Lebensfüh-

rung und der Auslegung des eigenen Glaubens zusehends an globalisierten Formen des

Islam orientiert.



320 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

In der Reform-Ära ist schließlich eine Abgrenzung der Abangan gegenüber einer Po-

litik zu beobachten, die zusehends von den Santri geprägt wird und selbst dort, wo sie

sexualfeindliche Züge annimmt, Unterstützung bis weit ins liberal-nationalistische La-

ger erfährt.Es ist einePolitik,die jedeFormeineröffentlichenDarstellungvonSexualität

im Allgemeinen und vonweiblicher Sexualität im Besonderen repressiv begegnet, da sie

nachvorherrschenderMeinungnichtmitdenPrinzipieneinesmodernenStaatesundei-

nermodernen Religion zu vereinbaren ist.Gegen diese Politik wenden sich nicht nur die

Abangan, die ihre lokalen Traditionen von Tayuban bis Dangdut bedroht sehen, sondern

auch eine nicht unerhebliche Anzahl säkularer Bürger, die nicht so ohne weiteres bereit

ist, sich den Restriktionen des Staates gegen Sex, Alkohol und Karaoke zu fügen.Wenn

diese Bürger ausgehen und sich vergnügenwollen, kommen sie oft gar nicht umhin, Pil-

gerorte wie Parang Kusumo oder Gunung Kemukus aufzusuchen, da es sich um einige

der wenigen verbliebenen, weil religiös sanktionierten Refugien für entsprechende Be-

tätigungen handelt. Insofern steuern diese Orte nicht nur Pilger an, die eine spirituellen

Erfahrung suchen, sondern auch Besucher, die auf ein sexuelles Abenteuer aus sind.Da-

zu gehören frustrierte Ehemänner, einsameWitwen, verliebte Paare etc., die zusammen

mit den Pilgern, die zumindest während desMonats Suro dieMehrheit der Besucher bil-

den, den genannten Pilgerorten zumEnde des 20. Jahrhunderts einen Boom bescheren.

Demnachwäre der dritte Faktor, der Pilgerortenmit Ritual seks zu einer Konjunktur ver-

hilft, darin zu sehen, dass nicht nur Pilger, sondern auch Nachtschwärmer diese Orte

als eine der letzten verbliebenen Freiräume aufsuchen, um sich in diesem Umfeld aus

fliegenden Händlern, Heilern und Huren zu amüsieren.

Im Sinne eines kontrollierten Regelbruchs hat Ritual seks zudem eine kathartische

Funktion: An klar benennbaren Orten und zu genau umrissenen Zeiten sind vor-oder

außereheliche Sexualkontakte erlaubt oder sogar geboten. Diese Ausnahmen von der

Regel unterstreichen nicht nur die Gültigkeit dieser Regel, sondern stabilisieren die Ge-

sellschaft auch für den Rest des Jahres, insofern sie dazu beitragen, eine auf Entsexua-

lisierung von Religion und Gesellschaft zielende Politik geduldiger hinzunehmen und

besser zu ertragen. Aufgrund dieser Ventilfunktion begegnet eine Reihe von Politikern

den inkriminierten Ritualpraktiken weitgehend ambivalent, verzichtet sie doch bislang

darauf,mit aller Konsequenz gegen diese Praktiken vorzugehen.Vielleicht ist diesen Po-

litikern jedoch auch folgendes bewusst:

Staatliche und religiöse Institutionen können heterodoxe Rituale und transgressi-

ve Praktiken zwar unterbinden – nicht jedoch die zugrundeliegenden Überzeugungen,

d.h. kulturell verankerte Konzeptionen von der Notwendigkeit einer punktuellen Über-

windung sexuell konnotierterGegensätze.Selbstwenndie inkriminiertenPraktiken von

der Oberfläche verschwinden, verschwinden deshalb nicht notwendigerweise auch die

zugrundeliegenden tantrisch inspirierten Konzeptionen aus den Köpfen derMenschen,

von den Symbolisierungen dieser Konzeptionen ganz zu schweigen, die in Literatur und

Kunst übermittelt werden.

Staatliche Behörden, lokale Politiker und islamische Funktionsträger (Ulama, Kyai

etc.) bekämpfen diese Ideen und Praktiken.Doch selbst wo es ihnen gelingt, diese Ideen

und Praktiken – wie am Grabmal der Roro Mendut und ansatzweise auch am Gunung

Kemukus – zu unterdrücken, bleiben Konzeptionen von sexuell konnotierten Gegensät-

zen und die Überzeugung von der Notwendigkeit ihrer punktuellen Überwindung be-



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 321

stehen und können von daher zu einer anderen Zeit und an einem anderen Ort revita-

lisiert werden – was seit den 1980er Jahren in Zentraljava auch geschieht und nicht un-

abhängig von der sexualfeindlichen Politik der indonesischen Regierung zu sehen ist.

Ritual seks ist Ausdruck der Devianz gegenüber einer zunehmend restriktiven Sexualpo-

litik, aber auch Reaktion sowohl auf den Formalismus einer orthodoxen Interpretation

des eigenenGlaubens als auch einermodernen Interpretation des Islam, die die spiritu-

ellen Dimensionen vernachlässigt. Die heterodoxen Praktiken, die den Gegenstand der

vorliegenden Untersuchung bilden, sind Ausdruck des Bedürfnisses nach einer solchen

Spiritualität.

Pilgerorte als Heterotopoi

Die drei Pilgerorte, die imZentrumder vorliegenden Studie stehen, sind alles andere als

repräsentativ – weder für den Islam noch für das Pilgerwesen auf Java. Es handelt sich

vielmehr um Orte, die im Anschluss an Michel Foucault (1984 [1967]) als Heterotopoi zu

bezeichnen wären.

Heterotopoi sind Foucault zufolge Gegenort bzw. »counter-sites«, an denen »all the

other real sites that canbe foundwithin theculture,are simultaneously represented,con-

tested, and inverted« (Foucault 1984 [1967]: 3). Als reale Orte sind Heterotopoi fester Be-

standteil der sie hervorbringendenGesellschaft und stehen doch imWiderspruch zu ihr.

Bestimmte Regeln, die das Zusammenleben in der Gesellschaft und nicht zuletzt auch

dasMit-und Gegeneinander der Geschlechter bestimmen, sind hier außer Kraft gesetzt

und lassen sich deshalb hinsichtlich ihrer sozialen Implikationen, d.h. hinsichtlich der

Leistung, die sie für die Gesellschaft andernorts (»at all the other real sites«) erbringen,

besonders gut untersuchen.

Foucault hat Friedhöfe und Bordelle als Beispiele für Heterotopoi angeführt (vgl.

Foucault 1984 [1967]: 5 und 8). Pilgerorte mit Heiligengräbern, an denen Ritual seks

praktiziert wird, können als weitere Beispiele angeführt werden, sind Friedhof und

Bordell hier doch gewissermaßen ein und derselbe Ort. Die drei untersuchten Pilgerorte

entsprechen darüber hinaus der von Foucault apostrophierten »effectively enacted uto-

pia«, und die Utopie, die an diesen Orten vorweggenommen wird, besteht darin, dass

sie Reichtum ohne Arbeit, Sex ohne Ehe versprechen. Pesugihan dengan Ritual seks ist der

Inbegriff eines solchen Versprechens.

Darüber hinaus bringt dieses Ritual nicht nur kollektive Vorstellungen z.B. von der

Komplementarität der Geschlechter zum Ausdruck, sondern erzeugt bzw. erneuert die-

se Vorstellungen auch performativ, d.h. in und durch die rituelle Praxis. Andere Vorstel-

lungen werden wiederum verletzt, die z.B.mit Monotheismus undMonogamie auf den

Begriff zu bringen wären, und damit ruft dieses Ritual konfessionsübergreifend die Re-

aktion von Staat und Kirche hervor, die mit dieser Reaktion wiederum die Geltung und

VerbindlichkeitmonotheistischerVorstellungenundmonogamerLebensformenbekräf-

tigen und erneuern.

Es sindVertreter der höfischenTradition (Kraton, Paksikaton), säkulare Politiker (Pem-

kab,Bupati) und islamischeFunktionsträger (Kyai,Ustadzah),diegegendiedreiPilgerorte

als Heterotopoi vorgehen, insofern sie versuchen, die in der Gesellschaft allgemein gel-

tendenNormenundWerte auch an diesenGegenorten durchzusetzen.Es geht dabei um



322 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

NormenundWerte,die imchristlichenKontext folgendermaßen lauten: »Du sollst keine

anderen Götter haben nebenmir«19 bzw. »Du sollst nicht ehebrechen«20 (vgl. Bibel 1968:

97–98). Und im Islam ganz ähnlich durchbuchstabiert werden: »Setze nicht neben Allah

einen anderen Gott […]«21 bzw. »Und bleibt fern der Hurerei; siehe, es ist eine Schänd-

lichkeit und ein üblerWeg«22 (vgl. Koran 1960: 266 und 267).

Ritual seks verletzt nicht nur die hier angesprochenen Normen und Werte, sondern

steht auch für die religiös sanktionierteMöglichkeit, sich – um im zuletzt anklingenden

Duktus zubleiben –mitHurerei dieGunst einesHeiligenzu sichern,wasderMehrheits-

gesellschaft als Inbegriff der Transgression erscheinen muss und folglich scharf verur-

teilt wird. Im Jargon der Religiösen ist von haram, shirk, dosa (Tabu, Vielgötterei, Sünde)

dieRede,NationalistenbenutzenandereKategorienund sprechenzumBeispiel von »ab-

weichenden Praktiken« und »irregeleiteten Pilgern«.23

Angesichts des Versuchs, diemitMonotheismus undMonogamie verbundenenNor-

men undWerte überall in der Gesellschaft durchzusetzen, wird folgendes deutlich: Die

drei Pilgerorte sind gesellschaftliche Arenen der Aushandlung divergierenderWertesys-

teme undMoralvorstellungen; es sind Arenen, in denen die Aushandlung zwischen Tra-

ditionundModerne,Adat undAgama auf lokalspezifischeWeise erfolgt und sichZustim-

mung und Widerstand in Bezug auf diese Werte abzeichnen. Dabei bringt diese Aus-

handlung durchaus unterschiedliche, ja widersprüchliche Ergebnisse hervor: Während

die Unterdrückung der heterodoxen Praktiken am Grabmal der Roro Mendut so erfolg-

reich ist, dass die Erinnerung an diese Praktiken bereits langsam verblasst, ist die Aus-

handlung am Gunung Kemukus aktuell in vollem Gange, während in Parang Kusumo

nach wie vor eine eher ambivalente Haltung vorherrscht, insofern diese Praktiken zwar

offiziell verurteilt, jedoch weitgehend geduldet werden.

Das Resultat dieser Aushandlungen ergibt kein einheitliches Bild: Die heterodoxen

Praktiken werden von Teilen der Gesellschaft (Pemkap und Pesantren) bekämpft in Reak-

tion auf den wachsenden Zuspruch und die internationale Aufmerksamkeit, die diese

Praktiken erfahren. Andere Teile der Gesellschaft (Kraton) sind angesichts der Religioni-

sierung der javanischen Gesellschaft in ihrer Ablehnung eher zurückhaltend.Mit dieser

komplexen Gemengelage ist nur ein zeitgeschichtlicher Moment benannt, ein Pendel-

schlag zwischen der Konjunktur heterodoxer Praktiken und ihrer behördlichen Repres-

sion, der keine Rückschlüsse darauf zulässt, inwieweit es sich hier um irreversible Pro-

zesse oder ephemere Phänomene handelt und – noch viel weniger – wie sich die Inter-

aktion zwischen Adat und Agama, Tradition und Moderne auf Java in Zukunft gestaltet.

19 Vgl. 2. Buch Mose, Kapitel 20, Vers 3

20 Vgl. 2. Buch Mose, Kapitel 20, Vers 14

21 Vgl. 17. Sure, »Die Nachtfahrt«, Vers 23

22 Vgl. 17. Sure, »Die Nachtfahrt«, Vers 34

23 Pemkab, Pesantren und Kraton sind sich – als zentrale Akteure an den drei untersuchten Pilgerorten

– bei allen Unterschieden, die es zwischen ihnen geben mag, darin einig, dass Werte wie Mono-

theismus undMonogamie für alle Bürger der Republik Indonesien gleichermaßen verbindlich sein

sollten. Auf einemonogame Lebensführungwerden vor allem Frauen verpflichtet – von allen Kon-

fessionen, die in Indonesien vertreten sind; lediglich der Islam sieht Ausnahmen für Männer vor,

die so wohlhabend sind, dass sie die Gewähr dafür bieten, die bis zu vier Frauen, die sie heiraten

dürfen, zumindest in finanzieller Hinsicht gleich zu behandeln.



6. Drei Pilgerorte, drei Legenden und ein Ritual 323

Schließlich lässt die Durchsetzung einer modernen Religion spirituelle Leerstellen zu-

rück, die von Traditionalisten erfolgreich besetzt werden. Von daher steht zu erwarten,

dass heterodoxe Praktiken auf Java noch lange Zeit erhalten bleiben, selbst wenn Ritual

seksmittelfristig verschwinden sollte.Die vorliegende Studie liefert jedenfalls kein Indiz

für eine linear voranschreitende Islamisierung der indonesischen Gesellschaft, sondern

entwirft ein komplexes Bild aus Modernisierung und Religionisierung, in dem sich die

divergierenden und konvergierenden Interessen unterschiedlicher Akteure spiegeln –

wie es sich für eine pluralistische Gesellschaft gehört.




