
42 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

und Panembahan Senopati eine Beziehung zum beiderseitigen Vorteil in Parang Kusu-

mo eingegangen sind, versuchen auch die Pilger durch einenmimetischen Nachvollzug

charakteristischer Handlungen an diesem sakralen Ort sich diesem beispielgebenden

Liebespaar anzugleichenunddadurch etwas vondessenKraft oderEnergie (kasekten) an-

zueignen.

Diese Zusammenhänge sind auch Surakso Hendratno, Juru Kunci an der Puri Cepu-

ri, bewusst, der uns die Legende von Ratu Kidul erzählt hat. Da er Ritual seks am Strand

von Parang Kusumo nicht nur ablehnt, sondern diesen sakralen Ort auch, wie er sagt,

rein (»bersih«) haltenmöchte, ist es handlungslogisch nur konsequent, eine sexuelle Be-

ziehung zwischen den beiden Protagonisten in Abrede zu stellen: Niemand könne ihm

zufolge wissen, was sich im Palast der Ratu Kidul amGrunde des Indischen Ozeans tat-

sächlich ereignet habe – schließlich war niemand dabei!

Anderen Juru Kunci zufolge hat Ratu Kidul zwar eine serielle Hochzeit mit Senopati

und seinen Nachfolgern im Amt als Bedingung für ihre Unterstützung vereinbart, diese

Vereinbarung jedoch auf neun Generationen beschränkt. Demnach soll Ratu Kidul ih-

re Bedingung gegenüber Senopati folgendermaßen formuliert haben: »›In Zukunft sol-

len deine Kinder und Enkelkinder bis zur neunten Generation meine Ehemänner wer-

den‹.«23 Die getroffene Vereinbarung würde demnach nur bis Hamengku Buwono IX

gelten, und der heute amtierende Sultan Hamengku Buwono X wäre nicht mehr daran

gebunden.24

Der hier deutlich werdende Versuch einer Entsexualisierung des Verhältnisses zwi-

schen denHerrschern derMataram-Dynastie und Ratu Kidul (vgl. auch Schlehe 1998: 97

und 120), um die sich der Kraton um Hamengku Buwono X bemüht, ist zusammen mit

der oben angesprochenenHierarchisierungdiesesVerhältnisses als Ausdruckder voran-

schreitenden Islamisierung der javanischen Gesellschaft gedeutet worden (vgl. Schlehe

1991: 201). Diese Entsexualisierung steht in einem auffälligen Kontrast zu den sexuellen

Aktivitäten der Pilger in Parang Kusumo. In dem Maße, in dem der Kraton eine sexuel-

le Beziehung zu Ratu Kidul verneint, kommt es zu einer Konjunktur von Ritual seks an

diesem Pilgerort. Diese Koinzidenz ist nicht rein zufällig, sondern hier gibt es, wie im

Folgenden zu zeigen sein wird, benennbare Zusammenhänge.

3.2 Das Heiligtum Puri Cepuri: Geschichte eines sakralen Ortes25

DasHeiligtumPuri Cepuri wurde umdie beiden Steine herum errichtet, auf denenRatu

Kidul und Panembahan Senopati einst Platz genommen hatten, als sie sich darauf ver-

ständigten, dass sie seine LiebemitMacht undHerrschaft vergeltenwürde.Diese Steine

lagen seinerzeit auf einer Lagune,die sichdort gebildet hatte,woder amGunungMerapi

23 »›Besok anak-cucumu sampai keturunan ke 9masih jadi suami saya‹« (Interviewmit dem Juru Kun-

ciMas Lurah Surakso Mariyanto [»Pak Budi«] am 5. November 2018 in Parang Kusumo).

24 »Yang sepuluh tidak tercatat dalamperjanjian itu« (Interviewmit dem Juru KunciMas Lurah Surak-

so Mariyanto [»Pak Budi«] am 5. November 2018 in Parang Kusumo).

25 Das Heiligtum Puri Cepuri gehört zur Gemeinde Parang Kusumo, Kecamatan Kretek, Kabupaten

Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta und liegt knapp 30 Kilometer südlich von Yogyakarta am In-

dischen Ozean.



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 43

entspringende Fluss Opak in den indischen Ozeanmündet und die Konfluenz von Süß-

undSalzwasser eineKontaktaufnahmemit jenseitigenMächtenbegünstigt.Diese Lagu-

ne hat sich in den vergangenen rund vierhundert Jahren aufgrund der Meeresströmung

undder vomOpakmitgeführten Sedimente umvier bis fünfKilometer nachWesten ver-

lagert. Die beiden Steine, auf die sich die lokale Bevölkerung auch als Liebessteine (Jav.:

watu gilang bzw. Ind.: batu cinta) bezieht, befinden sich heute nicht nur in entsprechen-

der Entfernung von der genannten Lagune, sondern liegen auch rund 400 Meter land-

einwärts, d.h. im Zentrum der Gemeinde Parang Kusumo, die um das Heiligtum Puri

Cepuri herum entstanden ist.

Abbildung 4: Südtor und zentraler Gang zur Puri Cepuri

Quelle Foto © Volker Gottowik 2014

Die legendarischen Erzählungen um Ratu Kidul und Panembahan Senopati berich-

ten von einer Vereinbarung um Liebe und Macht, die nicht nur das Leben der beiden

Protagonisten, sondern auch die sakrale Topographie Zentraljavas nachhaltig verändert

hat. Indem diese Erzählungen die genannte Vereinbarung mit den beiden Steinen in

ParangKusumonarrativ verbinden, verwandeln sie diesenOrt in einen sakralenOrt, der

seit den 1990er Jahren von einer zunehmenden Zahl von Pilgern besucht wird.26 Die Pil-

ger,die andiesenOrtdesGedenkens (petilasan) reisen,versuchenKontaktmitdenbeiden

Protagonisten aufzunehmen, indem sie an den beiden Steinen Opfergaben entrichten,

Gebete sprechen und sich in Meditation versenken.

26 Für die Bezeichnung der Steine in Parang Kusumo als »Liebessteine« (»batu cinta«) und des Stran-

des als »Liebesstrand« (»pantai cinta«), vgl. auch Sholikhin 2009: 199–203.



44 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

DieSakralisierungdiesesOrtesgehtmit einempermanentplacemaking einher,zudem

dieErrichtung einerReihe vonGebäudengehört.DieseGebäudehebendie heiligenStei-

ne aus ihrer natürlichen Umgebung hervor und signalisieren den Pilgern, dass sie einen

sakralen Bereich betreten, an dem besondere Verhaltensregeln gelten. In den zwanziger

Jahren des vergangenen Jahrhunderts war zunächst ein Gebetsraum (Mushollah) in un-

mittelbarer Nähe der beiden Sakralsteine errichtet worden, die bis dahin nur von einem

einfachen Holzzaun umgeben waren. Eine feste Einfriedung (pagar), die die beiden Sa-

kralsteine deutlich von ihrerUmwelt abgrenzt, kam 1978 hinzu undwurde 1985 renoviert

und erweitert.27 Im Zuge dieser Erweiterung konnte dieMushollah durch eine Moschee

ersetzt werden, die darauf ausgelegt ist, die zahlreicherwerdenden Pilger aufzunehmen

und ihnen eine Übernachtungsmöglichkeit zu bieten.28 Außerdem wurden Häuser ver-

setzt und Bäume gefällt, und erst durch diese Umbau-und Erweiterungsmaßnahmen

entstand der bis ans offeneMeer reichende Platz (Cepuri), der dasHeiligtum (PuriCepuri)

mit den beiden Sakralsteinen heute umgibt.29

Ein zentraler Gang führt vom Strand durch das große Südtor direkt zur Puri Cepu-

ri und markiert damit den Weg, den einst auch Ratu Kidul genommen haben muss, als

sie zum ersten Mal Panembahan Senopati begegnete. Ein weiterer Gang führt vonWest

nachOst und verläuft zwischen Puri Cepuri und derDarus Salam-Moschee, diemit Sat-

teldachundmassivemMinarett traditionelleundmoderneElemente islamischerSakral-

architektur miteinander verbindet.30 Die beiden sakralen Gebäude, Heiligtum undMo-

schee,wurdennurwenigeMeter voneinander entfernt errichtet undbegrenzen von zwei

Seiten einen Platz, der das Zentrum des rituellen Geschehens in Parang Kusumo bildet.

Die lokale Bevölkerung ist nach Auskunft von Hadi Husna, Imam der Darus Salam-

Moschee, traditionell ausgerichtet, und Nahdlatul Ulama/NU repräsentiert ihm zufolge

die stärkste religiöse Strömung innerhalb der Gemeinde. Das Totengedenken (tahlilan)

am 1., 3., 7., 40., 100. und 1000. Tag nach dem Ableben einer Person wird eingehalten,

und wenn jemand ein neues Motorrad erwirbt, lädt er Verwandte, Freunde und Nach-

barn zum rituellenMahl (slametan). Gleichwohl schenkt die lokale Bevölkerung unserem

Gesprächspartner zufolge der Puri Cepuri nur wenig Beachtung: Entweder geht sie in

die Moschee oder bleibt ganz zu Hause, und um diese Indifferenz gegenüber dem loka-

lenHeiligtumzu erklären, bemüht er den sprichwörtlichen Propheten, der nichts gilt im

27 Die etwa brusthohe Einfriedung (pagar) lässt in Form-und Farbgebung eine enge Verbindung zum

Kraton in Yogyakarta erkennen; tatsächlich gehören Grund und Boden in Parang Kusumo dem ge-

nannten Kraton, der auch für denUnterhalt der Puri Cepuri inkl. Juru Kunci verantwortlich zeichnet.

28 Die Gelder für die Errichtung der Moschee wurden im Rahmen des Entwicklungsplans »ABRI Ma-

suk Desa/AMD« bereitgestellt, der während der Orde Baru insbesondere auf die Entwicklung dörf-

licher Strukturen zielte; Interviewmit Hadi Husna, Iman in Parang Kusumo, am 6. November 2018.

29 Interview mit Pak Sugiyanto, Warung-Besitzer am östlichen Rand der Cepuri, am 8. November

2014.

30 Zu den Gebäuden, die auf dem Cepuri genannten Platz von etwa 300 Meter Länge und 80 Meter

Breite entstanden sind, gehören noch zwei Pavillons (pendopo, Joglo kembar): Der östliche Pavillon

wird dem Kraton in Solo zugeordnet, der westliche dem Kraton in Yogya; hier verweilen die Pilger,

manche nächtigen auch unter ihrem Dach. Außerdem werden hier rituelle Festmahle (slametan,

kenduri) abgehalten,Wayang Kulit-Vorführungen gezeigt und Gamelan-Konzerte gegeben. Zur Ce-

puri gehören noch zwei weitere Gebäude (bangsal peristirahatan), in denen Gamelan- Instrumente

untergestellt werden und gelegentlich auch Pilger übernachten.



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 45

eigenen Land.31 Die meisten Pilger kommen Hadi Husna zufolge aus der näheren Um-

gebung, aus Yogyakarta undSurakarta, doch ein nicht unerheblicher Teil von ihnen auch

von der Nordküste Zentraljavas und aus dem Großraum Jakarta.

Abbildung 5: Darus Salam-Moschee in Parang Kusumo

Quelle Foto © Volker Gottowik 2014

Seit den 1990er Jahren ist Parang Kusumo in alle Himmelsrichtungen gewachsen.

Direkt an der Cepuri sind zahlreiche Pensionen (penginapan) und Imbissstände (warung

makan) entstanden,und inzweiterReihehaben sichmehrereKaraoke-Bars etabliert.Die

meisten Geschäftsleute, die hier investieren, sind keine Einheimischen, sondern aus-

wärtige Unternehmer, die angesichts des stetig wachsenden Pilgerstroms gute Geschäf-

te in Parang Kusumo erwarten.

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts ist Parang Kusumo imVergleich zu Parang Tritis der

wesentlich dynamischere Ort, und es ist vorstellbar, dass der einstige Strand von Parang

Tritis dieser Gemeinde langfristig den Rang ablaufen wird. Parang Kusumo boomt, was

nicht zuletzt darauf zurückzuführen ist, dass alle Besucher, sowohl Pilger als auch Pro-

stituierte, von der lokalenBevölkerungwillkommengeheißenwerden.Denn fast alle der

rund 400 Familien,die in ParangKusumo leben,profitieren von ihnen, insofern sie Zim-

mer vermieten, Speisen und Getränke verkaufen oder Parkgebühren für Autos undMo-

31 Eine Erklärung für die angesprochene Indifferenz ist auchdarin zu sehen, dass dieÜbertragungder

magischen Kräfte (kesaktian) eines bestimmten Ortes nicht bei Menschen funktioniert, die in der

Nähe dieses Ortes wohnen (»Biasanya kesaktiannya tidakmanjur untuk orang-orang yang tinggal

dekat dengan tempat keramat«; informelles Gespräch mit einem anonym gebliebenen Pilger am

24. Oktober 2019).



46 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

torräder erheben. Der wirtschaftliche Erfolg der Gemeinde ist unübersehbar und findet

seinen stolzen Ausdruck im Schriftzug »PARANGKUSUMO«, der 2016/17 mit riesigen

Lettern am Strand errichtet wurde und stark an Hollywood erinnert. Tatsächlich ist die

Szenerie, die sich an Jumat Kliwon und Selasa Kliwon nur wenige Meter entfernt an der

Puri Cepuri abspielt, als filmreif zu bezeichnen:

Der Platz zwischen Puri Cepuri und Darus Salam-Moschee verwandelt sich an den

rituell bedeutsamen Tagen in einen großen Kontakthof. Hier postieren sich die Prosti-

tuierten mit Einbruch der Dunkelheit, um ihre Dienstleistungen teils nur spärlich be-

kleidet anzubieten. Diesen Platz überqueren jedoch auch gläubige Muslime, die Frauen

bereits in Gebetskleidung (mukena) gehüllt, um ihr Abendgebet (Sholat Isya) in der Mo-

schee zu verrichten; und unter dieses heterogene Publikummischen sichwiederumRei-

segruppen und Familien mit ihren Kindern, die an den sakralen Steinen opfern, beten

und meditieren sowie Pilger beiderlei Geschlechts, die nach einem geeigneten Sexpart-

ner Ausschau halten.DieWidersprüche, die sich an diesem sakralen Ort verdichten, hat

der Blogger Peter Gray auf den Punkt gebracht: »Everything seemed to clash yet there

was no trace of conflict« (Gray 2008b).

Abbildung 6: Abendgebet in der Darus Salam-Moschee

Quelle Foto © Volker Gottowik 2014

Zur Komplexität des rituellen Geschehens an der Puri Cepuri trägt bei, dass es sich

hier um einen multireligiösen Ort par excellence handelt. Vor allem Judith Schlehe hat

darauf hingewiesen, dass der Verbindung zwischenRatuKidul und denMataram-Herr-

schern nicht nur von Angehörigen aller sozialer Schichten gedacht wird, sondern auch

von Mitgliedern unterschiedlicher ethnischer und religiöser Gruppen: »[…] Javaner be-



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 47

ten neben Chinesen, Moslems neben Christen« (Schlehe 1998: 246). Darüber hinaus fei-

ern hinduistische Pilger, die bis aus Bali anreisen, alljährlich das Reinigungsritual Me-

lasti am Strand von Parang Kusumo, und ethnische Chinesen, die sich zum Christen-

tum, Buddhismus oder Konfuzianismus bekennen, begehen hier nicht nur den chine-

sischen Neujahrstag Imlek, sondern wähnen sich auch der Göttin Kwan Im besonders

nahe (vgl. auch Schlehe 1998: 138–142). Vor diesem Hintergrund gelangt Schlehe zu der

Schlussfolgerung, dass es sich bei Ratu Kidul um eine »Integrationsfigur verschiedener

religiöser Richtungen« handelt und ihre Verehrung am Strand von Parang Kusumo dar-

auf verweist, »dass es noch immer ein beachtliches Potential für religiöse Toleranz in

Indonesien gibt« (Schlehe 1998: 257 und 258).

Die heterodoxen Ritualpraktiken der Pilger in Parang Kusumo und die Anwesenheit

von Prostituierten an diesem sakralen Ort bestärkt diesen Eindruck. Toleriert wird das

freizügige Treiben aufgrund der Überzeugung, dass Sexualkontakte hier den eigentli-

chen Zielen der Pilgerschaft zuträglich sind, d.h. sich positiv hinsichtlich der Einlösung

der mit der Pilgerschaft verbundenen Wünsche und Hoffnungen auswirken. Die Kon-

junktur dieserÜberzeugungunddie Toleranz gegenüber Praktiken,die gesellschaftliche

Normen im Allgemeinen und islamische Moralvorstellungen im Besonderen verletzen,

steht im Widerspruch zur vielfach diagnostizierten Islamisierung Javas im Sinne einer

immer strikteren Auslegung dieses Glaubens. Dieser Widerspruch ist vor dem Hinter-

grund lokaler Konzepte zu sehen, die die Puri Cepuri auf einer magischen Achse veror-

ten, die den indischen Ozeanmit dem GunungMerapi verbindet.

Puri Cepuri: Teil einer magischen Achse

DiePuriCepuri gilt imRahmeneines traditionellenWeltbildes nicht nur als Tor (gerbang)

zum Palast der Herrin des Südmeeres, sondern auch als Eckpunkt einer »magischen

Achse« (Hennings 2007), die vom Gunung Merapi bis an den Indischen Ozean reicht.

Beide Eckpunkte, Berg und Meer, werden durch den Opak und seine Nebenflüsse mit-

einander verbunden, und derKraton in Yogyakarta bildet die geographischeMitte dieser

magischenAchse.32 ZurvornehmenAufgabedes imKraton residierendenSultansgehört,

die Kräfte, die am Gunung Merapi und im indischen Ozean walten, auszubalancieren

und in einem Gleichgewicht zu halten.

Der GunungMerapi (2.911m), einer der aktivsten Vulkane derWelt, bedrohtmit sei-

nen pyroklastischen Strömen nicht nur die Häuser und Felder der lokalen Bevölkerung,

sondern verwandelt mit der Asche, die er ausspuckt, auch das Umland in fruchtbare

Landschaften.Zugleich stellt ermitdenUnmengenanSandundGeröll,die alsSchlamm-

lawinen niedergehen,wertvolleMaterialien bereit, die von der lokalen Bevölkerung zum

Baubzw.Wiederaufbau ihrerHäuser und Straßen verwendetwerden.AmanderenEnde

32 Die exakte geographische Mitte zwischen Berg und Meer markiert nicht der Kraton, sondern der

Tugu, ein unscheinbarer Obelisk auf einer Kreuzung im Zentrum von Yogyakarta. Der Tugu bildet

das Wahrzeichen von Yogyakarta, und seine umfassende mediale Präsenz lässt sich nur darüber

erklären, dass sich die Bevölkerung ein Bewusstsein von seiner Bedeutung als Mittelpunkt der an-

gesprochenen magischen Achse bewahrt hat.



48 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

dieser magischen Achse bedroht der Indische Ozean, der an der Südküste von Java ex-

trem unberechenbar ist, die dort gelegenen Dörfer, und gelegentlich verschlingt er auch

Boote,die sich aufdasMeerhinauswagen,oderMenschen,die sich amStrandaufhalten.

Zugleich stellt der Ozean nicht nur wichtige Nahrungsressourcen bereit, sondern bildet

auch eine schützende Barriere, da er die Küstenlinie weitgehend unzugänglich macht.

Die vulkanischenGewalten des GunungMerapi und diemaritimenGewalten des In-

dischen Ozeans, die die Menschen in Zentraljava von Norden und Süden bzw. von oben

und unten bedrohen und in ihrer Ambivalenz zugleich hilfreich und bedrohlich erschei-

nen, sind zu ihrer besseren Adressierung sowohl personifiziert (anthropomorphisiert)

als auch geschlechtlichmarkiert (sexualisiert). So wie der Indische Ozeanmit Nyai Ratu

Kidul in Verbindung gebracht wird, wird der GunungMerapi mit Kyai Sapu Jagad asso-

ziiert. Der Herrin des Meeres steht ein Herr des Berges gegenüber, der für Ausbrüche

dieses Vulkans verantwortlich zeichnet und die Lavaströme lenkt – entweder nach Nor-

den, wo sie vergleichsweise wenig Schaden anrichten, oder nach Süden, wo sie das nur

30 Kilometer entfernte Yogyakarta und den Kraton bedrohen.

Eine Personifizierung dieser Gewalten zielt aus ethnologischer Perspektive darauf,

sie nicht nur adressieren, sondern auch beeinflussen zu können.Die Beeinflussung die-

ser Gewalten ist essentiell für die lokale Bevölkerung, da Ratu Kidul nicht nurmit Meer-

undSalzwasser inVerbindunggebrachtwird,sondernauchmitFlüssen,RegenundSüß-

wasser.Sie gehört zuden»Wasserfrauen in Indonesien« (Schlehe 1998: 135) –nebenDewi

Danu, Dewi Gangga, Dewi Anjani, Kwan Im u.a. – und herrscht in den nahezu poeti-

schenWortenvonG.J.Resinküber »a circuit ofwater andwind inwhichclouds formedof

the silty southern oceanmoved inlandwith thewind tomeet themountains and released

their waters to feed the springs and rivers that nourished the fields and then flowed back

to the sea« (Resink 1997: 315).

Ratu Kidul ist verantwortlich für diesen Kreislauf aus Regen und Wind, der für die

Fruchtbarkeit der Felder und das Auskommen der Menschen von zentraler Bedeutung

ist. Dieser Kreislauf wird nicht nur mit Ratu Kidul identifiziert, sondern das Gesche-

hen zwischenMeer undBerg unterliegt auch einer starken Sexualisierung.Aus Sicht der

lokalen Bevölkerung besuchen die Geistwesen des Südmeeres und des Gunung Merapi

einander, indemsie die Flüsse, insbesondere denOpak, als Verbindungswegnutzen (vgl.

Schlehe 1998: 132), und ihre Treffendienennicht zuletzt demZiel, »sexuelleKontakte und

Heiratsbeziehungen« zu unterhalten (vgl. Schlehe 1998: 148).

Vor diesem Hintergrund werden Erdbeben als Hochzeit dieser Geistwesen sowie

Wind und Regen als eine Folge ihrer sexuellen Aktivitäten gedeutet (vgl. Laksono 1988:

193). Die Sexualisierung von Landschaft (Berg,Meer, See) und Naturphänomenen (Lava,

Wind, Regen), die auch von anderen Teilen Zentralindonesiens her bekannt ist (vgl. Got-

towik 2016: 214–216), folgt einem dualistischen Prinzip:33 Stein und Wasser, Berg und

Meer, Linga und Yoni, Shiva und Shakti lauten die sexuell konnotierten Gegensätze, an

denen sich auch die Beziehung zwischen Sapu Jagad und Ratu Kidul orientiert. Ob Ratu

33 Rubinstein (2000: 107–109)weist darauf hin, dass in derKekawin-Literatur nicht nur Berg undMeer

mit Mann und Frau assoziiert werden, sondern darauf basierende landschaftliche Schönheit auch

mit einem sexuell vereinten Liebespaar.



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 49

Kidul ebenfalls eine sexuelle Beziehung zu ihrem Pendant am Gunung Merapi unter-

hält, ist umstritten (vgl. Laksono 1988: 193 und Schlehe 1998: 149), jedenfalls benutzt sie

den Opak-Fluss als Verkehrsweg, um den Repräsentanten der Mataram-Dynastie ihre

Aufwartung zu machen. Geschichten über Rendezvous im Wasserpalast (Taman Sari)

des Sultans sind in Zentraljava nicht nur fester Bestandteil des narrativen Repertoires

der lokalen Bevölkerung, sondern wurden bis in die jüngste Vergangenheit hinein auch

in denMedien genüsslich ausgebreitet.

Die Rendezvous zwischen denMataram-Herrschern und der Göttin des Südmeeres

zielen einem traditionellen Verständnis zufolge darauf, Einfluss zu nehmen auf das zer-

störerische Potential, über das Ratu Kidul verfügt (vgl. Brakel-Papenhuijzen 1988: 46).

Denn der Sultan, der Ratu Kidul beiwohnt, befriedigt ihr sexuelles Verlangen und be-

friedet damit zugleich ihre potentiell destruktiven Kräfte. Indem er hier erfolgreich ist,

beweist er sich als rechtmäßiger Herr über den Boden (tanah) und das Wasser (air) und

das gesamte Land (tanahair) (vgl. Resink 1997: 315). Als erfolgreicher Herrscher gilt er je-

doch nur so lange, wie es ihm gelingt, die amMeer und amBerg waltenden Kräfte unter

Kontrolle zu halten (vgl. Anderson 1972: 19). Denn Naturkatastrophen werden ihm da-

hingehend angelastet, dass er seinenPflichten gegenüber diesenKräftennicht in ausrei-

chendemMaßenachgekommen ist, und imFall vonRatuKidul gehören hierzu auchma-

trimoniale Pflichten. Doch wenn er seinen Pflichten nachkommt, gewinnt er Kontrolle

über diese Kräfte und vermag sie für seine eigenen Interessen zu nutzen (vgl.Woodward

1989: 170).

Die hier angesprochenenKräftewerden inZentralindonesien alsKasektenbezeichnet

und sind noch am ehestenmit dem englischen Begriff Power zu übersetzen, insofern sie

gleichermaßen fürEnergie (power) undMacht (power) stehen.ZuwachsundVerlustdieser

Kräfte werden für Aufstieg und Fall eines Herrschers verantwortlich gemacht, und um

seinerAufgabenachzukommen,dieBevölkerung vordenpotentiell destruktivenKräften

zu schützen, die imMeer und am Berg walten, benötigt er »the extraphysical or magical

ability derived from the power of kasekten« (Laksono 1986: 38).

An diese Kräfte (kasekten) gelangen dieMataram-Herrscher über ihre Verbindung zu

Ratu Kidul: »Ratu Kidul is among themost important sources of kasekten available to the

sultan« (Woodward 1989: 169), und von daher repräsentiert sie »amajor source of power«

(Woodward 1989: 171). Kasekten steht für magisch-spirituelle Kräfte, über die zunächst

nicht die Götter undHerrscher verfügen, sondern die Frauen (female consorts bzw. shakti)

an ihrer Seite, und zu diesen Frauen gehören Uma, Parwati, Durga, Kali etc. oder eben

auchRatuKidul.DieGötter undHerrscherfindenAnschluss andiemagisch-spirituellen

Kräfte dieser Frauen, indem sie sie heiraten, d.h. sexuell mit ihnen verkehren.

Eine solche Hochzeit zwischen Ratu Kidul und den Mataram-Herrschern wird seit

den Tagen von Hamengku Buwono X jedoch nicht mehr vollzogen, und so sieht sich

die lokale Bevölkerung in der Pflicht, durch eigene sexuelle Aktivitäten am Strand von

Parang Kusumo die dort waltenden und von der Göttin des Südmeeres repräsentierten

Kräfte zu pazifizieren. Dass die Pilger hier im Sinne des Gemeinwohls wirken, erklärt

die weitreichende Toleranz, die ihren heterodoxen Praktiken bis in die Gegenwart hin-

ein entgegengebracht wird.



50 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

Puri Cepuri: Ort einer heiligen Hochzeit

Die Verbindung von Panembahan Senopati und Ratu Kidul ist im Sinne einer heiligen

Hochzeit (hieros gamos) zu verstehen, die seitens des weltlichen Herrschers vollzogen

wird, um die magisch-spirituellen Kräfte (kasekten), über die die Göttin des Südmeeres

verfügt, zu kontrollieren und für sich selbst zu nutzen. Dass es sich hier um eine solche

Hochzeit handelt, veranschaulicht die folgende Definition: »Hieros gamos, Greek for

›sacredmarriage‹, ›sacred wedding feast‹, or ›sacred sexual intercourse‹, is the technical

term of a mythical or ritual union between a god and a goddess,more generally a divine

and a human being, andmost specially a king and a goddess« (Bolle 2005: 3974).

Die Verbindung von Ratu Kidul und Panembahan Senopati entspricht dieser Defini-

tion, geht es doch auch hier um »›sacred sexual intercourse‹ […] between […] a king and a

goddess«. Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass es sich bei der heiligen Hoch-

zeit von Ratu Kidul und Panembahan Senopati nicht um einen einmaligen Akt handelt,

sondern um eine exemplarische sexuelle Verbindung, die von allen Herrschern auf dem

Mataram-Thron periodisch vollzogen und damit erneuert werdenmuss.

Abbildung 7: Eingang zur Puri Cepuri

Quelle Foto © Volker Gottowik 2014

Vor allem Johannes Ras (1987: 348–349) hat darauf hingewiesen, dass die heilige

Hochzeit zwischen Ratu Kidul und Panembahan Senopati eine eigene Handlungslogik

aufweist, die erst im Vergleich des Babad Tanah Jawi mit anderen Chroniken (Babad)

deutlich wird. Texte dieser Gattung beginnen häufig mit einem Ursprungsmythos,

in dem ein Mann und eine Frau als mythische Ahnen eine zentrale Rolle spielen. Sie

gehören oft unterschiedlichen Sphären an, wie zum Beispiel Diesseits und Jenseits



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 51

oder Ober-und Unterwelt, und ihre heilige Hochzeit begründet nicht nur eine neue

Dynastie, sondern legitimiert sie zugleich aufgrund der angesprochenen Verbindung

zu jenseitigen oder transzendentenMächten.

AlsBeispiel für ein solchesmythischesPaar verweistRas aufKenAngrokundKenDe-

des, die als Begründer des Majapahit-Reiches gelten (vgl. auch Smith/Woodward 2016:

324–325):34 Ken Angrok wurde von Brahma gezeugt und ist damit göttlichen Ursprungs,

KenDedes ist dagegendie Tochter eines buddhistischenMönchs,der als Asket auf einem

Friedhof lebt (vgl.Ras 1987: 348).DiekörperlichenMerkmale vonKenDedes,die sie als ei-

ne besondere Frau im Sinne einer magischen Kraftquelle (shakti) ausweisen, beschreibt

Ras im Anschluss an die historischen Quellen35 folgendermaßen: »She has a luminous

womb. […] a woman like this is an ardhanarisvari, that is the female half of a united Siva-

Durga couple (represented as ›the Lordwho is halfmale half female‹).Themanwhomar-

ries such a woman will become ruler of the world« (Ras 1987: 348; vgl. auch Weatherbee

1968: 425 und Wessing 2007: 538).36 Und so kommt es dann auch: Ken Angrok heiratet

Ken Dedes, und das Majapahit-Reich, das sie begründen, wird auf demHöhepunkt sei-

nerMachtweiteTeile des indo-malaiischenArchipels beherrschen.Entscheidend jedoch

ist, dass siemit ihrer heiligenHochzeit eineDynastie begründen,derenAngehörige auf-

grund ihrer genealogischen Abkunft von diesem mythischen Urelternpaar als legitime

Herrscher gelten.

Die Beziehung zwischen Panembahan Senopati und Ratu Kidul, obgleich ebenfalls

Teil einer überlieferten Chronik (Babad), weist dagegen eine ganz andere Struktur auf.

Hier tritt dasMotiv einer heiligenHochzeit zwischen einemKönig und einer Göttin, de-

renNachkommen ihr Recht aufHerrschaft von ihrer semi-göttlichen Abkunft herleiten,

zugunsten einer seriellenHochzeit zurück,dieRatuKidulmit allenHerrscherndieserDy-

nastie eingeht (vgl. Ras 1987: 349). Entscheidend ist hier das Moment der Wiederkehr

und Erneuerung: Die heilige Hochzeit zwischen Panembahan Senopati und Ratu Kidul

begründet nicht dieMataram-Dynastie inGestalt gemeinsamerNachkommen, sondern

dieMacht dieser Dynastie und die Legitimität ihrer Herrschaft rührt aus der Allianzmit

RatuKidul unddenübernatürlichenKräften (kasekten), über die sie verfügt,unddieseAl-

lianz muss jeder Herrscher der Mataram-Dynastie im Rahmen einer heiligen Hochzeit

erneuern –wobei Hochzeit hier Paraphrase für den Vollzug des Sexualaktes ist.Wermit

Ratu Kidul sexuell verkehrt, wird im Gegenzug von ihr mit Macht und Reichtum ausge-

stattet.

Die Vorstellung, dass Frauen über außergewöhnliche Kräfte verfügen, an die Män-

ner Anschluss gewinnen, indem sie sie heiraten, hat eine lange Tradition auf Java. Sie

34 Ken Angrok und Ken Dedes begründeten das Singhasari-Reich (1222–1292), mit dem die Grundla-

ge des späteren hindu-buddhistischen GroßreichesMajapahit gelegt wurde. DieMajapahit-Herr-

scher verstanden sich als direkte Nachkommen der deifizierten Herrscher des Singhasari-Reiches

(vgl. Zoetmulder 1974: 351).

35 Die historische Quelle für Ken Angrok und Ken Dedes ist das Pararaton, das von I Gusti Putu Phal-

gunadi ins Englische übertragen wurde; vgl. Phalgunadi 1996: insbesondere 79–81.

36 Die Parallelen zwischenKenDedes undRatu Kidul veranschaulicht das folgende Zitat: »Both these

women were so ›hot‹ in a magical sense, that flames issued forth from their wombs, and only men

of unusual potency were able to possess them. […] such a woman was a ›ardhanariswari‹ (skt. mis-

tress or queen who was half male), the very pick of women« (Cary/Houben 1987: 15).



52 Volker Gottowik: Ritual seks – Sex als ritueller Akt der Heiligenverehrung

geht auf die hinduistische Konzeption von Shiva und Shakti (ruler-consort) zurück, der

zufolge einem Mann erst Macht aus der Beziehung zu einer Frau (shakti) erwächst (vgl.

Weatherbee 1968: 523).37 Andiese Konzeption schließen die altjavanischenKönigshäuser

an,wie etwa PeterWorsley verdeutlicht: »Just as the power of a godwas embodied in the

person of his consort, so the power of a kingwas embodied in this queen« (Worsley 2012:

164). Dieses weiblich konnotierte Verständnis von Macht hat weitreichende Implikatio-

nen imHinblick auf das Geschlechterverhältnis: »Royal authority then resides not in the

king alone but rather in the royal couple« (Worsley 1991: 173).

Erst als Paar überwinden Mann und Frau ihre prinzipiell defizitäre Geschlechtlich-

keit, und ihre Vereinigung zielt auf Vollständigkeit (kelengkapan) im Sinne von Vollkom-

menheit (kesempurnaan), wie sie die Götter repräsentieren.38 Das Ziel ist die Überwin-

dung von Gegensätzen, ohne diese Gegensätze jedoch auflösen oder synthetisieren zu

wollen. Es geht vielmehr darum, diese Gegensätze in sich aufzunehmen, sich zu eigen

zumachenund alsKraftquelle zunutzen.DasMaß, in demdas gelingt, ist Ausdruckund

Grundlage vonMacht (kasekten) (vgl. Anderson 1972).

Das Prinzip, dem zufolge die punktuelle Vereinigung von Gegensätzen mit Macht

und Reichtum einhergehen, ist fest in der javanischen Gesellschaft verankert. Dieses

Prinzip verkörperndieGötter, insbesondere Shiva undDurga/Parwati sowieVishnuund

Laksmi/Dewi Sri; diesen Göttern eifern die mythischen Helden des Mahabharata und

Ramayana in Gestalt von Arjuna und Sumbadra bzw. Rama und Sita nach; und diesen

mythischen Helden wiederum Panembahan Senopati und Ratu Kidul (vgl. Hostetler

1982: 130). »It is quite clear that Ratu Kidul as ruler of the realm of the spirits is a repre-

sentation of Siva’s spouse Durga, while Senapati, in consequence of his marriage to her,

is placed in the position of Siva (Batara Guru) […]« (Ras 1987: 349).

Sowie ShivamagischeKräfte vonDurga empfängt, so empfängt sie Arjuna vonSum-

badra und Senopati von Ratu Kidul. Diese Konjunktion analoger Beziehungen (pattern

of pairing) ist jedoch erst vollständig, wenn die Pilger am Strand von Parang Kusumo

mit einbezogenwerden.Auch sie versuchen, sich diesen prototypischen Liebespaaren in

analogenHandlungen anzugleichen undmagisch-spirituelle Kräfte (kasekten) aus Sexu-

alkontakten zu anderenPilgern zu ziehen.DieGötter sinddabei zunächst Vorbild für die

Herrscher unddieHerrscherwiederumVorbild für die lokale Bevölkerung –und sowird

auf unterschiedlichen sozialen Ebenen (göttlich, adelig, gemein) und auf unterschied-

lichen zeitlichen Ebenen (mythisch, legendarisch/historisch, zeitgenössisch) versucht,

dem jeweiligenVorbild rituell nachzueifern und sich seine Eigenschaften (Macht,Reich-

tum, Glück) in analogen Handlungenmimetisch anzueignen.

Die magisch-spirituellen Kräfte (kasekten), die hier angesprochen sind, werden ent-

weder durch Berührung (kontaktmagisch) oder durch Nachahmung (analogiemagisch

37 Die buddhistische Shakti heißt Prajnaparamita. Auf Java gibt es zwei oder drei Darstellungen sol-

cher Prajnaparamita als Steinskulpturen, die sich auf die Partnerinnen (female consorts) des ersten

und des letzten Herrschers des Singhasari-Reiches (1222–1292) beziehen (vgl. Stutterheim 1939:

144).

38 Die Prämissen, die der rituellen Vereinigung von Mann und Frau »als analogiemagische Hand-

lung« zugrunde liegen, hat Gerd Baumann folgendermaßen beschrieben: »Der rituelle Koitus ist

[…] schon als solcher für jeden Erfolg geboten, weil eben die Ordnung der Dinge […] nur durch die

Einheit der Geschlechter […] erfolgen kann« (Baumann 1955: 77).



3. Das Heiligtum Puri Cepuri als Ort einer heiligen Hochzeit 53

oder mimetisch) übertragen.39 Die Übertragung dieser Kräfte erfolgt jedoch nicht in ei-

nem einzigen Akt, sondern muss immer wieder periodisch erneuert und aktualisiert

werden. Aus dieser Verpflichtung zur Erneuerung erwachsen rituelle Praktiken, in die

nicht nur die Angehörigen derMataram-Dynastie, sondern auch die lokale Bevölkerung

in Gestalt der Pilger am Strand von Parang Kusumo eingebunden sind. Zu diesen Prak-

tiken gehört neben Labuhan und Bedhaya auch Ritual seks.

3.3 Die rituellen Praktiken: Labuhan, Bedhaya, Ritual seks

Labuhan: Aktualisierung einer heiligen Hochzeit

Die Verbindung, die die Mataram-Dynastie mit Ratu Kidul im Rahmen einer heiligen

Hochzeit eingegangen ist, hat dieserDynastie zuMacht undHerrschaft verholfen.Doch

auch diese Verbindung konnte nicht verhindern, dass das Mataram-Reich von der hol-

ländischen Kolonialmacht unterworfen und 1755 geteilt wurde. Aus dieser Teilung gin-

genzweiReichehervor,dasKesunananSurakartaunddasKesultananYogyakarta.DieVer-

bindung zwischen Ratu Kidul und den Herrschern der Mataram-Dynastie blieb davon

jedoch unberührt. Sie war von nun an sowohlmit dem Sunan von Surakarta als auchmit

dem Sultan von Yogyakarta liiert (vgl. Schlehe 1998: 91). Vor allem an den Jahrestagen ih-

rerThronbesteigungmacht Ratu Kidul ihnen die Aufwartung, um ihre Vereinbarung auf

Gegenseitigkeit zu erneuern: »On these occasions she appears dressed as a bride and

spends the night with the king« (Woodward 1989: 168).

Die Verbindung von Ratu Kidul mit Panembahan Senopati und seinen Nachfolgern

auf dem Thron hat nach Überzeugung der lokalen Bevölkerung die Geschichte Javas

nachhaltig beeinflusst. Entsprechende Narrative führen einschneidende historische

Ereignisse auf ihre Interventionen zurück. Ratu Kidul hat diesen Narrativen zufolge

nicht nur Panembahan Senopati im Kampf gegen die Königreiche an der Nordküste

(z.B. Demak) unterstützt, sondern auch Sultan Agung bei der Eroberung Javas und

Hamengku Buwono I (1717–1792) in den kriegerischen Auseinandersetzungen mit der

Niederländischen Ostindien-Kompanie (VOC, 1602–1799) tatkräftig zur Seite gestan-

den. Doch vor allem Sultan Hamengku Buwono IX (1912–1988) wird nachgesagt, eine

enge Beziehung zu Ratu Kidul unterhalten zu haben. Als Gegenleistung für seine Ehrer-

bietung hat Ratu Kidul ihnmilitärisch und politisch unterstützt, nicht nur während des

Zweiten Weltkriegs, als es ihm gelang, die japanische Marine vernichtend zu schlagen,

sondern auch während der Indonesischen Revolution, die ihn zurück an die Macht

führte (vgl. Cut 2009: 612; vgl. auch Solosoemardjan 1962: 19 undWoodward 1989: 168).

39 Die Übertragung dieser magisch-spirituellen Kräfte über verschiedene soziale Schichten hinweg

beschreibt auch Koentjaraningrat: »Because of his divine origin, the ruler was supposed to possess

beneficent spiritual power of a magical nature (sakti or kasekten) which radiated from his person

to those close to him through kinship ties, marriage, and royal office, whereas these in turn passed

on the kasekten to other persons further down until finally this power, although weakening as it

expanded radially, benefited the commoners and peasants in towns and rural areas« (Koentjaran-

ingrat 1985: 39).


