
Queere Räume, Räume queeren 
Einleitung zum ersten Band 

Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹ aus dem Netzwerk Queere 
Zeitgeschichten im deutschsprachigen Europa 

Schrank, Gayborhood, Gayrope – nur drei von vielen räumlichen Metaphern, 
die in der Zeitgeschichte queeres Leben verorten. Steht der Schrank sinnbild-
lich für das Versteck, in dem sich viele gleichgeschlechtlich begehrende und 
geschlechtlich nicht normativ auftretende Menschen lange verbargen, so hat 
die queertheoretische Forschung auch auf seine produktive Wirkung hinge-
wiesen: darauf, wie umfassend die Zweiteilung heterosexuell-homosexuell 
und die mit ihr einhergehenden binären Begriffspaare wie offen-verborgen, 
öffentlich-privat, natürlich-künstlich die moderne westliche Kultur geprägt 
haben.1 Seit dem Beginn der Schwulen-und Lesbenbewegungen in den 1970er 
Jahren sprachen diejenigen, die ihr Schwul-oder Lesbischsein gemäß einer 
zentralen Forderung der Bewegungen öffentlich gemacht hatten, manchmal 
abschätzig von den »Schrank-Homos«, die sich den Schritt aus der Geheim-
haltung noch nicht getraut hatten. Wer sich hingegen zu seiner oder ihrer 
Homosexualität bekannt hatte, der und die suchte oft auch räumlich die Nähe 
zu anderen aus der »Szene«, zog in die große Stadt und dort in Gegenden, wo 
sich schwule und in geringerem Umfang auch lesbische Infrastruktur – Cafés, 
Bars, Clubs, Buchhandlungen, Cruising-Orte, Frauenzentren und Sport-und 
Gesundheitsangebote – so zentrierten, dass in Abwandlung von neighborhood 
(Viertel) von gayborhoods (heute könnte man übersetzen: Queertel) gespro-
chen wurde. Diese stadtgeografischen Entwicklungen fanden seit den 1970er 

Eve Kosofsky Sedgwick, Epistemology of the Closet (Berkeley: University of California 
Press, 1990); Michael Brown, »Closet Geography«, Environment and Planning D 14, Nr. 
6 (1996): 762–770; Mike Laufenberg, »Queere Theorien im Strukturwandel von Öffent-
lichkeit und Privatheit«, in Privat – öffentlich – politisch: Gesellschaftstheorien in feministi-
scher Perspektive, hg. Günter Burkart et al. (Wiesbaden: Springer VS, 2022), 345–371. 

1 



36 Teil 1: Einleitungen 

Jahren parallel zunächst in vielen westlichen Gesellschaften statt. Aber auch 
anderswo entwickelten sich queere Öffentlichkeiten, in Ländern des »globalen 
Südens« wie in manchen postsowjetischen Staaten Mittel-und Osteuropas. 
Trotzdem hält sich die Verbindung von Homosexualität und geschlechtli-
cher Nonkonformität mit »dem Westen«, spezifisch Europa, hartnäckig. Sie 
dient sowohl politischen Protagonist*innen aus »dem Westen«, die darin den 
Beweis für die Überlegenheit hiesiger Werte sehen, als auch Kritiker*innen 
»des Westens«, die ihre Homophobie als antikolonial aufwerten oder mit dem 
Begriff »Gayrope« die Akzeptanz queerer Lebensweisen als verachtenswerten 
Kern des westlichen Liberalismus behaupten.2 

Wird die queere Zeitgeschichte vom Schrank aus erzählt, so erscheint sie 
als eine Geschichte vom Heraustreten gleichgeschlechtlich begehrender und 
gender-nonkonformer Menschen aus ihrem Versteck – dem Schrank –, aus 
der Unsichtbarkeit. Mit Blick auf den deutschsprachigen Raum betrachten wir 
hier Dynamiken,die sich seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs entfalteten.Da 
fällt in der Tat zunächst ins Auge, wie sorgsam queere Menschen in den 1950er 
Jahren darauf achteten, ihre sexuellen ›Neigungen‹ zu verbergen, wie sehr sich 
das Szene-Leben damals im Verborgenen abspielte. Von den dunklen Parks, in 
denen homosexuelle Männer einander begegneten, über die dicken Vorhänge, 
die die Besucher*innen queerer Lokale vor den Blicken der Vorbeigehenden 
schützten, bis zu den Umschlägen, in denen homophile Zeitschriften an die 
Abonnent*innen verschickt wurden: im großen wie im kleinen Maßstab präg-
ten räumliche Taktiken des Sich-Versteckens, des anspielungsreichen Sich-
zu-erkennen-Gebens und Camouflierens damals den queeren Alltag. 

Heute treten LSBTIQ* Szenen anders in Erscheinung. Regenbogenfahnen 
wehen nicht nur auf Pride Parades, sondern auch vor zahlreichen Geschäften 
und Rathäusern, und sogar Fußballstadien werden als Zeichen gegen – frei-
lich vor allem anderswo lokalisierte – Homophobie in die Farben des Regen-
bogens getaucht. Manche befürchten, dass Dating-Apps eine neue Form der 
Unsichtbarkeit generieren könnten, weil diejenigen, die sich übers Smartpho-
ne mit unbekannten Partner*innen zum Sex verabreden, keine queeren Bars 
und Clubs mehr brauchen, um einander dort zu treffen. Aber die digitalen Me-
dien bieten auch ein unüberschaubares, öffentlich zugängliches Angebot an 

2 Phililip Ayoub and David Paternotte. »Introduction«, in LGBT Activism and the Making of 
Europe A Rainbow Europe? Hg. Phillip Ayoub und David Paternotte, (Houndmills, Bas-
ingstoke: Palgrave MacMillan, 2014): 1–25; Rahul Rao, Out of Time. The Queer Politics of 
Postcoloniality (Oxford: Oxford University Press, 2020). 

https://entfalteten.Da


Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 37 

Auskünften für LSBTIQ* (▶ Virtuelle Räume). Vor 70 Jahren war es ungeheuer 
schwierig, etwas über Homo-und Transsexualität oder auch nur Lebenswei-
sen jenseits der Ehe herauszufinden. Heute sind solche Informationen meist 
nur eine schnelle Internetrecherche entfernt. 

Der Dynamik der Sichtbarmachung verschreibt sich oft auch das queer-
historische Arbeiten. Vielen Forschenden ist es ein Anliegen, marginalisierte 
Stimmen hörbar zu machen und sie in zeithistorische Erzählungen zu inte-
grieren. Dabei sind sie gut beraten, die Kritik feministischer und postkolonia-
ler Denker*innen an Repräsentations-und Transparenz-Postulaten und auch 
die potenzielle Gewalttätigkeit historiografischer Sichtbarmachung zu beden-
ken.3 Trotzdem ist die Sichtbarmachung nach wie vor bitter nötig: Trotz aller 
Errungenschaften und Diversifizierungsbemühungen der letzten Jahrzehnte, 
die hegemoniale (zeit)historische Erzählung konzentriert sich nach wie vor auf 
Männlichkeit,Weißsein,Bürgerlichkeit und Cis-Heteronormalität. Allerdings 
geht es der queeren Geschichte nicht nur darum,sozusagen repräsentative Ge-
rechtigkeit herzustellen. Ihr geht es darum, nicht der Mitte, sondern den Rän-
dern zu mehr Geltung zu verhelfen, damit Geschichte anders als bisher in den 
Blick genommen und erzählt werden kann. Gleichzeitig offenbaren der Blick 
von den Rändern und die Analyse dessen, was nicht als normal galt, auch, wie 
Vorstellungen des (sexuell und geschlechtlich) Normalen, der Mitte und des 
Mittelmaßes konstruiert wurden. Ränder und Mitte, Peripherie und Zentrum, 
der Weg von der Marginalisierung zum Mainstream, weitere für queere Zeit-
geschichten ausschlaggebende räumliche Metaphern. 

Wer sich mit der Geschichte von LSBTIQ* beschäftigen will, muss sich also 
in jedem Fall mit den räumlichen Dimensionen des Wandels kritisch auseinan-
dersetzen. Inwiefern veränderten rechtliche Reformen wie die teilweise Ent-
kriminalisierung der männlichen Homosexualität in der BRD, der DDR und in 
Österreich in den Jahren um 1970, in der Schweiz wurde das Strafrecht bereits 
1942 reformiert, die Bewegungs-und Entfaltungsspielräume schwuler Män-
ner?4 Führte sie auch für andere queere Subjektivitäten zu spürbaren Verän-

3 Siehe dazu etwa Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak? Postkolonialität 
und subalterne Artikulation (Wien: Turia + Kant, 2008); Edouard Glissant, Poetics of Rela-
tion (Ann Arbor: University of Michigan Press, 2010); Saidiya Hartman, »Venus in Two 
Acts«, Small Axe 12, 2 (2008), 1–14. 

4 Zu Strafrecht und Homosexualität vgl. Dagmar Herzog, Sex after Fascism. Memory and 
Morality in Twentieth-Century Germany (Princeton, Oxford: Princeton University Press 
2005); Clayton Whisnant, Male homosexuality in West Germany: Between Persecution and 
Freedom, 1945–69 (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2012); Andreas Pretzel, Homo-



38 Teil 1: Einleitungen 

derungen, zum Beispiel für lesbische Frauen? Oder war für sie die Reform des 
Ehe-und Familienrechts 1977 relevanter, weil sie es verheirateten Frauen leich-
ter machte, ihre heterosexuelle Ehe zu verlassen und ihrem lesbischen Begeh-
ren nachzugehen? Wie veränderte die Entpathologisierung gleichgeschlecht-
lich begehrender und gender-nonkonformer Menschen seit den 1970er Jah-
ren deren Möglichkeitsräume?5 Wie verschoben wirtschaftliche Entwicklun-
gen und sozialstaatlicher Wandel die räumlichen Koordinaten queerer Lebens-
formen? Manchen dieser Fragen widmet sich der vorliegende Band, andere 
bleiben noch offen. In einem Feld, in dem vieles noch unerforscht ist, kann ein 
Handbuch auch dazu dienen, Fragen aufzuwerfen und Perspektiven künftiger 
Forschung vorzuschlagen. 

Die Beiträge in diesem Band entwickeln auch einen kritischen Blick auf 
die Erzählungen vom Ausgang aus der Unsichtbarkeit und vom zielstrebigen 
Marsch in die Mitte der Gesellschaft. Dass die Dinge nicht so eindeutig lie-
gen, darauf verweist bereits der Plural Zeitgeschichten im Titel unseres Hand-
buchs. Zwischen den 1940er Jahren und heute bewegten sich queere Menschen 
auf ganz verschiedene Weisen vorwärts, rückwärts, seitwärts. Manche zogen 

sexuellenpolitik in der frühen Bundesrepublik (Hamburg: Männerschwarm, 2010); Gün-
ther Grau, »Im Auftrag der Partei. Versuch einer Reform der strafrechtlichen Bestim-

mungen zur Homosexualität in der DDR 1952«, Zeitschrift für Sexualforschung 9 (1996): 
109–130; Josie McLellan, Love in the Time of Communism. Intimacy and Sexuality in the GDR 
(Oxford: Oxford University Press, 2011). 

5 Zu den unterschiedlichen Chronologien strafrechtlicher und medizinisch-psychiatri-

scher Verfolgungsdiskurse vgl. Florian Mildenberger, …in der Richtung der Homosexua-
lität verdorben: Psychiater, Kriminalpsychologen und Gerichtsmediziner über männliche Ho-
mosexualität 1850–1970 (Hamburg: Männerschwarm Verlag, 2002); Jennifer V. Evans, 
»Repressive Rehabilitation: Crime, Morality, and Delinquency in Berlin-Brandenburg, 
1945–1958«, in Crime and Criminal Justice in Modern Germany, Hg. Richard F. Wetzell (New 
York/Oxford: Berghahn, 2014), 302–26. Zur Psychiatrie in der Schweiz und in Österreich 
vgl. Ina Friedmann, »›Homosexueller Charakter‹ und der ›Schutz der übrigen Buben‹. 
Homosexualität und Heilpädagogik in Wien und Tirol im 20. Jahrhundert«, Österreichi-
sche Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 29, Nr. 2 (2018): 59–85; Kevin Heiniger, »Von 
›Schweinereien‹ und ›sittlichen Verfehlungen‹. Homosexualität und Psychiatrie in der 
Erziehungsanstalt Aarburg (1914–1958)«, invertito 20 (2018): 42–59. Zu rechtlichen Kon-
zeptionalisierungen der Transsexualität in der BRD vgl. Adrian de Silva, Negotiating the 
Borders of the Gender Regime: Developments and Debates on Trans(sexuality) in the Federal 
Republic of Germany (Bielefeld: transcript-Verlag, 2018). Zu medizinischen Diskursen 
über Intersexualität vgl. Ulrike Klöppel, XX0XY ungelöst: Hermaphroditismus, Sex und 
Gender in der deutschen Medizin: Eine historische Studie zur Intersexualität (Bielefeld: tran-
script, 2010). 



Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 39 

sich aus dem Offenen ins Versteck zurück, andere entschieden sich ganz be-
wusst für ein Leben am Rand. Mit diesen vielfältigen Geschichten setzen sich 
die folgenden Artikel auseinander, indem sie verschiedene Orte queeren Le-
bens eingehender betrachten. 

Eine Reihe von räumlichen Differenzen spielen dabei eine wichtige Rol-
le. Die Kritik der Unterscheidung von privaten und öffentlichen Sphären ist 
für die queere Geschichte ebenso zentral wie für feministische Debatten. Ak-
tivistisch gewendet prägte sie den Aufruf »Raus aus den Toiletten, rein in die 
Straßen!« in den 1970er Jahren ebenso wie den Vorwurf, der ab den 1990er Jah-
ren jene traf, die sich vermeintlich aus dem politischen Straßenkampf in die 
private Zweisamkeit zurückzogen. Die Forschung hat diese holzschnittartige 
Unterscheidung zwischen öffentlichen und privaten Räumen jedoch zuneh-
mend in Zweifel gezogen. Zum einen weil Sexualität gerade als Privatsache zu 
einer zutiefst öffentlichen Angelegenheit gemacht, ja zur Staatssache wurde 
und wird. Das gilt für die Propagierung der Heterosexualität ebenso wie für 
die Verfolgung queerer Varianten. Der »homophobe Konsens«, den Susanne 
zur Nieden als Kontinuität deutscher Politik vom Kaiserreich bis in die BRD 
beschrieben hat, prägte den staatlichen Umgang mit Homosexualität bis tief 
in die Zeitgeschichte hinein.6 Insbesondere die transnationale Mobilität ho-
mosexueller Männer erregte Verdacht. Wie war es wohl um deren nationale 
Loyalität bestellt? Die Skandale um Verfassungsschutzchef Otto John in den 
1950er Jahren oder um Bundeswehrgeneral Günter Kießling in den 1980er Jah-
ren zeigen, wie hartnäckig sich die Angst vor einer homosexuellen Unterwan-
derung des Staates hielt – selbst in der liberalisierten BRD.7 Aber auch in der 
DDR, die männliche Homosexualität seit Mitte der 1950er Jahre kaum noch 
verfolgte, ahndete die SED homosexuelle Handlungen unter Männern weiter-
hin in Fällen, die das öffentliche Interesse des Staates betrafen, etwa im Mi-
litär, in hohen Parteiämtern oder im Uranbergbau.8 Gegen den Grenzgänger 

6 Susanne zur Nieden, »Einleitung«, in Homosexualität und Staatsräson: Männlichkeit, Ho-
mophobie und Politik in Deutschland 1900–1945, Hg. Susanne zur Nieden (Frankfurt/New 
York: campus, 2005), 7–8. 

7 Michael Schwartz, Homosexuelle, Seilschaften, Verrat. Ein transnationales Stereotyp im 20. 
Jahrhundert (Berlin: DeGruyter Oldenbourg, 2019). 

8 Jennifer V. Evans, »The Moral State: Men, Mining, and Masculinity in the Early GDR«, 
German History 23, Nr. 3 (2005): 355–370; Samuel Clowes Huneke, States of Liberation: 
Gay Men Between Dictatorship and Democracy in Cold War Germany (Toronto: University of 
Toronto Press, 2022). 



40 Teil 1: Einleitungen 

Günter Litfin, den ersten Mauertoten, der bis zum 13. August 1961 in Ost-Ber-
lin gewohnt und in West-Berlin gearbeitet hatte, fuhren die DDR-Medien eine 
massive homophobe Rufmordkampagne.9 

Transnationale Räume sind aber nicht nur für die Erforschung homosexu-
ellenfeindlicher Stereotype wichtig, sondern waren in der Zeitgeschichte auch 
für queere Politiken von großer Bedeutung, wie Untersuchungen etwa zum 
dreisprachigen Homophilen-Magazin Der Kreis, zur Verwendung des Rosa 
Winkels als Symbol der Schwulenbewegung und zu Kontakten zwischen afro-
amerikanischen und afrodeutschen Feministinnen gezeigt haben.10 Zuletzt 
erschienen einige bewegungshistorische Studien, in deren Fokus deutsch-
deutsche Beziehungen stehen.11 

Um zurück zur Dichotomie privat/öffentlich zu kommen: die Annah-
me einer klaren Unterscheidbarkeit von privatem und öffentlichem Raum 
greift auch zu kurz, weil die beiden Sphären oft eng ineinander verschlungen 
sind.12 Eine vielschichtige Medienkultur, von Fotografien über Zeitschriften 
bis zum Internet (▶ Virtuelle Räume), eröffnete scheinbar grenzenlose Räume 
intimer Publizität und ermöglichte queere Geselligkeit, Solidarität und Selbst-
verwirklichung. Zugleich drohten diese von der Werbe-und Konsumkultur 
vereinnahmt zu werden und so zur Entpolitisierung und Einhegung queerer 
Sichtbarkeiten beizutragen. So oder so verwischten sich die Grenzen: Medien 
transportieren das Öffentliche ins Private und das Private ins Öffentliche. Aber 
auch andere Dynamiken verwirren die Unterscheidung der beiden Sphären: 
Queere Intimität entwickelt sich, wie beim anonymen Sex des Cruising, in 
semi-öffentlichen Räumen (▶ Cruising-Orte); und queeres Theater schafft mit 

9 Schwartz, Homosexuelle; Andrea Rottmann, Queer Lives Across the Wall: Desire and Danger 
in Divided Berlin, 1945–1970 (Toronto: University of Toronto Press, 2023). 

10 Zum Kreis vgl. Hubert Kennedy, Der Kreis. Eine Zeitschrift und ihr Programm (Hamburg: 
Männerschwarm, 1999). Zum Rosa Winkel Erik N. Jensen, »The Pink Triangle and Polit-
ical Consciousness: Gays, Lesbians, and the Memory of Nazi Persecution«, Journal of the 
History of Sexuality 11, Nr. 1/2 (2002): 319–49; W. Jake Newsome, Pink Triangle Legacies. 
Coming Out in the Shadow of the Holocaust (Cornell: Cornell University Press, 2022). Zum 
transnationalen Aktivismus Schwarzer Frauen Tiffany Florvil, Mobilizing Black Germany. 
Afro-German Women and the Making of a Transnational Movement (Champaign: University 
of Illinois Press, 2020). 

11 Teresa Tammer, »Warme Brüder« im Kalten Krieg. Die DDR-Schwulenbewegung und das ge-
teilte Deutschland in den 1970er und 1980er Jahren (Berlin: DeGruyter Oldenbourg, 2023), 
Huneke, States of Liberation. 

12 Susanne Regener und Kathrin Köppert, privat/öffentlich: Mediale Selbstentwürfe von Ho-
mosexualität (Wien: Turia + Kant, 2012); Mike Laufenberg, »Queere Theorien«. 



41 Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 

der Bühne einen paradigmatisch öffentlichen Raum, um darin eine intime 
Atmosphäre zu stiften (▶ Theater). Mit Lauren Berlant lassen sich solche Phä-
nomene als ›intimate publics‹ begreifen, die die heteronormative Fiktion einer 
klaren Trennbarkeit von Privatheit und Öffentlichkeit unterlaufen.13 

Deswegen widmet sich die queere Zeitgeschichte neben den öffentlichen 
Dynamiken der Verfolgung und des Aktivismus neuerdings auch vermehrt den 
intimen Räumen des Familiären und Häuslichen, ohne diese als reine Flucht-
oder Rückzugsorte abzutun. Vielmehr betont beispielsweise Geograf*in Jack 
Jen Gieseking, dass auch das in den USA so genannte »U-hauling«, also die 
unter lesbischen Frauen verbreitete Praxis, schnell mit einer neuen Partnerin 
zusammenzuziehen, eine »radikale queere Praxis« sei. Denn das Beziehungs-
muster der seriellen Monogamie und die Flüchtigkeit lesbisch-queerer Orte 
seien auch Ausdruck des fehlenden finanziellen und politischen Kapitals les-
bischer Frauen und Queers: »Der Mangel an gesellschaftlicher, rechtlicher, po-
litischer und wirtschaftlicher Unterstützung setzt die Beziehungen von Les-
ben und Queers weiteren Belastungen aus und verringert wiederum ihre Mög-
lichkeiten, an Ort und Stelle zu bleiben und langfristige Räume zu schaffen«.14 

Die Zusammenhänge von Gentrifizierung und queeren Räumen werden auch 
für zukünftige zeithistorische Forschung zum deutschsprachigen Europa ein 
wichtiges Thema sein. Mit dem queeren Wohnen geraten in jüngster Zeit zu-
dem die Erfahrungen wohnungsloser queerer Menschen in den Blick.15 Hier 
wird der Fokus aufs Räumliche in besonderer Weise intersektional, denn hier 
verschränken sich klassistische sowie hetero-sexistische Diskriminierungen 
mit stadt-geografischen Exklusionsdynamiken. In diesem Band steht hinge-
gen das Zuhause als Raum der Subjektivitätsfindung und des gelebten Bezie-
hungsalltags im Zentrum und damit Fragen danach, wie LSBTIQ* Personen 
ihr Zuhause einrichteten und welche Formen des Umgangs mit anderen und 
mit sich selbst sie dort einübten (▶ Zuhause). 

13 Lauren Berlant, »Intimacy. A Special Issue«, Critical Inquiry 24, Nr. 2 (1998): 281–288; 
Lauren Berlant und Michael Warner, »Sex in der Öffentlichkeit«, in Outside. Die Politik 
queerer Räume, Hg. Matthias Haase, Marc Siegel und Michaela Wünsch (Berlin: b-books, 
2005), 77–103. 

14 Jen Jack Gieseking, A Queer New York. Geographies of Lesbians, Dykes, and Queers (New 
York: New York University Press, 2020), 226. 

15 Matt Cook, »›Gay Times‹. Identity, locality, memory, and the Brixton squats in 1970's 
London«, Twentieth Century British History 24, Nr. 1 (2013): 84–109; Joseph Plaster, »Safe 
for Whom? And Whose Families? Narrative, Urban Neoliberalism, and Queer Oral His-
tory on San Francisco’s Polk Street«, The Public Historian 42, Nr. 3 (2020): 86–113. 



42 Teil 1: Einleitungen 

Die Hinwendung zur Häuslichkeit ist eine Reaktion auf den bisherigen 
Fokus queerer Raumforschung auf Öffentlichkeiten und vermeintlich sta-
bile urbane Konzentrationen queerer – meist weißer und cis-männlicher – 
Kulturen in sogenannten »gayborhoods«.16 Die Etablierung solcher stadt-
geografisch klar markierter schwuler Szenen korrespondierte eng mit der 
Vorstellung von einer festen, klar umgrenzten schwulen Identität. Historisch 
betrachtet entstanden beide Phänomene zeitgleich in den 1970er Jahren, und 
es ließe sich argumentieren, dass beider Bedeutung ab den 2000er Jahren 
abnahm. Damals wich die dezidiert schwule Identitätspolitik einer queeren 
Vielstimmigkeit und gleichzeitig schwand die Zahl schwuler Orte, die sich 
in den Großstädten in bestimmten Straßen ballten. Stattdessen entstanden 
queer-freundliche Räume in verschiedenen Stadtteilen. 

Durchgängig prägten sich in urbanen Umgebungen spezifische queere 
Lebensstile und Selbstentwürfe aus. Das gilt für die Gegenwart ebenso wie 
für die Hochzeit der schwulen Szene-Viertel oder die davor liegende Phase, 
in der queere Raumproduktion eng mit Praktiken des Cruising, also des 
Suchens nach flüchtigen intimen Begegnungen im öffentlichen Raum, in 
Parks, auf Toiletten, an Bahnhöfen verbunden war oder sich auf weniger 
sichtbare Gaststätten, auf private Zusammenkünfte in Salons oder Freundes-
kreisen beschränkte.17 Lange Zeit ging man deswegen davon aus, dass sich 
gleichgeschlechtlich begehrende und gender-nonkonforme Menschen nur in 
großen Städten selbst verwirklichen und frei entfalten könnten. Dörfer und 
Kleinstädte galten dagegen als Arenen der unentrinnbaren sozialen Kontrolle, 
wo Nachbar*innen genau registrieren, wenn ein Rollladen am Nachmittag 
heruntergelassen wird oder ein fremdes Auto in der Auffahrt steht. Deswegen 
schien LSBTIQ* Personen auf dem Land nur die Wahl zwischen der Flucht in 
die Großstadt oder dem vereinzelten Verzweifeln in einer queer-feindlichen 
ländlichen Umgebung zu bleiben. 

16 Zur Kritik, dass sich aufgrund des geringeren finanziellen und politischen Kapitals 
frauenliebender Frauen allenfalls vereinzelt und flüchtig vergleichbare lesbische Sze-
nen herausbildeten vgl. Gieseking, A Queer New York. 

17 Zu urbanen Infrastrukturen der Intimität vgl. Jan Hutta und Nina Schuster, »Infrastruk-
turen städtischer Intimität. Einladung zu einem Gedankenspiel«, suburban 10, Nr. 2/3 
(2022): 97–113. Zu queerer Urbanität in historischer Perspektive vgl. George Chauncey, 
Gay New York. Gender, Urban Culture, and the Making of the Gay Male World, 1890–1940 
(New York: Basic Books, 1994); Matt Houlbrook, Queer London. Perils and Pleasures in the 
Sexual Metropolis, 1918–1957 (Chicago: University of Chicago Press, 2006); Anita Kuri-
may, Queer Budapest, 1873–1961 (Chicago: University of Chicago Press, 2020). 



Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 43 

Jüngere Studien haben jedoch gezeigt, dass sich auch auf dem Land nicht-
heteronormative Lebensstile und Selbstentwürfe entfalten konnten.18 Diese 
waren eben nur von den spezifischen Räumen geprägt, in denen sie erprobt 
und gelebt wurden. Der raumhistorische Blick auf queere Zeitgeschichten 
bringt also auch Unterschiede zwischen urbanen und ruralen Subjektivitäten 
und aktivistischen Strategien zur Sprache. Während die einen große Demons-
trationen planten, trafen sich die anderen zu fünft in einer Gaststätte oder 
den Räumen der örtlichen Kirchengemeinde. Während manche ihr Leben vor 
allem auf die kommerzielle Szene ausrichteten, wollten einige sich in autar-
ken Landlesbenkommunen aus den Zwängen des kapitalistischen Systems 
befreien. Und während die einen auf radikal-queeren Sexparties den Käfig der 
Monogamie zu zerschlagen hoffen, ist es für die anderen ein Wagnis, wenn 
sie Besuchern aus dem Dorf das Schlafzimmer zeigen, dass sie mit ihrem 
gleichgeschlechtlichen Partner teilen. 

Die Vorstellung der Stadt an sich oder bestimmter Stadtviertel als queeren 
Dreh-und Angelpunkten, die im Begriff des gayborhood versinnbildlicht ist, 
wird also aus unterschiedlichen Richtungen dezentriert: von Ansätzen, die 
lesbische Subjektivitäten in den Mittelpunkt der Analyse stellen oder von 

18 Zur Kritik am in der queeren Forschung lange Zeit dominanten Paradigma der Metro-

normativität, also der Annahme, dass sich queeres Leben allein in Metropolen frei ent-
falten könne, vgl. Scott Herring, Another Country. Queer Anti-Urbanism (New York: New 
York University Press, 2010); Katherine Schweighofer, »Rethinking the Closet: Queer 
Life in Rural Geographies«, in Queering the Countryside: New Frontiers in Rural Queer Stud-
ies, Hg. Mary L. Gray, Colin R. Johnson und Brian J. Gilley (New York: New York Univer-
sity Press, 2016), 223–243. Zu queeren deutschen Zeitgeschichten jenseits der großen 
Metropolen vgl. Karl-Heinz Steinle, Die Geschichte der »Kameradschaft die runde« 1950 bis 
1969 (Berlin: Hefte des Schwulen Museums, 1998); Eva Hartard und Christiane Tutsch-
ner, »Landlesbenleben – Let’s talk about … die guten alten Zeiten in Altenbücken«, in 
In Bewegung bleiben. 100 Jahre Politik, Kultur und Geschichte von Lesben, Hg. Gabriele Den-
nert, Christiane Leidinger und Franziska Rauchut (Berlin: Querverlag, 2007), 208–209; 
Stella Hindemith, Christiane Leidinger, Heike Radvan, und Julia Roßhart, Hg., Wir*hier! 
Lesbisch, schwul und trans* zwischen Hiddensee und Ludwigslust. Ein Lesebuch zu Geschich-
te, Gegenwart und Region (Berlin, 2019); Benno Gammerl, »Raus aufs Land? Der Ausstieg 
der Landlesbenbewegung in den späten 1970er und frühen 1980er Jahren«, in Exit: Aus-
stieg und Verweigerungen in »offenen« Gesellschaften nach 1945, Hg. Petra Terhoeven und 
Tobias Weidner (Göttingen: Wallstein, 2020), 239–261; Benno Gammerl, anders fühlen. 
Schwules und lesbisches Leben in der Bundesrepublik. Eine Emotionsgeschichte (München: 
Hanser, 2021); Julia Noah Munier, Lebenswelten und Verfolgungsschicksale homosexueller 
Männer in Baden und Württemberg im 20. Jahrhundert (Stuttgart: Kohlhammer, 2021). 



44 Teil 1: Einleitungen 

Forschenden, die sich für die vermeintliche Peripherie der Provinz interessie-
ren. Das Sich-Abwenden von der (vermeintlichen) Sicherheit, die die Mitte 
verspricht, entspricht dem queer-theoretischen Hang zur De-Territoriali-
sierung, zur Verunsicherung des Terrains, auf dem man sich bewegt, zur 
Annahme, dass das queere ein im radikalen Sinn unbehaustes Subjekt ist. Von 
dieser Warte aus betrachtet gerät – zusammen mit dem Beharren auf stabilen 
Identitätskategorien – auch das Festhalten an identitätsstiftenden Orten und 
Szene-Vierteln zu einem zweifelhaften Unterfangen. Statt auf solchen territo-
rialen Ansprüchen zu beharren, versuchen Ansätze trans* und nicht-binärer 
Raumpraktiken, mit dem Konzept der Liminalität »Räume der Ambiguität 
oder unlesbar gelebte Leben« wahrnehmbar zu machen und von einer »Politik 
des Widerstands« zu einer »Politik der Relationalität« zu gelangen.19 

Im Konzept des queeren Raums als orgiastischem Raum des Architek-
turkritikers Aaron Betsky verbinden sich queertheoretische Verunsicherung 
und queerhistorische Konkretion. Betsky begreift queer space als einen or-
giastischen Raum, der sich aus sich selbst heraus entwirft und erweitert, 
ohne Rücksicht auf die Regeln, denen der abstrakte Raum der Newtonschen 
Physik folgt.20 Er hat dabei durchaus die ekstatische Erfahrung der Lust im 
Sinn, aber er denkt auch an den physischen Raum des Clubs oder der Disco, 
mit lauter Musik und Schwarzlicht, Laserblitzen und Nebelschwaden, dem 
rhythmischen Gewühl verschwitzter Körper und vor allem mit zahlreichen 
Spiegeln an den Wänden und an von der Decke herabhängenden Styropor-
kugeln. Spiegelkabinette sind auch Räume, die sich aus sich selbst heraus 
erweitern. 

Das Bild der verspiegelten Clubs verweist auf für queere Zeitgeschichten 
wesentliche Räume, die Discos, die seit den 1970er Jahren vielen queeren Men-
schen neue Freiräume eröffneten. Bars, Tanzlokale und Kostümbälle spielten 
trotz der Angst vor Polizeirazzien eine herausragende Rolle als Orte der Be-
gegnung und der Selbstentfaltung (▶ Lokale, Bars und Clubs). Bereits in den 
1950er Jahren vergnügte sich in der Robby Bar oder in Ellis Bierbar in West-
Berlin ein bunt gemischtes Publikum aus gleichgeschlechtlich liebenden und 
gender-nonkonformen Gästen, aus Sexarbeiter*innen und Freiern, aus Bes-

19 Loren March, »Queer and Trans Geographies of Liminality: A Literature Review«, 
Progress in human geography 45, Nr. 3 (2021): 455–471. 

20 Aaron Betsky, Queer Space. Architecture and Same-Sex Desire (New York: William Morrow 
& Co., 1997). 



Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 45 

serverdienenden und Arbeiter*innen.21 Und ab den 1970er Jahren entfalteten 
Drag-Clubs wie Chez Nous und Chez Romy Haag in West-Berlin internatio-
nale Strahlkraft. 

Dort konnten trans* Personen einander begegnen, sich präsentieren und 
neue Selbstverständnisse entwickeln. Rosa von Praunheims Film City of Lost 
Souls von 1983 zeigt ein fiktives Burger-Restaurant in West-Berlin, in dem die 
aus den USA stammenden Performerinnen Angie Stardust und Tara O’Hara 
unterschiedliche Formen der Trans*-Identität verkörpern und so zur Aus-
einandersetzung mit gender-ambivalenten Stilen, mit den Möglichkeiten 
von Hormonbehandlungen und geschlechtsangleichenden Modifikationen 
anregen. Auch anderswo gab es Aufführungsorte von Revue über Cabaret bis 
Theater, die Mitwirkende und Zuschauer*innen ein Stück weit vor staatlichen 
Eingriffen schützten und so Gelegenheiten zum Sich-Ausprobieren eröffneten 
(▶ Theater).22 

Ab den 1970er Jahren entstanden im Kontext lesbisch-feministischer und 
schwuler Bewegungen zudem Räume, in denen queere Menschen lernten und 
trainierten, sich einzeln oder gemeinsam gegen hetero-patriarchale Übergrif-
fe zu wehren (▶ feministisches Dojo). Techniken der Selbstverteidigung spiel-
ten dabei ebenso eine Rolle wie schwul-lesbische Demos und Protestkundge-
bungen,bei denen Aktivist*innen sozusagen mit dem Rückhalt einer größeren 
Gruppe üben konnten, dem Hass und der Ablehnung, die ihnen aus den Ge-
sichtern und den abfälligen Bemerkungen der Passant*innen entgegenschlu-
gen, selbstbewusst die Stirn zu bieten. In diesen Situationen waren Befreiung 
und Ausgrenzung eng miteinander verflochten. In ähnlich ambivalenter Wei-
se waren queere Bars und Kneipen sowohl Orte der Freiheit als auch Hotspots 
der polizeilichen Verfolgung. 

Umgekehrt konnten auch Stätten der Disziplinierung wie ▶ Psychiatrien 
und Gefängnisse zu Räumen der Lust und der Selbstermächtigung gera-

21 Vgl. Jens Dobler, Von anderen Ufern: Geschichte der Berliner Lesben und Schwulen in Kreuz-
berg und Friedrichshain (Berlin: Gmünder, 2003); Maneo, Spurensuche im Regenbogenkiez: 
Historische Orte und schillernde Persönlichkeiten (Berlin: Maneo, 2018); Andrea Rottmann, 
»Gefährdete Geselligkeit. Queere Kneipen in West-Berlin zwischen Überschwang, 
Überwachung und Überfall, 1945–1970«, in Räume der deutschen Geschichte (Göttingen: 
Wallstein, 2022), 217–65. 

22 Jenny Schrödl und Eike Wittrock (Hg.), Theater* in queerem Alltag und Aktivismus der 
1970er und 1980er Jahre (Berlin: Neofelis, 2022). 



46 Teil 1: Einleitungen 

ten.23 Studien zu Polizeitaktiken, Gerichtsverfahren, Heil-und Strafanstalten 
zeigen, wie gewaltsam staatliche und staatsnahe Kräfte die Bewegungsräu-
me von LSBTIQ* Personen eingrenzten (▶ Anstalten). Gleichzeitig wird aber 
immer wieder deutlich, dass gleichgeschlechtlich begehrende und gender-
nonkonforme Menschen selbst in der Haft und an anderen Schauplätzen 
der Unterdrückung Wege fanden, ihre Wünsche und ihre Selbstentwürfe 
zur Geltung zu bringen.24 Unter den unmöglichsten Umständen umschiff-
ten sie mittels listiger Taktiken die Klippen des Systems oder luchsten dem 
Geltungsbereich gesetzlicher, medizinischer und gesellschaftlicher Normen 
subkulturelle Freiräume ab. 

Hier zeigt sich auch, dass Räume in ihren Wirkungen und Möglichkeiten 
nie eindeutig und endgültig festgelegt sind. Ein Raum ist kein fertig vorge-
gebener Container, sondern immer das, was diejenigen daraus machen, die 
sich darin bewegen. In diesem Sinn orientiert sich der Band an einem Konzept 
von Räumlichkeit als Produkt von Handlungen,Wahrnehmungen und Vorstel-
lungen, die auf verschiedenen Ebenen ablaufen, die eng mit Ordnungen des 
Geschlechtlichen und Sexuellen korrespondieren, und die stets dynamische 
Konstellationen hervorbringen, die als Plätze und Gebäude lediglich stabil zu 
sein scheinen.25 Diesesperformativeundsozial-konstruktivistischeVerständ-

nis des Räumlichen hat sich in vielen Studien auf den Feldern der Geografie, 
der Ethnologie und der Geschichte als enorm produktiv erwiesen bei der Ana-
lyse queerer, trans und feministischer Raumpraktiken ebenso wie bei der De-

23 Diese Institutionen wurden bisher nur selten als queere Lebenswelten untersucht, vgl. 
Greg Egighian, »The Psychologization of the Socialist Self: East German Forensic Psy-
chology and its Deviants, 1945–1975«, German History 22 (2004): 181–205; Heiniger, 
»›Von ›Schweinereien‹«; Maria Bormuth, Ein Mann, der mit einem anderen Mann Unzucht 
treibt […], wird mit Gefängnis bestraft: § 175 StGB – 20 Jahre legitimiertes Unrecht in der Bun-
desrepublik am Beispiel des Strafvollzugs in Wolfenbüttel (Celle: Stiftung niedersächsische 
Gedenkstätten, 2019); Andrea Rottmann, »Bubis behind Bars: Seeing Queer Histories 
in Postwar Germany through the Prison«, Journal of the History of Sexuality 30, Nr. 2 
(2021): 225–252. 

24 Jennifer V. Evans, Life among the Ruins: Cityscape and Sexuality in Cold War Berlin (Hound-
mills Basingstoke Hampshire (New York: Palgrave Macmillan, 2011), Rottmann, »Bu-
bis«. 

25 Vgl. Henri Lefebvre, The Production of Space (Oxford: Blackwell, 1991); Doreen Massey, 
Space, Place, and Gender (Cambridge: Polity, 1994), Martina Löw, Raumsoziologie (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 2000). 



47 Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 

konstruktion der gesellschaftlich hergestellten Heteronormativität des öffent-
lichen Raums.26 

Dieser Ansatz bringt auch die Wechselwirkungen zwischen Räumen und 
Subjekten in den Blick. Während Akteur*innen durch ihr Handeln bestimmte 
Räume hervorbringen, ermöglichen oder verunmöglichen räumliche Situatio-
nen bestimmte Praktiken und Selbstentwürfe, wodurch sie die Subjekte prä-
gen, die wiederum sie selbst, also die Räume, produzieren. Räume und Sub-
jekte ko-konstituieren einander. Das klingt komplizierter als es ist. Wenn wir 
einen Raum betreten, sagen wir ein Krankenhaus,dann spüren wir eine gewis-
se Atmosphäre, die praktisch unwillkürlich unser Verhalten prägt. Das liegt an 
der Architektur und Einrichtung, an unserem Vorwissen ebenso wie an den 
anderen Menschen, die bereits vor uns dort litten, Besuche machten oder ar-
beiteten. Wir verhalten uns der Situation entsprechend. 

Aber indem er den Einzelnen eine bestimmte Position zuweist, bietet der 
Raum auch die Möglichkeit, ihn durch Interventionen zu verschieben oder zu 
verändern. Mutige können es ausprobieren: Stimmen Sie auf dem Korridor ei-
nes Krankenhauses ein Lied an. Der Ort räumt den Einzelnen gewisse Optio-
nen ein, sagen wir als Besucher*innen, und dazu gehört auch die Möglichkeit, 
gegen die gängigen Regeln zu verstoßen oder sie neu zu interpretieren. Da-
durch können sich die Bedeutung und die Wahrnehmung des Raums auch für 
alle anderen Anwesenden verändern. Und ein Krankenhauskorridor verändert 
sich, wenn dort jemand zu singen beginnt. Das zeigt die wunderbare Szene in 
der Netflix-Serie Pose, als Pray Tell und Blanca zum ersten Mal auf der Aids-
Station eine Show veranstalten. 

Die Serie Pose, die von trans und queer of Color Protagonist*innen in New 
York um das Jahr 1990 erzählt, hat die Maßstäbe queerer Repräsentation im 
Fernsehen verschoben und wird unter anderem dafür von Zuschauer*innen 
und Kritik geliebt. Ein ähnliches deutschsprachiges Format ist immer noch 
schwer vorstellbar. Sicher gäbe es aber auch über die Kämpfe und Kulturen 
von queeren und trans of Color Personen im deutschsprachigen Europa genug 
zu erzählen für eine oder einige Fernsehserien. In der zeithistorischen Queer-

26 Vgl. David Bell and Gill Valentine, Mapping Desire: Geographies of Sexualities (London: 
Routledge, 1995); Nina Schuster, Andere Räume.Soziale Praktiken der Raumproduktion von 
Drag Kings undTransgender (Bielefeld: transcript, 2010); Natalie Oswin, »Critical Geogra-
phies and the Uses of Sexuality: Deconstructing Queer Space«, Progress in Human Geog-
raphy 32, Nr. 1 (2008): 89–103. 



48 Teil 1: Einleitungen 

Forschung klafft hier noch eine schmerzhafte Lücke, auch wenn mit Christo-
pher Ewings Arbeit zur Spannung zwischen Antirassismus, Exotisierung und 
Rassismus in westdeutschen LSBTIQ* Szenen und Tiffany Florvils Buch über 
den queeren Aktivismus Schwarzer Frauen gerade wichtige Studien erschie-
nen sind.27 Ausstellungen wie die von einem BIPoC-Team kuratierte »Labor 
89. Intersektionale Bewegungsgeschichte*n aus West und Ost« 2019 im Berli-
ner FHXB-Museum zeigen, dass die Public History mit ihrer größeren Durch-
lässigkeit und Nähe zu sozialen Bewegungen nach wie vor wichtige Themen 
schneller aufgreifen kann als die durch viele Hürden und Ausschlüsse einge-
schränkte und mitunter schwerfällige universitäre Geschichtswissenschaft.28 

Räume der queeren Wissensproduktion liegen auch deswegen oft außerhalb 
der etablierten Institutionen,auch wenn sie mit ihnen im wechselseitigen Aus-
tausch stehen. Für Forschung zur queeren Zeitgeschichte waren und sind et-
wa Archive, die aus den feministischen, lesbischen, schwulen und trans Be-
wegungen heraus gegründet wurden, unverzichtbare Räume des Sammelns, 
Bewahrens und Schaffens von historischem Wissen. Gerade vor dem Hinter-
grund der Bewahrung flüchtiger queerer Praktiken, zum Beispiel des Singens, 
der Drag-Show oder von Emotionen, werden hegemoniale Vorstellungen des 
Archivs und gewohnte Sammlungspraktiken in Frage gestellt (▶ Archive). 

Wird im deutschsprachigen Kontext begonnen, intersektionale Perspekti-
ven auf die queere Zeitgeschichte zu entwickeln, so stehen im globalen Maß-
stab euro-zentrische Perspektiven seit längerem in der Kritik. Aktuelle queer-
geografische und -historische Forschungen versuchen, den bisherigen Fokus 
auf den »Westen« zu überwinden, und stattdessen migrantischen Bewegun-
gen und dem »globalen Süden« mehr Aufmerksamkeit zu widmen – wobei da-
zu gehört, die sich verändernden Koordinaten und Inhalte solcher Geografie 
und Hierarchie verknüpfenden Begriffe historisch nachzuzeichnen.29 

27 Christopher Ewing, »›Color Him Black‹: Erotic Representations and the Politics of Race 
in West German Homosexual Magazines, 1949–1974«, Sexuality & Culture 21, 2 (2017): 
382–403; Florvil, Mobilizing Black Germany. 

28 Peggy Piesche, Hg., Labor 89. Intersektionale Bewegungsgeschichte*n aus Ost und West 
(Berlin: Verlag Yilmaz-Günay, 2019). 

29 Vgl. Fatima El-Tayeb, European Others. Queering Ethnicity in Postnational Europe (Min-

neapolis: University of Minnesota Press, 2005); Marc Thielen,Wo anders leben? Migra-

tion, Männlichkeit und Sexualität. Biografische Interviews mit iranischstämmigen Migranten 
in Deutschland (Münster: Waxmann, 2009); Jon Binnie, »Neoliberalism, Class, Gender 
and Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender and Queer Politics in Poland«, International 
journal of politics, culture, and society 27, Nr. 2 (2014): 241–257; Evren Savci, Queer in Trans-



Die Teilnehmenden des Workshops ›Räume‹: Einleitung zum ersten Band 49 

Die Leerstelle, die dieser Band in puncto migrantische queere Räume, 
orientalistische Imaginationsräume oder (anti-)rassistische Raumpraktiken 
aufweist, hoffen wir in den folgenden beiden Bänden zu »Differenzen« und 
»Politiken« zumindest in Ansätzen füllen zu können – wobei zur Bestands-
aufnahme der queeren Zeitgeschichte im deutschsprachigen Europa eben 
auch gehört, dass sie ganz überwiegend von weißen, cis-geschlechtlichen 
Forschenden betrieben wird und für migrantisierte und rassifizierte Wissen-
schaftler*innen wohl genauso wenig einen safe space darstellt wie die sonstige 
akademische Landschaft. 

Somit zeigt auch das Netzwerk Queere Zeitgeschichten: Überall gestalten 
Akteur*innen Räume, die wiederum prägend auf die Subjekte zurückwirken. 
Das gilt letztlich auch für die Räume, in denen queere Zeitgeschichten dis-
kutiert und geschrieben werden. Inwiefern die Zusammenarbeit im Kommu-
nikationsraum des Netzwerks die folgenden Beiträge in produktiver, im bes-
ten Fall auch intersektionaler Weise geprägt haben könnte, das zu beurteilen 
bleibt den Leser*innen überlassen. In jedem Fall wünschen wir erkenntnis-
reiche, stellenweise vielleicht sogar vergnügliche Lektüre und hoffen überzeu-
gend zu zeigen, wie sehr ein raumhistorischer Zugang zum Verständnis quee-
rer Lebensweisen und der Gesellschaften, in denen sie verortet waren, beitra-
gen kann. 

lation: Sexual Politics under Neoliberal Islam (Durham: Duke University Press, 2021); An-
drew DJ Shield, Immigrants in the Sexual Revolution.Perceptions and Participation in North-
west Europe (Cham: Palgrave Macmillan, 2017); Yener Bayramoglu und Margreth Lü-
nenborg, »Queer Migration and Digital Affects: Refugees Navigating from the Middle 
East via Turkey to Germany«, Sexuality & Culture 22, Nr. 4 (2018): 1019–1036. 




