
142 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

wie die Vorherrschaft über ›Raum‹ in den Fokus nimmt, wesentlich bedingt durch eine

angeblich verloren gehende ›Reinheit‹ durch Vermischung der als homogen inszenier-

ten ›ursprünglichen Identität‹ (siehe Kapitel 7.4.2 Rassistisch-räumliche Vorherrschaft). Das

Ganze steigert sich in ethnopluralistische Kampfansagen und Forderungen nach einer

Widerherstellung einer utopischen, ursprünglichen ›Reinheit‹ aufgrund eines identitär

inszenierten und ideologisierten vermeintlichen Rechts auf einen ›eigenen‹, exklusiven

Raum (siehe Kapitel 7.4.3 Ethnopluralistische Forderungen).

7.2 Raumparadigmatischer Neo-Rassismus

Es gibt unzählige Definitionen von Nation, nahezu endlos anmutende Abhandlungen

über deren Entstehen und zahlreiche Spekulationen über deren Enden.2 Bisher »konn-

te sich in der Forschung […] nicht auf eine allgemeingültige einheitliche Definition von

Nation geeinigt werden.«3 Allgemein wird das 19. Jahrhundert »as that of ›nation-build-

ing‹«4 beschrieben. Historisch betrachtet ist das Konzept der Nation damit ein ver-

hältnismäßig junges,5 ebenso wie die qua territorialer Verortung damit einhergehende

Rückbindung der in der Nation inbegriffenen ›Identitäten‹ an Raum. Bei der Definition

dessen, was als ›Nation‹ verstanden wird, erfolgt häufig eine ausschließlich politische

Definition, wie es exemplarisch Eric Hobsbawm vorführt:

»The primarymeaning of ›nation‹, and the onemost frequently ventilated in the litera-

ture, was political. It equated ›the people‹ and the state in themanner of the American

and French Revolution. […] The ›nation‹ so considered, was the body of citizens whose

collective sovereignty constituted thema statewhichwas their political expression. […]

The equation nation = state = people, and especially sovereign people, undoubtedly

linked nation to territory, since structure and definition of states were now essential

territorial.«6

Der Bezug zu ›Raum‹ wird über den Bezug zum Territorium erst in einem zweiten

Schritt aufgerufen. Zuvor ist eine räumliche Komponente maximal implizit qua der

Gleichsetzungmit demKörper(raum) der Bevölkerung sichtbar.Deutlichwird dennoch,

dass ›Nation‹ von Beginn an existenziell die Größe ›Raum‹ in sich vereinnahmt, auch

2 Siehe dazu beispielsweise Warum Nationen scheitern von Acemoglu und Robinson – wobei hier

mit einem primär politischen Verständnis von Nation gearbeitet wird, welches zwar ökonomi-

sche Aspekte stark inkludiert, ideologische Aspekte sowie Mythen der Nationengründung zur Si-

cherung, (Re-)Konstitution und Identitätskonstruktion jedoch gänzlich außenvorlässt: Acemoglu,

Daron/Robinson, James A.:WarumNationen scheitern. Die Ursprünge vonMacht,Wohlstand und

Armut. Übersetzt von Bernd Rullkötter. 2. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2014.

3 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 42.

4 Hobsbawm, Eric J.: Nations and Nationalism Since 1780. 2. Auflage. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press 1990. S. 1 [Hervorhebungen im Original].

5 Vgl. Renan, Ernest: What is a Nation? In: Renan, Ernest: Que’st-ce qu’une nation? Übersetzt von

Ethan Rundell. Paris: Presses-Pocket 1992. URL: http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_N

ation.pdf (aufgerufen am 03.07.2020).

6 Hobsbawm, Eric J.: Nations and Nationalism Since 1780. 2. Auflage. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press 1990. S. 18-19 [Hervorhebungen im Original].

http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf


7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 143

wenn das Politische im Vordergrund zu stehen scheint (auf den Aspekt der Souveränität

wurde bereits eingegangen, siehe Kapitel 4.2 Raumund die Erschütterung der Eindeutigkeit).

Nationen sind keineswegs ›natürliche‹ Entitäten, sondern nachträglich konstruier-

te. Benedict Anderson versteht die Nation als »Kategorie gesellschaftlicher Subjekti-

vität«7. Diese territorial gebundenen Konstruktionen haben häufig Vorstellungen ei-

ner eigenen vermeintlichen Einheitlichkeit und Eindeutigkeit durch Gewalt etabliert:

»[V]iolent acts […] have taken place at the origin of every political formation. […] Unity

is always brutally established.«8 Um diese Gewalt jedoch als ertragbar zu gestalten und

zu einem verbindenden Element zu transformieren benötigt die Nation einen »Grün-

dungsmythos. Eine Geschichte, die den Ursprung der Nation, des Volkes und seines Na-

tionalcharakters so früh ansetzt, dass er sich im Nebel nicht der ›realen‹, aber der ›my-

thischen‹ Zeit verliert.«9 Roland Barthes verweist auf den entscheidenden Aspekt der

Naturalisierung,welcher demMythos unweigerlich inhärent ist: »Hier sindwir beim ei-

gentlichen Prinzip des Mythos: Er verwandelt Geschichte in Natur.«10 Die Vereinheitli-

chung der Nation nach ›innen‹ sowie die Unterscheidbarkeit vonNationen nach ›außen‹

werden zusätzlich auf dieser ideologischen Ebene unterstützt, wobei der Mythos deren

Konstruiertheit bis zur Unkenntlichkeit verschleiert: »Die Dinge verlieren in ihm [dem

Mythos; CM] die Erinnerung daran, daß sie hergestellt worden sind.«11 So wird ein »na-

7 Anderson, Benedict: Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts. Frank-

furt a.M./New York: Campus 1988. S. 15.

8 Renan, Ernest: What is a Nation? In: Renan, Ernest: Que’st-ce qu’une nation? Übersetzt von Ethan

Rundell. Paris: Presses-Pocket 1992. URL: http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.

pdf (aufgerufen am 03.07.2020).

9 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identi-

tät. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle

et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 204 [Hervorhebungen im

Original].

10 Weiterführend zum Mythosbegriff nach Barthes muss gesagt werden, dass sich mit diesem ein-

deutig zeigen lässt, dass der Mythos eben keinen ›natürlichen‹ Ursprung hat, sondern eine Kon-

struktion darstellt: »Der Mythos ist ein System der Kommunikation, eine Botschaft. […] Ob weit

zurückliegend oder nicht, die Mythologie ist eine von der Geschichte gewählte Rede; aus der ›Na-

tur‹ der Dinge kann er nicht hervorgehen.« Folglich ist ein vermeintlicher ›Ursprung‹ der Nati-

on, der ›Identität‹ und der Zugehörigkeit durchweg eine Konstruktion im Sinne des Mythos (»Der

Mythos verbirgt nichts und stellt nichts zur Schau; er deformiert. Der Mythos lügt nicht und ge-

steht nichts; er verbiegt.«), welcher in keiner Ausprägung eine biologische oder genetische Ent-

sprechung aufweist, sondern nachträglich erschaffen wurde und in diesem Zuge die Tatsache der

Nicht-Ursprünglichkeit deformiert. Siehe dazu auch: »Die Form [des Mythos; CM] ist leer, aber

präsent; der Sinn ist abwesend und dennoch voll.« Der Mythos naturalisiert die überzeitliche Zu-

gehörigkeit, um deren nicht festschreibbare Existenz in einer Eindeutigkeit, zu verhüllen: »Der

Alternative, den Begriff zu enthüllen oder zu vernichten, entgeht der Mythos dadurch, daß er ihn

naturalisiert.«Barthes, Roland:Mythen des Alltags. Übersetzt vonHorst Brühmann. 5. Auflage. Ber-

lin: Suhrkamp 2012. S. 251-252, 270, 277, 278 [Hervorhebungen im Original].

11 Und weiter: »Mit demÜbergang von der Geschichte zur Natur nimmt der Mythos eine Einsparung

vor: Er beseitigt die Komplexität der menschlichen Handlungen, verleiht ihnen die Einfachheit

der Wesenheit, unterdrückt jede Dialektik, jeden Rückgang hinter das unmittelbar Sichtbare; er

organisiert eineWelt ohneWidersprüche,weil ohneTiefe, ausgearbeitet in der Evidenz; er legt den

Grund für eine glückliche Klarheit. Die Dinge tun so, als bedeuten sie von ganz alleine.« Barthes,

http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf
http://ucparis.fr/files/9313/6549/9943/What_is_a_Nation.pdf


144 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

tional character« entworfen, welcher sich angeblich in »differences of their destinies«12

widerfindet. In diesen ideologisch narrativen Momenten knüpft sich der Nationalis-

mus als intensivierte Strategie der Sicherung und beständigen (Re-)Konstitution aktiv

an die Konstruktionsmechanismen der Nation. Die politische (und ökonomische) Ein-

heit ›Nation‹ wird in ihrer politischen, sozialen wie emotionalen Qualität damit grund-

legend von ideologischen Strukturen mythifziert und materialisiert. Nation ist zudem

ein Konstrukt der Differenz, welches stets ein ›Anderes‹ benötigt: »[O]hne diese Vor-

stellung des Außen verliert die Nation ihren Inhalt und wird als Kategorie obsolet.«13

In diesem Zuge ist geographischer Raum im Sinne eines Territoriums gleichermaßen

involviert wie sozio-kulturelle Raumkonstrukte. Über den Nationalcharakter wird auf

einer weiteren Ebene die Bevölkerung einbezogen, der eine ›typische‹, vereinheitlichte

und kollektivierte Wesensart, die als spezifisch national etabliert wird, unterstellt wie

aufoktroyiert wird. Damit lässt sich sagen, dass sich – dies wird im Folgenden noch nä-

her ausgeführt – »[u]nter der Hand […] die Vorstellung der Nation ethnisiert [hat].«14

Dies verweist bereits auf die rassifizierende Tendenz des Nationalismus, der mit

Hobsbawm als etwas verstanden wird, das vor der Nation existiert: »Nations do not

make states and nationalism but the other way around.«15 Der Nationalismus erzeugt

die ideologische Aufladung der Nation und unterlegt ihr den eigenen bedingten Ho-

mogenitätsanspruch. Es herrscht eine Sichtweise vor, die impliziert, dass »nur ein ho-

mogener sozialer Raum […] regierbar zu sein [scheint].«16 Nationalismus als »Denk-

Roland: Mythen des Alltags. Übersetzt von Horst Brühmann. 5. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2012.

S. 295, 296.

12 Bauer, Otto: The Nation. In: Balakrishnan, Gopal (Hg.): Mapping the Nation. London/New York:

Verso 1996. S. 39-77, hier S. 40.

13 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 44.

14 Classen, Detlev: Tradition in der Traditionslosigkeit. In: Zuckermann, Moshe (Hg.): Ethnizität, Mo-

derne und Enttraditionalisierung. Göttingen: Wallstein Verlag 2002. S. 25-36, hier S. 30.

15 Hobsbawm, Eric J.: Nations and Nationalism Since 1780. 2. Auflage. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press 1990. S. 10. Oder siehe auch Gellner: »It is nationalism which engenders nations, and

not the other way around. Admittedly, nationalism uses the pre-existing, historically inherited

proliferation of cultures or cultural wealth, though it uses them very selectively, and it most often

transforms them radically.« Damit zeigt der Nationalismus überdies einen nach innen gerichteten

Machtanspruch. Gellner, Ernest: Nations and Nationalism. New Perspectives on the Past. Ithaka:

Cornell University Press 1983. S. 55. Es muss ergänzend gesagt werden, dass Nationalismus nicht

per se als abzuwertendes oder eindeutig politisch verankertesMoment einzustufen ist.Mense the-

matisiert dies beispielsweise wie folgt: »Nationalismus als genuin rechtes oder linkes Phänomen

abzutun, geht also offensichtlich an der Realität vorbei.« Sowie: »Die Idee der Befreiung steckt da-

bei von Beginn an im Nationalismus. […] Nationalismus ist ein Chamäleon. Er weist die erstaunli-

che Fähigkeit auf, gleichermaßen emanzipatorischen und demokratischen sowie autoritären und

antidemokratischen Charakter besitzen zu können.« Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus.

Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 10, 26. Siehe dazu ebenso Balibar: »Es ist durch nichts ge-

rechtfertigt, den Nationalismus der Herrschenden und den Nationalismus der Beherrschten, den

Nationalismus der Befreiung und den Nationalismus der Eroberung einfach gleichzusetzen.« Ba-

libar, Etienne: Rassismus und Nationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 59.

16 Ronneberger, Klaus: Vorwort. In: Lefebvre, Henri: Die Revolution der Städte. Hamburg: CEP 2014.

S. I-XXI, hier S. III.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 145

form, […][als] eine spezifische und moderne Art und Weise die Welt zu sehen und sich

und andere in ihr zu verorten«17, wird zu einem notwendig inhärenten Bestandteil der

Identitätskonstitution. Thorsten Mense spricht vom Nationalismus auch als von einer,

bereits erwähnten »nationalen Denkform« als »Identifikationsmuster«18. Weitergedacht

bedeutet dies, dass Nationalismus als Ideologie und ›Nation‹ als Verortungsstrategie in

die Bildung der ›Identität‹ mit eingehen und deren inhärente Muster und Systematiken

wie beispielsweise die Tendenz zur Homogenisierung dieser einschreiben. Des Weite-

ren »[…] stellt die gemeinschaftlich geteilte Vorstellung, einer Nation anzugehören, ihre

Existenzgrundlage dar.«19 In dieser Relation sind ›Nation‹ und ›Identität‹ essenziell auf-

einander bezogen wie gegenseitig bedingt, ausgelöst durch das Faktum der Geburt, wie

Giorgio Agamben darstellt: »The fiction implicit here is that birth immediately becomes

nation such that there can be no interval of separation […] between the two terms.«20 In

diesem Sinne ist ›Identität‹ qua Geburt fiktional an die Nation gebunden. Beide, Nation

wie Nationalismus, müssen insofern als grundlegend mythisch aufgeladene Konzepte

verstanden werden: »Nations as a natural, God-given way of classifying men, as an in-

herent though long-delayed political destiny, are amyth; nationalism,which sometimes

takes pre-existing cultures and turned them into nations, sometimes invents them, and

often obliterates pre-existing cultures: that is a reality […].«21 Mit diesen Strukturen

und Konstruktionsbedingungen der Nation sowie des Nationalismus kann ergänzend

zwischen vermeintlich ›echter‹ und vermeintlich ›unechter‹ Zugehörigkeit zur homoge-

nen, territorialen Einheit der ›Nation‹ unterschieden werden. Denn »[e]s ist eine Poli-

tik der Homogenisierung und Vereinheitlichung notwendig, um ein kollektives Gefühl

nationaler Einheit und natürlicher Zugehörigkeit hervorzubringen, um ›Identität‹ zu

fördern […].«22 ›Identitäten‹ bilden sich somit entscheidend an nationalen Kategorien,

da die Nation als Konzept und der Nationalismus als Ideologie diese Bedingtheit ak-

tiv zu deren Selbsterzeugung und Legitimation einfordern. Ein Ausbrechen aus dieser

Verknüpfung bedeutet genauso ein Infragestellen der Nation als zentrale Kategorie der

Platzierung und Weltordnung. Die in diesem Zuge entstehenden Diskurse, Problema-

tiken und Bewegungen sind unter anderem Inhalt der folgenden Kapitel.

An dieser Stelle geht es jedoch nicht darum, eine neue, postmoderne, der Globa-

lisierung angemessen Definition dessen abzuliefern, was als ›Nation‹ verstanden wer-

17 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 29.

18 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 29 [Hervorhe-

bungen im Original].

19 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 42.

20 Siehe dazu weiter: »The fact that in this process [Herausbildung nationaler Souveränität; CM] the

›subject‹ is […] transformed into a ›citizen‹means that birth –which is to say bare life as such – here

for the first time becomes […] the immediate bearer of sovereignty. The principle of nativity and

the principle of sovereignty […] are now irrevocably united in the body of the ›sovereign subject‹ so

that the foundation of the new nation-state may be constituted.« Agamben, Giorgio: Homo Sacer.

Sovereign Power and Bare Life. Übersetzt von Daniel Heller-Roazen. Stanford: Stanford University

Press 1998. S. 128 [Hervorhebungen im Original].

21 Gellner, Ernest: Nations and Nationalism. New Perspectives on the Past. Ithaka: Cornell University

Press 1983. S. 48-49 [Hervorhebungen im Original].

22 Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 59 [Hervorhe-

bungen im Original].



146 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

den kann, oder bestehende Definitionen im Detail aufzuschlüsseln und zu diskutieren,

sondern es geht darum zu fragen, welche Bedeutung die Idee ›Nation‹ sowie die gegen-

wärtigen Mechanismen ihrer vor allem ideologischen Konstituierung im rassismuskri-

tischen und raumtheoretischen Kontext dieser Arbeit haben. Insbesondere wird der

Blick darauf gerichtet, wie die geopolitische Größe ›Nation‹ mit der Ideologie des Na-

tionalismus, mit Identitätskonstitution sowie mit dem Diskurs um Migration zusam-

menhängt und in welcher Vehemenz sich diese an Raumkonzeptionen bedienen, um

in bestimmten Ausprägungen rassistische Grundkonstitution zu unterfüttern und die-

se als gesellschaftlich akzeptabel und normalisiert in die öffentliche Diskussion sowie

in die lebensweltliche und institutionelle Realität einzuschreiben. Darüber hinaus wird

gefragt, welche Mechanismen und Strategien eingesetzt werden, um die Idee ›Nation‹

und die Ideologie des Nationalismus in deren absoluter Exklusivität zu sichern und ge-

gen deren Öffnung hin zu einem dynamischen Verstehen beziehungsweise gegen als so

verstandene Gefährdung zu schützen.

Es ist festzuhalten, dass der Nationalstaat trotz aller mythischen und ideologischen

Konstruiertheit ein geopolitisches Faktum darstellt. Markiert durch Grenzen, welche

auf Landkarten und modernen Errungenschaften wie Google Maps bis ins kleinste De-

tail von jeder Privatperson in absoluter Exaktheit abgefragt werden können. Diese –

teilweise historisch willkürlich gezogenen und nachträglich konstruierte, vermeintlich

einheitliche wie zusammenhängende Räume erzeugenden – Grenzen sind im wahrs-

ten Sinne des Wortes festgeschrieben (über die Farbe auf dem Papier oder über den

programmierten Code in der digitalen Variante). Entscheidend ist, dass ›Nation‹ wie

die politische Einheit ›Staat‹ nicht ohne ein Verständnis von Raum gedacht geschwei-

ge denn gelebt werden können. Balibar weist darauf hin, »dass die äußeren Grenzen

[der Nation; CM] ständig als Projektion und Schutz einer inneren kollektiven Identität

gedacht werden, die jeder in sich trägt und die es ihm erlauben, den Staat räumlich

und zeitlich als einen Ort zu erleben, wo man immer gewesen ist und wo man immer

›zu Hause‹ sein wird.«23 ›Raum‹ und ›Identität‹ sind im Konzept der Nation essenziell

miteinander verwoben und bilden das Grundsetting der sozialen Konstruktion dieser.

Deutlich wird zudem die entscheidende Bedeutung, welche den Konzepten ›Innen‹ und

›Außen‹ in Relation zur Grenze beigemessen wird – konkrete Exklusivität ist folglich

basaler Faktor der Nation als räumlichem Konzept. Die Gegenüberstellung von ›Innen‹

versus ›Außen‹ spielt darüber hinaus eine zentrale Rolle bei der Konzeption der von

Balibar angesprochenen ›kollektiven Identität‹, die sich, wie später ausgeführt wird, in

eine nationalistische Identitätskonzeption steigert.

Der Vollständigkeit halber sei kurz auf den ›Staat‹ verwiesen. ImWeiteren wird der

Fokus jedoch auf der Nation als räumliches Konstrukt sowie dem ideologischen Vorha-

ben des Nationalismus liegen. Es soll nicht um eine politische Diskussion verschiedener

Staatsentwürfe und Politikkonzepte gehen, sondern um das räumliche Konzipieren der

gesellschaftlichen und politischen Größe ›Nation‹ sowie deren räumliche Spielarten im

23 Balibar, Etienne: Die Nation-Form. Geschichte und Ideologie. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Im-

manuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse

Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 107-130, hier S. 117 [Hervorhebungen im Original].



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 147

sozialen Sinne. Staat bedeutet mit Georg Jellinek »das gesamte politische Gemeinwe-

sen […].«24 Nach Hall ist zu ergänzen, dass der Staat als beides zu verstehen ist, »Staat

der und Staat über der Gesellschaft. Er entsteht aus der Gesellschaft, aber er reflektiert

in seinen Operationen auch die Gesellschaft, über die er Autorität und Herrschaft aus-

übt.«25 Soziale und politische Strukturen lassen sich also niemals gänzlich voneinander

trennen, was als grundlegend für die weitere Analyse gesetzt wird. Mit Foucault ver-

steht sich der Staat als »Verständnisprinzip und strategisches Schema […], [als] eine

regulative Idee. […] Der Staat ist also ein Verständnisprinzip einer schon bestehenden

Wirklichkeit […].«26 Damit agiert der Staat in einem durch die Nation gegebenen ter-

ritorialen Raum und bezieht sich selbst in konstituierender und institutionalisierender

Weise auf soziale relationale ›Räume‹. Nach der Drei-Elemente-Lehre von Jellinek sind

die notwendigen Elemente eines Staates das Staatsgebiet, das Staatsvolks sowie die

Staatsgewalt.27 In diesem Sinne wäre ein Staat ohne konkreten Raum nicht denkbar.

Der Staat ist daneben ein soziales Gebilde und erhebt in Abgrenzung zur Nation keinen

ideologischen Anspruch eines Gründungsmythos oder einer genealogischen, vererbba-

ren Bindung an einen spezifischen (National-)Charakter. Staat und Nation als Raum-

konzepte stehen in einem beständigen Verhältnis zueinander, sind jedoch nicht iden-

tisch, wie sich zum Beispiel in deren jeweiligem Verhältnis zum Nationalismus zeigt.

Weiterführend gilt, dass das Soziale ebenso wie das Politische sich sowohl in unter-

schiedlichen als auch in denselben Räumen bewegen und beide in ihrer Manifestation

als Gesellschaft in direkter Relation zum ›Raum‹ der Nation an sich stehen, was wie-

derum die weitere Fokussierung auf diese rechtfertigt.

Im Folgenden wird auf den Konnex zwischen der Konstruktion einer nationalen

›Identität‹ und Migration eingegangen. Daran schließt sich die Betrachtung der Struk-

tur, wie sich nationale zu nationalistischer ›Identität‹ hin verschiebt und inwieweit dies

mit Formen von Rassismus und rassistischen wie rassifizierender Argumentationsstra-

tegien zusammenhängt, an. Anschließend richtet sich der Blick auf konkrete Manifes-

tationen dieser Strukturen in der (populär-)wissenschaftlichen und gesellschaftlichen

Debatte und es wird diskutiert, inwiefern Neo-Rassismus als raumstrategisches Kon-

zept eingesetzt werden kann.

7.2.1 Nationale Identität und Migration

Primär der Diskurs der Migration, welcher notwendigerweise Hand in Hand geht mit

der aktiven Veränderung der eigenen körperlichen Anwesenheit in geographischem

und geopolitischem Raum sowie einer Flexibilisierung des ›Raumes‹ an sich, also ei-

nem konstanten Raumwechsel sowie einer Neudefinierung dessen, was ›Heimat‹ und

24 Jellinek, Georg: Allgemeine Staatslehre. 3. Auflage. Berlin: Verlag O. Häring 1914. S. 133.

25 Hall, Stuart: Massenkultur und Staat. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassismus. Ausgewählte

Schriften 1. Übersetzt von Wieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neuauflage. Hamburg: Argu-

ment Verlag 2012. S. 92-125, hier S. 97 [Hervorhebungen im Original].

26 Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität I. Vor-

lesung am Collège de France 1977-1978. Übersetzt von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen

Schröder. 5. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017. S. 415-416.

27 Vgl. Jellinek, Georg: Allgemeine Staatslehre. 3. Auflage. Berlin: Verlag O. Häring 1914. S. 144.



148 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

›Zugehörigkeit‹ bedeutet, stellt gleichermaßen das politische System wie das einzelne

Subjekt vor eine scheinbar neue und neu zu bewertende Aufgabe: Wie das eigene ›Ich‹

definieren, wenn im Sinne einer nationalen oder kulturellen ›Identität‹ der Bezugs-

punkt sich beständig verändert durch die steigende Mobilität der Weltbevölkerung so-

wie die vielgeschichteten medialen und wirtschaftlichen Einflüsse? Es geht es nicht nur

um Migration, sondern um einen (post-)modernen Kosmopolitismus einer Weltbevöl-

kerung, welcher viele Menschen in ihrem Selbstverständnis vor eine Herausforderung

(und leider noch zu wenige vor eine Chance) stellt (Gleiches gilt für auf die Wirklich-

keit bezogene und existenzielle Herausforderungen, angeleitet durch eine kosmopo-

litisch getriebene Mobilität). Hall spricht von einer doppelten Verschiebung innerhalb

der De-Zentrierung des Subjekts: »Diese doppelte Verschiebung, welche die Individuen

sowohl in Bezug auf ihren Ort in der sozialen und kulturellen Welt als auch in Bezug

auf sich selbst de-zentriert, bildet für das Individuum die ›Krise der Identität‹.«28 Für

die vorliegende Analyse entscheidend ist der Verweis auf die räumliche Verortung in-

nerhalb einer sozialen Welt. Es geht bei diesem Aspekt nicht nur um eine Irritation

der Verortung zu sich selbst im emotionalen Sinne, sondern ganz konkret um eine Ir-

ritation des geographisch-räumlichen Selbstverortens sowie der Beziehung zu und im

(geographischen wie sozialen) ›Raum‹. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass in einer glo-

balen, medial vernetzten und durch Mobilität geprägten Welt immer deutlicher wird,

dass ›Raum‹ relational verstanden werden muss, um einen angemessenen Umgang mit

und ein nachhaltiges Handeln innerhalb der globalen Gesellschaft zu ermöglichen. Das

reziproke Verhältnis, welches jedes Subjekt zum ›Raum‹ hat (egal ob bewusst oder un-

bewusst), lässt ein, so die These an dieser Stelle, emotionales Abschotten der eigenen

Identitätskonzeption gegen diesen nicht mehr begründbar zu. Ändert sich der ›Raum‹,

hat dies einen relationalen Effekt auf das Individuum. Ändert sich wiederum das In-

dividuum oder versucht dieses gegen die Änderung des ›Raumes‹ aktiv zu wirken, so

entstehen verschiedengewichtige und -geartete Bewegungen, welche sich reziprok auf-

einander beziehen und unterschiedliche emotionale wie materialisierte Auswirkungen

haben, sowohl auf das (gegen-)wirkende Individuum als auch auf den ›Raum‹ als auch

auf die anderen räumlich-relational aktivierten Subjekte. Absolute Exklusivität wird in

sich fragwürdig. Migration ist dabei nur eine Variante zahlreicher Ausprägungen von

intersubjektiven (und intrasubjektiven) Bewegungen im ›Raum‹; diese finden bereits im

Alltag in viel kleinerer Weise statt und sind ebenso entscheidend für die Gesellschafts-

konstitution wie eine globale Mobilität.

Im Sinne Halls ist das postmoderne Subjekt eines, welches sich kontinuierlich ver-

ändert, weiter heraus- und neu bildet, ohne einen langfristig gesicherten, fixierten

Kern. ›Identität‹ wird keineswegs als überzeitlich festgelegter ›wahrer‹ Wesenskern ver-

standen, sondern ist ein nicht endender, kontinuierlich sich wandelnder Prozess und

befindet sich immer in der Herausbildung. Entscheidend ist, dass das so verstandene

Subjekt nicht biologisch determiniert ist und definiert wird, sondern sich historisch-

28 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identi-

tät. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle

et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 181 [Hervorhebungen im

Original].



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 149

subjektiv situativ in einer fortwährenden Bewegung entsteht.29 Im Sinne der nationa-

len ›Identität‹, welche in Anlehnung an die Nation als Containerraum ebenso container-

haft gedacht und konstruiert wird, lässt sich mit Butler sagen, dass »das Selbst […] sich

immer ein Anderes und deshalb kein ›Container‹ oder keine Einheit [ist], die Andere in

ihren Wirkungsbereich ›einschließen‹ könnte.«30 Deshalb ist eine nationale ›Identität‹

als ausschließliche Grundlage der eigenen Identifizierung stets als fragwürdig und als

schließende – und gleichermaßen in ein ›Innen‹ weitere ›Identitäten‹ einschließende

und homogenisierende – und damit reduktionistische Struktur einzustufen. In diesem

Sinne benötigt eine exklusive nationale ›Identität‹ ergänzend ideologisch-nationalisti-

sche Systematiken und Glaubenssätze, um sich als vollumfänglich, eindeutig und im

Sinne der Macht überlegen gegenüber ›anderen‹, dynamisierten, sich aushandelnden

Identitätsentwürfen zu begreifen und zu konstruieren wie zu materialisieren. Darüber

hinaus können ›Identitäten‹ in sichwidersprüchlich oder zerstreut sein sowie sich über-

schneiden und können keineswegs, sowohl für das Individuum als auch für eine Gesell-

schaft, unter einer unzweifelhaft dominierenden, in Halls Worten, ›Herren-Identität‹

zusammengefasst werden.31 Die Vorstellung einer solchen ›Herren-Identität‹, welche

29 Ergänzend existieren innerhalb dieser Prozesshaftigkeit von ›Identität‹ immer auch »soziale Nor-

men, die unsere Existenz bestimmen, Formen des Begehrens transportieren, die nicht unserer in-

dividuellenPersonalität entstammen. […] Infolgedessen ist das ›Ich‹, das ichbin, zugleichdurchdie

Normen geschaffen und von den Normen abhängig, es ist aber auch bemüht, so zu leben, dass es

ein kritisches und veränderndes Verhältnis zu ihnen unterhalten kann.« Butler, Judith: Die Macht

der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen. Übersetzt von Karin Wördemann

und Martin Stempfhuber. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011. S. 10-12 [Hervorhebungen im Original].

30 Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen. Übersetzt

von KarinWördemann undMartin Stempfhuber. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011. S. 243 [Hervorhe-

bungen im Original].

31 Vgl. Hall, Stuart: Kulturell Identität und Diaspora. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Iden-

tität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von UlrichMehlem, Dorothee Bohle

et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 26-42, hier S. 26. Sowie Hall, Stuart: Al-

te und neue Identitäten, alte und neue Ethnizitäten. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle

Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee

Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 66-87, hier S. 72. ›Herren-Identität‹

versteht Hall dabei als »einzelne Identität […], von der aus sich Politik sicher begründen lässt.«

In diesem Sinne findet sich in der Betitelung der ›Herren-Identität‹ eine Assoziation zur ›Herren-

Rasse‹ oder zu den ›Herren-Menschen‹ des Kolonialismus. Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen

Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausge-

geben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument

Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 186-187 (siehe ergänzend S. 182-183). Sartre verweist auf diese Lo-

gik der absoluten Hierarchisierung, welche als der Bezeichnung der ›Herren-Identität‹ inhärent

angenommen werden kann, wie folgt: »If the bourgeois was a man, while the worker, his com-

patriot, was merely sub-human, how could the Algerian [das kolonisierte Subjekt; CM] a distant

enemy, be anything but a dog?« Somit ist parallelisierend zur ›Herren-Identität‹ eben diese ko-

loniale Gewalt der Entmenschlichung und des totalen Machtanspruchs über alles ›Andere‹ und

alle ›Anderen‹ implizit. Die eine, eindeutige ›Identität‹ ermächtigt sich über alle ›anderen‹, dy-

namischen, sich aushandelnden ›Identitäten‹ in einem kolonialen Gestus: »[T]he violence of the

colonialist itself emerges as an indefinite necessity or, to put it another way, the colonialist reveals

the violence of the native [als Inbegriff des ›Fremden‹ und des ›Anderen‹; CM], even in his passiv-

ity, as the obvious consequence of his own violence and its sole justification.« Nicht nur wird so



150 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

für eine gesamte nationale Gesellschaft repräsentativ steht, böte eine durchaus als ge-

fährlich einzustufende Position für den politischen Diskurs, dominante Ansichten als

allgemeingültig sowie Ultimaten durchzusetzen und dies von einem vermeintlich um-

fassend gesicherten Standpunkt aus. ›Identität‹, so lassen sich Halls Thesen pointiert

darstellen, ist etwas Dynamisches, das sich beständig verändert und keinerlei Homo-

genitätsanspruch gerecht werden muss (und zum Teil auch nicht möchte) – weder in-

nerhalb eines Individuums noch innerhalb einer Gruppe. Dies bedeutet, dass sich die

oben angesprochene ›Krisenerfahrung‹ der De-Zentrierung ebenso auf ein Selbstver-

ständnis beziehen kann, das im Sinne einer als ›natürlich‹ erscheinenden Verortung

erschüttert wird. Nicht mehr der biologische beziehungsweise biologistisch konstru-

ierte ›Ursprung‹ ist das platzierende Moment, sondern eine variable, sich verändernde

historische Platzierung, durch das Subjekt gesteuert, welche über soziale Komponen-

ten abläuft. In diesem Sinne wird eben nicht qua Geburt ein ›Ursprung‹ generiert, der

quasi-genetisch über die Biologie sich rechtfertigende Zugehörigkeit konstruiert und

sich demSubjekt als Ultimatum einschreibt.32 Dieses räumliche Segment der zu hinter-

fragenden ›Ursprünglichkeit‹ wird bestärkt durch das Potenzial der Zerstreuung, auch

verstanden als eine räumliche Auffächerung der ›Identitäten‹.

In den gegenwärtigen Gesellschaften sind jedoch weltweit wesentlich unflexiblere

und nach wie vor nachhaltig festgeschriebene Identitätsentwürfe zu beobachten. Mit

Blick auf rassistische Argumentationen wird deutlich, dass ›Identität‹ und vor allem

nationale ›Identität‹ zu einem notwendigen, absoluten Fixpunkt des Individuums ge-

neriert werden. Nationale ›Identitäten‹ erscheinen in diesen absoluten Konstruktionen

als (quasi-)genetisch im Subjekt verankert. Hall weist darauf hin, dass diese Identifi-

zierung mit einem Nationalstaat

»natürlich metaphorisch gesprochen [ist]. Diese Identitäten sind nicht buchstäblich

unseren Genen eingeprägt. Dennoch denken wir über sie, als seien sie Teil unserer we-

senhaften Natur. […] In der Tat werden wir nicht mit nationalen Identitäten geboren,

der Machtanspruch der ›Herren-Identität‹ in der kolonialen Struktur legitimiert, sondern ebenso

deren angebliche konstante Gefährdung: »[…] and it had to present everyone with the other-vio-

lence of the natives as constantly endangering the colonialists everywhere. That is to say, it struck

permanent fear into the colonialists and presented this angry fear as pure courage.« In diesem

Kontext eröffnet Hall mit der Betitelung der ›Herren-Identität‹ den Diskurs des Kolonialismus und

verweist auf einer strukturellen Ebene auf dessen auch der Identitätskonstitution inhärenten Legi-

timierung und Machtbestrebung ebenso wie Unterdrückung, Ausbeutung und Gewaltausübung.

Sartre, Jean-Paul: Critique of Dialectical Reason. VolumeOne. Übersetzt von Alan Sheridan-Smith.

London/New York: Verso 2004. S. 718, 720, 726 [Hervorhebungen im Original].

32 Der Vollständigkeit halber sei in aller Kürze verwiesen auf die Optionen der Erlangung einer

Staatsbürgerschaft, welche in diesem Kontext der Identitätsbildung, in deren dualistischer Aus-

schließlichkeit zu kurz greifen. Es existieren das Abstammungsprinzip (ius sanguinis) und das Ge-

burtsortprinzip (ius soli). Gerade bei Fragen der Staatsangehörigkeit im Kontext vonMigration und

der zweitenGeneration vonEinwander_innenentstehen vielschichtige, problematischeDiskussio-

nen um Entwürfe der Identifikation und Zugehörigkeit, welche sich nicht auf vermeintlich strin-

gente Einordnungskategorien wie, überspitzt gesagt, Blut und Boden reduzieren lassen.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 151

diese werden erst durch Repräsentationen gebildet und im Verhältnis zu ihnen verän-

dert.«33

Dies zeigt, dass nationale ›Identitäten‹ als ebenso kontingent wie arbiträr einzustufen

sind und dennoch als naturalisiertes Faktum wahrgenommen und empfunden werden.

In diesem Spannungsfeld lässt sich ›Identität‹ keineswegs als feststehende oder gar ge-

netisch bedingte Tatsache begreifen, sondern als dynamische Konstruktion, die sich

(un-)bewusst verändern und neu aushandeln kann. ›Identitäten‹ sind assoziative und

metaphorische Behelfskonstruktionen, um die eigene Verortung im ›Raum‹ an einen

klaren und definierbaren Bezugspunkt zu binden. Damit ist zu jedem Zeitpunkt eine

Dynamisierung möglich, welche auf der einen Seite durch sich in sich verändernde Re-

präsentationen erfolgen kann, und auf der anderen Seite durch eine Veränderung im

›Verhältnis zu ihnen‹, also durch die Repositionierung des Individuums. Ändert sich der

eigene Bezug zum ›Raum‹ –und damit ist nicht nur auf den geopolitischen, sondern ex-

plizit auch auf den sozialen ›Raum‹ verwiesen – so ändert sich ebenso die Konstitution

und Metaphorisierung der nationalen ›Identität‹. Es eröffnet sich jedoch die Frage, wie

sich solche dynamisch verstandenen nationalen Facetten von Identitätskonzeptionen

bei einem nachhaltigen Raumwechsel zum Beispiel im Falle der Migration verhalten

und verändern.

Zu blicken ist in diesemKontext darauf,wie sich ›Identitäten‹ imDiskurs umMigra-

tion konstituieren und verstanden werden können respektive, wie die Debatte um na-

tionale ›Identität‹ gleichermaßen innerhalb dieses Diskurses instrumentalisiert wird.

Häufig sind gerade in diesen Konstitutionen Vorstellungen anzutreffen, welche ›Identi-

täten‹ nicht nur festzuschreiben versuchen, sondern regelrecht überzeitlich zementie-

ren. Diese Fixierung, auch die räumliche, wird als vermeintlicher (›natürlicher‹) Nor-

malzustand inszeniert. Die (potenzielle) Mobilität im ›Raum‹, und dies bedeutet eine

aktive Raumveränderung, scheint die Fixierung einer eindeutigen ›Identität‹ einzufor-

dern. Diese Fixierung kann als mitbedingt durch das Konzept der Nation gelesen wer-

den, welche – wie oben ausgeführt – essenziell auf die nationale ›Identität‹ bezogen ist

und vice versa. Hannah Arendt rekurriert darauf, insofern die Nation grundlegend auf

sich selbst verwiesen ist und keinen expansionistischen Charakter etablieren kann, da

diese »über das eigene Volk hinaus und jenseits des nationalen Territoriums keine Gül-

tigkeit beanspruchen kann.«34 In diesem Sinne ist die räumliche Festschreibung der

›Identität‹ notwendig für die Existenz und Normalisierung der Nation: »So kommen

mit dem Auftreten der Nationalstaaten überall alle Wanderbewegungen zu einem En-

de.«35 Mobilität wird in deren essenzieller Involvierung als seit Beginn an inhärenter

33 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität.

Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et

al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 200-201 [Hervorhebungen im

Original].

34 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, to-

tale Herrschaft. 14. Auflage. München: Piper 2011. S. 292.

35 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, to-

tale Herrschaft. 14. Auflage. München: Piper 2011. S. 487.



152 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Bestandteil des menschlichen Daseins verleugnet und als vermeintlich ›neues‹ Phäno-

men imaginiert sowie als angebliche Bedrohung der Fixierung inszeniert. Dass Mobi-

lität, Bewegung und Migration hierbei Grundkomponenten der menschlichen Existenz

darstellen,36 dass Menschheitsgeschichte dementsprechend immer schon Migrations-

geschichte war und ist, wird durch die mythische Konzeption und die Bestrebungen

der Schließung und Abschottung der Nation gegen ein ›Anderes‹ und gegen ein ›Au-

ßen‹, unterstützt durch den Nationalismus, verleugnet. Auch Julia Kristeva spricht von

»diese[n] Fremden, von denen wir erkennen, daß wir alle es sind«37 und verweist damit

auf einen Zustand und ein Erkennen innerer ›Fremdheit‹ als essenziellen Bestandteil

der eigenen ›Identität‹ und Existenz. Wobei anzumerken ist, dass diese Zementierung

der ›Identität‹ nicht notwendigerweise durch das sich räumlich bewegende Individu-

um selbst erfolgenmuss, also den_dieMigrant_in. Die Fixierung kann ebenso durch ein

›Außen‹, durch dieMehrheitsgesellschaft und die durch diese erzeugten öffentlich-poli-

tischen Debatten und Diskurse, aufoktroyiert werden. Bemerkenswert ist, dass mit der

Nationenbildung, ein Zeitpunkt gesetzt wird, dessen Existenz und künstliche, nach-

trägliche Konstruktion mythisch verschleiert ist (qua bereits erwähntem Gründungs-

mythos), und mit dem alle ›danach‹ Ankommenden als ›Andere‹ und ›Fremde‹ gelesen

und markiert werden.38 Dieses Label des späteren Ankommens wird schließlich als

›Nicht-Zugehörigkeit‹ und ›Migrationshintergrund‹ dauerhaft und naturalisiert fest-

geschrieben und der vermeintlich eindeutigen ›Identität‹ als nationalistische Kompo-

nente aufgezwungen. In diesem Sinne kann die Zementierung der ›Identität‹ in na-

tionalen oder desgleichen kulturellen Kategorien einen gewaltvollen, äußeren Aspekt

beherbergen, welcher sich aktiv gegen die potenziellen, den Subjekten eigenen Versu-

che der Dynamisierung und Bewegung richtet. Darüberhinaus werden auf diese Weise

Machtverhältnisse und Hierarchien (re-)etabliert, festgeschrieben und zu legitimieren

versucht.

36 Siehe beispielsweise: »Und wer sich nicht mehr traut, Menschen nur aufgrund ihrer Erscheinung

als ›Ausländer‹ zu bezeichnen, sagt nun ›Migrationshintergrund‹ – und vergisst, dass den alle ha-

ben.« Mense, Thomas: Kritik des Nationalismus. Stuttgart: Schmetterling Verlag 2016. S. 57.

37 Des Weiteren verweist Kristeva auf die Dynamik und Bewegung, welcher ›dem_der Fremden‹ in-

härent ist und denkt auf diese Weise eine sich im beständigen Aushandeln begriffene Identitäts-

konstitution und einen reziproken ›Raum‹: »Der Raum des Fremden ist ein fahrender Zug, ein flie-

gendes Flugzeug, der jedes Anhalten ausschließende Transit selbst.« Kristeva, Julia: Fremde sind

wir uns selbst. Übersetzt von Xenia Rajewsky. 13. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018. S. 12, 17.

38 Dass diese Markierung keine genetische, sondern eine soziale und vielschichtige ist, zeigt bei-

spielsweise Balibar: »Der ›Immigrant‹ ist eine Kategorie, die ethnische und klassenmäßige Kriteri-

en vermengt und die Ausländer im bunten Durcheinander in einen Topf wirft, allerdings nicht alle

Ausländer und nicht nur Ausländer. […] Ein Portugiesewirdmehr ein ›Immigrant‹ sein als ein Spani-

er (in Paris) und weniger als ein Araber oder ein Schwarzer; ein Engländer oder Deutscher werden

es gewiss gar nicht sein; ein Grieche vielleicht; ein spanischer und erst recht ein marokkanischer

Arbeiter werden ›Immigranten‹ sein, aber ein spanischer, ja sogar ein marokkanischer Kapitalist

werden es nicht sein.« Balibar, Etienne: Rassismus und Krise. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Im-

manuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse

Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 261-272, hier S. 265 [Hervorhebungen im Original].



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 153

Wird von Migrierenden zweiter, dritter etc. Generation39 gesprochen, so zeigt sich,

dass nationale ›Identität‹ in dieser Logik sehr wohl als stabile genetische Komponen-

te und als genetisch weitervererbbar imaginiert wird. Wird diese Argumentationskette

konsequent weitergedacht, so bedeutet dies, dass es so etwas wie ein ›Migrationsgen‹

beziehungsweise ein ›Ursprungsgen‹ geben müsste, welches sich an die jeweiligen Kin-

der, dann Enkel etc. weitervererbt. Die naturalisierende und damit überzeitliche Struk-

tur des Rassismus unterbindet qua einer biologistischen Verankerung das dynamische

Sich-Aushandeln von ›Identität‹ und ein subjektiv-situatives Verständnis von Zugehö-

rigkeit. Neben der Tatsache, dass ein solches, spezifisch zu identifizierendes ›Migra-

tionsgen‹ biologisch gesehen nicht existiert, stellen sich für den biologistisch gepräg-

ten Gesellschaftsdiskurs Fragen, welche die Abwegigkeit einer solchen Denksystematik

aufzeigen. Zum Beispiel: Über wie viele Generationen sollte dieses ›Ursprungsgen‹ ver-

erbt werden? Ab wann ist das Individuum nicht mehr Migrant_in der x-ten Generati-

on, sondern eine vollwertige ›Identität‹, ein vollwertiges Mitglied der ›anderen‹ Nation?

Warum vererbt sich der Ursprung der einen Nation, aber nicht der Ursprung der ›an-

deren‹ Nation? Existiert im Falle der Kombination zweier verschiedener Nationalitäten

der Eltern, sozusagen die Kombination zweier ›Ursprungsnationen‹, eine Hierarchie

der ›Ursprungsgene‹ untereinander? Welcher ›Ursprung‹ wäre in diesem Falle dann der

richtige beziehungsweise der biologisch entscheidende?40 Allein die letzte Frage zeigt

deutlich, wie hier vermeintlich biologische Ideen von Vererbung vereinnahmt werden

und nicht über die Natur, sondern über den gesellschaftlichen rassistischen, vonMacht-

ansprüchen dominierten Diskurs geprägt und bestimmt werden. Bemerkenswert ist

die Vorstellung, dass ab einem bestimmten Zeitpunkt (in dessen eindeutiger Bestimm-

barkeit verklärt durch die mythische Konstruktion der Nation), die Ankommenden als

›Andere‹ und ›Fremde‹ markiert werden in Abgrenzung zu den ›ursprünglich‹, national

Anwesenden. Zygmunt Bauman verweist darauf im Bezug zum_zur ›Fremden‹, wenn

er sagt:

»[D]ie unvergeßbare und daher unverzeihbare grundlegende Sünde des späten Ein-

tritts: die Tatsache, daß er die Lebenswelt in einem bestimmten Zeitabschnitt betre-

39 Siehe dazu zum Beispiel auch: »Im großen und Ganzen ist der Begriff [zweite Generation der

Migrant_innen; CM] eher pejorativ besetzt, weil er immer in Zusammenhang mit einer Thema-

tisierung von Defiziten verwendet wird. Darüber hinaus hat ›zweite Generation‹ auch den Bei-

geschmack einer nicht enden wollenden ›Fremdheit‹ – wann werden Personen eigentlich nicht

mehrmit Einwanderung in Verbindung gebracht?« Terkessidis,Mark: Die Banalität des Rassismus.

Migranten zweiter Generation entwickeln eine neue Perspektive. Bielefeld: transcript 2004. S. 125

[Hervorhebungen im Original].

40 Die Konstruktion des ›Ursprungs‹ nimmt eine so zentrale Position in allen hier diskutierten Argu-

mentationen und Theorien ein, da in diesem eine existenzielle ›Reinheit‹ imaginiert wird, welche

sich als stabil ausnimmt und als Kern stabil bleibt, sowie in diesem Sinne weitervererbt werden

kann als bindendes Identitätsmerkmal: »Die Suche nach dem Ursprung wäre also die Suche nach

etwas, was schon im Anfang dem Bauplan seiner Identität entsprach, nach der Wahrheit seines

›Typus‹, […] nach etwas, das sich seither nicht veränderte, nicht von späteren Existenzbedingun-

gen, von ›Äußerlichen, Zufälligem, Späterem‹ modifiziert worden wäre. […][I]m Ursprung sind die

Dinge rein […].« Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault. Genealogie undGeschichte imZeitalter der

Biologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009. S. 226-227 [Hervorhebungen im Original].



154 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

ten hat. Er gehört nicht ›ursprünglich‹, ›von Anfang an‹, ›seit undenkbarer Zeit‹ dazu.

Die Erinnerung an des Ereignis seines Kommens macht seine Gegenwart zu einem ge-

schichtlichenEreignis, nicht zu einem ›natürlichen‹ Faktum. […]Der Fremdeuntergräbt

die räumliche Ordnung der Welt […].«41

Dieser Geschichtlichkeit des Eintritts stellt sich eine naturalisierende Konstitution der

eigenen nationalen ›Identität‹ in überzeitlicher Verortung entgegen, welche ein dauer-

haftes Recht auf Anwesenheit im ›Raum‹ konstituiert. In diesem Sinne werden Macht-

verhältnisse eindeutig zugeordnet. Die Migrant_innen stellen insofern den vermeint-

lich existenziellen Zusammenhang zwischen Nation und Geburt offen infrage und ver-

weisen damit direkt auf den fiktionalen und mythischen Charakter der Nation wie der

nationalen ›Identität‹.42 Um also eine Infragestellung der eigenen ›Identität‹ und Exis-

tenzberechtigung (auch der räumlichen), der Ordnung der Welt generell, nicht auf-

kommen zu lassen, erfolgt eine Verknüpfung zwischen nationalem Ursprungsmythos

(ebenso auf struktureller Ebene) und eigener Identitätskonstitution bei gleichzeitiger

Ausschließung alle ›fremden‹ Elemente zur eigenen Absicherung und Einordnung.

Diese Denk- und Argumentationsweise lediglich als einen »Systemfehler der offe-

nen Gesellschaft«43 zu bezeichnen und ohne Handlungsaktivierung abzutun, greift je-

doch zu kurz. Diese hinnehmende Erklärung fragt nicht konsequent nach der Ursache

dieser Logik oder einer eventuell vonstattengehenden oder bereits erfolgten Institu-

tionalisierung. Denn hinter dieser steht eine rassifizierende Struktur, welche häufig

impliziten, jedoch massiven Einfluss auf die Denk-, Sprech- und Handlungsweisen der

Subjekte und Gesellschaft ausübt. Der so betitelte ›Systemfehler‹ liegt nicht ausschließ-

lich im System, sondern ebenso zentral in der argumentatorischen Grundlage und logi-

schen Struktur, welche das System als solches erst konzipieren. Der (mittlerweile weit-

gehend institutionalisierte) ›Systemfehler‹ ist Symptom des Ganzen, aber keineswegs

die alleinige Quelle des rassistischen Diskurses.

Wird in einem weiteren Schritt gefragt, wie sich die nationale ›Identität‹ und da-

rüber hinaus der zuvor bereits thematisierte Nationalismus aufbauen und selbst kon-

stituieren, wird der Zusammenhang zum Diskurs um ›Raum‹ und Rassismus in dieser

Debatte deutlich. Denn

41 Und weiter: »Sein Übergang vom ersten zum zweiten würde eine wichtige Verletzung der Grenze

auf der Karte der Existenz bedeuten und ist wegen des entscheidenden Widerstands unmöglich;

solch ein Übergang hätte die Anerkennung der Natur als historisches Ereignis zur Folge. Damit

würde die Anrufung der Ordnung oder natürlicher Rechte keine bevorzugte Behandlungmehr ga-

rantieren. Indemsie ein historisches Ereignis darstellt, einenAnfanghat, beinhaltet dieGegenwart

des Fremden immer die Möglichkeit der Beendigung.« Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambiva-

lenz. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt? 2.

Auflage. Hamburg: Junius 1992. S. 23-49, hier S. 29-30 [Hervorhebungen im Original].

42 »If refugees […] represent such a disquieting element in the order of themodern nation-state, this

is above all because by breaking the continuity between man and citizen, nativity and nationality,

they put the originary fiction of modern sovereignty in crisis.« Agamben, Giorgio: Homo Sacer.

Sovereign Power and Bare Life. Übersetzt von Daniel Heller-Roazen. Stanford: Stanford University

Press 1998. S. 131 [Hervorhebungen im Original].

43 Czollek, Max: Gegenwartsbewältigung. In: Aydemir, Fatma/Yaghoobifarah, Hengameh (Hg.): Eure

Heimat ist unser Albtraum. Berlin: Ullstein 2019. S. 167-181, hier S. 174.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 155

»[n]ationale Kulturen konstituieren Identitäten, indem sie Bedeutungen der ›Nation‹

herstellen, mit denen wir uns identifizieren können; sie sind in den Geschichten, die

über dieNation erzähltwerden, in den Erinnerungen, die ihreGegenwartmit ihrer Ver-

gangenheit verbinden und in den Vorstellungen, die über sie konstruiert werden.«44

Narration, Sprache und die historischewie öffentlich-politischeDiskussion spielen eine

entscheidende Rolle in der Selbstkonzeption der Vorstellungen von nationaler ›Identi-

tät‹. Mit Albrecht Koschorke lässt sich ergänzend und bestärkend sagen, dass »[i]n Ge-

stalt von Narrativen […] sich ursprünglich frei Erfundenes im kollektiven Bewusstsein

sedimentieren und zu einer harten sozialen Tatsache werden [kann][…].«45 Der narra-

tiv erzeugte und reproduzierte Gründungsmythos der Nation wird in die Konstitution

einer nationalen ›Identität‹ überführt und wird folglich zu einer ideologisch motivier-

ten Tatsache transformiert. Explizit zu ergänzen ist an diesem Punkt der Aspekt des

Raumes, denn die Nation ist per se durch geographische, exklusive Grenzen definiert

und wesentlich durch diese sich abgrenzende Struktur konzipiert. Und auch die Ge-

schichten und Erinnerungen, die Hall anspricht, sind immer an diesen konkreten wie

ideologischen Raum der Nation gebunden. Sie funktionieren nur in der Abgeschlos-

senheit auf ein konkretes geopolitisches und damit geographisch fixiertes Faktum hin

ausgerichtet. Ohne die klare Vorstellung, wo genau die Nation räumlich verortet ist

und wer durch die Grenzen in- bzw. exkludiert ist, ist auch die Narration dieser weder

bedeutungs- nochwertgenerierend.Die ›Vorstellungen‹ über die Nation beinhalten also

als entscheidenden Teil eine räumliche Definierung, Abgrenzung und Festschreibung

auf mehreren Ebenen. Damit wird ›Raum‹ sowohl in seiner geographischen wie in sei-

ner sozialen Spielart essenzieller Bestandteil der über diese narrativen Vorstellungen,

Geschichten und Erinnerungen konstruierten nationalen ›Identität‹.

In der Narration der Nation, wird Hall weiter gefolgt, werden Ursprünge, Konti-

nuität, Tradition und Zeitlosigkeit betont, um der eigenen Existenz eine übergeord-

nete Bedeutung und zeitunabhängige Sicherheit zu geben. Diese Aspekte bilden sich

um das zuvor bereits eingeführte Konzept des Gründungsmythos herum aus, welcher

den Ursprung der Nation, des Volkes und seines Nationalcharakters so früh ansetze,

dass dieser sich im Nebel der realen und mythischen Zeit verliere.46 Die Vorstellung

44 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identi-

tät. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle

et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 202 [Hervorhebungen im

Original].

45 Und weiter: »[…] In diesem Auf- und Abbau erzählerischer Konstruktionen entsteht die Welt so-

zialer Tatsachen immer neu und bleibt andererseits für die jeweiligen Bewohner immer gleich

selbstverständlich, auch wenn ihre Elemente im Laufe der Zeit ausgetauscht werden.« Koschor-

ke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie. 3. Auflage.

Frankfurt a.M.: Fischer 2003. S. 24-25.

46 Dies wurde bereits in Kapitel 7.2 Raumparadigmatischer Neo-Rassismus im Kontext der Nation aus-

führlich zitiert: Vgl. Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und

kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem,

Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 202-204.

Die Vorstellung, die dem zugrunde liegt, ist die der Existenz einer ›wahren Identität‹. Zu denken

wäre an ein aufklärerisches Ideal eines einzigen und wahren Identitätskerns, welcher jedemMen-

schen inhärent ist undwelcher unveränderlich ist. Hall spricht dazuwie folgt: »Mich interessiert an



156 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

und exklusive Manifestation einer nationalen ›Identität‹ liegt darüber hinaus entschei-

dend in »der Idee eines reinen, ursprünglichen ›Volkes‹ begründet.«47 Es lässt sich zuge-

spitzt sagen, dass die nationale ›Identität‹ mit in einer imaginativen Konzeption der

›Reinheit‹ einer nationalen völkischen ›Rasse‹ begründet liegt, welche wiederum essen-

ziell darüber bestimmt wird, innerhalb welcher geopolitischen, räumlichen Grenzen

diese existiert. In einem universellen Anspruch und in diesem mythifizierten Charak-

tere wird nationale ›Identität‹ eindeutig zu fixieren versucht: »Denn der eigentliche

Zweck der Mythen ist es, die Welt unveränderlich zu machen.«48 Zu beobachten ist

darüber hinaus eine massive, häufig oppressive Machtausübung, die notwendig ist, um

eine Vorstellung der einen, homogenen nationalen ›Identität‹ zu generieren und vor al-

lem überzeitlich festzuschreiben. Zentral für die dominante Machtausübung sind der

Mechanismus der Unterbindung eines Shifts, einer Dynamisierung und Veränderung.

Weiterführend kann Andersons Konzept der Imagined Communities angeführt werden.

Er geht davon aus, dass eine nationale Gemeinschaft (verstanden als Zusammenschluss

der nationalen ›Identitäten‹) eine imaginierte und damit eine narrativ konstruierte Ge-

meinschaft ist:

»In an anthropological spirit, then, I propose the following definition of the nation:

it is an imagined political community – and imagined as both inherently limited and

sovereign. It is imagined because the members of even the smallest nation will never

knowmost of their fellow-members,meet them, or even hear of them, yet in theminds

of each lives the image of their communion.«49

ihr [Logik der ›wahren Identität‹; CM] eine Art existenzieller Realität, weil ichmeine, dass die Logik

des Sprechens über Identität für unsere Vorstellungen von uns selbst äußerst wichtig ist. Sie ent-

hält den Gedanken des wahren Ich, eines wirklichen Ich, das in uns vorhanden und in den Schalen

all der zahlreichen falschen Ichs verborgen ist, die wir dem Rest der Welt präsentieren. […] Die-

se Art der Logik oder des Diskurses über Identität hat etwas mit dem Wunsch nach Garantien zu

tun. Sie gibt uns Bewusstsein von Tiefe, von einem Dort-Draußen und einemHier-Drinnen. Sie ist

räumlich organisiert.« Äußerst interessant ist der Verweis, dass selbst eine Identitätsvorstellung in

diesem exklusiven, überzeitliche und ›wahren‹ Sinne, offensichtlich nicht ohne eine Bezugnahme

zu ›Raum‹ auskommt. Hall, Stuart: Alte und neue Identitäten, alte und neue Ethnizitäten. In: Hall,

Stuart: Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und über-

setzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012.

S. 66-87, hier S. 67.

47 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identi-

tät. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle

et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 204 [Hervorhebungen im

Original].

48 Und weiter: »Die Mythen müssen eine universale Ökonomie vorgaukeln und vorspielen, die ein

für allemal die Hierarchie der Besitztümer festgelegt hat. […] Die Mythen sind nichts anderes als

die unaufhörliche, niemals nachlassende Forderung, das heimtückische und unnachgiebige Ver-

langen, daß alle Menschen sich in diesem ewigen und doch zeitbedingten Bild wiedererkennen,

das man irgendwann einmal von ihnen gemacht hat, als ob es für alle Zeiten so sein müßte. Denn

die Natur, in die man sie einsperrt unter dem Vorwand, ihnen Ewigkeit zu verschaffen, ist nur ei-

ne Gewohnheit.« Barthes, Roland: Mythen des Alltags. Übersetzt von Horst Brühmann. 5. Auflage.

Berlin: Suhrkamp 2012. S. 311-312.

49 Weiterführend zur Spezifizierung der Aspekte ›limited‹ und ›sovereign‹: »The nation is imagined

as limited because even the largest of them, encompassing perhaps a billion living human be-



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 157

Deutlich wird, dass die nationale ›Identität‹ der Auffassung einer nationalen Gemein-

schaft50 und Gemeinschaftlichkeit entspringt, welche nicht auf biologischen oder ›na-

türlichen‹ Tatsachen beruht, sondern ein nachgelagertes, soziales Konstrukt ist, das

soziale und ideologische Diskurse narrativ vereinnahmt, reproduziert und repräsen-

tiert.

Dieser Charakter der konstruierten Zusammengesetztheit wird deutlich bei dem

Blick auf das Element der ›Kultur‹.51 ›Kultur‹ wird in der vorliegenden Diskussion als

»hochwirksame und produktive ideologische Konstruktion«52 verstanden, welche sich

auch in (post-)modernen Konzepten wie der beispielsweise ›Trans-Kultur‹ nach wie

vor in einer Vorstellung des Hegelianischen Kugelmodells befindet und ähnlich der

Nation einen Containerraum darstellt. In diesem Sinne wird ›Kultur‹ als Kategorisie-

rung verstanden, welche sich durch Strategien der Homogenisierung53 in vermeint-

ings, has finite, if elastic, boundaries, beyond which lie other nations. No nation imagines itself

coterminous with mankind. […] It is imagined as sovereign because the concept was born in an age

in which Enlightenment and Revolution were destroying the legitimacy of the divinely-ordained,

hierarchical dynastic realm. […] Finally, it is imagined as a community, because, regardless of the

actual inequality and exploitation that may prevail in each, the nation is always conceived as a

deep, horizontal comradeship. Ultimately it is this fraternity that makes it possible, over the past

two centuries, for so many millions of people, not so much to kill, as willingly to die for such lim-

ited imaginings. These deaths bring us abruptly face to face with the central problem posed by

nationalism: what makes the shrunken imaginings of recent history (scarcely more than two cen-

turies) generate such colossal sacrifices?«Anderson, Benedict: ImaginedCommunities. Reflections

on the Origin and Spread of Nationalism. Revised Edition. London/New York: Verso 2006. S. 5-6, 7

[Hervorhebungen im Original].

50 ZumUnterschied von Gemeinschaft als Form desWillens, welcher dieses Kollektiv bejaht, und der

Gesellschaft als Form der instrumentellenWeise, welche das Kollektiv als Zweck setzt, siehe: Tön-

nies, Ferdinand: Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft. Herausgegeben von Klaus Lichtbau.

Wiesbaden: Springer 2012.

51 Kultur ist – ähnlich der Nation – kaum definierbar und findet in derWissenschaft keinen gemein-

samenNenner. Seddig beispielsweise spricht von nahezu 260 verschiedenen, wissenschaftlich an-

erkannten Definitionen des Konstrukts ›Kultur‹. Vgl. Seddig, Christina: DieWelt im Chaos oder als

Einheit? Huntingtons umstrittene Zivilisationstheorie im Lichte der Weltordnungsdebatte. Ber-

lin: trafo Verlagsgruppe 2009. S 11. Eine tiefergehende, umfänglichere Diskussion des Konzepts

der ›Kultur‹ wird an dieser Stelle aus Relevanzgründen und aufgrund der schieren Masse an mög-

lichen Diskussionspunkten ausgespart. Weiterführendes zur Problematisierung des Begriffs der

(Trans-)›Kultur‹ ist zu finden in beispielsweise: Rau, Ariane/Lavorano, Stephanie/Mehnert, Carolin:

Vorwort: Zum Status der Trans_Konzepte. In: Lavorano, Stephanie/Mehnert, Carolin/Rau, Ariane

(Hg.): Grenzen der Überschreitung. Kontroversen um Transkultur, Transgender und Transspecies.

Bielefeld: transcript 2016. S. 7-21.

52 Ezli, Özkan/Kimmich, Dorothee/Werberger, Annette: Vorwort. In: Ezli, Özkan/Kimmich, Doro-

thee/Werberger, Annette (Hg.): Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung undWelt-

literatur. Bielefeld: transcript 2009. S. 9-19, hier S. 10.

53 »Homogenisierung ist eine bewusste Intervention in einen fluiden Praxiszusammenhang, der

durch Kodifizierung eingefroren wird. Kodifizierte Praxis solcher Art gewinnt eine eigene ma-

terielle Gewalt, die sich dann als Realität ausgibt. In diesem Sinne werden soziale Kategorien

›erfunden‹. Fortan haben die Träger dieser erfundenen Kategorien ein materielles Interesse an

deren Beibehaltung, womit sich der Kreis schließt.« Sowie: »Homogenisierungsversuche sind al-

so Formen kulturelle Besitzergreifung, […] um einer bestimmten Schicht Authentizität zuzuspre-

chen.« Bhatti, Anil: Kulturelle Vielfalt und Homogenisierung. In: Feichtinger, Johannes/Prutsch,



158 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

lich eindeutigen kulturalistischen54 und damit rassistischen Erklärungs- und Zuschrei-

bungsmustern reproduziert und materialisiert. Demnach kann regelrecht »von einem

›Verschwinden des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs‹«55 gesprochen werden. Dies

dient nicht zuletzt dazu, soziale Ungleichheiten, gewaltvolle Machtverhältnisse und

Rassismen durch eine Umbenennung in ›kulturelle‹ Differenzen zu verschleiern und

demgemäß Verantwortlichkeiten zu vertuschen.56 In ihrer ordnenden wie in ihrer Le-

gitimierungsfunktion von sozialem und politischem Handeln trägt ›Kultur‹ ebenso wie

die Nation zu einer fixierten, eindeutigen und exklusiven Identitätskonstitution bei.57

›Kultur‹ kann in diesem Verständnis rassifiziert werden. Es lässt sich also sagen, das

zwischen ›Kultur‹ und Nation im Kontext der räumlichen Notwenigkeit der Verortung

sowie des Anspruchs an eine eindeutige Identitätskonzeption eine gewisse strukturel-

le Relation besteht. Anderson versteht Nationalität oder »nation-ness, as well as na-

tionalism« dahingehend als »cultural artefacts [sic!]«58. Damit wird der artifizielle und

sozial geprägte Charakter der ›nation-ness‹ durch die Kontextualisierung mit ›Kultur‹

Ursula/Csáky, Moritz (Hg.): Habsburg Postcolonial. Machtstrukturen und kollektives Gedächtnis.

Innsbruck: Studienverlag 2003. S. 55-68 [Hervorhebungen im Original]. URL: www.kakanien-revi-

sited.at/beitr/theorie/ABhatti1.pdf (aufgerufen am 19.07.2020).

54 Wie sich ›Kultur‹ zum Kulturalismus transformiert beschreibt zum Beispiel: Kaschuba, Wolfgang:

Kulturalismus: Kultur statt Gesellschaft? In: Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für histori-

sche Sozialwissenschaft. Ausgabe 21, Nummer 1, 1995. S. 80-95. ›Kultur‹ ist dabei »nichts Schicksal-

haftes« und überdies nichts Natürliches. »Das soll nicht heißen, daß kulturelle Faktoren für den

Entwicklungsprozeß belanglos wären. Sie wirken aber nicht losgelöst von sozialen, politischen

und wirtschaftlichen Einflußfaktoren. Und sie sind auch nicht unveränderlich.« Sen, Amartya: Die

Identitätsfalle.Warumes keinenKrieg der Kulturen gibt. Übersetzt von FriedrichGriese.München:

Bundeszentrale für politische Bildung 2007. S. 118, 119.

55 Siehe weiter: »[…] daß in Teilen der wissenschaftlichen und der öffentlichen Diskussion das Re-

den über Geschichte, Gesellschaft und Politik oft nunmehr ›in terms of culture‹ stattfindet, ja daß

sich dies als eine regelrechte Diskursstrategie auffassen läßt, die ›Kultur‹ gegen ›Gesellschaft‹ aus-

zuspielen versucht.« Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im ge-

sellschaftlichen Diskurs. In: Berliner Journal für Soziologie. Nummer 4, 1994. S. 27-46, hier S. 30

[Hervorhebungen im Original].

56 Siehe dazu: »Ohne den Rückverweise auf die ökonomische und soziale Logik kultureller Phänome-

ne vollzieht sich eine stillschweigende Umetikettierung: ›Soziale Ungleichheit‹ wird umdefiniert

und reduziert auf Befunde wie ›Modernitätsrückstand‹, ›kulturelle Differenz‹, ›soziales Kompe-

tenzdefizit‹. Und oft dient solche sprachlicheDifferenzierung auch einer inhaltlichen Euphemisie-

rung: Problemsichten werden entschärft.« Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Vom Verschwin-

den des Sozialen im gesellschaftlichen Diskurs. In: Berliner Journal für Soziologie. Nummer 4,

1994. S. 27-46, hier S. 31 [Hervorhebungen im Original].

57 »›Kultur‹ als Praxis derWahrnehmung und Bearbeitung von ›Wirklichkeit‹ ist in hohemMaße über

gesellschaftliche Diskurse organisiert. […] Es geht dabei vorrangig um Strategien der Argumenta-

tion, um die Definition vonWerten, Symbolen, Bedeutungen, die dann ihrerseits zur Legitimation

sozialen und politischen Handelns benutzt werden. […] Die Geschichte bietet uns genügend Bei-

spiele dafür, wie ›Kultur‹ dort immer wieder zur Sakralisierung kollektiver Sinngebung benutzt

wurde.« Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Vom Verschwinden des Sozialen im gesellschaftli-

chen Diskurs. In: Berliner Journal für Soziologie. Nummer 4, 1994. S. 27-46, hier S. 36 [Hervorhe-

bungen im Original].

58 Anderson, Benedict: Imagined Communities. Reflections on theOrigin and Spread ofNationalism.

Revised Edition. London/New York: Verso 2006. S. 4.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 159

systematisch herausgestellt. Mit Hall lässt sich diese Ansicht vertiefen und von Folgen-

dem ausgehen: Nationen »bestehen aus disparaten Kulturen […][und] sind von tiefen

inneren Spaltungen und Differenzen durchzogen und nur durch die Ausübung kultu-

reller Macht ›bereinigt‹. […] Alle modernen Nationen sind kulturell hybrid.«59 Die Nation ist

demgemäß alles andere als eine homogene, ursprüngliche Identitätengruppe, sondern

ein höchst diverser Zusammenschluss verschiedenster Identitätskonzeptionen und so-

zio-kultureller Gefüge, welche sich nur aufgrund einer meist fragwürdig tendenziösen,

vereinheitlichenden Machtausübung und narrativen Vergangenheitsgenerierung sowie

einer räumlichen Ursprungsverortung zu einer scheinbar harmonischen, zeitlosen Ein-

heit fügen beziehungsweise zu dieser implizit oppressiv zusammengesetzt werden. Ed-

ward Said verweist darüber hinaus auf das Potenzial einer »Imaginative Geography«60,

welche vor allem auch Grenzziehungen bestimmt sowie beide Seiten der Grenze gegen-

einander in eine hierarchisch wertende Beziehung setzt. Diese Seiten sind konstruiert

und sind keine tatsächlichen, ›natürlich‹ begründbaren Gegebenheiten. Nationale Re-

präsentationen und Bestrebungen der Identitätsbildung sowie -fixierung ziehen sich

somit bis in eine geographische Ebene hinein.

Nationale ›Identitäten‹ repräsentieren daran anknüpfend »Bindungen an besonde-

re Orte«61 und sind, um diesen Punkt noch einmal zu betonen, immer essenziell wie

existenziell an Vorstellungen von ›Raum‹ generell und explizit von nationalem Contai-

nerraum gebunden sowie durch diesen konstituiert. Hall geht sogar so weit, dass er

›kulturelle Identität‹ als eine vorläufige Bezeichnung dessen auffasst, was eigentlich

die Konstruktion von »Positionalität«62 darstellt – diese ist über eine kommunikati-

ve Praxis hinaus als räumlich-geographisch zu fassen. Der Begriff der ›Positionalität‹

repräsentiert in diesem Setting die entscheidende Bedeutung des sozialen wie geogra-

phisch gedachten ›Raumes‹ als Element der Identitätskonstruktion über das explizite

Benennen der notwendigen Positionierung innerhalb dessen. ›Identität‹ gestaltet sich

59 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität.

Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von UlrichMehlem, Dorothee Bohle et al.

Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 206-208 [Hervorhebungen im

Original].

60 Said, Edward W.: Orientalism. 25th Anniversary Edition. New York: Vintage Books 1994. S. 49-73.

Die imaginative geography spielt dahingehend ebenso im Diskurs der Mauer (siehe dazu Kapitel 7.3

Räumliche Manifestationen von Nationalismus) eine Rolle: »[…] walls are ordinarily perceived as in-

tended for a material task. Yet walls are also commonly said to convey moods or feelings by their

design, placement, and relationship to built or natural environment. Theymay set or foreclose po-

litical and economic possibilities and be screens for a host of projected desires, needs, or anxieties.

In this respect, walls can be crucial elements in the making of what Edward Said termed ›imagi-

native geography‹, the mental organization of space producing identities through boundaries.«

Brown, Wendy: Walled States, Waning Sovereignty. With a New Preface. New York: Zone Books

2010. S. 85-86 [Hervorhebungen im Original].

61 Hall, Stuart: Die Frage der kulturellen Identität. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität.

Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von UlrichMehlem, Dorothee Bohle et al.

Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 180-222, hier S. 213.

62 Hall, Stuart: Die Formierung eines Diaspora-Intellektuellen. In: Hall, Stuart: Cultural Studies.

Ein politisches Theorieprojekt. Ausgewählte Schriften 3. Herausgegeben und übersetzt von No-

ra Räthzel. Hamburg: Argument Verlag 2000. S. 8-33, hier S. 32.



160 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

dem folgend ohne ›Raum‹ als nicht mehr denkbar, geschweige denn leb- oder kommu-

nizierbar.

Gerade mit Hinblick auf den Diskurs umMigration, welcher unter anderem grund-

legend durch konfrontative Gegenüberstellungen von ›innen‹ versus ›außen‹, ›wir‹ ver-

sus ›die anderen‹ bestimmt ist, ist entscheidend, dass »Identitäten vor allem auf der

Grundlage von Differenz konstituiert«63 sind. Die Definition der eigenen ›Identität‹

erfolgt zentral über die Bestimmung dessen, wovon sich das eigene Selbst in der Dif-

ferenz (und nicht in der Ähnlichkeit64) unterscheidet, was das eigene Selbst eben nicht

ist. In diesem Sinne der gegensätzlichen Ausschließlichkeit bewegt sich das System

der Konstruktion der eindeutigen ›Identität‹ in die Sphäre einer rassistischen Struk-

tur hinein: »Die ausgeschlossene Gruppe verkörpert das Gegenteil der Tugenden, die

die Identitätsgemeinschaft auszeichnet. […] Jede Eigenschaft ist das umgekehrte Spie-

gelbild der anderen. Dieses System der Spaltung der Welt in ihre binären Gegensät-

63 Hall, Stuart: Wer braucht ›Identität‹? In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausge-

wählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von Kristin

Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 167-187, hier S. 171.

64 Die Ähnlichkeit muss in der exklusiven Logik der national(istisch)en ›Identität‹ verneint werden

(gerade auch auf genetischer Ebene), da diese eine Vorstellung der ›gemeinsamen Herkunft‹ er-

möglichen würde, welche ja gerade in existenzieller Weise als nicht vorhanden konstruiert wird:

»Ähnlichkeit ist Verwandtschaft – und Verwandtschaft heißt gemeinsame Herkunft.« Sarasin,

Philipp: Darwin und Foucault. Genealogie undGeschichte imZeitalter der Biologie. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2009. S. 37. Weiterführend, würde ein Anerkennen von Ähnlichkeiten das institutio-

nalisierte Machtgleichgewicht infrage stellen: »Der Punkt ist, dass die Ausklammerung von Ähn-

lichkeit unweigerlich das Machtgleichgewicht zwischen den westlichen und den nicht-westlichen

Kulturen intakt hält: das heißt, in einer Schieflage zu Gunsten der westlichen Kulturen.« Mahajan,

Gurpreet: Jenseits von Differenz und vollkommener Identität. Das Konzept der Ähnlichkeit in den

Sozialwissenschaften. In: Bhatti, Anil/Kimmich, Dorothee (Hg.): Ähnlichkeit. Ein kulturtheoreti-

sches Paradigma. Konstanz: Konstanz University Press 2015. S. 153-163, hier S. 162. Aber, um dies

in aller Kürze der Vollständigkeit halber mit aufzuführen, auch unter raumtheoretischem Blick-

winkel ist Ähnlichkeit interessant, enthält diese doch grundlegend »eine Affinität zu räumlichen

Modellierungen von Nähe und Ferne […]. Ähnlichkeitsbeziehungen sind daher verwendbar für die

Beschreibung von Verhältnissen, die eine relative Nähe und eine relative Ferne implizieren und

dabei die jeweilige Entfernung als dynamisch, also als wandelbar repräsentieren. Daher schließt

Ähnlichkeit neben dem räumlichen auch immer einen dynamischen, zeitlichen, nicht aber teleo-

logischen Aspekt ein. […] Als problematische und problematisierende Figur des Kontinuierlichen

irritiert Ähnlichkeit die großen heuristischen Trennungen derModerne: Natur und Kultur, Mensch

und Ding, fremd und eigen.« In diesem Sinne gefährdet Ähnlichkeit – im Gegensatz zur binären

Differenz – eine endgültige vermeintlich gerechtfertigte Platzierung der als ›anders‹ markierten

Subjekte, da diese die Platzierung essenziell als dynamisch konstituieren würden. Weiterzuden-

ken wäre dies dahingehend, dies führt an dieser Stelle jedoch zu weit, welche Rolle Ähnlichkeiten

in der Konstituierung reziproker, relationaler ›Räume‹ einnehmen und wie diese zu einer räum-

lich-dynamischen Bedeutungskonstitution in der Aushandlung von ›Identitäten‹ beitragen kann,

da Ähnlichkeit »ein Moment der Destabilisierung von angeblich stabilen, ›natürlichen‹ dichoto-

men Ordnungen« ist und als »Bewegungsbegriff« verstanden wird. Bhatti, Anil/Kimmich, Doro-

thee: Einleitung. In: Bhatti, Anil/Kimmich, Dorothee (Hg.): Ähnlichkeit. Ein kulturtheoretisches

Paradigma. Konstanz: Konstanz University Press 2015. S. 7-31, hier S. 13-14, 17, 19 [Hervorhebungen

im Original].



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 161

ze ist das fundamentale Charakteristikum des Rassismus […].«65 Die Differenz66 wird

zur entscheidenden Markierung des ›Eigenen‹ sowie der Positionierung innerhalb ei-

ner hierarchischen Machstruktur. Mit Hall lässt sich weiter sagen, »dass Differenz des-

halb ins Gewicht fällt, weil sie essentiell für Bedeutung ist; ohne sie kann Bedeutung

nicht existieren.«67 Ergänzend wird das ›Ich‹ über die Benennung und Fixierung des

›Anderen‹ bestimmt und verweist beide an einen Platz. Die eigene (national(istisch)e)

›Identität‹ konstituiert und versteht sich dieser Logik folgend nur im Kontrast zum

selbst benannten (und rassifizierten) ›Anderen‹ sowie in einer differenzierenden Nega-

tivbewegung.68 In diesem Zuge erfolgt eine Festschreibung im ›Raum‹ und eine durch

Machtstrukturen gesteuerte Platzierung. Eine (zum Teil gewaltvolle) Machtausübung

ist dahingehend notwendig, um nicht Festschreibbares und nicht endgültig zu Verein-

heitlichendes oppressiv zu homogenisieren und zu fixieren. Denn die Bedeutung (und

65 Siehe ergänzend: »Das heißt also, weil wir rational sind, müssen sie irrational sein, weil wir kul-

tiviert sind, müssen sie primitiv sein, wir haben gelernt, Triebverzicht zu leisten, sie sind Opfer

unendlicher Lust und Begierde, wir sind durch den Geist beherrscht, sie können ihren Körper be-

wegen, wir denken, sie tanzen usw.« Hall, Stuart: Rassismus als ideologischer Diskurs. In: Das Ar-

gument. Ausgabe 178, 1989. S. 913-921, hier S. 919.

66 Siehe zumDiskurs der und zur Bedeutungskonstitution quaDifferenz auchDerrida: »Die différance

bewirkt, daß die Bewegung des Bedeutens nur möglich ist, wenn jedes sogenannte ›gegenwärti-

ge‹ Element, das auf der Szene der Anwesenheit erscheint, sich auf etwas anderes als sich selbst

bezieht, während es das Merkmal (marque) des vergangenen Elements an sich behält und sich be-

reits durch das Merkmal seiner Beziehung zu einem zukünftigen Element aushöhlen läßt, wobei

die Spur sich weniger auf die sogenannte Zukunft bezieht als auf die sogenannte Vergangenheit

und die sogenannte Gegenwart durch eben diese Beziehung zu dem,was es nicht ist: absolut nicht

ist, nicht einmal eine Vergangenheit oder eine Zukunft als modifizierte Gegenwart, konstituiert.«

Derrida, Jacques: Randgänge der Philosophie. Herausgegeben von Peter Engelmann. Wien: Pas-

sagen Verlag 1988. S. 42 [Hervorhebungen im Original].

67 Hall, Stuart: Das Spektakel des ›Anderen‹. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation.

Ausgewählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von

Kristin Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 108-166, hier S. 117.

68 Siehe zum Beispiel: »Das heißt, obwohl die Konstruktion des Anderen ein Versuch ist, das, was wir

nicht sind, an seinem Platz zu fixieren, in sicherer Entfernung zu halten, können wir selbst uns

doch nur verstehen in Beziehung zu diesem Anderen.« Hall, Stuart: Rassismus als ideologischer

Diskurs. In: Das Argument. Ausgabe 178, 1989. S. 913-921, hier S. 920. Hall verweist weiter darauf,

warum das Projekt der eindeutigen und endgültigen Identitätsbildung nicht abgeschlossen oder

erfolgreich sein kann in dessen Anspruch an überzeitliche und fixierte Gültigkeit: »Unsere Sub-

jektivitäten werden durch diesen unruhigen, niemals kompletten, unbewussten Dialog mit dem

›Anderen‹ und seine Internalisierung geformt. Sie werden in Beziehung zu etwas konstruiert, das

uns komplettiert, uns gleichzeitig aber in gewisserWeise – da es sich außerhalb von uns befindet –

auch immer fehlt.« Hall, Stuart: Das Spektakel des ›Anderen‹. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität,

Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4.Herausgegeben von JuhaKoivisto undAndreasMerkens.

Übersetzt von Kristin Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 108-166,

hier S. 121 [Hervorhebungen im Original]. In diesem Kontext produziert auch der Nationalstaat

sein ›Anderes‹ immer selbst qua seiner absoluten Abschottung wie territorialen, eindeutigen Be-

grenzung: »[…] was am Nationalstaat problematisch ist, ist die Ausgrenzung und die Enteignung,

die er produziert, die Erzeugung von Gruppen von Staatenlosen und Flüchtlingen.« De Lagasne-

rie, Geoffrey: Die Kunst der Revolte. Snowden, Assange, Manning. Übersetzt von Jürgen Schröder.

Berlin: Suhrkamp 2016. S. 56.



162 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

damit auch die Bedeutung und Eindeutigkeit der eigenen ›Identität‹) kann »nicht end-

gültig festgeschrieben werden und […] eine Gruppe [kann] die Bedeutungsgebung nie-

mals vollständig steuern […].«69 Macht über die eigene ›Identität‹ und vor allem über

das, was diese nicht ist, bedeutet auch, Macht über den ›Raum‹ zu beanspruchen so-

wie über die Entscheidung, wem das Recht auf Anwesenheit in diesem in welcher Form

zuteil wird und wem nicht. Darüber hinaus ist hervorzuheben, dass ›Identitäten‹ »nur

aufgrund ihrer Kapazität Bedeutungen auszuschließen und auszulassen als Zielpunkt

der Identifikation und Verbindung wirksamwerden. […] Einheit und Homogenität sind

keine natürlichen, sondern konstruierte Formen der Schließung, die jeder Identität als

Notwendigkeit unterstellt werden.«70 Das Element der ›konstruierten Schließung‹ ist

entscheidend, da es auf die räumliche Struktur des ›Innen‹ versus ›Außen‹ verweist und

die Bedeutung einer klar sichtbaren Grenze für die Nation als solche und überdies für

eine eigene, subjektiv, wie gruppenspezifisch eindeutige nationale ›Identität‹ hervor-

hebt. In diesem Sinne führt der Prozess der Identifikation letzten Endes im Extremfall

immer zu einer materiellen und demgemäß räumlichen und sozialen Ausschließung

der als differierend Bezeichneten. Homogenität wird nicht erzeugt gleichwohl eines

Verständnisses von Unterschieden als kompatibel mit Blick auf Ähnlichkeiten, sondern

im Sinne der Ausgrenzung –Homogenitäten stehen sich als Entitäten frontal und end-

gültig gegenüber. Ernest Gellner verweist auf die Bedingtheit von Homogenität und

Nationalismus als Voraussetzung für die Nation und in einemweiteren Schritt auch für

eine national(istisch)e ›Identität‹: »[…] homogeneity imposed by objective, inescapable

imperative eventually appears on the surface in the form of nationalism.«71 Die Homo-

genität wird dabei als vermeintlich objektive Kategorie gesetzt und schreibt sich über

den zuvor dargestellten Zusammenhang von einheitlicher Vorstellung einer Gemein-

schaft und der Nation als vermeintlich nur in dieser Weise regierbare Entität, in die

Identitätsbildung ein. Diese konstruierte Homogenität ist, dies muss noch einmal als

entscheidend betont werden, eine der absoluten Grundvoraussetzung für die Konzep-

tion einer nationale ›Identität‹ im Sinne der Differenz und Geschlossenheit.

Über diese Verknüpfung wird nochmals deutlich, dass Identitätskonzeptionen in

deren vielen verschiedenen Facetten nicht unabhängig von ›Raum‹ gedacht oder ver-

standen werden können. Gerade der Verweise auf die ›Schließung‹ lässt assoziativ an

Debatten um nationalstaatliche Abgrenzungen denken, an das Bauen von Mauern, an

Diskussionen umdas Schließen vonGrenzen, umden Flüchtenden ›Einhalt‹ zu gebieten

und das ›Innen‹ zu schützen. Dies steht im Kontext einer Abschottung zur Sicherung

der eigenen, als homogen imaginierten ›Identität‹, im Sinne der eigenen ›Kultur‹ und

69 Hall, Stuart: Das Spektakel des ›Anderen‹. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation.

Ausgewählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von

Kristin Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 108-166, hier S. 118.

70 Hall, Stuart: Wer braucht ›Identität‹? In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität Repräsentation. Ausge-

wählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von Kristin

Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 167-187, hier S. 171-172.

71 Siehe auch: »It is not the case that nationalism imposes homogeneity out of a willful cultural

Machtbedürfnis; it is the objective need for homogeneitywhich is reflected in nationalism.« Gellner,

Ernest: Nations and Nationalism. New Perspectives on the Past. Ithaka: Cornell University Press

1983. S. 39, 46 [Hervorhebungen im Original].



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 163

des nationalistischen Erbes. Auf individueller Ebene spricht Hall davon, dass »Identi-

täten […] Positionen [sind], die das Subjekt ergreifen muss […].«72 Dies bedeutet, dass

die Homogenisierungsphantasien respektive -bestrebungen und Konstruktionen der

Schließung nicht nur auf übergeordneter Ebene, sondern ebenso auf subjektiver Ebene

für jedes Individuumablaufen.Eine räumliche, klar positionierende Verortungwird zur

essenziellen Strategie der Identitätsbestimmung sowie zur Vereindeutigung der ›Iden-

tität‹. Dadurch wird die räumliche Komponente vomGroßen (gesamte Nation) ins Klei-

ne (individuelle ›Identität‹ und Körperraum) transferiert und umgekehrt. Relationales

Raumverhalten im Kontext der Identifikation kann folglich das Individuum sowie die

übergeordnete, institutionalisierte Produktion von ›Identität‹ betreffen und dazu bei-

tragen, die Imagination einer überzeitlichen einheitlichen, nicht nationalen, sondern

nationalistischen ›Identität‹ in Bewegung setzen – und im Idealfall sensibilisieren für

das Potenzial einer offenen Identitätskonstitution als sich in konstanter Bewegung und

Aushandlung sowie Unabgeschlossenheit befindend.

Genau diese räumliche Komponente wird in folgendem Zitat ein weiteres Mal deut-

lich: »Jede Identität gründet auf einer Ausgrenzung und ist in diesem Sinne ›einMacht-

effekt‹. Es muss etwas geben, was einer Identität äußerlich ist.«73 Wird dieser äußere

›Raum‹ relational verstanden und konzipiert, so bleibt die ›Identität‹ dynamisch und

kann integrierende Strategien bereitstellen, da der reziproke Einfluss von ›außen‹ wahr-

genommen und angenommen wird. Wird der äußere Raum im Sinne eines beispiels-

weise nationalistischen Containers gedacht, so ist absolute Exklusivität gegeben, wel-

che sich über Konfrontationen ausdrücken kann; die Schließung muss aktiv, materiell,

räumlich betrieben werden. Deutlich wird, dass das Raumverstehen in der Kontrastie-

rung von absolutemRaumund relationalemRaum einen entscheidenden Bezug zu Pro-

zessen der Identitätskonstitution aufweist. Eine dynamische Öffnung der Vorstellung

dessen, was ›Identität‹ und explizit ›nationale Identität‹ ist und wie sich diese aushan-

delnd konstituiert, geht Hand in Hand mit dem eigenen Annehmen einer relationalen

und vor allem reziproken Vorstellung von ›Raum‹.

Diese gewonnenen Erkenntnisse stellen die Grundlage für die folgenden Analysen

und Diskussionen dar und finden sich in diesen in verschiedenen Ausprägungen und

Intensitäten wieder. Um tiefer in die Erörterungen eintauchen zu können geht es zu-

nächst darum, Nationalismus in Rekurs auf Nation und ›Identität‹ unter rassismuskri-

tischem Blickwinkel weiter auszudifferenzieren.

7.2.2 Ideologie – Nationalismus und Rassismus

Nationalismus ist eine Ideologie, die sich in Bezug zur Nation verhält: »Das Verhältnis

Nationalismus–Nation zielt im Kern darauf ab, einer ›Realität‹, der Nation, eine ›Ideolo-

72 Hall, Stuart: Wer braucht ›Identität‹? In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausge-

wählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von Kristin

Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 167-187, hier S. 173.

73 Hall, Stuart: Die Frage des Multikulturalismus. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentati-

on. Ausgewählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt

von Kristin Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 188-227, hier S. 218

[Hervorhebungen im Original].



164 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

gie‹, den Nationalismus gegenüberzustellen.«74 Weiterführend lässt sich mit Hall sa-

gen, dass »ideologische Aussagen […] von Individuen getroffen [werden] – aber Ideolo-

gien […] nicht einem individuellen Bewusstsein oder individuellen Absichten [entstam-

men].«75 Dies bedeutet, dass Nationalismus als ideologisches Konstrukt von einzelnen

Personen narrativ zwar vertreten wird, aber dennoch gleichzeitig eine homogenisieren-

de Gruppenidentität imaginiert, in welche die eigene individuelle Identitätsvorstellung

mit eingegliedert wird (auf den potenziellen, logischen Bruch der dieser Repräsenta-

tion inhärent ist, wird in Kapitel 7.4 Rassistische Ausschließlichkeit des Raumes eingegan-

gen, im Kontext der Argumentationslogik der Neuen Rechten). Parallelisierend zum

Rassismus lässt sich feststellen, dass Ideologien dazu tendieren »hinter der selbstver-

ständlichen ›naturalisierten‹ Welt des ›gesunden Menschenverstandes‹ aus dem Blick

zu geraten.«76 Ideologien werden zu einem gänzlich unhinterfragten Faktum erhoben,

welches schlicht ›gewusst‹ wird, ohne Reflexion oder kritisches Nach- beziehungsweise

Hinterfragen. Ein Widerspruch oder eine Kritik an diesen wird erfahren als ein An-

zweifeln von scheinbaren, vermeintlich unumstößlichen Naturgesetzen und Tatsachen,

es erscheint dem ideologischen Denken schlicht absurd, dass ein Subjekt dieses in sei-

ner Selbstverständlichkeit anzweifeln oder offen infrage stellen könnte. Damit bestätigt

sich die Wahrnehmung einer nationalen respektive in weiterer Zuspitzung nationalis-

tischen ›Identität‹ als ›natürlicher Identität‹, vermeintlich verankert in der Natur, der

Biologie und den Genen.

Dieses mutmaßliche, unangreifbare ›Wissen‹ begründet sich nicht zuletzt in der

kennzeichnenden Wirkungsweise von Ideologien, welche das Subjekt transformieren:

»Die Wirkungsweise von Ideologien besteht […] in der Transformation von Diskursen

(der Desartikulation und Reartikulation ideologischer Elemente) und der Transformati-

on (dem Auseinandernehmen und Neuzusammensetzen) der handelnden Subjekte.«77

Besonders hervorzuheben ist, dass Hall an dieser Stelle ebenfalls eine Vorstellung ver-

mittelt, wie ideologische Annahmen und Zustimmungen den Körperraum verändern

können. Dies äußert sich durch die Einflussnahme und ›Transformation‹ des Subjekts

und damit des Raumes, der den eigenen Körper darstellt. In diesem Sinne sind Ideo-

logien auf eine absolut grundlegende Weise räumlich gebunden und manifestieren so-

wie repräsentieren sich im ›Raum‹. Wird nun ›Raum‹ reziprok gedacht, so kann dieser

gleichermaßen eine transformative Wirkung auf Ideologien und die Identitätskonzep-

74 Balibar, Etienne: Rassismus undNationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 59 [Hervorhebungen im Original].

75 Hall, Stuart: Die Konstruktion von ›Rasse‹ in denMedien. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassis-

mus. Ausgewählte Schriften 1. Übersetzt vonWieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neuauflage.

Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 150-171, hier S. 151.

76 Hall, Stuart: Die Konstruktion von ›Rasse‹ in denMedien. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassis-

mus. Ausgewählte Schriften 1. Übersetzt vonWieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neuauflage.

Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 150-171, hier S. 152 [Hervorhebungen im Original].

77 Hall, Stuart: Die Konstruktion von ›Rasse‹ in denMedien. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassis-

mus. Ausgewählte Schriften 1. Übersetzt vonWieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neuauflage.

Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 150-171, hier S. 152.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 165

tionen ausüben. Darüber hinaus ist Ideologie als konkrete Praxis zu verstehen,78 was

bedeutet, dass durch ebendiese greifbare, materialisierte Konsequenzen entstehen und

aktiver Einfluss auf die Realität genommen wird, durch die Existenz der Ideologie so-

wie durch deren Verbreitung durch die Subjekte. In anderen Worten: Ideologie mate-

rialisiert sich durch Praktiken und platziert wie repräsentiert sich damit im ›Raum‹ –

und wird reziprok durch diesen beeinflusst. Dies wiederum bedeutet, dass die Existenz

von Nationalismus als Ideologie auch das verändern respektive transformieren kann,

was ›Nation‹ und ›Identität‹ bedeuten und wie sich deren Bestehen – vor allem auch

räumlich – äußert.

Wie kann es aber sein, dass vehement Kritik gegen die nationale Politik und Re-

präsentation geübt wird und dennoch gleichzeitig der Nationalismus und die natio-

nalistische ›Identität‹ ungebrochen weiter bestehen, ja zum existenziellen Gut und zur

Grundlage physischer Auseinandersetzungen werden, wie es wiederholt und weltweit

zu beobachten ist? Hall beantwortet diese Frage, indem er darauf verweist, dass gerade

die ideologische und eben nicht politische Partizipation, im vorliegenden Falle also die

am Nationalismus, eine freiwillige ist und nicht vom Staat und der Politik als Institu-

tionen gesteuert wird:

»Tatsache ist, dass eine Position ideologischer Autorität und Führung (intellektueller

und moralischer Vorherrschaft), die dadurch gewonnen wird, dass man sich die Kraft-

und Meinungsfelder im scheinbar ›freien Raum‹ der Zivilgesellschaft zunutze macht,

eine bemerkenswerte Beständigkeit, Tiefe und Widerstandskraft besitzt, weil die Un-

terstützung, die sie bei den Menschen gewinnt, nicht erzwungen ist (was der Fall sein

könnte, wenn der Staat direkt beteiligt wäre), sondern als ›freiwillige und spontane‹

massenhafte Zustimmung zur Macht erscheint.«79

Der ›Raum‹ der Nation (als grundlegender Existenz- und Interaktionsraum der Zivil-

gesellschaft) ermöglicht die Existenz, Reproduktion und Weiterentwicklung der Ideo-

logie. Dies markiert den Unterschied zum staatlichen und politischen Intervenieren,

welches nicht direkt erfolgt, soll die Ideologie eine ›authentisch‹ wirkende, massenhaf-

te Unterstützung erfahren. Weiter unkommentiert im zitierten Text bleibt jedoch der

›freie Raum der Zivilgesellschaft‹, der für die vorliegende Analyse von hoher Bedeu-

tung ist, weist dessen dezidierte Erwähnung doch noch einmal gesondert darauf hin,

dass Ideologie immer auch im ›Raum‹ stattfindet und in das relationale Raumverhältnis

und -verstehen mit zu inkludieren ist. Dies bedeutet, um dies noch einmal zu betonen,

dass Ideologien durch eine reziproke Beziehung zu ›Raum‹ von diesem verändert wer-

den können und vice versa.

Ferner korreliert der Rassismus als Ideologie mit aus diversen anderen Ideologien

entliehenen und transferierten Strukturen und Elementen. Eine »[r]assistische Ideolo-

gie […][entsteht] immer dann, wenn die Produktion von Bedeutung mit Machtstrate-

78 Vgl. Hall, Stuart: Die Konstruktion von ›Rasse‹ in den Medien. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur,

Rassismus. Ausgewählte Schriften 1. Übersetzt von Wieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neu-

auflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 150-171, hier S. 153.

79 Hall, Stuart: Der Thatcherismus und die Theoretiker. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassismus.

Ausgewählte Schriften 1. Übersetzt vonWieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Neuauflage. Ham-

burg: Argument Verlag 2012. S. 172-206, hier S. 191-192 [Hervorhebungen im Original].



166 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

gien verknüpft sind und diese dazu dienen, bestimmte Gruppen vom Zugang zu kul-

turellen und symbolischen Ressourcen auszuschließen.«80 Entscheidend ist die Ver-

schachtelung von Rassismus undNationalismus (beide gelesen als Ideologie und soziale

Praxis) – Balibar geht sogar von einer kontinuierlich erfolgenden wechselseitigen De-

termination der beiden aus.81 Die Relevanz zeigt sich in der Konstruktion einer fiktiven

Ethnizität:

»Keine Nation (das heißt kein Nationalstaat) besitzt eine ethnische Basis, was bedeutet,

dass der Nationalismus nicht als ein Ethnozentrismus definiert werden kann, es sei

denn genau im Sinne der Schaffung einer fiktiven Ethnizität. […][Damit einher geht

das] Phänomen der ›Minorisierung‹ und ›Rassisierung‹, das verschiedene Gruppen völlig

unterschiedlicher ›Natur‹, insbesondere die ›ausländische‹ Gemeinschaft […] betrifft

[…]. Es ist diese umfassende Struktur des Rassismus, heterogen und doch stark zusammen-

gehalten durch ein Netz zunächst von Phantasmen, sodann von Diskursen und Ver-

haltensweisen, die in einem notwendigen Zusammenhang mit dem Nationalismus steht;

sie trägt zu seiner Herausbildung bei, indem sie die fiktive Ethnizität erzeugt, um die

herum sich der Nationalismus organisiert.«82

Entscheidend ist die Erkenntnis, dass keine ›natürliche‹, überzeitliche ›ethnische Basis‹

einer Nation existiert. Generell lässt sich sagen, dass keine einzige Nation von Natur

aus eine homogene ethnische Basis besitzt, sondern die Bevölkerung in einem nachge-

lagerten Prozess ethnisiert wird, in welchem die Gesellschaftsformation einen nationa-

len Charakter herstellt.83 Dies unterstreicht den Konstruktcharakter des Konzepts ›Na-

tion‹ und bestätigt die Ablehnung der Annahme einer überzeitlichen und natürlichen

Begründung dieser. Um jedoch eine Idee respektive Ideologie der Einheit und identi-

tären Zugehörigkeit sowie Verortung zu erzeugen und dauerhaft aufrechtzuerhalten,

wird die fiktive Ethnizität geschaffen. Diese agiert über Prozesse der Rassifizierung

sowie über eine daran angeknüpfte hierarchische reduzierende Abwertung (›Minori-

sierung‹) primär der Personen, die als einem spezifischen ›Raum‹ zugehörige gezählt

werden, der wiederum als außerhalb der ›eigenen‹ nationalen Grenzen liegend wahr-

genommen wird. Diese werden schließlich als ›Fremde‹ und ›Andere‹ konstruiert und

klassifiziert, als andere Ethnizität. Dabei ist zentral, dass der Rassismus konstant aus

80 Siehe ergänzend: »Immer wenn Bedeutungen produziert werden und wenn diese Bedeutungs-

produktionmit Fragen derMacht verknüpft ist, findenwir das Ideologieproblem. Bedeutungspro-

duktion ist nicht an sich ideologisch, undMacht kann ohne Bedeutungsproduktion funktionieren.

Doch die Verknüpfung von Bedeutung und Macht oder von Wissen und Macht konstituiert die

ideologische Instanz.« Hall, Stuart: Rassismus als ideologischer Diskurs. In: Das Argument. Aus-

gabe 178, 1989. S. 913-921, hier S. 913.

81 Vgl. Balibar, Etienne: Rassismus und Nationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel:

Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Ham-

burg: Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 67.

82 Balibar, Etienne: Rassismus undNationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 63 [Hervorhebungen im Original].

83 Vgl. Balibar, Etienne: Die Nation-Form. Geschichte und Ideologie. In: Balibar, Etienne/Wallerstein,

Immanuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse

Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 107-130, hier S. 118.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 167

demNationalismus hervorgeht und sich sowohl nach außenwie nach innen richtet.Der

Rassismus muss als innere Ergänzung des Nationalismus verstanden werden, welcher

wiederum nie vollständig abgeschlossen sein kann in dessen Anspruch eine vollständig

nationalisierte Gesellschaft zu realisieren.84 Da eine totale, ›reine‹ Ethnizität, ohne jeg-

liche Vermischung weder historisch vorhanden noch aktuell erzeugbar ist, kann auch

der Rassismus in dieser Ausprägungsformnie sein Ziel der absoluten, ›reinen‹Homoge-

nität nach ›innen‹ materialisieren. Insofern zeigen sich unterschiedliche Vorstellungen

und Systematiken von ›Raum‹ involviert in der unlösbaren Verschachtelung von Na-

tionalismus und Rassismus – exemplarisch: sozialer wie politischer Raum, aber auch

Körperraum, geographischer Raum und genetisch gebundene Vorstellung von ›iden-

titären‹ Verortungsstrategien. Ohne eine klare Idee eines abgeschlossenen ›Raumes‹

kann überdies die fiktive Ethnizität nicht eindeutig erzeugt und verortet werden. Die-

se Zuschreibung eines Ortes und eine überzeitliche Verankerung an einen bestimmten,

abgegrenzten, geographisch eindeutig bestimmbaren, nationalen Boden sind implizite

Voraussetzung zur Schaffung der Vorstellung von ethnischer und identitärer ›Reinheit‹.

Die fiktive Ethnizität grenzt sich durch ein selbst definiertes, sich nach ›außen‹ und

›innen‹ Richten gegen das rassifizierte ›Andere‹ ab. Somit ist diese Bewegung entschei-

dend an räumliche Kategorien gebunden, und zwar an die Vorstellung von Grenzen

sowie an die Nation als Containerraum mit eindeutigen Zugehörigkeiten. Die Nati-

on kann immer auch von rassistischen Strukturen geprägt sein: »Was der theoretische

Rassismus ›Rasse‹ oder ›Kultur‹ nennt (oder beides zusammen), ist folglich die Quel-

le, aus der die Nation fortwährend hervorgeht, ein Konzentrat von Qualitäten, die den

Staatsangehörigen ›wesenseigen‹ sind […].«85 Das räumlich-geographische Verständnis

dessen, was ›Nation‹ beziehungsweise was die ›eigene‹ Nation ist, ist also fundamen-

tal auf einer rassistischen Idee des Ursprungs des ›Eigenen‹ gebaut – und ist darüber

gleichermaßen fundamental für die Konstruktion einer nationalen oder in zugespitz-

ter Form nationalistischen ›Identität‹. Dieses ›Eigene‹ definiert sich in einem tautolo-

gischen Zirkelschluss über das, aus dem dieses selbst hervorgeht, und zwar in einer

gleichzeitigen Bewegung der Abgrenzung. Unterdessen geht damit die Festschreibung

eines ›Anderen‹, eines ›Außen‹ – gegenüber dem ›eigenen Innen‹ – einher. Darüber hin-

aus setzt sich das ›Eigene‹ qua hierarchischer Wertung über eine Qualitätsdefinition

in Beziehung zu und über das ›Andere‹ (vergleiche hierzu das von Balibar angespro-

chen ›Phänomen der Minorisierung‹). Dies ist begleitet von einer existenziellen Idee

84 Vgl. Balibar, Etienne: Rassismus und Nationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel:

Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Ham-

burg: Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 68-69.

85 Balibar, Etienne: Rassismus undNationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 75 [Hervorhebungen im Original].



168 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

der ›Reinheit‹, eines rassistischen Purismus: »damit sie [die Nation; CM] sie selbst ist,

muss sie rassisch oder kulturell rein sein.«86

Die homogenisierende Idee eines ›reinen Innen‹ zeigt sich jedoch nicht nur in Be-

zug zum Konzept der einzelnen Nationen, sondern außerdem im Bezug zu Staaten-

konglomeraten wie beispielsweise dem ›Westen‹. Dieser stellt sich in den Gegensatz zu

seinem ›Außen‹, dem generalisierten ›Rest‹ und imaginiert sich als »Macht, normati-

ve[n] Pol und Hegemonie […].«87 Gerade eine Ideologisierung vermeintlich alleiniger

›westlicher Werte‹ gegenüber einem dämonisierten ›Rest‹ ist ein Muster, welches sich

in zahlreichen Ausprägungen immer wieder findet. Eine dieser Ausprägungen zeigt

sich in den Thesen und Ansichten des deutschen Volkswirtes und ehemaligen SPD-

Politikers Thilo Sarrazin, welche im folgenden Kapitel näher betrachtet werden. Später

wird im Zuge der Diskussion der Äußerungen und der politischen Positionierung Do-

nald J. Trumps, der Ausgestaltung einer nationalistischen Ideologie in Form der mate-

rialisierten Mauer, der kulturalistischen Bestrebungen Samuel P. Huntingtons und der

identitären Abschottung innerhalb der Logik des ›Großen Austausches‹ auf diese The-

matik zurückgekommen (siehe Kapitel 7.3 Räumliche Manifestationen von Rassismus sowie

Kapitel 7.4 Rassistische Ausschließlichkeit des Raumes).

7.2.3 Neo-Rassismus als raumkonstituierende Strategie

Der Gegensatz vom ›Westen‹ und dem ›Rest‹, in Grundzügen der Vollständigkeit halber

hier kurz eingeführt, funktioniert ebenfalls ideologisch und vereint geographische mit

historischen Tatsachen sowie Imaginationen von angeblicher Homogenität und spitzt

sich in der Ideologie eines Gesellschaftstyps zu.88 Das Konzept ›Westen‹ konstituiert

sich ähnlich absolut exklusiv wie das des Nationalismus: ›Der Westen‹ wird wesenhaft

86 Fortsetzung: »Sie muss also die ›falschen‹, ›exogenen‹, ›gemischten‹ Elemente isolieren, bevor sie

sie eliminiert oder ausstößt. Ein wahnhafter Imperativ, der direkt für die Rassisierung der sozia-

len Gruppen verantwortlich ist, deren kollektive Züge dahingehend stigmatisiert werden, dass

sie Ausgeschlossensein und Unreinheit bedeuten, ob es sich um die Lebensführung, das Glau-

bensbekenntnis oder die ethnische Herkunft handelt.« Und auch das Konzept der ›Reinheit‹ zeigt

räumliche Komponenten, wie in Kapitel 4.3 Körperraum und Reinheit diskutiert wurde. Insofern ist

die Verzahnung der Nation wie der nationalistischen ›Identität‹ mit ›Raum‹ multiperspektivisch

und auf verschiedenen Ebenen gegeben. Balibar, Etienne: Rassismus und Nationalismus. In: Ba-

libar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt

von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 76 [Hervorhe-

bungen im Original].

87 Jullien, François: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Ressourcen einer Kultur.

Übersetzt von Erwin Landrichter. 4. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2018. S. 28. Siehe auch, besonders

in der Gegenüberstellung ›Westen‹ versus ›Rest‹ und im Sinne des in dieser Dichotomie transpor-

tierten kolonialen Erbes, den im Folgenden noch häufiger zitierten Text: Hall, Stuart: Der Westen

und der Rest: Diskurs undMacht. In: Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte

Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et al. Neuauflage.

Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 137-179.

88 Vgl. Hall, Stuart: DerWesten und der Rest: Diskurs undMacht. In: Hall, Stuart: Rassismus und kul-

turelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Do-

rothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 137-179, hier vor allem S. 137-

139.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 169

transformiert zu einem Konglomerat der ›westlichen‹ Nationalismen.89 Diese positio-

nieren sich als Supranationalismus – eben zusammengefasst in der Konzeption des

vermeintlich harmonischen und einheitlichen ›Westens‹ – im Gegensatz zum ebenso

homogenisierten und gleichzeitig zum Teil gravierend simplifizierten ›Rest‹. Der ›Wes-

ten‹ tritt derart als abstrakte Konzeption dann auf den Plan, wenn dieser (respektive

dieser stellvertretend für einzelne Nationen) gegen eine ähnlich abstrakte Größe ab-

gegrenzt, verteidigt oder positioniert werden soll (zu denken wäre beispielsweise an

PEGIDA, welche ›das Abendland‹ und damit gleichermaßen inkludiert den ›Westen‹ als

gegen das Abstraktum ›Islamisierung‹ zu verteidigende Entität aufruft).90

Das ausgeprägte, häufig als Abstraktum stellvertretend eingesetzte ›westliche Iden-

titätsbewusstsein‹ entsteht, indem sich die Nationalismen gegen andere absetzen, in-

dessen aber als gleichzeitig geographische wie sprachlich-historische Konzepte variabel

in ihrer Bedeutung und anpassungsfähig an sich verändernde Tendenzen und Struktu-

ren bleiben. Parallel zur Abgrenzung findet ein Homogenisierungsprozess nach ›innen‹

wie nach ›außen‹ statt. Gleichzeitig ist entscheidend, dass trotz der Homogenisierung

nach ›innen‹ immer auch ein eigenes, internes ›Anderes‹ existiert (stellvertretend im

Konglomerat ›Westen‹ ebenso wie in der einzelnen Nation), der selbst geschaffene und

benannte ›Feind im Inneren‹.91 Das ›Andere‹ findet sich gleichzeitig im ›Raum‹ außer-

halb sowie im eigenen inneren ›Raum‹, stellt die fiktive Ethnizität in ihrer Homoge-

nität konstant und grundlegend infrage und wird in einer paradoxen Bewegung den-

noch gleichzeitig benötigt, um das ›Eigene‹ in Abgrenzung zum ›Anderen‹ benennen

zu können. Für Hall ist der Diskurs des ›Westens‹ und des ›Rests‹ (die Betitelung als

Diskurs bedeutet für diesen explizit auch, dass eine aktive Wissensproduktion stattfin-

det92) so zerstörerisch, weil »er […] grobe und vereinfachte Unterscheidungen [trifft]

89 Und kann in diesem Kontext durchaus, ähnlich des Konglomerats Europa, strukturell und in des-

sen ideologischer Überformung als ›Quasi-Nation‹ auftreten: »[S]upranationale Gebilde wie die

Europäische Union [können] sehr wohl als eine ›Quasi-Nation‹ fungieren […].« Gürses, Hakan: Vom

Nationalismus der Elite zum Rassismus der Mitte. Eine Beobachtung. In: Institut fürWissenschaft

und Kunst (Hg.): Rassismus und Kulturalismus. Mitteilungen des Instituts für Wissenschaft und

Kunst. 52. Jahrgang. Wien: IWK 1997. S. 2-7, hier S. 4 [Hervorhebungen im Original].

90 Zur ideologischen und höchst fragwürdigen Instrumentalisierung des Konzepts ›Abendland‹ sie-

he weiterführend: »Das von den Dresdner und Leipziger Redebühnen [gemeint sind PEGIDA De-

monstrationen; CM] verteidigte ›Abendland‹ ist tatsächlich nichts als ein Kampfbegriff, dessen

Bedeutung geradezu willkürlich geändert werden kann. Von einem ethnokulturellen Konzept ge-

tragen, dient es zur Verbrämung eines neu aufgelegten ›Rassenkampfes‹.«Weiß, Volker: Die auto-

ritäre Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlandes. Stuttgart: Klett-Cotta 2018.

S. 186 [Hervorhebungen im Original], siehe weiter vor allem das Kapitel 7. ›Abendland‹ – Kurze Ge-

schichte eines Mythos S. 155-186.

91 Vgl. Hall, Stuart: Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht. In: Hall, Stuart: Rassismus und

kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem,

Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 137-179, hier S. 141-142.

92 Zugrunde gelegt wird der Diskursbegriff nach Foucault. Ergänzend zu Halls Verständnis lässt sich

Foucault zitieren, in dessen Ausführungen der Bezug von Macht und Wissensproduktion im und

durch den Diskurs intensiviert ist: »Die Diskurse […] sind ein für allemal der Macht unterworfen

oder gegen sie gerichtet. Es handelt sich um ein komplexes und wechselhaftes Spiel, in dem der

Diskurs gleichzeitig Machtinstrument und -effekt sein kann. Aber auch Hindernis, Gegenlager,

Widerstandspunkt und Ausgangspunkt für eine entgegengesetzte Strategie. Der Diskurs beför-



170 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

und […] eine absolut vereinfachte Konzeption von ›Differenz‹ [konstruiert][…].«93 Die-

se Differenz, ob sie nun gegen das ›außen‹ liegende ›Andere‹ gerichtet ist oder gegen

›den Feind/das Andere‹ im ›Inneren‹, wird im Zuge der Konfrontation von ›Westen‹ und

›Rest‹ »als das absolute, wesenhafte, verschieden andere repräsentiert: Der Andere.«94

Damit gelangt der Diskurs zurück zur Debatte umMigration, denn das eingewanderte

oder alsmit ›Migrationshintergrund‹markierte Subjekt ist der_die spezifisch und expli-

zit zu benennende und physisch anwesende ›Andere‹, ›der Feind im Inneren‹, der_die

selbst in den ›Westen‹ und in die einzelnen Nationen hereingelassen (zum Teil sogar

hereingebeten, wird beispielsweise an Gastarbeiter_innen gedacht,) wurde und der_die

nun die eigene ›Reinheit‹ gefährdet.

Diese_r sozusagen ultimativ ›Andere‹ erfährt in den Ausführungen Thilo Sarrazins

eine prominente und für Deutschland eine, den öffentlichen Diskurs prägende Dis-

kussion. Mit seinem 2010 erschienen Buch Deutschland schafft sich ab erzeugte Sarrazin

eine nachhaltige Verschiebung des Sagbaren im öffentlichen und politischen Diskurs

und ist überdies bis heute in seinem ausnahmslos neo-rassistischen und bis ins Extrem

stereotypisierendem Tenor relevant.95 Die Normalisierung einer rassistischen und aus-

länderfeindlichen96 Sichtweise, welche durch dieses Buch geschaffen wurde, ist in na-

hezu exponentieller Weise deutlich zu beobachten und bietet eine Grundlage für auch

neurechte Thesen und Agitationen (siehe dazu Kapitel 7.4 Rassistische Ausschließlichkeit

dert und produziert Macht; er verstärkt sie, aber er unterminiert sie auch, er setzt sie aufs Spiel,

macht sie zerbrechlich und aufhaltsam.« Foucault, Michel: Der Wille zumWissen. Sexualität und

Wahrheit. Band I. Übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983.

S. 100.

93 Hall, Stuart: DerWestenundderRest:Diskurs undMacht. In:Hall, Stuart: Rassismusundkulturelle

Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee

Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 137-179, hier S. 142 [Hervorhebungen

im Original].

94 Hall, Stuart: DerWestenundderRest:Diskurs undMacht. In:Hall, Stuart: Rassismusundkulturelle

Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von Ulrich Mehlem, Dorothee

Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 137-179, hier S. 167 [Hervorhebungen

im Original].

95 Damit korreliert ferner eineDramatisierung und Inszenierung der Person Sarrazinwie der von ihm

propagierten Themen in den Medien, siehe dazu zum Beispiel: »Kaum ein Thema hat die Durch-

schlagkraft medieninszenierter Diskurse so deutlich vor Augen geführt wie die mit dem Schre-

ckensruf ›Deutschland schafft sich ab‹ befeuerte Karriere des Problemthemas ›Migration‹. Noch

vor zwei Jahren hätteman diejenigen, die behaupteten,muslimischeMigranten seien per se düm-

mer als die Deutschen, entweder selbst für dumm und/oder für Sympathisanten der rechtsradi-

kalen Szene gehalten. Heute sind solche Denkweisen in der Mitte der Gesellschaft angekommen

und dürfen laut beklatscht werden. Diesen Transformationsprozess in Gang gesetzt hat Thilo Sar-

razin […].« Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin: Einführung. In: Haller, Michael/Niggeschmidt,

Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmus-

ter und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012. S. 7-15, hier S. 7 [Hervorhebungen im

Original].

96 Wie zu Beginn dieser Arbeit erwähnt, thematisiert Terkessidis den häufig unzulänglichen Ge-

brauch der Termini Ausländerfeindlichkeit und Fremdenfeindlichkeit. Beide Begriffe werden in

der öffentlichen Debatte regelmäßig als Verharmlosung für Rassismus gesetzt. Siehe: Terkessidis,

Mark: Die Banalität des Rassismus. Migranten zweiter Generation entwickeln eine neue Perspek-

tive. Bielefeld: transcript 2004. Vor allem S. 15-43.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 171

des Raumes). Diese_r stereotypisierte ›Andere‹ manifestiert sich für Sarrazin primär in

›dem Türken‹, präziser in ›dem muslimischen Türken‹.97 Um diese Positionen präzise

zu kontextualisieren sei gesagt, dass hier eine Ausprägung des Rassismus zu beobach-

ten ist, die als ›Neo-Rassismus‹ zu betiteln ist. Dabei handelt es sich um eine Form des

Rassismus,

»der sich um den Komplex der Immigration herum ausgebildet hat […]: ein[] Rassis-

mus, dessen vorherrschendes Thema nicht mehr die biologische Vererbung, sondern

die Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenzen ist […][, der] sich darauf ›beschränkt‹,

die Schädlichkeit jeder Grenzverwischung und die Unvereinbarkeit der Lebensweisen

und Traditionen zu behaupten.«98

Diese Form des sogenannten ›Rassismus ohne Rassen‹, welcher Konstruktionen wie

›Kultur‹ oder auch Religion substituierend für die ehemals biologistische ›Rasse‹ ein-

setzt, zeigt sich (wie im Folgenden näher ausgeführt) als zentrales Muster in Sarrazins

Argumentation. Hier wird die »Diskreditierung des Rassebegriffs dadurch zu unter-

laufen [versucht], dass er durch Vorstellungen von Kultur ersetzt wird […].«99 In dieser

Unterwanderung werden die Konzepte ›Kultur‹ sowie ›Herkunft‹ rassifiziert und als

angeblich natürliche, überzeitliche, unüberwindliche Komponenten dem Subjekt neo-

rassistisch eingeschrieben. Diese werden »gleichsam naturalisiert und zu einem bio-

logischen Gefängnis des Rassenkörpers vergleichbaren Raum vorsozialer Unmittelbar-

keit gemacht […], aus dem es kein Entrinnen geben soll […].«100 Darüber hinaus wird

direkt eine strukturelle Anknüpfung des Neo-Rassismus an ›Raum‹ und erneut an Kon-

zepte von ›Innen‹ und ›Außen‹ als Markierung von Zugehörigkeit zu einer historischen

Gemeinschaft deutlich, gekennzeichnet durch ›Lebensweisen‹ und ›Traditionen‹ sowie

durch die erfolgende Instrumentalisierung des Körper(raume)s, nicht zuletzt durch die

gezielte Kategorisierung qua Visibilitäten. Diese Marker sind inhärenter Bestandteil

dessen, was allgemein-gesellschaftlich als ›Kultur‹ verstanden wird. In diesem Kontext

muss noch einmal Balibar zitiert werden: »[A]uch die Kultur [kann] durchaus als […] Natur

fungieren, ganz besonders als eine Art und Weise, Individuen und Gruppen a priori in

eine Ursprungsgeschichte, eine, [sic!] Genealogie einzuschließen, in ein unveränder-

liches und unberührbares Bestimmtsein durch den Ursprung.«101 Deutlich wird, wie

auch diese kulturalistische Denkweise und Umsetzung des Rassismus inhärent einen

Bezug zum ›Raum‹ benötigt und aufbaut, um sich selbst zu konstituieren. Gerade über

97 Siehe beispielsweise dasUnterkapitelMigrantenmuslimischerHerkunft in: Sarrazin, Thilo: Deutsch-

land schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. München: Deutsche Verlags-Anstalt

2012. S. 260-265.

98 Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 28 [Hervorhebungen im Original]. Weiteres dazu bereits in

Kapitel 1.3 Rassismus – eine begriffserklärende Einleitung.

99 Hund, Wulf D.: Rassismus. Bielefeld: transcript 2007. S. 11.

100 Hund, Wulf D.: Rassismus. Bielefeld: transcript 2007. S. 11.

101 Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 30 [Hervorhebungen im Original].



172 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

dieses Muster generiert sich die Umsetzbarkeit einer neo-rassistischen Logik für Sar-

razins Denken. Die Idee eines Ursprungs wird zum konstitutiven Moment einer ein-

deutigen und festen wie überzeitlich fixierten ›Identität‹, die sich bei Sarrazin primär

und überwiegend über das, was dieser ›Kultur‹ nennt, definiert – welche wiederum na-

turalisiert im Subjekt quasi-genetisch verankert wird. Als grundlegende, im Weiteren

näher aufzuschlüsselnde These lässt sich an dieser Stelle bereits formulieren, dass das,

was einmal als ›Rasse‹ bezeichnet wurde, von Sarrazin nun als ›Kultur‹ betitelt wird. In

diesem Zuge liegt sein Schwerpunkt auf als absolute Entitäten definierten christlichen

und muslimischen ›Kulturen‹, konstruiert als diametrale Gegensätze. Hierbei treten je-

doch bereits erste potenzielle Fragen auf, die darauf verweisen, wie problematisch die-

se Entitäten in ihrer vermeintlichen Absolutheit sind: Wie definiert sich eine religiöse

›Kultur‹ im Spezifischen? Wo liegen die Unterscheide zwischen ›Kultur‹ und Religion?

Ist ›Kultur‹ ohne Religion zu denken und anders herum? Und was zeichnet eine religi-

ös geprägte ›Kultur‹ aus im Gegensatz zu einer ›kulturell‹ geprägten ›Kultur‹? Sind die

Unterscheide dann primär im religiösen oder im kulturellen Element zu suchen, wenn

sich christliche gegen muslimische ›Kultur‹ stellt? Doch eine Antwort auf all diese Fra-

gen, auch das lässt sich an dieser Stelle vorweggreifend sagen, bleibt Sarrazin unreflek-

tiert schuldig.102 Sarrazin arbeitet mit ideologisch aufgeladenen und emotionalisierten

Konzepten ohne diese zu spezifizieren oder wissenschaftlich valide rückzubinden (dies

wird anschließend exemplarisch vor allem an den Thesen zur Vererbbarkeit von Intel-

ligenz ausgeführt) und überlässt es seinen Leser_innen diese mit von ihm geschürten

Ängste, Vorurteile und strategisch bewusst erzeugten Lücken entsprechend tendenziös

aufzufüllen.

Im Weiteren geht es nicht darum, Sarrazins rassistische Thesen im Detail zu wi-

derlegen und auf deren empirische Richtigkeit oder die statistischen Auswertungen

auf deren tendenziöse Interpretation hin zu überprüfen.103 Hingegen richtet sich der

Blick darauf, die Struktur der Argumentation zu analysieren und zu hinterfragen so-

wie herauszufinden, an welchen Stellen raumtheoretische Aspekte in die rassistische

Argumentation einfließen respektive zu deren eigentlicher Konstitution sowie Recht-

fertigung verwendet werden.

Generell zeigt sich inDeutschland schafft sich ab eine Selbststilisierung des Autors, die

auf eine, dem gesamten Text inhärenten Systematik und Denklogik verweist. Sarrazin

inszeniert sich als Opfer eines blinden öffentlichen und politischenDiskurses derDiver-

sität und Akzeptanz, welcher seiner Ansicht nach auf Irrglauben und Selbstaufgabe der

Meinungsbildner_innen beruht. Er versteht sich als einzige Person, die sich noch traut,

seine kritische Meinung laut zu äußern in einer Gesellschaft, die geprägt ist, von einer

102 Vgl. insbesondere: Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel set-

zen. München: Deutsche Verlags-Anstalt 2012. Siehe unter anderem besonders S. V-VII, XII.

103 Mitunter sind seine Thesen grundlegend falsch, statistische Fehlinterpretationen oder auch ten-

denziöse Uminterpretationen der tatsächlichenDatenlage. Dazu lassen sich zahlreiche dezidierte

Analysen finden. Siehe exemplarisch an dieser Stelle: »Thilo Sarrazin gehört sehr deutlich in die

Kategorie eines populären Missbrauchs von (in seinem Fall) sehr, sehr schlechter Wissenschaft.«

Gilman, Sander L.: Sind Juden genetisch anders? In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.):

Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denk-

fehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012. S. 71-85, hier S. 74.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 173

unterdrückenden Dominanz der political correctness.104 Darüber hinaus widerlegt er im-

mer wiederThesen und Aussagen, welche gegen ihn und seine Ansichten gerichtet sind

sowie seine Thesen widerlegen, mit dem wenig überzeugendem Argument, seine Geg-

ner_innen hätten seinWerk nicht richtig (oder nur zum Teil oder gar nicht) gelesen und

sowieso grundlegend falsch verstanden.105 Diese Argumente ziehen sich in ermüden-

der Monotonie durch das gesamte Werk und lassen eine angemessene wissenschaft-

liche wie faktenbasierte Überzeugungsstrategie vermissen.106 Was sich deutlich zeigt

ist die Emotionalität, welche die Diskussion offensichtlich für den Autor aufweist sowie

ein Gefühl der persönlichen Angegriffenheit und ein beständiges Bedürfnis der Recht-

fertigung. Dazu kommt eine gewisse Form elitärer Überheblichkeit (dies äußert sich

überdies in der sprachlichen Ausgestaltung, die häufig gewollt umständlich und stili-

siert wirkt, auch wenn die Eigenbeschreibung und das Selbstbildnis anders ausfallen,

siehe dazu Fußnote 105: ›Ich habe darauf verzichtet, heikel erscheinende Sachverhalte

mit Wortgirlanden zu umkränzen‹), die suggeriert, dass ein Widersprechen oder allein

ein Nicht-Zustimmen durch die Leser_innen unter anderem aufgrund deren kognitiver

Minderleistung und eines schlichten Nichtbegreifens der vorgelegten Thesen herrühre:

»Ein intelligenter Mensch, der mein Buch wirklich gelesen hat, musste zudem erken-

nen können, dass mein Text nicht dazu angetan war, jemanden zu kränken […].«107

104 Die political correctness sowie die gezielte Verschiebung dessen, was sagbar ist, fungieren desWei-

teren als zentraler Kampfbegriff der Neuen Rechten. Für Näheres dazu siehe auch Kapitel 7.4 Ras-

sistische Ausschließlichkeit des Raumes.

105 Die folgenden Zitate sind lediglich eine exemplarische Auswahl. Alle Zitate stammen aus: Sarra-

zin, Thilo: Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. München: Deutsche

Verlags-Anstalt 2012. »Ich entwickelte eine Technik darin, meine wahre Meinung ironisch zu ver-

bergen.« S. II. »Dabei wurde mir immer klarer, dass ein großer Teil der Politiker und Journalisten,

die mein Buch kritisierten und seinen Autor verdammten, dieses nicht oder nur höchst oberfläch-

lich gelesen hatten.« S. VI. »Diese Auseinandersetzung gab wohl für den SPD-Parteivorsitzenden

Sigmar Gabriel den letzten Anstoß, am 30. August im SPD-Parteipräsidium meinen Parteiaus-

schluss zu betreiben. Dieser wurde vierzehn Tage später im SPD-Parteivorstand bekräftigt. Beide

Entscheidungen erfolgten einstimmig, ohne dass die beiden mein Buch gelesen haben konnten.«

S. XII (im Juli 2020 wurde Sarrazin schließlich aus der SPD ausgeschlossen). »Darüber redet kei-

ner gern, das wäre politisch unkorrekt.« S. XXXII. »Ich habe darauf verzichtet, heikel erscheinende

SachverhaltemitWortgirlanden zu umkränzen,mich jedoch um Sachlichkeit bemüht – die Ergeb-

nisse sind anstößig genug. […] Dabei besteht ein großes gesellschaftliches Bedürfnis nach unge-

schminkterWahrheit, aber wer dieses stillt, lebt politisch gefährlich undwird leicht zumOpfer der

Medienmacht, die die politisch Korrekten ausüben.« S. 11-12. Ein vergleichbarer Gestus wird später

ein weiteresMal bei Camus und dessen Thesen und Ausführungen zum ›Großen Austausch‹ (siehe

Kapitel 7.4 Rassistische Ausschließlichkeit des Raumes) sichtbar.

106 Siehe exemplarisch: »Schaut man genauer hin, stellt man fest, dass er [Sarrazin; CM] die Literatur

einseitig interpretiert, von den möglichen Prognosevarianten durchweg die negativen wählt und

dass die empirische Basis äußerst dünn ist. Macht man sich daran, das Narrativ seines Textes zu

sezieren, erkennt man, wie er mit Analogieschlüssen arbeitet, reine Behauptungen aufstellt und

Einzelfälle generalisiert.« Etzemüller, Thomas: Die Angst vor dem Abstieg – Malthus, Burgdörfer,

Sarrazin: eine Ahnenreihemit immer derselben Botschaft. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Mar-

tin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster

und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012. S. 157-183, hier S. 159.

107 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. XIV.



174 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Der allgemeine Tenor bleibt emotional aufgeladen, ignorant und anklagend gegenüber

allen, den eigenen Ansichten widersprechenden Fakten, Positionen und Personen.

Grundlegend lässt sich sagen, dass Sarrazin eine biologistische Herangehens- und

Denkweise vertritt: »Die Basis aller menschlichen Möglichkeiten wurzelt in der Biolo-

gie des Menschen. […] Das gilt auch für die Entwicklung der menschlichen Kultur.«108

Die Biologie wird zum Fundament des menschlichen Existierens sowie Handelns und

gleichzeitig werden durch die Sozialisation bedingte Aspekte auf die ›Natur‹ als nicht

zu hinterfragende Instanz zurückgeführt. Auf dieseWeise wird eine fragwürdige totale

›Wahrheit‹ außerhalb des individuellen Einflusses geschaffen, die überzeitlich bestehen

bleibt und keine kritische Kontemplation oder Widerspruch zulässt. Diese biologisti-

sche Sichtweise koppelt sich immer wieder an die einzelnen Argumentationsketten an

und bildet deren impliziten basalen Ausgangspunkt.Mit dieser in der ›Natur‹ gesetzten

angeblichen Unwiderlegbarkeit einhergehend zeigen sich Tendenzen der vehementen

Abgrenzung basierend auf den Kategorien ›Nationalität‹ und ›Religion‹,welche beide an

biologistische Strukturen gekoppelt werden. Zentral ist – und das Folgende ist eines der

Hauptargumente in Deutschland schafft sich ab und findet sich auch im 2018 erschienen

Feindliche Übernahme wieder – die Verschachtelung von naturalisierten Unterschieden

einzelner Gruppen mit kognitiven Strukturen und kognitiver Leistungsfähigkeit oder

schlicht ›Intelligenz‹:

»Doch es gibt großeUnterschiede in derMentalität der Völker und Gesellschaften. Das

betrifft nicht nur traditionelle Bindungen religiöser und anderer Art. Es betrifft auch

die normative Innen- und Außenlenkung derMenschen, es betrifft die Loyalitätsstruk-

turen, die Maßstäbe sozialen Rangs sowie den Antrieb für Fleiß, Eigeninitiative und

materielle Orientierung.«109

Unterschiede der verschiedensten Lebens- und Handlungsbereiche werden auf die

nicht näher ausdifferenzierte ›Mentalität‹ zurückgeführt. Dabei gilt diese übergreifend

für homogenisierte Gruppen an Menschen (›Völker und Gesellschaften‹). Sarrazin

spezifiziert diese Zuschreibung in abqualifizierender und generalisierender Weise

als »systemische[s] Problem der muslimischen Mentalität […].«110 Diese Argumenta-

tionslinien lassen sich als Naturalisierungsstruktur lesen, welche eine kollektivierte,

›identische‹ Verhaltens- und Denkweise der Individuen repräsentiert in Gruppen-

identitäten, diesen quasi-genetisch einschreibt. Desgleichen werden auf emotionaler

Ebene Verhaltens- und Denkweisen genetisch verankert: »Genetisch vorgegeben sind

108 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. XXVI.

109 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 32. Siehe auch: »Die Ursachen für die Unterschiede müssen also im

Mentalen angesiedelt sein, in der Kultur, der Religion, den individuellen Charaktereigenschaften

oder den kognitiven Fähigkeiten. Viele Muslime in Deutschland zeigen Mentalitäten und Verhal-

tensweisen, die im Islam selbst angelegt sind und die gesamte islamische Welt seit 1000 Jahren

prägen.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die

Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 320.

110 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 323.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 175

die Tatsache moralischer Gefühle und ihr Spektrum.«111 Parallel wird ein Unterschied

zwischen in sich als einheitlich gedachten Völkern, stellvertretend verstanden als

Nationalitäten, als absolute Größe suggeriert. Die implizite Logik des obigen Zitates

ist folgende: Homogene Völker sind aufgrund natürlicher Gegebenheiten, welche sich

in beispielsweise der mentalen Struktur, sozialen Umgangsformen oder moralischen

Verpflichtung ausnehmen, fundamental und unveränderlich unterschieden. Über die

Adressierung verschiedener Völker beziehungsweise Gesellschaften werden unter-

schiedliche National- und Lebensräume aufgerufen. Die naturalisierten Unterschiede

der Menschen finden sich dem folgend in bestimmten und geographisch bestimm-

baren Räumen platziert, repräsentiert über Nationen und damit Containerräumen,

welche gegeneinander abzugrenzen sind. Darüber hinaus geht Sarrazin von einer

einzigen Entwicklungslinie der einzelnen Nationen respektive Konglomerate, im Sinne

einer Entwicklung von unzivilisiert und ungebildet hin zu ›westlich‹ zivilisiert und

gebildet, aus: »Als im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts die wachsende Lücke

zwischen dem Entwicklungsstand des Westens und der islamischen Welt immer

deutlicher wurde, verbanden sich die fundamentalistischen Strömungen des Islam mit

einer antiwestlichen Tendenz.«112 Insofern sei ›der Westen‹ das anzustrebende Ideal.

Ergänzend sucht er darüber eine hierarchische Ordnung, vermeintlich in der Natur

begründet zu rechtfertigen.113 Situativität und individuelle Formen der Entwicklung

einzelner Nationen und Gruppen werden abgewertet und einem einzigen, stringenten

Leit-Entwicklungsweg unterstellt. ›Der Westen‹ ist alles, ›der Islam‹ ist nichts; und

Letzterer maßt sich ergänzend auch noch eine anti-westliche Einstellung an, um dieses

vermeintliche Defizit zu verbergen sowie zu rechtfertigen. Dieses hierarchische und

einseitige Denken gerichtet auf ein durchaus hinterfragbares Ideal ist die Grundlage

auch des Denkens im Kontext der ›Mentalität‹.

In einem weiteren Schritt bindet Sarrazin Intelligenz (auch als ›Bildungsfähigkeit‹

betitelt) ganz gezielt an geographischen Raum: »Es könnte also sein, dass es regiona-

le systematische Unterschiede in der Bildungsfähigkeit einer Population gibt, an der

sogar Mehrausgaben relativ wirkungslos abprallen.«114 Völker, hier mit einem Begriff

der Biologie als ›Populationen‹ benannt, sind angeblich regional-räumlich unterschied-

lich, aufgrund mental-biologistischer Kriterien. Dies zeigt, dass die klassifikatorische

111 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 370.

112 Siehe auch: »[…], dass die Gesellschaften der islamischen Länder und ihre Menschen in der Sum-

me der Kindheitsphase der Menschheit noch näher stehen als die Länder des Westens und Ost-

asiens.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die

Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 54, 278.

113 Der »jeweilige[] Entwicklungsgrad wurde regelmäßig als von Rassenzugehörigkeit bedingt ver-

standen und zur Rechtfertigung hierarchischer Ordnung benutzt.« McCarthy, Thomas: Rassismus,

Imperialismus unddie Ideemenschlicher Entwicklung. Übersetzt vonMichaelMüller. Berlin: Suhr-

kamp 2015. S. 9.

114 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 76. Gemeint sind Mehrausgaben zur Unterstützung des Bildungssys-

tems, um die von Sarrazin angenommenen und zugeschriebenen Defizite über die Intensivierung

der Lehr- und Lernangebote auszugleichen.



176 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Zuordnung über biologisierte Zuschreibungen zu einem spezifischen Raum funktio-

niert. Die angenommenen Unterschiede sind unveränderbar, gleichgültig, welcher Auf-

wand (im obigen Zitat konkretisiert als ›Mehrausgaben‹ für Bildung) betrieben wird.

Dabei besteht eine Hierarchisierung, denn es geht nicht darum lediglich Unterschiede

in der ›Bildungsfähigkeit‹ festzustellen und unterschiedlichen Bedürfnissen angemes-

sene Optionen der Unterstützung zu bieten, sondern es wird ein Defizit bei bestimm-

ten ›Populationen‹ suggeriert, das ausgeglichen werden sollte. Dieser Ausgleich wird

jedoch aufgrund einer Unfähigkeit dieser – und dies verweist eindeutig auf eine pejo-

rative Wertung im Sinne der Eigenplatzierung innerhalb einer überlegenen Machtpo-

sition – als nicht möglich angenommen. Parallel dazu wird Intelligenz an den Diskurs

der Migration gebunden, wie sich zum Beispiel in folgendem Zitat zeigt: »[…] denn die

bei Pisa am besten abschneidenden Länder haben historisch gesehen wenig oder kei-

ne Einwanderer gehabt, beziehungswiese sie haben diese unter Qualifikationsaspekten

selektiert.«115 Ein weiteres Mal zeigt sich, dass Intelligenz (›Bildungsfähigkeit‹) an Na-

tionalitäten gebunden wird. Intelligenzdefizite werden maßgeblich der (zwangs-)ver-

einheitlichten Gruppe der Migrant_innen zugschrieben. Eine hohe Intelligenz der Be-

völkerung erhält sich dieser Logik folgend nur in einem homogenen ›westlichen‹ oder

für Sarrazin explizit deutschen Setting, das von Migrant_innen ›rein‹ gehalten wird –

es sei denn es wird ›selektierend‹ ausschließlich die jeweilige Bildungselite räumlich

und sozial integriert. Die Sprache der Argumentation bedient sich explizit einer sozi-

aldarwinistischen Ausdrucksweise (›selektiert‹) und zeigt so auf einer weiteren Ebene,

wie stark der Text einer rassifizierenden und naturalisierenden Struktur bedarf, um

seine Logik aufrechtzuerhalten.

Mit Blick auf die Intelligenzforschung der Psychologie zeigt sich, dass Sarrazins

Thesen und persönliche Ansichten wissenschaftlich betrachtet im besten Fall tendenzi-

ös und fragwürdig, im überwiegenden Falle jedoch schlicht nicht haltbar sind. Generell

115 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 212. Die Korrelation zwischen Intelligenz und Schulleistung (gemes-

sen durch die PISA-Studien), die Sarrazin annimmt, ist mehrfach als mangelhaft belegt und ist

als unzulässig einzustufen: »Intelligenz ergibt sich als das, was der Intelligenztest misst. Alles an-

dere wäre angesichts der bekannten Daten ein unzulässiger Schluss. […] Zunächst einmal lässt

schon die Korrelation zwischen Schulleistung und IQ Zweifel aufkommen. Wie alle Korrelationen

ist sie ein zweischneidiges Schwert: So mag hohe Intelligenz die Ursache guter Leistungen in der

Schule sein. Da eine Korrelation aber nichts über die Richtung eines Zusammenhangs aussagt,

ist genauso gut denkbar, dass die in IQ-Tests gemessene Leistung umgekehrt von der Schulbil-

dung abhängt.« Knebel, Leonie/Marquardt, Pit: Vom Versuch, die Ungleichwertigkeit von Men-

schen zu beweisen. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang

der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik.Wiesbaden:

Springer 2012. S. 87-126, hier S. 111 [Hervorhebungen im Original]. Ebenso zu beachten ist: »Doch

die Bildungsforschung zeigt: Das deutsche Bildungssystem gleicht schlechte soziale Startvoraus-

setzungen von Schülern nicht aus, sondern verschärft die Benachteiligung. Dennoch hat sich das

Qualifikationsniveau der Bevölkerung seit den 1950er Jahren deutlich erhöht. Es gibt keinen ko-

gnitivenNiedergang –wohl aber einmangelhaftes Bildungssystem, das intellektuelle Ressourcen

verschenkt.« Geißler, Reiner: Die meritokratische Illusion – oder warum Reformen beim Bildungs-

system ansetzen müssen. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Nie-

dergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik.

Wiesbaden: Springer 2012. S. 193-210, hier S. 193.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 177

lässt sich sagen, dass wiederholt »Intelligenzteste […] systematisch [verwendet] wur-

den, um soziale Unterschiede zu biologisieren und Rassismus zu rechtfertigen […].«116

Dieser Mechanismus zeigt sich explizit bei SarrazinsThesen. Er beruft sich unter ande-

rem auf das gleichermaßen fragwürdige und populäre WerkThe Bell Curve – Intelligence

and Class Structure in American Life (1994) von Richard Herrnstein und Charles Murray.117

Sarrazin argumentiert in deren Sinne und bindet, wie bereits gezeigt, Intelligenz an

Ethnizität und nationalen Raum direkt kausal an. Beide, The Bell Curve sowie Deutsch-

land schafft sich ab (ebenso wie Feindliche Übernahme), zeigen jedoch

»ein verkürztes beziehungsweise veraltetes Verständnis [von Intelligenz; CM], das sich

im Wesentlichen auf die Vorstellung stützt, wonach sich die genetischen Vorausset-

zungen direkt in die Intelligenzleistung umsetzen. Dass Gene die optimale Ausbil-

dung eines Merkmals nur unter bestimmten Umweltbedingungen steuern können,

wird ignoriert. Damit bleibt unberücksichtigt, dassMenschen unterschiedlicher ethni-

scher Herkunft nicht die gleichen Chancen haben, ihre Intelligenz zu entwickeln.«118

Ein direkter Zusammenhang zwischen Ethnizität und Intelligenz lässt sich an keiner

Stelle nachweisen, geschweige denn ein Zusammenhang zwischen Intelligenz und re-

ligiösem Glauben. Ergänzend ist zu sagen, dass ›Ethnie‹ als Euphemismus für ›Rasse‹

einzustufen ist.119 Da ›Rasse‹ – und ebenso ›Ethnie‹ – als Konstruktion zu fassen ist,

schließt sich bereits auf dieser Ebene eine vermeintliche ›natürliche‹ und vererbbare

Kongruenz zu Intelligenz aus. Nicht beachtet werden darüber hinaus das jeweilige so-

ziale und politische Setting, Zugangsvoraussetzungen zu Bildungseinrichtungen und

Infrastrukturen, ökonomische Zwänge (Bildung muss sich erst einmal geleistet werden

können), eventuelle Mängel jeweiliger Bildungssysteme an sich sowie etwaige institu-

tionalisierte Diskriminierungsstrukturen. Noch abwegiger erscheint demnach die An-

nahme, dass es eine genetische Korrelation zwischen Intelligenz und Christentum in

Abgrenzung zur Korrelation zwischen Intelligenz und Islam geben solle. Das Einzige,

116 Knebel, Leonie/Marquardt, Pit: Vom Versuch, die Ungleichwertigkeit von Menschen zu beweisen.

In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz. Von

Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster undDenkfehler der Eugenik.Wiesbaden: Springer 2012. S. 87-

126, hier S. 87.

117 Herrnstein, Richard J./Murray, Charles: The Bell Curve. Intelligence and Class Structure in Amer-

ican Life. New York: Free Press 1994. Zur Fragwürdigkeit, angewandten Statistiktricks sowie -

verdrehungen und der generellen Fehlerhaftigkeit der Thesen in The Bell Curve in Korrelation

zu Sarrazins Adaption ebendieser siehe zum Beispiel: Sesín, Claus-Peter: Sarrazins dubiose US-

Quellen. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelli-

genz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer

2012. S. 28-48.

118 Stern, Elsbeth/Neubauer Aljoscha: Intelligenz: kein Mythos, sondern Realität. In: Psychologische

Rundschau. Ausgabe 67, Nummer 1, 2016. S. 15-27, hier S. 24. Sarrazin suggeriert jedoch explizit

einen Zusammenhang zwischen Intelligenz, ›Ethnie‹, Religion und auch Geographie: »Kognitive

Kompetenzen lassen sichmessen. Korrelationen zu ethnischen, geografischen oder religiösen Ge-

gebenheiten lassen sich ermitteln.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den

Fortschritt behindert und die Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 156.

119 Siehe zum Beispiel: Plümecke, Tino: Rasse in der Ära der Genetik. Die Ordnung der Menschen in

den Lebenswissenschaften. Bielefeld: transcript 2013. S. 34-36. Siehe zum Verständnis von ›Rasse‹

als sozialer Konstruktion auch Kapitel 1.3 Rassismus – eine begriffserklärende Einleitung.



178 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

das nachzuweisen ist an dieser Stelle, ist die rassistische Implikation Sarrazins, der ei-

nen komplexen und noch an einigen Stellen wissenschaftlich ungeklärten Diskurs der

Psychologie120 zum Thema Intelligenz instrumentalisiert zu den eigenen Zwecken der

Machterhaltung, Hierarchisierung und des Schürens von subjektiven Ängsten, um den

eigenen fragwürdigen Thesen mehr gesellschaftliche Durchschlagkraft zu verpassen.

Generell offenbart Sarrazin einen extrem konservativen und antiquierten Blick auf

die Thematik der Bildung. Dies zeigt sich beispielsweise in seinem verallgemeinern-

den und hierarchisierten Klassendenken: »Man heiratet in der gleichen Bildungsklas-

se.«121 Auch klassische bildungsbürgerliche Ideale, insgesamt ein äußerst elitäres Ver-

stehen von ›Kultur‹ als ›Hochkultur‹ wie zum Beispiel das Erkennen guter Literatur,

sind für ihn Marker einer auserlesenen und überlegenen Bildungsschicht, die angeb-

lich vom ›aussterben‹ bedroht sei.122 Dieses Begreifen und Leben in und für eine eli-

taristische ›Hochkultur‹ wird konsequent in negativer Implikation an Migration und

an die muslimische Bevölkerung angebunden: »Muslimische Migranten entstammen

meist bildungsfernen Familien, die in ihrenHeimatländern durchweg denUnterschich-

ten angehörten«123 sowie: »Offenbar ist es die islamische Glaubenspraxis, die zu einer

niedrigeren Bildungsleistung führt […].«124 Parallelisierend zu einer nicht näher (zum

Beispiel empirisch) nachgewiesenen Abqualifizierung aller Muslim_innen wird deren

Zugehörigkeit an einen ›Ursprung‹ außerhalb Deutschlands gekoppelt. Nicht nur, wird

Sarrazins Logik gefolgt, gehören dieseMenschen nicht ›wirklich‹ zu ›uns‹, sie seien auch

noch ›dumm‹/weniger intelligent. Damit wird Intelligenz, die für Sarrazin primär erb-

lich ist125 –was als äußert fragwürdige,wissenschaftlich nicht solide und nicht haltbare

These einzustufen ist126 –, zu einer Grundvoraussetzung für das Recht auf räumliche

120 Siehe dazu zum Beispiel: Stern, Elsbeth/Neubauer Aljoscha: Intelligenz: kein Mythos, sondern

Realität. In: Psychologische Rundschau. Ausgabe 67, Nummer 1, 2016. S. 15-27. Siehe ebenso: »Das

Erbintelligenz-Paradigma ist rassistisch. Und es legitimiert ein sozial selektives Bildungssystem,

welches Kindern aus privilegierten Familien Vorteile verschafft und diese Vorteile als natürliches

Ergebnis biologischer Vererbung erscheinen lässt. Hier wird eine Spirale vorangetrieben, die im

Namen einer vermeintlich verbessernden ›Bevölkerungsqualität‹ die Lebenschancen benachtei-

ligter Gruppen immer weiter einschränkt.« Kemper, Andreas: Sarrazins deutschsprachige Quel-

len. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz.

Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012.

S. 49-67, hier S. 65 [Hervorhebungen im Original].

121 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 226.

122 Vgl. Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. München:

Deutsche Verlags-Anstalt 2012. S. 197. Nationalistisch wird es nicht zuletzt dann, wenn Sarrazin

»Staatsbürgerkunde« als verpflichtendes Schulfach einfordert. Sarrazin, Thilo: Feindliche Über-

nahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesellschaft bedroht. München: Finanz-

Buch Verlag 2018. S. 417.

123 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 235.

124 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 268.

125 Vgl. zumBeispiel Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wiewir unser Land aufs Spiel setzen.

München: Deutsche Verlags-Anstalt 2012. S. 97.

126 Siehe beispielsweise: »Erblichkeitsschätzungen der Intelligenz sind also methodisch weitgehend

unsolide. Ganz unabhängig von methodischen Problemen muss man jedoch auch vor logischen



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 179

Anwesenheit und Zugehörigkeit. Intelligenz als Prämisse einer Daseinsberechtigung

wird zu einer Kategorie der Evaluierung des migrierten Subjekts und dessen sozio-

kulturellen wie kapitalistischen Wertes. Die als ›Deutsch‹ klassifizierten Subjekte sind

dem Legitimationszwang der Intelligenz nicht ausgesetzt und erhalten ihr Recht auf

Anwesenheit im ›Raum‹ qua vermeintlicher ›Ursprünglichkeit‹. Dies zeigt, wie sich der

Gründungsmythos der Nation in dessen narrativer Struktur als ideologisierte Struktur

in einer ›Identitätszuschreibung‹ etabliert. Ferner geht es nicht zwangsweise um die

grundlegende Intelligenz der Bevölkerung im ›Deutschen‹ Territorium, sondern umdas

Vermeiden der Integrierung einer vermeintlich niedrigeren Intelligenz der Muslim_in-

nen. Sarrazin schließt also auf »einen allgemein negativen Zusammenhang zwischen

kognitiven Kompetenzen und Religionsanteil«127, welche sich besonders im Bereich der

Intelligenz beim Islam als negativ ausnehme.128 Dieser Zusammenhang ist jedoch, wie

bereits betont, wissenschaftlich nicht haltbar, sind es doch mindestens gleichwertig so-

zio-strukturelle Aspekte, die entscheidend eine Rolle spielen.129 Diesen vermeintlichen

Mangel an Bildungsaffinität und Intelligenz bringen in Sarrazins Logik die muslimi-

schen Migrant_innen mit nach Europa und Deutschland und erzeugen somit auch eine

räumliche Abqualifizierung. Die ›fremden‹, bei Sarrazin selbstverständlich muslimi-

schen ›Elemente‹ stellen nicht nur die ›Reinheit‹ und ›Überlegenheit‹ des ursprüngli-

chen ›Raumes‹ infrage, sondern tragen angeblich zu einer Degeneration des ›Raumes‹

an sich bei qua ihrer körperlichen Anwesenheit und qua der potenziellen Vermischung

Fehlern bei der Interpretation von Erblichkeitskoeffizientenwarnen. Erblichkeitskoeffizienten be-

ziehen sich lediglich auf die Merkmalsvariation zwischen Individuen einer Gruppe, nicht aber auf

die Frage, wie viel Prozent einer Eigenschaft eines Individuums erblich ist. (Auch dies hat Sarrazin

missverstanden.) Zudem ist die Übertragung von Erblichkeitsschätzungen auf Variationen zwi-

schen Gruppen unzulässig. […] An dieser Stelle begehen die Dysgeniker [wie Sarrazin; CM] genau

diesen Denkfehler: Sie leiten aus – fragwürdigen – Ergebnissen zur Erblichkeit von Intelligenzun-

terschieden innerhalb einer Gruppe die Behauptung ab, dass sich Unterschiede zwischenGruppen

gleichermaßen vererben.« Knebel, Leonie/Marquardt, Pit: Vom Versuch, die Ungleichwertigkeit

vonMenschen zu beweisen. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vomNie-

dergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik.

Wiesbaden: Springer 2012. S. 87-126, hier S. 121.

127 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 159.

128 Siehe: »Deutliche Zahlen finden sich hingegen für den Islam. Die statistischen Zusammenhänge

sind allgemein stark negativ bzw. sehr stark negativ und signifikant imBereich der Schulleistungs-

tests. Im Bereich des IQ ist lediglich der Hinduismus stärker negativ assoziiert als der Islam.« Sar-

razin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesellschaft

bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 160.

129 Siehe zum Beispiel: »Wenn es also wesentliche Unterschiede zwischen religiösen Gruppen gibt

(beispielsweise zwischen Hindus, Muslimen und Sikhs mit indischem Migrationshintergrund),

dann sind das Proxis für andere Faktoren. Oder, anders ausgedrückt: Die religiöse Zugehörigkeit

stellt ein unbedeutendes sekundäresMerkmal unterschiedlicher Bildungsbeteiligungdar, das sich

aus der Zusammensetzung anderer Merkmale ergibt. Bei solchen Merkmalen handelt es sich vor

allem um sozio-strukturelle Variablen«. Canan, Coskun: Über Bildung, Einwanderung und Reli-

gionszugehörigkeit. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang

der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik.Wiesbaden:

Springer 2012. S. 135-153, hier S. 141.



180 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

mit der ›Ursprungsgesellschaft‹. Die hier (fehlerhaft) genetisch verankerte Intelligenz

und Religion haben damit ebenso eine räumliche Auswirkung.

An diesem Kontext der erzeugten vermeintlichen Korrelation kognitiver Fähigkei-

ten und sozial-räumlich kategorisierter Gruppen schließt sich die Festschreibung von

Zugehörigkeit zu einem überzeitlich eingeschriebenem ›Ursprung‹ an. Raumwechsel

ist zwar möglich, erlaubt jedoch keinerlei Loslösung von zuvor erfolgten Kategorisie-

rungen und Hierarchisierungen aufgrund der naturalisierten Unterschiede:

»Migranten aus demNahenOsten oder der Türkei haben das große Los gezogen, wenn

sie es ins deutsche System der Grundleistungen schaffen, denn dann verfügen sie […]

über ein Einkommen, das sie in ihrer Heimat schon zu wohlhabenden Bürgern ma-

chen würde. Ohne Arbeit verdienen sie in Deutschland zumeist wesentlich mehr als

in ihrer Heimat mit sehr harter Arbeit – wenn sie dort überhaupt welche fänden. […]

Außerdem sind die, die lange ohne Arbeit waren, an andauernde körperliche Anstren-

gungen weder geistig noch körperlich gewöhnt und geben deshalb leicht auf.«130

Aus diesem Zitat sind zwei Mechanismen ablesbar: eine augenscheinliche homoge-

nisierende Verallgemeinerung und eine überzeitliche Installation des Konzepts ›Hei-

mat‹ (zur ideologischen Konzeption der Idee ›Heimat‹ siehe ausführlicher Kapitel 7.3.2

Rassifizierter nationaler Raum). Die Verallgemeinerung bezieht sich auf eine rassistische

Struktur, die sich mit Balibar wie folgt beschreiben lässt: »Der ›Immigrant‹ ist eine

Kategorie, welche ethnische und klassenmäßige Kategorien vermengt und die Auslän-

der im bunten Durcheinander in einen Topf wirft, allerdings nicht alle Ausländer und

nicht nur Ausländer.«131 Sarrazin hat eine ganz spezifische Gruppe an ›Ausländern‹ vor

Augen: Muslim_innen (wobei er stillschweigend generalisierend davon ausgeht, dass

muslimischer Glaube und Deutschland zwei grundlegend unvereinbare Kategorien sei-

en). Dabei werden die unterschiedlichen Ausprägungen des Islam sowie verschiedene

Einwanderungsländer mit allen deren individuellen Spezifika zwangsharmonisiert und

symptomatisch unter einen einzigen Typus zusammengefasst.132 Herkunft im räum-

130 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 167.

131 Balibar, Etienne: Rassismus und Krise. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse, Klasse,

Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt vonMichael Haupt und Ilse Utz. Hamburg: Argument

Verlag 1990. S. 261-272, hier S. 265 [Hervorhebungen imOriginal]. Dieses Zitat wurde bereits zuvor

in Kapitel 7.2.1 Nationale Identität und Migration aufgegriffen und dort weitergehend kontextuali-

siert.

132 Balibar spricht von den Kategorien Immigration und Immigrant_in als »zugleich vereinheitlichende

und differenzierende Kategorien. Sie subsumieren ›Bevölkerungen‹, deren geografische Herkunft,

Geschichte (und folglich Kultur und Lebensweise), Einwanderungsbedingungen und rechtlicher

Status völlig unterschiedlich sind, unter eine Situation oder einen Typus. […] Es handelt sich hier

in der Tat um eine Kategorie, die es erlaubt, den scheinbar ›neutralen‹ Block der Ausländer zu

spalten, wobei Grenzziehungen natürlich nicht immer eindeutig sind […][. D]ie Einheit wird nur

gesetzt, um sofort in eine unendliche Artenvielfalt unterteilt zu werden. Es gibt eine tägliche Ka-

suistik der ›Immigration‹, die sich als Diskurs artikuliert, sich zu Verhaltensweisen entwickelt und

zu einer regelrechten Ehrensache wird (in diesem Punkt darf man sich nicht täuschen und täu-

schen lassen). Jeder, der ›die Araber nicht mag‹, kann ›algerische Freunde‹ vorweisen. Jeder, der

die Araber für nicht ›assimilierbar‹ hält (der Islam, das Erbe der Kolonialzeit usw.), kann zeigen,

dass die Schwarzen oder die Italiener es durchaus sind.« Balibar, Etienne: Rassismus und Krise.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 181

lich-geographischen Sinne wird essenziell mit Religion verwoben und generiert eine ei-

gene, spezifizierende sowie rassifizierende Kategorie des_der Migrant_in. Hier knüpft

sich der zweite Mechanismus an, die Installation des Konzepts ›Heimat‹: Der Geburts-

ort wird als zentrale, alles entscheidende Kategorie institutionalisiert und bestimmt

angeblich alleinig, in Rekurs zur Thematik der Bildungsfähigkeit, die Mentalität und

persönliche Einstellung zum Leben sowie die Ausprägungen des sozialen Umgangs. Die

Kausalität, die dieser kurze Textausschnitt aufzeigt, ist erschreckend: Allein die Geburt

im Nahen Osten, der Türkei etc. erscheint als logische Grundlage für Faulheit, Schma-

rotzertum sowie für eine Inkompetenz an einem verantwortungsbewussten sozial-ge-

sellschaftlichen Leben teilzunehmen.Wie ›klassisch‹ rassistisch sich dieses höchst pro-

blematische Aufwerfen des Diskurses des ›Schmarotzens‹ ausnimmt zeigt sich daran,

dass sich beispielsweise auch der Haus und Hofrassist des Nationalsozialismus, Alfred

Rosenberg, in eben diesen Worten über Jüd_innen äußert (siehe Näheres zu Rosenberg

in Kapitel 3.5 Blut und Boden) und die Idee des Parasitären unter anderem gezielt zur

Begründung der Abwertung, räumlichen Eliminierung und Tötung bestimmter biolo-

gistisch konstruierter ›Rassen‹ einsetzt. Deutlich wird erneut, wie kognitive, kulturelle

sowie subjektiv charakterbezogene Aspekte auf naturalisierte Weise in eine über den

Raum definierte Gruppe eingeschrieben werden (Vereinheitlichung und Differenzie-

rung siehe Fußnote 132). Migrationsbewegungen einer bestimmten, homogenisierten

und aus der Vielzahl der weltweit migrierenden Menschen explizit herausgesonderten

Gruppe, werden zudem interpretiert als eine gezielte Drohung gegenüber dem ›Eige-

nen‹, gegenüber der Stabilität und Überlebensfähigkeit der ›eigenen‹ Gesellschaft, so-

wohl im materiellen als auch im räumlichen Bezug. »›Immigration‹ […][wird] zum ei-

gentlichen Namen der Rasse«133 – und Sarrazin exerziert und verbreitet diesen ›eigentli-

chen Namen‹ in einer öffentlichen Vehemenz, die ihresgleichen sucht. Das gesellschaft-

lich Verwerfliche dabei ist der Prozess der Normalisierung einer solchen rassistischen

Struktur, welche diese Denk-, Sprech- und Handlungsweise zur Salonfähigkeit erhebt

und den Diskurs des Sagbaren in neue Sphären der Radikalität verschiebt.

Darüber hinaus wird die Gruppe der muslimischen Migrant_innen kriminalisiert:

»[…] Gewaltkriminalität [ist] in Deutschland und Europa weit überdurchschnittlich mit

der Herkunft aus islamischen Ländern verbunden.«134 Kriminelle Verhaltensmuster

werden an die ›Herkunft‹ und im Zuge dessen an einen räumlichen, genetifizierten135

In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Über-

setzt vonMichael Haupt und Ilse Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 261-272, hier S. 264-265

[Hervorhebungen im Original].

133 Balibar, Etienne: Rassismus undNationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 67 [Hervorhebungen im Original].

134 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 308.

135 Genetifizierung ist laut Plümecke ein Prozess, welcher Unterschiede zwischen Individuen auf de-

renDNA-Codes reduziert. Damit zeigt sich eine an die Rassifizierung anklingende Struktur, welche

unter anderem konstruierte Differenzen in ›natürliche‹ übersetzt, und nicht plakativ der Biologie,

sondern spezifisch der Genetik der einzelnen Menschen einschreibt. »Die Besonderheit der Ver-

bindung von Rasse undGenetik besteht somit gerade darin, dass in dieser Verbindung immerwie-

der Erneuerungen von Rasse erzeugt werden, und die differenten Effekte der Genetifizierung wie



182 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Ursprung gebunden (auch an dieser Stelle werden keinerlei systemische, strukturelle

und politisch-historische Aspekte beachtet). Über die hier suggerierte Bedrohung im

Sinne des Sicherheitsdispositivs wird der ›Raum‹ direkt angegriffen: »Ein besonderes

Thema ist die schleichende Umwandlung ganzer Stadtviertel aus einer westlichen in

eine vorwiegende islamische Gesellschaft. Dies ist nicht immer, aber oft, auch mit be-

stimmten Arten von Kriminalität bzw. mit einem ins Kriminelle übergehenden Revier-

verhalten verbunden.«136 Erneut zeigt sich, welche zentrale Bedeutung ›Raum‹ an sich

sowie die Macht über diesen in der Argumentation einnehmen. Die inszenierte Bedro-

hung erfolgt vor allem in demMoment, in dem sich ›das Andere‹ des ›Raumes‹ bemäch-

tigt beziehungsweise zu bemächtigen versucht, bedingt durch unterstelltes ›kriminelles

Revierverhalten‹. Dieses ›Andere‹ wird auf fundamentale Weise als solches konstruiert,

wenn Sarrazin davon ausgeht, dass »sich die Psychologie dermuslimischenMänner von

der Rassifizierung letztlich eine Persistenz von Rasse bewirken.« Plümecke, Tino: Rasse in der Ära

der Genetik. Die Ordnung der Menschen in den Lebenswissenschaften. Bielefeld: transcript 2013.

Besonders S. 102-103, 107-108. In diesem Kontext nehmen die Medizin und Biopolitik eine spezifi-

sche Rolle der Regulierung undOptimierung ein und greifen aufmolekularer Ebene in den Körper-

raum ein: »But what is crucial, for present purposes, is that ›molecular biopolitics‹ now concerns

all the ways in which such molecular elements of life may be mobilized, controlled, and accorded

properties and combined into processes that previously did not exist. At this molecular level, that

is to say, life itself has become open to politics […]. Contemporary medical technologies do not

seek merely to cure diseases once they have manifested themselves, but to control the vital pro-

cesses of the body andmind. They are, I [Rose; CM] suggest, technologies of optimization.« Dieses

Feld der Biopolitik (Rose spricht im Zuge der Errungenschaften der Neurowissenschaften in deren

Verzahnungmit der Humanmedizin von einer Erweiterung in »neuropolitics« und von »bioecono-

mics« etc.) und der genetischen Identitätskonzeption (»biomedical identity«) sei an dieser Stelle

nur amRande, der Vollständigkeit halber erwähnt (selbstverständlich existieren hier ebenso zahl-

reiche positive Effekte der Heilung von Krankheiten etc.). Bemerkenswert wird die Schnittstelle,

in welcher Rose von »biological citizenship« spricht und später in seinemWerk auf die Geschichte

des Konzepts ›Rasse‹ sowie die Konstitution nationaler ›Identität‹ qua biolog(ist)ischer Kategorien

verweist: »We are seeing emergence of new ideas of what human beings are, what they should do,

and what they can hope for. Novel conceptions of ›biological citizenship‹ have taken shape that

recode the duties, rights, and expectations of human beings in relations to their sickness, and also

to their life itself, reorganizing the relations between individuals and their biomedical authorities,

and reshape the ways in which human beings relate to themselves as ›somatic individuals‹.« Wer-

den die Gene auf molekularer Ebene veränderbar und optimierbar, wie konstituiert sich dann ei-

ne genetifizierte Zugehörigkeit im Sinne einer national(istisch)en ›Identität‹? Was bedeutet dann

noch ›Eindeutigkeit‹? Welche neuen Kategorien für Prozesse der Ein- und Ausschließung werden

(neben den Visibilitäten) herangezogen? Was, wenn Biologismen und Naturalisierungsprozesse

nicht mehr greifen, denn »biology is not destiny but opportunity«? Rose, Nikolas: The Politics of

Life Itself. Biomedicine, Power, and Subjectivity in the Twenty-First Century. Princeton: Princeton

University Press 2007. S. 6, 15-16, 22, 24, 32, 51, 112 [Hervorhebungen im Original]. Neben Rose

ebenso äußerst interessant in diesem Kontext ist: Chen, Mel Y.: Animacies. Biopolitics, Racial Mat-

tering, and Queer Affect. Durham/London: Duke University Press 2012.

136 Siehe auch: »Der öffentliche Raum verändert in Städten mit hohemMigrationsanteil seinen Cha-

rakter. […] Gleichzeitig ändern die Menschen ihr Verhalten. […] Das kannman […] als einen Beginn

der Islamisierung des öffentlichen Raumes betrachten.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme.

Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Ver-

lag 2018. S. 309, 313.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 183

der westlichen Psychologie unterscheidet […].«137 Damit wechselt seine Argumentation

auf eine grundlegend genetische und psychosomatische Ebene und verbindet äuße-

re Marker mit für zumindest Sarrazin existenziell in der Natur angelegten Mustern.

Verhaltensweisen der Raumaneignung durch die Migrant_innen werden als weiterer

Intensitätsschritt des eigenen Machtverlustes gewertet und als negativer Teilaspekt ei-

ner prophezeiten ›Islamisierung‹ dargestellt. Eine Dynamisierung des ›Raumes‹ durch

das parallele und interaktive Zusammenleben und Arbeiten unterschiedlicher Indivi-

duen und Gruppen wird als durchweg abzuwertend ausgelegt. Insofern wird auf der

geopolitischen und sozialräumlichen (konkreter Einfluss auf das Stadtbild) wie gesell-

schaftlichen Ebene jegliche Veränderung von ›Raum‹, ausgelöst durch biologisierte und

rassifizierte Muster und Subjekte, abgewertet und als invasorische Bedrohung einer

stabilen und eindeutigen ›Reinheit‹ imaginiert.

Nahezu ›klassisch‹ rassistisch im Sinne eines Rassismus ohne ›Rassen‹ wird es

im folgenden Absatz der Sarrazin’schen Argumentation: »Die jeweils unterschiedliche

kulturelle und zivilisatorische Entwicklung führt zu unterschiedlichen Fortpflanzungs-

und Überlebensmustern und bringt auch unterschiedliche genetische Ausprägungen

hervor. Hier wirken kulturelle Entwicklung und natürliche Selektion aufeinander

ein.«138 Eindeutig werden genetische Aspekte mit einer räumlichen Verortung ver-

knüpft. Die räumliche Komponente kommt über die ›kulturelle und zivilisatorische‹

Zuordnung ins Spiel, die eine über den Entwicklungsraum (im Sinne einer abgrenz-

baren Zivilisation respektive nationalen Einheit, die sich in einem Containerraum

kulturell entwickelt) verknüpfte und homogene Gruppe suggeriert. Was deutlich

wird, ist eine extreme Gewichtung des Faktes der Vererbung sowie Zugehörigkeit qua

Geburt. Diese bestimmt nicht nur das Sozialverhalten über beispielsweise kulturelle

Muster, sondern wird als quasi-genetisch verantwortlich für mentale und kognitive

Leistungsfähigkeit sowie die biologisch-genetische Konstitution des Individuums an-

genommen. Konkret geht Sarrazin davon aus, dass Kinder »gemäß den Mendel’schen

Gesetzen die intellektuelle Ausstattung ihrer Eltern«139 aufweisen, was jedoch als »aus

wissenschaftlicher Sicht unsinnig«140 einzustufen ist. Es ist konträr zu Sarrazins Posi-

tion festzuhalten, dass eine »genetische Identität (im Sinne von kollektiven, genetisch

determinierten Eigenschaften) […] Volksgruppen also nicht [haben]. […] Keine dieser

Gruppen hat ein ›Gen‹ für sich.«141 Im letzten Satz des obigen Sarrazin-Zitates erfolgt

137 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 315.

138 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 173.

139 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 175.

140 Ergänzend: »Intelligenz ist polygenetisch vererbt. Eine einfache Vorhersage der Merkmalsvertei-

lung solcher polygenetischer Eigenschaften in den nachfolgenden Generationen wie bei Mendels

Erbsen ist nicht möglich.« Tautz, Diethard: Genetische Unterschiede? Die Irrtümer des Biologis-

mus. In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): DerMythos vomNiedergang der Intelligenz.

Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012.

S. 127-134, hier S. 131, 132.

141 Tautz, Diethard: Genetische Unterschiede? Die Irrtümer des Biologismus. In: Haller, Michael/Nig-

geschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin.



184 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

obendrein eine direkte Verknüpfung der Vorstellungen von ›Kultur‹ und Biologie

(›natürliche Selektion‹). Dies bringt erneut eine sozialdarwinistische Tendenz mit in

die Argumentation ein.

Intelligenz, um das gesagte pointiert zu subsumieren, knüpft sich für Sarrazin

ebenso entscheidend an Religion wie an gruppenspezifische Homogenität: »Nationen

mit einer weitgehend homogenen Bevölkerung […][haben es] im Bildungssystem leich-

ter […].«142 Über den Aspekt der nationalen Homogenität werden ›das Deutsche‹ so-

wie eine scheinbar genetisch bedingte deutsche Intelligenz bestärkt. Dabei wird ei-

ne räumliche wie genetische ›Reinheit‹ imaginiert. ›Der‹ muslimische Migrant wird

auf diese Weise mehrfach abgewertet und als ›verschmutzender‹ Fremdkörper iden-

tifiziert: durch das vermeintliche Zerstören der durch Geburt erzeugten deutschen Ur-

sprungshomogenität, durch den angeblichen, generellen Mangel an kognitiven Fähig-

keiten sowie der ›natürlichen‹ wirtschaftlichen Armut beziehungsweise Zugehörigkeit

zur bildungsfernen Unterschicht. Die frappante Vereinfachung und Reduktion ist au-

genscheinlich. ›Muslimisch‹ wird zu einer das Subjekt dominierenden und determinie-

renden Kategorie, die diesem eine radikale, nur auf eine Weise sich manifestierende

religiöse Zugehörigkeit aufoktroyiert, welche wiederum als Grundlage für genetisch-

kognitive Entwicklungen inszeniert wird. Gleichzeitig wird eine vereinheitlichte Vor-

stellung des Islam als absolutes ›Anderes‹ konstituiert, das ausschließlich zur Zerstö-

rung ›deutscher Homogenität‹ und zur Reduktion der Intelligenz durch Einwanderung

nach Deutschland existiert.

Ohne die räumlichen Aspekte, welche Sarrazins Argumentationsstruktur bestän-

dig implizit zu Rate und zur Untermauerung heranzieht, ließe sich die Absolutheit der

Unterschiede sowie der Ausschließlichkeit einer harmonischen Zusammenführung der

verschiedenen Gruppen – vor allem ›der Türken‹ und ›der Deutschen‹ – nicht in diesem

Extrem argumentatorisch halten. Und Sarrazin vertritt vehement diese Sichtweise, in-

dem er den Individuen per se eine räumliche, existenzielle Gebundenheit inskribiert:

»Der Mensch ist ein territorial orientiertes Wesen. Diesbezügliche Instinkte sind tief

in ihm angelegt.«143 Räumliche Zugehörigkeit wird ein weiteres Mal naturalisiert und

in einer biologistischen Form dem Menschen eingeschrieben. Raumbindung und eine

dadurch gesteuerte genetische Ausprägung sowie ein dadurch wiederum gesteuertes

Verhalten werden zum ›Instinkt‹ erhoben. Gerade diese überzeitliche und unüberwind-

liche Unterscheidung quaGeburtsort zementiert die darauf aufgebauten biologisierten,

rassistischen Argumente. Das vorliegende Raumverständnis ist ein absolutistisches,

das unveränderliche ›Räume‹ im Sinne eines Containerraumes mit festen Grenzen an-

nimmt, welche geprägt sind von notwendiger Homogenität und Exklusivität, um die

Machtstrukturen einer konstruierten ›ursprünglichen‹ Gruppe zu rechtfertigen. Und

diese unheilvolle Imagination von Raum wird noch in ein weiteres Extrem getrieben,

Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012. S. 127-134, hier S. 129-

130 [Hervorhebungen im Original].

142 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 213.

143 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 255.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 185

wenn Sarrazin eine geographische Bedrohung imaginiert: »Die islamischen Staaten lie-

gen von Afrika über denNahen undMittleren Osten bis nach Zentralasien wie ein Kranz

um Europa.«144 Mit genug Vorstellungskraft und Phantasie lässt sich dieser ›Kranz‹ er-

zeugen, was jedoch geschieht ist eine Vorstellung des ausweglosen Eingekesseltseins,

der akuten Bedrohung und der totalen räumlichen Bedrängnis. Geographische Aspek-

te werden instrumentalisiert, um das Setting der Konfrontation und des invasorischen

Potenzials bildlich und emotional zu verdeutlichen. Dies ergänzend wird die eindeu-

tige Einteilung und Zuweisung von geographischem Raum als idealisierter Mehrwert

verstanden und assoziiert mit einer ›westlichen‹ Fortschrittlichkeit. Eine Fortschritt-

lichkeit, der sich ›der Islam‹ (in Sarrazins Logik) selbstverständlich verweigert: »Nicht

einmal an exaktenGrenzziehungen zwischen politischen Einheiten gab es ein Interesse.

[…] Ebenso wenig wie die Messung des Raums interessierte die Messung der Zeit.«145

Raumaufteilung und klare, harte Grenzziehungen werden zu einem Moment der not-

wendigen Überlegenheit, davon abweichende Lebens- und Sozialisationsmodelle sind

nicht einmal vorstellbar, sondern werden direkt und unreflektiert abqualifiziert. Dies

bestätigt, dass die Vermessung des Raumes, eine eindeutige Zuteilung und Souveräni-

tätsausübung zum grundlegenden Verstehen der Welt und des Subjekts erhoben wer-

den. Unvorstellbar scheint Sarrazin ein reziprokes Raumverständnis zu sein, das in

seiner Relationalität von Vielfalt profitiert und in seiner Veränderbarkeit und einem

beständigen Sich-Neu-Aushandeln seinen Mehrwert findet. Räumliche wie identitäre

Eindeutigkeit und festgeschriebene, weil ›natürliche‹, Machtstrukturen sind das Fun-

dament seiner Ansichten.

Sarrazin baut also eine absolute Gegensätzlichkeit zwischen ›Deutschland‹ und

›dem Islam‹ auf, wobei die Homogenität des ›Eigenen‹ als gefährdet imaginiert wird,

und zwar durch den angeblichen mangelnden Integrationswillen ›aller‹ muslimischen

Migrant_innen. Dass hier zwei völlig unterschiedliche Kategorien – ein Nationalstaat

versus eine Religion – gegeneinandergesetzt werden, bleibt konsequent unreflek-

tiert und zeigt gleichzeitig, wie fragwürdig die Argumentationsstruktur in ihrer

Grundkonstitution ist. Grundlegend ist stets die kulturelle ›Identität‹, welche per se

ausschließend konstruiert ist: »Für mich [Sarrazin; CM] ist es wichtig, dass Europa

seine kulturelle Identität als europäisches Abendland und Deutschland seine als Land

mit deutscher Sprache wahrt […].«146 Und im Sinne der totalen Gegensätzlichkeit und

Dämonisierung des Islam als des bedrohlichen ›Anderen‹ schlechthin sagt er: »Die

spezifische Identität, die vom Islam geprägt wird, widerspricht dem europäischen

Bewusstsein und der europäischen Lebensart. Ja, sie ist sogar eine Bedrohung für

beide.«147 Ein imaginierter ›Reinheitsgrad‹ der europäischen ›Identität‹ wird zum

ultimativen Maßstab. Dieser wird über sichtbare Marker der Muslim_innen evident:

144 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 87.

145 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 141.

146 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 308.

147 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 387.



186 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

»Der sichtbare Unterschied, der ein Gefühl der Distanz schafft und wohl auch schaffen

soll, besteht in der Kleidung der Frauen, vor allem im Kopftuch.«148 Es zeigt sich

erneut eine Rhetorik der Vermutungen und Annahmen – subjektive, exkludierende

Wahrnehmung wird als allgemeine Beobachtung gesetzt und sofort im Kontext einer

mutmaßlich zielgerichteten negativen Abschottung interpretiert. Dass diese Form

der Ausgrenzung durch die Konstruktion eines als absolut verstandenen, sozialen

›Raumes‹ geschaffen wird, wird nicht reflektiert. Bestimmte visible Marker wie eben

beispielsweise das Kopftuch werden stereotypisierend als vermeintliche ›Gefahr‹ einer

nur auf eine einzige Weise denkbaren Ordnung verstanden.149

Sarrazin erzeugt mit seinen Thesen ein Verständnis von sozialem, nationalistisch

geprägtem ›Raum‹, der keine Vielfalt, Pluralität und Veränderung zulässt. Es lässt sich

hier erneut von der Konstruktion einer fiktiven Ethnizität sprechen, welche sich über

Rassifizierung und Minorisierung in eine entsprechend dominante Position innerhalb

der nationalistisch konstruierten ›Identität‹ und des nationalistisch-exklusiven ›Rau-

mes‹ rückt. Reziprozität als basale Struktur des ›Raumes‹ ist für Sarrazin nicht denk-

geschweige denn lebbar. Visible Marker sind dabei die Berechtigung, Unterschiede als

absolut ›anders‹ und grundlegend unvereinbar festzusetzen. An keiner Stelle wird die

Frage nach einem ›Warum‹ eines gewissen Markers (zum Beispiel des Kopftuches) ge-

stellt und dessen Bedeutung rudimentär aus dem eigenen Weltbild und Verstehen her-

aus erklärt, wobei diese unreflektierte Erkenntnis einer mutmaßlichen Bedeutung, oh-

ne Rückfrage oder Diskussion dem ›Anderen‹ aufoktroyiert wird. Die bloße Existenz

des Kopftuches im öffentlichen Raum und damit in der allgemeinen Sichtbarkeit stellt

den kontrastiven Beweis für etwas dar, was nicht denkbar und gleichermaßen nicht

lebbar sein darf für Sarrazin. In diesem Sinne müssen diese, dem eigenen Denken wi-

dersprechenden ›Elemente‹, eindeutig kategorisiert und im letzten Schritt ausgeson-

dert werden. Eine potenzielle Veränderbarkeit des ›Raumes‹ innerhalb Europas und

148 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 313. Auf genderdiskriminierende Strukturen der Sarrazin’schen Ar-

gumentation wird nicht näher eingegangen, da der Fokus der Arbeit auf der raumtheoretischen

Ebene liegt und dies zu weit führen würde, da auch innerhalb dieses Diskursfeldes ein breites Sor-

timent an höchst fragwürdigen, konservativistischen, generalisierenden und diskriminierenden

Argumenten präsentiert wird.

149 Das Kopftuch stellt für Sarrazin das verallgemeinerte und überinterpretierte sowie gänzlich miss-

verstandene Repräsentationsmerkmal schlechthin für nahezu alles Negative dar, das er im Islam

sieht. Ins Extremwird dies getrieben, wenn er das Verhältnis, welches ›die‹ muslimische Frau zum

Kopftuch und zum Islam habe, mit dem Stockholmsyndrom gleichsetzt: »In jeder islamischen Ge-

sellschaft und bei den Muslimen in der westlichen Welt korrelieren Kopftuch und weibliche Ver-

hüllung negativ mit der Bildungsleistung, der Wirtschaftsleistung und dem Innovationsniveau,

positiv mit der Kinderzahl sowie dem Grad an Rückständigkeit, an Unwissenheit und Armut. […]

Bei Geiselnahmen, die zu einer länger anhaltenden sozialen Isolation der Opfer führen, geschieht

es immer wieder, dass sich die Opfer mit dem Geiselnehmer solidarisieren, weil sie es nicht ertra-

gen, imDissensmit der einzigen sozialemUmwelt zu leben, die ihnen zugänglich ist. Die Situation

selbst wirkt wie eine Gehirnwäsche. In exakt dieser Situation ist auch der größte Teil der Frauen

in der islamischen Welt vom Hindukusch bis nach Berlin-Neukölln«. Sarrazin, Thilo: Feindliche

Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesellschaft bedroht. München: Fi-

nanzBuch Verlag 2018. S. 168-169.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 187

Deutschlands lässt Sarrazin nicht zu und begibt sich in ein klassisches Denkmuster ei-

nes homogenen Containerraumes, welcher unveränderbare und totale Grenzen zieht

und nicht relational variabel ist. Innerhalb dieser Struktur wird die Staatsangehörig-

keit zum entscheidenden genetisch gebundenen Faktor, sowohl der eigenen Existenz

als auch der sozialräumlichen Daseinsberechtigung sowie des Rechts auf körperliche

Anwesenheit.

Im Zuge dieser nationalistischen Sichtweise bleibt »die rassisch-kulturelle Iden-

tität der ›echten Staatsangehörigen‹ […] unsichtbar, aber sie leitet sich von der an-

geblichen, quasi halluzinatorischen Sichtbarkeit der ›falschen Staatsangehörigen‹ ab

[…].«150 Dies lässt verstehen, warum Sarrazin so vehement und so redundant immer

wieder das ›Anderssein‹ der Migrant_innen auf zahlreichen Level benennt und heraus-

streicht. Es dient zur eigenen Selbstvergewisserung und Vereindeutigung der eigenen

›Identität‹ und Verortung sowie zur Rechtfertigung einer vermeintlichen Berechtigung

zu Macht und Hierarchie. Diese Systematik kann in deren rassistischer Konstruiertheit

nie ein Ende finden, strebt sie doch eine utopische ›Reinheit‹ des ›Raumes‹ wie der na-

tionalistischen ›Identität‹ an. Folglich wird die eigene deutsche Existenz, von Sarrazin

immer wieder als überlegen propagiert, über die Definition und Präsenz des ›Anderen‹

erst sichtbar und eindeutig. Dies führt zu einem Paradox, das sich in Sarrazins Werken

konstant beobachten lässt: Denn »da die rassisch-nationale Reinheit nicht zu finden und

150 Balibar, Etienne: Rassismus und Nationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Ras-

se, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt vonMichael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 77 [Hervorhebungen im Original]. Ergänzend ist auf die

Gegenüberstellung von ›Biodeutschen‹ und ›Passdeutschen‹ zu verweisen. Im Sinne des Passes

wird zwar eine Staatsbürgerschaft bescheinigt als Voraussetzung für Zugehörigkeit. Diese wird

jedoch in ihrer Legitimation in Kontrastierung zu den ›Biodeutschen‹ wiederum negiert. Das ›Bio-‹

verweist auf eine Naturalisierung, auf ein rassifiziertes, genetifiziertes Verstehen von legitimer

Zugehörigkeit, welches im Moment einer rassistischen Strukturierung des Rechts auf Anwesen-

heit im ›Raum‹ abgesprochen wird. Damit wird der Pass als festschreibendes Dokument tenden-

ziös eingesetzt in der rassistischen Argumentation. Diese Fixierung von Zugehörigkeit qua eines

schriftlichen Dokuments – sozusagen die Rassifizierung von Zugehörigkeit qua Festschreibung

im wörtlichen Sinne – lässt sich mit Derrida grundlegend problematisieren, da die Sprache (im

Falle des Passes die Verschriftlichung) immer auch eine Abwesenheit voraussetzt: »[D]a jedes Zei-

chen sowohl in der ›Sprache des Agierens‹ als auch in der artikulierten Sprache […], eine gewisse

[…] Abwesenheit voraussetzt,muß die Abwesenheit, will man demgeschriebenen Zeichen irgend-

welche Spezifizität zusprechen, demBereich der Schrift eigentümlich sein […]. Gleichzeitig enthält

ein schriftliches Zeichen die Kraft eines Bruches mit seinem Kontext, das heißt mit der Gesamt-

heit von Anwesenheiten, die das Moment seiner Einschreibung organisieren. […] Diese Kraft des

Bruches hat ihren Grund in der Verräumlichung, die das schriftliche Zeichen konstituiert.« Damit

zeigt sich, dass (artikulierte) Zugehörigkeit grundlegend eine Konstruktion darstellt und in keiner

Weise qua Natur, Biologie oder Genen festlegend bestimmbar ist, sondern in deren schriftlicher

Fixierung bereits grundlegend einen Bruch beinhaltet. Die räumliche Fixierung – des Subjekts wie

der Zugehörigkeit in einer vermeintlichen Endgültigkeit qua schriftlichemDokument – initiiert in

diesem Sinne direkt durch sich selbst den Bruch, das Aufbrechen der eindeutigen und überzeitli-

chen Positionierung und begibt sich in eine Dynamisierung sowie eine kontinuierliche Bewegung.

Derrida, Jacques: Randgänge der Philosophie. Herausgegeben von Peter Engelmann. Wien: Pas-

sagen Verlag 1988. S. 332, 335, 336 [Hervorhebungen im Original].



188 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

sie nicht zuverlässig aus den Ursprüngen [auch territorialen; CM] des Volkes abzulei-

ten ist, geht man daran, sie nach dem Ideal eines (über)nationalen Übermenschen zu

produzieren.«151 Der_die deutsche Idealbürger_in wird dem absoluten Feindbild des_der

muslimischen Migrant_in gegenübergestellt und definiert sich durch das glorifizierte

Gegenteil dessen, was die Migrant_innen in Sarrazins Sichtweise (konstant gepaart mit

einem internen Elitarismus und einer Verteidigung der eigenen Intelligenz, gerichtet

auf die deutsche ›Ursprungsgesellschaft‹) nicht sind. Die Abqualifizierung der ›unrei-

nen‹, gegnerischen Seite mündet in einer idealisierten Überqualifizierung der ›eigenen‹

Seite.

Über diese Systematisierung der nationalen Existenz kreiert Sarrazin die Gefahr

einer räumlichen Übernahme. Und diese gewinnt an Totalität, wenn er von einer Art

›Herkunftsgen‹ ausgeht, das ›Heimat‹ und national-geographischen Ursprung in der

DNA verankert wissen will: »Insbesondere an der DNA können auch die Herkunfts-

angaben [der Migrant_innen; CM] überprüft werden.«152 Damit genetifiziert Sarrazin

›Raum‹ und verschränkt seine rassistischen Theorien unzweifelhaft mit raumtheoreti-

schen Konzeptionen. In Ergänzung zur eingangs geäußerten These wird von Sarrazin

nicht nur ›Kultur‹ als neue ›Rasse‹ gesetzt, sondern ebenso ›Herkunft‹. Dies ist jedoch

nur der Beginn der demographischen Szenarien,welche er für sich und seine Argumen-

tationslogik vereinnahmt. Die höheren Geburtenraten der Migrierenden interpretiert

er als einenModus eines Raumaneignungs-Kriegszuges des Islam gegen Europa im All-

gemeinen und Deutschland im Speziellen: »Wer sich stärker vermehrt [die Muslim_in-

nen; CM], wird am Ende Europa besitzen. Wollen wir das?«153 Sarrazins Rassismus

bedient sich massiv räumlicher Konstruktionsmuster, um die eigenen Thesen in sich

zu stärken und zu rechtfertigen sowie ›den Idealbürger‹ Deutschlands zu erschaffen.

›Raum‹wird zu einemumkämpften Kriegsschauplatz, nationalistischer Containerraum

zum existenziellen Gut, denn eines ist eindeutig, ›Raum‹ sowie das geographische Set-

ting sind fundamentale Bedingungen: »Lage ist Schicksal.«154 Und damit ist dies glei-

chermaßen in die essenziellen Vorstellung und Konstitution einer fiktiven Ethnizität

und in die Überlegenheit ›des Westens‹ (»Wie im Fall Deutschlands ist die geografi-

sche Lage Europas hier sein Schicksal.«155) eingebunden. Implizit zeigt sich hier die

zu Beginn angesprochene Emotionalität der Rhetorik des Buches. Diese Emotionali-

tät spiegelt sich in einer unterschwellig zum Ausdruck gebrachten irrealen Angst vor

151 Balibar, Etienne: Rassismus undNationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 49-84, hier S. 77 [Hervorhebungen im Original].

152 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 398.

153 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 320. Siehe auch: »Die Bedrohung der europäischen oder westlichen

Identität setzt dort ein, wo eine allmähliche demografische Überwältigung durch den Islam statt-

findet.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die

Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 387.

154 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 242 [Hervorhebungen im Original].

155 Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die Gesell-

schaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 243.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 189

Besitz- und Machtverlust und letzten Endes in der Angst vor dem eigenen Bedeutungs-

verlust wider. Bauman beschreibt diese Angst in deren Grundstruktur: »what we see is

people trying to exclude other people to avoid being excluded by them.«156

›Raum‹ wird also zum basalen Fundament eines Rechts auf Anwesenheit und (emo-

tionaler wie physischer und sozial-räumlicher) Zugehörigkeit sowie eines Besitzan-

spruchs gekoppelt an die Exklusion eines rassifizierten ›Anderen‹ über visible Mar-

ker und biologisierte Unterschiede der genetifizierten kognitiven Leistungsfähigkeit.

›Raum‹ wird grundlegend über neo-rassistische Strukturen konstituiert, reessenziali-

siert und zwangsvereindeutigt. In Kombination mit den von Sarrazin gefundenen De-

fiziten und der von ihm propagierten muslimischen Rückständigkeit im Vergleich zum

›Westen‹, wurde das Fundament erzeugt, um die demographische Interpretation, die

geliefert wird, in deren ausnahmsloser Vereinheitlichung zu rechtfertigen: »In derWelt

insgesamt ist das Bevölkerungswachstum umso höher, je rückständiger der betreffende

Staat ist und je größer die Entwicklungsdefizite sind.«157Wie zuvor ist Generalisierung

die Strategie unter Berufung auf angeblich allgemeingültige Fakten, welche zu keiner

Zeit belegt werden. Situative und individuelle sowie historische Gegebenheiten (zum

Beispiel auch die Auswirkungen des Kolonialismus etc.158) werden schlicht ignoriert

und bleiben unerwähnt. Stattdessen scheint es, als gäbe es geographisch bestimmbare

Regionen, die eine genetisches und kognitives Defizit (re-)produzieren, das nun zum

Angriff übergeht. Sarrazin fürchtet die Verdummung der ›ursprünglichen‹ deutschen

Gesellschaft,159 bedingt vor allem durch eine räumliche Übernahme via Verdrängung

156 Bauman, Zygmunt: Liquid Fear. Cambridge/Malden: Polity Press 2006. S. 20 [Hervorhebungen im

Original]. Siehe auch: »[…], wenn westliche Wissenschaftler versuchten, die Furcht einer etablier-

ten Gesellschaft vor den Ursachen sozialer Instabilität zu zerstreuen: Identifiziere deinen Feind

unddu kannst deineAngst kontrollieren!« Gilman, Sander L.: Sind Juden genetisch anders? In: Hal-

ler, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vomNiedergang der Intelligenz. Von Galton

zu Sarrazin. Die Denkmuster undDenkfehler der Eugenik.Wiesbaden: Springer 2012. S. 71-85, hier

S. 78.

157 Siehe zum Beispiel ergänzend folgende Passage, in welcher zusätzlich der Islam als ›Hemmnis‹

für ebendiese Entwicklung instrumentalisiert wird: »Stark sind die islamischen Länder nur beim

Bevölkerungswachstum. Schwach sind sie bei der Schaffung von Wohlstand, schwach sind sie bei

der Bildung ihrer Menschen, und schwach sind sie in Wissenschaft und Technik. […] Aber in allen

Ländern ist die hemmende Wirkung des Islam für Modernisierung, Wissen, Wohlstand und Frei-

heit übermächtig spürbar«. Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt

behindert und die Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 92, 127.

158 Siehe exemplarisch folgenden Abschnitt, welcher eine außerordentliche Ignoranz gegenüber jeg-

licher Konsequenzen ›westlichen‹ imperialistischen Handelns zeigt: »Vielfach wird die von Frank-

reich und England verantwortete Aufteilung des Nahen Ostens nach dem Untergang des Osma-

nischen Reiches für heutige Probleme verantwortlich gemacht. Das halte ich für unhistorisch und

falsch.« Sarrazin, Thilo: Feindliche Übernahme. Wie der Islam den Fortschritt behindert und die

Gesellschaft bedroht. München: FinanzBuch Verlag 2018. S. 102.

159 Noch einmal sei auf die beständig dabei implementierte Idealisierung der eigenen Gruppe hinge-

wiesen und zwar auch – und dies ist bezeichnend – mit Bezugnahme auf geistige Leistungsfähig-

keit.Mit Balibar lässt sich dies als eineGrundkonstante des rassistischenNationalismus verstehen,

denn die »rassistischen Theorien beinhalten […] notwendigerweise einen Aspekt der Sublimie-

rung, eine Idealisierung der Gattung, die vorzugsweise als ästhetische daherkommt: aus diesem

Grundmuss sie in die Beschreibung und Aufwertung eines bestimmtenMenschentyps einmünden,

der dasmenschliche Ideal sichtbar werden lässt, und zwar als Körper und als Geist«. Balibar, Etienne:



190 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

durch demographische Auslöschung, und schlägt eine biopolitische Lösung vor: eine

Kontrolle der Geburtenraten der muslimischen Migrant_innen. »Lösbar ist es nur, in-

dem man das rapide Wachstum dieser Bevölkerungsanteile begrenzt.«160 Damit be-

geben sich Sarrazin sowie seine Argumentationslogik endgültig ins eugenische Zwie-

licht, nicht zuletzt mit der an den Urvater der Eugenik, Francis Galton, erinnernden

These des Niedergangs der Bevölkerungsqualität, bei Sarrazin lediglich auf die Grup-

pe der Muslim_innen transferiert.161 Damit korrelierend geht die eugenische und von

Sarrazin implizit und dennoch vehement vertretene Sichtweise einher, es gebe eine

Art geographisch-räumlichen, durch national(istisch)e Grenzen definierten Pool spe-

zifischer, genetischer Eigenschaften.162 Zusätzlich dazu sowie in Harmonie mit der

eugenischen Logik, solle Einwanderung grundsätzlich nur einer elitären Bildungselite

erlaubt werden,163 sozusagen zur genetisch optimalen Auswahl der Erweiterung des

innernationalen Genpools. Dabei konstruiert er ein Untergangsszenario, das in dessen

Rassismus und Nationalismus. In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse, Klasse, Nation.

Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg: Argument Verlag

1990. S. 49-84, hier S. 73 [Hervorhebungen im Original].

160 Sowie eine gezielte Steigerung der Geburtenraten der ›ursprünglichen‹ deutschen Bevölkerung

(diese Vorstellungen lassen beispielsweise an die rassistische Überzeugung einer gezielten Züch-

tung, wie Chamberlain sie imaginiert, denken; siehe Kapitel 3.3 Züchtung und Reinheit): »Vorausset-

zung für jede tatsächliche Änderung ist ein gesellschaftlicher und politischer Konsens dahinge-

hend, dass es dringend, zwingend und alternativlos ist, die Geburtenrate in Deutschland erheb-

lich zu steigern und gleichzeitig die Anteile der Mittel- und Oberschicht an den Geburten deutlich

zu erhöhen.« Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.

München: Deutsche Verlags-Anstalt 2012. S. 369, 373.

161 »Unter den Nationalsozialisten wurde eugenisches Gedankengut radikalisiert und rechtfertigte

die Euthanasie, das heißt die Ermordung geistig und körperlich Behinderter. Der Grundgedanke

der Eugenik (der Begriff bedeutet ›gute Geburt‹ beziehungsweise ›gute Abstammung‹) ist letzt-

lich derselbe, der auch der Tierzucht zugrunde liegt: Durch die Kombination guter erblicher Ei-

genschaften kann man ›Rassen‹ mit guten Eigenschaften züchten (positive Eugenik), durch die

Ausschaltung schlechter kann deren Weitergabe durch Vererbung oder gar ihre Vermehrung ver-

hindert werden (negative Eugenik). […] Schon Francis Galton befürchtete einen kontinuierlichen

Niedergang der Bevölkerungsqualität, weil die am wenigsten befähigten Individuen die meis-

ten Nachkommen hätten. Die eugenische Bewegung wurde durch eine besondere Konstellati-

on gesellschaftlicher Entwicklungen und eines wissenschaftlichen Deutungsangebots ausgelöst

und über mehrere Jahrzehnte hinweg befördert, bis sie aufgrund wissenschaftlicher Erkenntnisse

nach dem 2. Weltkrieg als falsch und nach den in ihrem Namen verübten Verbrechen während

der NS-Zeit auch als ethisch unvertretbar erkannt wurde.« Weingart, Peter: Ist Sarrazin Eugeni-

ker? In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der Mythos vom Niedergang der Intelligenz.

Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012.

S. 19-26, hier S. 19-20 [Hervorhebungen im Original]. Galtons Werk Genie und Vererbung formuliert

grundlegende eugenische Thesen, welche beiWeitem, wie Sarrazin zeigt, auch im 21. Jahrhundert

nochnicht, trotz derwissenschaftlichenUnhaltbarkeit unddes fundamental entmenschlichenden

Charakters, aus der Mode gekommen sind: Galton, Francis: Genie und Vererbung. Leipzig: Verlag

Dr. Werner Klinkhardt 1910.

162 Vgl. Weingart, Peter: Ist Sarrazin Eugeniker? In: Haller, Michael/Niggeschmidt, Martin (Hg.): Der

Mythos vomNiedergang der Intelligenz. Von Galton zu Sarrazin. Die Denkmuster und Denkfehler

der Eugenik. Wiesbaden: Springer 2012. S. 19-26, hier S. 24.

163 Vgl. Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. München:

Deutsche Verlags-Anstalt 2012. S. 368-369.



7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert 191

pathetischer Übertreibung und Absolutheit bezeichnend ist für die emotional aufge-

ladene Argumentationsebene: »Deutschland wird nicht mit einem Knall sterben. Es

vergeht still mit den Deutschen und mit der demografisch bedingten Auszehrung ihres

intellektuellen Potentials.«164 Implizit zu lesen ist in diesem Zitat über die Einbindung

des ›intellektuellen Potenzials‹ die Angst vor Bedeutungsverlust eines heteronormativ

geprägten,westlichen, Individuums, das sich selbst eben dieser Klasse des intelligenten

Potenzials zuordnet sowie das eine patriarchale Strukturen nur bei den anderen, nicht

aber in der Selbstreflexion bei sich wahrnehmen kann.165 Absoluter Elitarismus paart

sich mit einem Raumanspruch, der deutlich macht, dass Panik vor einem Rückgang

des Herrschaftsanspruchs sowie vor Macht- und Bedeutungsverlust das eigene Den-

ken grundlegend prägen. Um diese Ängste zu kanalisieren wird der Containerraum

eines homogenen, nationalistischen Deutschlands geschaffen, welcher exklusiv ist und

sich über (neo-)rassistische Mechanismen den Erhalt seiner gefährdeten Vorherrschaft

scheinbar hart erkämpfenmuss.Der ›Raum‹ innerhalb der Nationwird zumSchauplatz

der Konstruktion eines rassifizierten ›Anderen‹ in der Verteidigung einer zu erlangen-

den und vermeintlich erstrebenswerten, alles rettenden ›Reinheit‹.

Diese ›Reinheit‹ zu erzeugen ist nicht nur SarrazinsWunsch, auch andere erproben

sich in räumlicher Dominanz und materialisieren ideologische Überzeugungen sowie

Utopien. Dies realisiert sich beispielsweise über steingewordene Manifestationen von

Grenzen und eine Radikalisierung der nationalistischen Abschottung, wie es Donald J.

Trump exemplarisch im politischen Diskurs repräsentiert.

7.3 Räumliche Manifestationen von Rassismus

Es gibt unzählige Arten von Grenzen, Variationen von Abschottung und Möglichkeiten

einer räumlich-materiellen, einer körperlichen oder einer psychisch-emotionalen Ver-

barrikadierung. In der gegenwärtigen Zeit gewinnt die Mauer als physischer Grenz-

schutz von Nationalstaaten eine neue Präsenz – in der Politik sowie in der öffentlich-

gesellschaftlichen Debatte: »Überall auf der Welt sind im 21. Jahrhundert Tausende Ki-

lometer an neuen Mauern und Zäunen entstanden. Mindestens 65 Länder, mehr als ein

Drittel aller Staaten der Welt, haben Barrieren an ihren Grenzen errichtet.«166 Defi-

164 Sarrazin, Thilo: Deutschland schafft sich ab.Wie wir unser Land aufs Spiel setzen.München: Deut-

sche Verlags-Anstalt 2012. S. 393.

165 Sie dazu auch: DiAngelo, Robin: White Fragility. Why it is so Hard for White People to Talk About

Racism. Boston: Beacon Press 2018.

166 Marshall, Tim: Abschottung. Die neue Macht der Mauern. Übersetzt von Hans-Peter Remmler.

München: dtv 2018. S. 10. Siehe auch die folgenden konkreten Beispiele: »Ein Blick auf die Welt-

karte zeigt, dasswir es sowohlmit einemFortbestehenund einemAusbaubestehenderGrenzanla-

gen als auch neu errichtetenGrenzen zu tun haben: So verläuft zwischenNord- und Südkorea nach

wie vor ein ›eiserner Vorhang‹; die USA versuchen sich vor illegalen Einwanderern an der Grenze

zu Mexiko mit einem über 3.000 Kilometer langen Grenzzaun zu schützen, der permanent wei-

ter verstärkt wird; die Israelis errichten eine Sperranlage zwischen dem von ihnen beanspruchten

Land und den Gebieten der Palästinenser; ein meterhoher Zaun trennt Indien und Bangladesch.

Europa wiederum rüstet – in den spanischen Enklaven Ceuta und Melilla in Marokko etwa – seine

Außengrenzen derartmassiv auf, dass Europa aus der Perspektive der Flüchtlinge immermehrwie


