
6. Raumtheorie III

In den beiden vorherigen Kapiteln zur Raumtheorie (Kapitel 2., 4. Raumtheorie I, II) wur-

den unterschiedliche Konzeptionsmöglichkeiten von ›Raum‹ vorgestellt und diskutiert.

Ebenso wurden erste Leerstellen der Raumtheorie in Bezug zu Rassismus respektive

bisher nur zaghaft angedeutete Schnittstellen zur kritischen Rassismusforschung auf-

gezeigt und im Zuge der Reziprozität des ›Raumes‹ eine dynamisierende, permanent

sich aushandelnde Konstitution vorgestellt, welche ein anti-rassistisches und/oder ras-

sismuskritisches Denken, Sprechen und Handeln optional ermöglichen könnte. Nach-

dem im Zuge der Analyse Schmitts (siehe Kapitel 5. Exkurs Raumund Politik) ein Bewusst-

sein für die durchaus gefährlichen Korrelationen von Rassismus und ›Raum‹ vor allem

im politischen Diskurs geschaffen wurde, wird im Folgenden auf konkrete Möglichkei-

ten geblickt, die Lücke zwischen der Forschung zu Rassismus und der zu ›Raum‹ in

ersten Ansätzen zu schließen.

6.1 Gegen-reaktionäre Räume

Der Prozess der Raumbildung wurde als reziproker eingeführt. Räume sind demnach

an sich als relational zu begreifen und werden doch »immer wieder auf die gleiche

Weise hergestellt«1 und zwar über das alltägliche, repetitive Handeln der Subjekte. Per-

manent immanent auf der Handlungsebene ist dabei eine »strukturierende Dimension

[…][, denn] Strukturen können nicht losgelöst vom Handeln betrachtet werden.«2 Dies

wiederum – und dieser Aspekt ist entscheidend für eine rassismuskritische Betrach-

tung – bedeutet, dass gesellschaftliche Reproduktionen (durch Handlungen und dazu

zählen ebenso Denk- und Sprechweisen) immer auch räumliche Reproduktionen sind:

»Wenn jedoch davon ausgegangen werden kann, daß Räume im Handeln entstehen,

dann können räumliche Strukturen nicht dem Gesellschaftlichen gegenüber gestellt

werden, sondern die in der Konstitution von Raum erzielte Reproduktion von Struk-

turen muß auch eine Reproduktion räumlicher Strukturen sein. Das Räumliche ist, so

1 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 166.

2 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 166.



120 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

meine [Löws; CM] These, nicht gegen das Gesellschaftliche abzugrenzen, sondern ist

eine spezifische Form des Gesellschaftlichen. Räumliche Strukturen sind, wie zeitliche

Strukturen auch, Formen gesellschaftlicher Strukturen.«3

Löw rechtfertigt mit der Verknüpfung von räumlichen als gesellschaftlichen Strukturen

eine gewisse Ubiquität des raumtheoretischen Blicks. Damit wird deutlich, dass eben-

so eine durch den Rassismus initiierte oder implizit rassistische Handlung direkt mit

einer räumlichen Reproduktion verbunden ist. Dies belegt auf einer weiteren Ebene,

dass eine vollumfängliche und tatsächlichen Erkenntnisgewinn generierende Analyse

des Rassismus unweigerlich eine Betrachtung von ›Raum‹ involvieren muss. Nur auf

diese Weise kann das rassistische Argument wirklich bis zu dessen konsequentem En-

de durchdacht und vollumfänglich begriffen werden.

Diese Bedeutung der Strukturen innerhalb der Reproduktion des Gesellschaftlichen

wie Räumlichen kann sich im Sinne einer rassistischen Umsetzung als Machtstruktur

ausbilden, welche auf eine Fixierung der inhärenten Hierarchien im Sinne der end-

gültigen Unterordnung des rassifizierten Subjekts beziehungsweise der rassifizierten

Gruppe abzielt. Doch auch gegen diese tendenziösen Strukturierungen kann agiert re-

spektive durch die Bildung einer Gegen-Struktur reagiert werden. Es existiert die Mög-

lichkeit, dass die »Einsicht in die Notwendigkeit von Veränderungen, körperliches Begehren,

Handlungsweisen anderer und Fremdheit […] Abweichungen von den gewohnten Routi-

nen mit sich bringen [können] oder Situationen herbeiführen […].«4 ›Gewohnte Rou-

tinen‹ werden hier ebenso gelesen als potenziell rassistische Routinen (dies ist nicht

generalisierend gemeint, sondern situativ, das heißt diese können, müssen aber nicht

rassistisch sein, je nach Kontext und Ausprägung) wie zum Beispiel in Form von insti-

tutionalisierten Rassismen. Dies bedeutet, um das für die vorliegende Arbeit hoch rele-

vanteThema der Migration beispielhaft an dieser Stelle aufzugreifen, dass Migrierende

darüber einen Einfluss auf ›Räume‹ nehmen. Nicht nur dadurch, dass sie als beispiels-

weise ›fremd‹ erfahren werden, sondern über ihre eigenen, potenziell einbringbaren

Erfahrungen der Fremdheit. Dies wiederum kann in einer regelrecht zirkulären Be-

wegung eine Reproduktion von abgeschlossenen Räumen zur Folge haben, durch zum

Beispiel verstärkte Grenzen, Mauerbau etc. Gleichzeitig entsteht jedoch ein Verlangen

nach einer Veränderung des ›Raumes‹ hin zur Öffnung, zur Dynamisierung, zur In-

klusion und Integration im Sinne eines aktiven, anti-rassistischen Raumhandelns, das

rassifizierende Routinen bewusst und konsequent durchbrechen möchte.

Unumgänglich ist bei dem Verweis auf Fremdheit sowie ›den Fremden‹ ein Einbe-

zug von Simmels Exkurs über den Fremden und seine Definition dessen als »der, der heute

kommt undmorgen bleibt […].«5 Augenblicklichwird deutlich, inwiefern diese Definiti-

3 Löw,Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 167 [Hervorhebungen

im Original].

4 Löw,Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 184 [Hervorhebungen

im Original].

5 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 9. Hier soll jedoch nur ein grober Blick auf die Grundzüge der Simmel’schen Theorie gewor-

fen und keine detaillierte Analyse vorgenommen werden, da die Feinheiten der Diskussion von

›Fremdheit‹, auch als ideologisches Konzept, an dieser Stelle für eine fokussiert raumtheoretisches



6. Raumtheorie III 121

onmit ›Raum‹ zusammenhängt, speist sie sich doch grundlegend aus der (dauerhaften)

körperlichen Präsenz des_der Fremden im Raum. Das oben angesprochene Bedürfnis

nach einer Reproduktion und zum Teil obendrein einer neuen Hervorbringung abge-

schlossener Räume wird gerade durch diese aktive Raumaneignung eines vermeintlich

›fremden‹ Körpers und Subjekts im ›eigenen‹ Raum befördert. Das dauerhafte ›Blei-

ben‹ löst eine Neuverteilung der Subjekte und Bezüge innerhalb des ›Raumes‹ aus und

kann in dieser in einem statischen Container in dessen Bewegtheit nicht ausgehalten

werden: Die »Position des Fremden verschärft sich für das Bewußtsein, wenn er, statt

den Ort seiner Tätigkeit wieder zu verlassen, sich an ihm fixiert.«6 Übertragen auf den

Kontext der Migration wird der_die ›fremde‹ Migrant_in als störend und gefährdend

wahrgenommen, eine Dynamisierung und Öffnung des Raumes bleibt im absoluten

Container aus, da sowohl ›Raum‹ als auch das Subjekt, verstanden als Körper (und als

Körperraum), als statisch und mit festen Grenzen imaginiert werden. Die Fixierung ist

eine vermeintliche, ist der_die Fremde doch in sich ein dynamisierendes Element im

›Raum‹, der_die reziprok auf diesen einwirkt und ebenso vom Raum reziprok beein-

flusst wird. Da auch die ›ursprünglichen‹ Subjekte und Elemente des Containerraumes

diese reziproke Wirkung und Involviertheit unweigerlich innehaben ist grundsätzlich

infrage zu stellen, ob eine fundamentale Statik in dieser Ausschließlichkeit überhaupt

existieren kann oder ob diese nicht immer nur ein (gewaltvoller) Versuch der Fixierung

ist und damit imaginierte, aber nie reale Wirklichkeit sein kann.

Die einzige Beweglichkeit wird dem_der Fremden in seiner_ihrer raumüberschrei-

tenden Kompetenz (»[…] dem Fremden den spezifischen Charakter der Beweglichkeit

[…]«7) zugeschrieben, welche sich jedoch ausschließlich durch den Wechsel zwischen

verschiedenen Containerräumen äußert. Dieser Wechsel bedeutet aber desgleichen,

dass Konzepte wie ›Heimat‹ und ›Ursprung‹ des_der Fremden grundsätzlich als außer-

halb des ›eigenen‹ Raumes liegend vorgestellt werden, denn »der Fremde ist eben seiner

Natur nach kein Bodenbesitzer […].«8 Bodenbesitz (beziehungsweise Eigentum am Bo-

den) wird zu einem Verbot für den_die Fremde_n, dieser wird als fehlerhaft empfunden

und eingestuft, irritiert das System und fordert dessen unhinterfragtenMachtanspruch

heraus. Dies hat zur Folge, dass ebenso eine materielle und körperliche Raumbindung

abgelehnt wird, als nicht in die Kategorisierung passend, was wiederum dazu führt,

dass der Moment des Fremdseins naturalisiert und infolgedessen die Fremdheit im

Subjekt überzeitlich festgeschrieben wird. Denn sollte der_die Fremde tatsächlichen

Boden erwerben, so transformiert dies diese_n nicht zum_zur Einheimischen, sondern

Betrachtung zu weit führen würde, wie zum Beispiel der Aspekt der Objektivität des_der Fremden

in Simmels Diskussion zeigt.

6 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 10.

7 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 11 [Hervorhebungen im Original].

8 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 11.



122 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

er_sie bleibt ein fremdes Element, das, die originäre Ordnung irritierend, angeblich

fälschlicherweise fester Bestandteil des Raumes geworden ist. Berechtigung der kör-

perlichen Anwesenheit sowie das Recht den jeweiligen ›Raum‹ als den ›eigenen‹ zu be-

zeichnen wird als ein naturalisiertes und quasi-genetisches Recht inszeniert.

Damit bewegt sich die Konzeption des_der Fremde_n als zwar maßgeblich beweg-

liches Subjekt dennoch in einem extrem hierarchischen Setting, welches ›Raum‹ einer

eindeutigen Souveränität und einem klaren Machtanspruch unterordnet. Mit Blick auf

den Diskurs umMigration ist weiterhin entscheidend, dass »die Fremden auch eigent-

lich nicht als Individuen, sondern als die Fremden eines bestimmten Typus überhaupt

empfunden«9 werden. Es wird deutlich, inwiefern die eine Kategorie ›fremd‹, und da-

mit ist in diesem Falle gemeint, dem ›eigenen‹ Raumnicht ›ursprünglich‹ zugehörig, als

Grundlage dient und in ihrer Simplizität sogar ausreicht, eine vermeintlich einheitliche

Gruppe zu generieren. Diese erzeugte Gruppe der ›Fremde_n‹ wird im Raum platziert

sowie markiert als exklusives Element. In diesem Zuge werden harte Grenzen formu-

liert, welche ein reziprokes Einwirken in beide Richtungen zu unterbinden versucht.

Diese harten Grenzen können sich über sprachliche Formulierung und rein über sozia-

len Druck ausgelebte Grenzen bis hin zu Zäunen und Mauern ausweiten und konkret

materialisieren. Dass diese Vereinheitlichung und folgende körperliche Ausschließung

jedoch nicht erzwungen werden kann, wird angedeutet durch die Tatsache, dass die

Einheitlichkeit der Gruppe sowie deren Exklusivität lediglich ›empfunden‹ wird. Dies

bedeutet, es wird ein Wissen produziert, welches auf einer emotionalen und keiner

faktischen Qualität basiert und sich konstant mit materiellen Aspekten wie des ange-

sprochenen ›Bodenbesitzes‹ vermischt.

Auf diese Weise werden emotionale und materielle Gesichtspunkte in der Denk-

struktur um den_die_das ›Fremde_n‹ miteinander vermischt und zeigen an, dass auch

die Konzeption von ›Raum‹ hier in einer dynamischen Position besteht, welche zwi-

schen Emotion, Materialität und ›eigener‹ wie ›fremder Identität‹ oszilliert. Deutlich

wird, dass ein reziprokes Raumdenken genau an dieser Stelle für einen angemesse-

nen Umgang mit dem, was als ›fremd‹ empfunden wird, unterstützend sein kann, da

die gegenseitige Einflussnahme in diesemmit reflektiert und akzeptiert wird. Simmels

Konzept ›des Fremden‹ deutet hin auf eine Öffnung in diese Richtungen, wenn er da-

von ausgeht, dass »[m]it all seiner unorganischen Angefügtheit […] der Fremde doch ein

organisches Glied der Gruppe [ist], deren einheitliches Leben die besondere Bedingt-

heit dieses Elementes einschließt […].«10 Der_die_das ›Fremde‹ ist folglich ein ebenso

gleichwertiger Bestandteil des sozialen, emotionalen sowie materiellen ›Raumes‹, wie

das ›Eigene‹. Des Weiteren zeigt diese_r_s, dass ein geschlossener Containerraum be-

reits in seiner Grundkonzeption nicht absolut exklusiv sein kann, sondern dass ›Raum‹

grundlegend relational gedacht werden muss, unter gleichwertigem Einbezug ›des_der

Fremden‹.

9 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 15.

10 Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: Loycke, Almut (Hg.): Der Gast, der bleibt. Dimensio-

nen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins. Frankfurt/New York: Campus Verlag 1992. S. 9-16,

hier S. 15.



6. Raumtheorie III 123

Dieses inklusive und relationale Denken des_der Fremde_n ergänzt darüber hinaus,

zurückkehrend zu obigem Zitat Löws, wie gewohnte Routinen begriffen werden kön-

nen.Wie bereits angedeutet ist ein Durchbrechen raumkonstitutiver Routinen möglich

aufgrund der einzelnen, akuten (Gegen-)Reaktion eines ›anderen‹ (respektive ›frem-

den‹) Subjekts. Im Sinne des zuvor angesprochenen heterotopen Charakters lässt sich

im Geiste Foucaults sagen, dass Räume existieren, welche innerhalb anderer sozialer

Räume, eine ›andere‹ Funktion erlangen und sogar genau entgegengesetzte Funktio-

nen ausbilden können.11 Dieses Aufbrechen oder Ausbilden einer gerichteten Gegen-

Funktion muss nicht zwingend aufgrund eines gezielten Gegen-Reagierens erfolgen,

sondern kann gleichermaßen durch simple und implizite Irritationsmomente inner-

halb einer routinierten Raumsituation ausgelöst werden. Löw spricht in diesemZusam-

menhang vomUnterschied zwischen »Veränderung vonGewohnheiten und Abweichungen

bzw. kreativ-gestalterischemHandeln […].«12 Eine Gegen-Reaktion in diesem Sinne muss

nicht expressiv und explizit geplant sein, um einen raumverändernden und damit eben-

so einen gesellschaftsverändernden Effekt zu erzielen.

Die hier als gegen-reaktionär bezeichneten Räume betitelt Löw als »gegenkultu-

rell[e]«13 Räume. Diese Bezeichnung wird imWeiteren jedoch nicht verwendet, da sich

von dem höchst fragwürdigen, am Ende nicht definierbaren und nach wie vor im He-

gel’schen Kugelmodell gedachten Konzept ›Kultur‹ in diesem Sinne distanziert werden

möchte.14 Um den kulturkritischen Blick zu unterstützen und nicht das Konzept ›Kul-

tur‹ in dessen Fragwürdigkeit implizit zu befördern, wird weiterhin am Terminus ›ge-

gen-reaktionär‹ festgehalten, um auf das aktiveMoment der Reaktion, also dasHandeln

des Subjekts, zu verweisen. In diesem Sinne kannmit der Löw’schen Lesart dieser ›Räu-

me‹ als eine gegen Dominanzkultur gerichtete Tendenz innehabend konform gegangen

werden,15 jedoch greift das Gegen-›Kulturelle‹ als Betitelung zu kurz, da weiterhin in

geschlossenen Formen von ›Kultur‹ gedacht wird. Zu vermeiden ist eine Imaginati-

on von ›Kultur‹ als exklusivem und quasi-genetischem Konzept, das auf ausschließli-

che, geschlossene Raumformationen zutrifft, welche unvereinbar nebeneinander ste-

hen. Ausprägungen von gegen-reaktionären ›Räumen‹ wollen hingegen ein aktiveres

und beweglicheres Moment mit integrieren, das überdies dem Konzept ›Kultur‹ kon-

stant und konsequent kritisch gegenübersteht und dieses per se hinterfragt. Gefahr bei

der Benennung als gegenkulturell ist immer ein mögliches Abrutschen in kulturalis-

tische Tendenzen und Denkweisen (welche Löw keineswegs unterstellt werden sollen,

11 Vgl. Defert, Daniel: Raum zum Hören. In: Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Kör-

per. Zwei Radiovorträge. Zweisprachige Ausgabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3. Auflage. Ber-

lin: Suhrkamp 2017. S. 68-92, hier S. 88.

12 Löw,Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 185 [Hervorhebungen

im Original].

13 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 185.

14 Siehe zur Kritik am Kulturkonzept sowie ebenso an vermeintlich offeneren trans-kulturellen

Konzepten zum Beispiel: Lavorano, Stephanie/Mehnert, Carolin/Rau, Ariane (Hg.): Grenzen der

Überschreitung. Kontroversen umTranskultur, Transgender und Transspecies. Bielefeld: transcript

2016.

15 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 185-186. Weitere

Aspekte zur Kritik am Konzept der ›Kultur‹ siehe Kapitel 7.2.1 Nationale Identität und Migration.



124 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

es geht leidglich um ein kritisches Bewusstsein für die Potenzialität dieser Tendenz

innerhalb dieses Benennungskonzepts).

6.2 Institutionalisierungen und rassistische Exklusivität

Die Gefahr, welche mit der Ablehnung der Bezeichnung des Gegenkulturellen und mit

der Präferierung des Gegen-Reaktionären vermieden werden möchte, ist die der Rees-

senzialisierung. Zu bedenken ist, dass erstens auch das Übertreten der genormten ge-

sellschaftlichen Strukturen zu einer Bestätigung eben dieser führen kann,16 und zwar

durch die beständige Thematisierung der Struktur, welche notwendig ist, um zu defi-

nieren und zu konstituieren, was eigentlich übertreten wird. Im Sinne Judith Butlers

geraten hier performative Strukturen mit in die Dynamik: »Performativität wird […]

verstanden […] als jene ständig wiederholende Macht des Diskurses, diejenigen Phäno-

mene hervorzubringen, welche sie regulieren und restringieren.«17 Des Weiteren muss

kritisch reflektiert werden, dass eine regelmäßige Abweichung zu einer neuerlichen

Routine werden kann. Auf diese Weise können (unbewusst) institutionalisierte Räume

entstehen, welche (noch) nicht im Einklang mit den vorhandenen gesellschaftlichen

Strukturen stehen.18 Dies bedeutet auf der einen Seite im positiven Sinne, dass nach

wie vor die Möglichkeit einer Institutionalisierung von anti-rassistischen, anti-diskri-

minierenden und gleichberechtigenden ›Räumen‹ besteht. Auf der anderen Seite hinge-

gen zeigt dies, wie es strukturell und strategisch möglich ist, einen rassistischen Raum

zu etablieren und institutionell zu verankern, selbst wenn dieser bisher noch der gesell-

schaftlichen Struktur entgegensteht. Dies legt dar, dass immer auch die Potenzialität

späterer beziehungsweise im Werden begriffener (umdeutender) Institutionalisierung

mitberücksichtigt werden muss.

Entscheidend für die Räumlichkeit innerhalb einer rassistischen Denk- und Sicht-

weise ist dem folgend, dass institutionalisierte Räume als solche verstanden werden

können, »bei denen (An)Ordnung über das eigene Handeln hinaus wirksam bleibt und genormte

Syntheseleistungen […] nach sich zieht. Als institutionalisierte (An)Ordnung wird der Raum

zur Objektivation, das bedeutet, daß er – ein Produkt menschlicher Tätigkeit – als ge-

genständlich erlebt wird […].«19 Diese Objektwerdung der Räume ist essenziell für ei-

ne rassistische Dominanzstruktur, welche Raum als aktives Moment einsetzt. Darüber

hinaus knüpft dieser Aspekt direkt an die Objektivierung von Individuen oder Grup-

pen innerhalb der rassistischen Argumentation an, und zwar ganz augenscheinlich und

mit physischen Auswirkungen in dem Moment, in dem der Körper als Körperraum ge-

dacht wird. Institutionalisierte Raumstruktur kann somit zu einem Objekt innerhalb

des Rassismus werden und diesen entscheidend mitbestimmen oder der rassistischen

Argumentation sogar konstituierend zur Seite stehen.

16 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 226.

17 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Übersetzt von Karin

Wördemann. 10. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019. S. 22.

18 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 185.

19 Löw,Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 164 [Hervorhebungen

im Original].


