
5. Exkurs: Raum und Politik

Im folgenden Exkurs werden die Betrachtungen ein weiteres Mal zeitlich zurück ins

20. Jahrhundert gerichtet und zwar auf Carl Schmitt. Seine bis heute breit rezipierten

Thesen eröffnen den Diskurs des Politischen für die Analyse der Verquickungen von

Rassismus und ›Raum‹. Es wird von Schmitts Thesen zu ›Raum‹ ausgegangen und die-

se ob ihrer strukturellen Anknüpfungspunkte für Rassismus befragt. Aufgrund seiner

andauernden Prominenz in der wissenschaftlichen sowie gesellschaftlichen Diskussi-

on kann er als zentraler Vertreter einer Verschachtelung der Diskurse um Politik und

Raum gesehen werden, weshalb seineThesen im Folgenden als zentrales Beispiel dieses

Themas näher aufgeschlüsselt werden. Explizit deutlich zu machen ist, dass Schmitt an

keiner Stelle dieser Arbeit als analytisches Instrument eingesetzt wird, sondern in die-

sem Kapitel selbst einen kritisch analysierenden Blick in der vorliegenden Diskussion

erfährt. Die Darstellungen seiner Argumentationen ermöglicht es, eine weitere diskur-

sive Ebene der rassistischen Ideologie zu betrachten und vor allem für die politische

Diskussion zu öffnen.

Schmitt selbst hat keine dezidierte Rasselehre verfasst, wie dies unzweifelhaft Go-

bineau, Chamberlain und Rosenberg getan haben. Als Jurist blickt Schmitt rechtswis-

senschaftlich auf seiner Zeit gegenwärtige politische und rechtliche Gegenstände und

Kontroversen. Dabei spielt die Thematik des Raumes, in dessen eindeutiger Bestimm-

barkeit, immer wieder eine zentrale Rolle in seinen Schriften, Analysen und Ansich-

ten. Im Weiteren kann aufgrund des immensen Korpus des Schmitt’schen Werks nur

ausschnitthaft in dessen zahlreiche Publikationen geblickt werden. Bei diesem stehen

nicht die ›Rasse‹ sowie eine systematisiert entwickelte ›Rassentheorie‹ im Zentrum der

Untersuchung, da Schmitt, wie bereits gesagt, keine explizite oder systematisierte Leh-

re der ›Rasse‹ verfasst hat, welche dies zu sein als Anspruch proklamiert. Stattdessen

liegt der Fokus auf der Auffassung und Definition von ›Raum‹ und räumlicher Struk-

turen. Die Frage, die sich dem folgend stellen lässt, ist nicht mehr zuerst die nach der

Konstitution von ›Rasse‹, sondern die nach der Bedeutung des ›Raumes‹ im Prozess

der Konstruktion des Rassismus. Es ist darauf zu blicken, inwiefern eine bestimmte

Konzeption und Denkweise von ›Raum‹ rassistische Mechanismen und Komponenten

reproduzieren und instrumentalisieren, inwiefern diese zu einem bestimmten Raum-



106 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

verständnis notwendig sind und anwelchen Stellen diese strukturellen Ausgangspunkte

und Optionen der Anknüpfung für Rassismen bieten.

Zu Beginn muss klargestellt werden, dass es nicht um Schmitts Rolle im Drit-

ten Reich, seine antisemitisch geprägte Einstellung gegenüber Jüd_innen oder sein

post-nationalsozialistisches Verhalten geht, ebenso wenig um eine Evaluation seiner

Bedeutung und seines Einflusses – historisch wie gegenwärtig – für und auf die

Rechtswissenschaften.1 Der Vollständigkeit halber erwähnt werden kann knapp, dass

Schmitts Raumkonzepte, vor allem das des Großraumes verstanden als politische Idee,

sich nachhaltig unterstützend sowie als Argumentationsgrundlage äußerst förderlich

für die nationalsozialistische ›rassisch‹-geographische (Expansions-)Politik erwiesen

haben.2 Der Fokus der folgenden Betrachtungen liegt, dies sei zur Präzisierung noch

einmal erwähnt, auf Schmitts Denken über und mit dem ›Raum‹ sowie inwieweit Kon-

nexionen zu Denk-, Sprech- und Handlungsweisen und Konstitutionsmechanismen

des Rassismus bestehen beziehungsweise inwiefern sich das Schmitt’sche Raumver-

ständnis sowie dessen Anwendung über rassistische Strukturen erst selbst in letzter

Konsequenz konstituiert.

Unter dem vorliegenden raumtheoretischen Fokus ist die Ansicht Schmitts grund-

legend, dass das »Recht […] erdhaft und auf die Erde bezogen«3 sei. Dementsprechend

versteht sich Völkerrecht für ihn unter anderem als »Landnahme, Städtebau und Be-

festigung […] und Eheverbote mit Fremdgeborenen […].«4 Deutlich werden vor allem

zwei Aspekte: Erstens die zentrale Bedeutung von aktiver Land- und Raumaneignung

und auch Sicherung sowie zweitens eine strikte Unterscheidung zwischen unterschied-

lichen ›Völkern‹ und eine gezielte Vermeidung von Vermischung (›Eheverbote‹). Damit

geht eine Differenzierung zwischen ›innen‹ und ›außen‹ einher, welche sich angeblich

genetisch qua eines Geburtsortes bestimmen lässt (›Fremdgeborenen‹). Durch den Be-

zug, welcher zwischen ›Recht‹ und ›Erde‹ hergestellt wird, wird die juristische Grund-

konstitution von Gesellschaft augenblicklich und fundamental an Vorstellungen von

›Raum‹ geknüpft.

Dies fortführend bezeichnet Schmitt Landnahme als einen »Ur-Akt«, als das »Recht

[begründend], nach Innen und nach Außen«, als »Messung und Verteilung des nutzba-

ren Bodens […].«5 Die aktive Aneignung von Land und damit eines nationalstaatlichen

Territoriums erzeugt eine ›Verteilung‹ des Zugriffs sowie auf diese Weise ebenso ei-

ne ›Verteilung‹ der Machtausübung und darüber wiederum eine fragwürdige implizite

Hierarchie. Harald Kleinschmidt spricht sogar von der »Unterwerfung von Land und

1 Für mehr zu diesen Themen siehe zum Beispiel: Mehring, Reinhard: Carl Schmitt. Aufstieg und

Fall. Eine Biographie. München: C.H. Beck 2009.

2 Vgl. hierzu zum Beispiel: Schmitt, Carl: Writings onWar. Übersetzt und herausgegeben von Timo-

thy Nunan. Malden: Polity Press 2011. Vor allem S. 12-13.

3 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 13.

4 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 15.

5 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 16.



5. Exkurs: Raum und Politik 107

der auf ihm siedelnden Bevölkerung«6, denn die landnehmende Gruppe schafft sich

das Recht auf eine ausschließlich ihnen angemessene ›Verteilung‹ des beanspruchten

Bodens. Durch die Betitelung und Einstufung der Landnahme als ›Ur-Akt‹ (siehe auch

die Definition des Nomos im weiter Folgenden) erscheint desgleichen ein naturalisie-

render Effekt, welcher die Raumaneignung überzeitlich verankert und damit in einen

Bereich rückt,welcher außerhalb einer gegenwärtigen rechtlichen Infragestellung liegt.

Direkt an diese zweifelhafte Macht der Raumverteilung geknüpft ist die Selbstdefini-

tion, die Bestimmung der eigenen ›Identität‹ sowie von Zugehörigkeit. Dies zeigt sich

beispielhaft am Exempel der Sklaverei – verstanden von Schmitt als Unfreiheit, als der

Verlust der Selbstmacht. Diese definiert sich für diesen als gänzliche Beraubung des

eigenen Bodens, als Verlust des persönlichen Eigentums am Boden.7 Geographisch be-

stimmbarer Raum wird zu einer grundlegenden Komponente der eigenen Freiheit, der

Selbstdefinition und ›Identität‹. Darüber hinaus treten erste, an nationalistisches Den-

ken anklingende Strukturen auf, wenn durch Abgrenzungen sowohl nach ›Innen‹ (siehe

ebenfalls die zuvor erwähnten Eheverbote) als auch nach ›Außen‹ Zugehörigkeit über

die Inbesitznahme von konkretem Raum bestimmt wird. Diese Handlungen werden

als fundamental konstitutiv, eben als ›Ur-Akt‹, verstanden und definieren dieser An-

nahme nach die landnehmende Gruppe in deren kollektivem Existenzverständnis ent-

scheidend: »Die Landnahme geht der ihr folgendenOrdnung nicht nur logisch, sondern

auch geschichtlich voraus. Sie enthält die raumhafte Anfangsordnung, den Ursprung

aller weiteren konkretenOrdnung und allenweiteren Rechts. Sie ist dasWurzelschlagen

im Sinnreich der Geschichte.«8 Auffällig ist die naturalisierende Wortwahl. Die Worte

›Ursprung‹ (in Relation zu den zuvor diskutierten ›Fremdgeborenen‹ und der darüber

an einen eindeutig bestimmbaren, geographischen Ort gebundenen Zugehörigkeit) so-

wie ›Wurzelschlagen‹9 bewegen sich in einem biologistischen Diskursfeld und sugge-

rieren eine überzeitliche Bindung an die Natur und an das ›natürliche‹ Umfeld. Eine

Bindung, welche nicht aufzulösen ist oder vergessen beziehungsweise verändert wer-

den kann, da diese zu grundlegend und zu tiefgreifend sowie maßgeblich sinnstiftend

für die Subjekte ist. Darüber hinaus ist die Vorstellung von determinierender Ordnung

grundlegend an den Umgang mit ›Raum‹ gebunden, was impliziert, dass in einem wei-

teren Schritt Kategorisierungen und Hierarchien räumlich strukturiert sind sowie sich

räumlich ausprägen.

Das Konzept der ›Ordnung‹ nimmt innerhalb der Schmitt’schen Theoriebildung ei-

ne zentrale Stellung ein. Dieser geht davon aus, dass »[j]ede Grundordnung […] eine

6 Kleinschmidt, Harald: Carl Schmitt als Theoretiker der internationalen Beziehungen. Hamburg:

Institut für Internationale Politik an der Universität der Bundeswehr 2004. S. 32.

7 Vgl. Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage.

Berlin: Duncker & Humblot 2011. S. 25.

8 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 19.

9 Zur kulturalistischen Metapher der Verwurzelung im Kontext der Zugehörigkeit siehe zum Bei-

spiel: Termeer,Marcus: ›FremdeWurzeln‹.Metaphorische Fixierung statt trans_kulturelleDynami-

sierungen. In: Lavorano, Stephanie/Mehnert, Carolin/Rau, Ariane (Hg.): Grenzen der Überschrei-

tung. Kontroversen um Transkultur, Transgender und Transspecies. Bielefeld: transcript 2016.

S. 201-216.



108 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Raumordnung«10 sei. Diese Gleichsetzung verweist auf eine jeglicher Ordnung selbst

impliziten Hierarchie sowie auf eine, alle Ordnung unterlagernde Präsenz von ›Raum‹.

Ordnung ohne ›Raum‹ ist dieser Vorstellung nach nicht existent und wird grundlegend

über aktive räumliche Differenzierungsstrategien und diesen folgende (aufgrund der

Naturalisierungstendenzen und der Indienstnahme fragwürdiger undmythischer Kon-

zeptionenwie des Ursprungs11 in Zweifel zu ziehende) Prozesse der Aneignung geschaf-

fen.12 Damitwerden strukturierenden und ordnendeKategorien undElementewieDif-

ferenzierung, Abgrenzung, die Definition von ›Selbst‹ und ›Anders‹ zu basalen konstitu-

tiven Kategorien von räumlicher, ebenso wie über die juristische Grundlage als national

gedachter ›Identität‹ erhoben. Raumordnung per se versteht Schmitt darüber hinaus

ganz konkret als »territorial begrenzte und territorial geschlossene Einheit […].«13 Der

Containerraum der Nation erfährt hier eine absolute Abschließung und klare Grenzde-

finition, welche eine Homogenisierung (›Einheit‹) nach ›innen‹ erfordert. Das fragliche

Verständnis wirkt auf politischer wie ebenfalls auf individueller Ebene und fordert ei-

ne Entsprechung der räumlich einheitlichen respektive vereinheitlichten Subjekte und

Gruppen. Diese Aspekte suggerieren eine naturalisierte, überzeitliche und räumliche

Verortung und Bindung der Subjekte (vergleiche auch wieder die ›Verwurzelung‹) an

ein Territorium und bieten in diesem deutliche Anschlussmöglichkeiten für rassisti-

sche Denk- und Strukturierungsmechanismen über die absolute Ausschließlichkeit so-

wie die Generalisierung von Zugehörigkeit und Einheitlichkeit. Eine Reziprozität des

›Raumes‹ wird in diesem Verstehen der eindeutigen Ordnung und Einordnung ausge-

schlossen, dynamische Strukturen werden zugunsten einer naturalisierten Verortung

abgelehnt. Darüber hinaus erfolgt eine (oppressive) Fixierung der Zugehörigkeit an den

absolut und endgültig gesetzten Raum. Die Verknüpfung von Subjekt und ›Raum‹ als

statische und eindeutige Konzepte ist folglich notwendig, um einen Ursprung sowie ei-

ne historische Konstanz und Einordnung eben dieser Subjekte überhaupt generieren,

benennen und nachhaltig erzeugen zu können.

In seinem Text Staat, Bewegung, Volk (1933) spricht Schmitt dezidiert über Artgleich-

heit im Sinne von biologistisch konstruierter ›Rasse‹, was die der Argumentationsstruk-

tur inhärente Affinität zu rassistischen Denk- und Strukturierungsmustern des hier zu

konstituieren versuchten politischen sowie gesellschaftlichen Diskurses verdeutlicht:

»Ein Artfremder mag sich noch so kritisch gebärden und noch so scharfsinnig bemü-

hen, mag Bücher lesen und Bücher schreiben, er denkt und versteht anders, weil er

anders geartet ist, und bleibt in jedem entscheidenden Gedankengang in den existen-

10 Schmitt, Carl: Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung. 8. durchgesehene Auflage.

Stuttgart: Klett-Cotta 2016. S. 71.

11 Zur Problematik des Konzepts ›Ursprung‹, welcher immer eine utopische ›Reinheit‹ an dessen An-

fängen imaginiert, siehe Kapitel 7.2.1 Nationale Identität und Migration.

12 »[O]rder is not simply founded in space but through foundational acts of spatial differentiation.«

Minca, Claudia/Rowan, Rory: On Schmitt and Space. New York: Routledge 2016. S. 213.

13 Schmitt, Carl: Völkerrechtliche Großraumordnungmit Interventionsverbot für raumfremdeMäch-

te. Ein Beitrag zum Reichsbegriff im Völkerrecht. Berlin/Wien: Deutscher Rechtsverlag 1939. S. 7.



5. Exkurs: Raum und Politik 109

tiellen Bedingungen seiner eigenen Art. Das ist die objektive Wirklichkeit der ›Objek-

tivität‹.«14

Über die Kategorien der kognitiven Fähigkeiten (›denkt und versteht‹) sowie des Bil-

dungsstands (›Bücher lesen und schreiben‹) erschafft Schmitt eine Klassifizierung im

Sinne einer biologisierten, angeblich ›objektiven Wirklichkeit‹, in welcher menschliche

›Arten‹ als nachhaltig grundverschieden, unvereinbar und existenziell ›anders‹ begrif-

fen werden. Ein Auflösen des Unterschieds ist auch via Bildung undWissensaneignung

(es ließe sich auch von Integration sprechen) in diesem Denken nicht möglich. Der Un-

terschied wird naturalisiert und wird in den Individuen qua ›Art‹ respektive ›Rasse‹

quasi-genetisch verankert und aufoktroyiert. Geknüpft an die territoriale absolute Ex-

klusivität spiegelt sich die Bewegung der totalen Abgrenzung auf einer weiteren Ebene

wieder – räumliche Abgrenzung geht Hand in Handmit einer ›rassischen‹ Abgrenzung.

Implizit angerissen ist ebenso der Diskurs um Bildung und Intelligenz, welcher explizit

und ausschließlich in die genetische Konstitution des rassifizierten Subjekts transfe-

riert wird. Vermeintliche, ›rassische‹ Andersartigkeit wird damit überzeitlich und un-

überwindlich festgeschrieben.

Gesamtbetrachtend lässt sich sagen, dass Schmitt in seinem Werk generell eine

Sprache des Biologismus bedient, seine Argumentation aber nicht per se strukturell als

rassistisch, im Sinne einer stringenten und ›klassischen‹ Rasselehre einzustufen ist.15

Schmitts Aussagen weisen trotz alledem eine durchweg latent vorhandene Öffnung und

Affinität für rassistische Denk-, Sprech- und Handlungsweisen sowie deren systema-

tischer und bewusster Institutionalisierung auf. Die raumtheoretischen Argumentati-

onslogiken, die er präsentiert, bieten demgemäß einen Nährboden für rassistische und

rassifizierende Strukturen, welche aufgrund des Anspruchs auf juristische Validität der

eigenen Thesen eine mutmaßliche rechtliche Bestätigung und Berechtigung erfahren.

Darüber werden diese normalisiert und gehen trotz ihrer Fragwürdigkeit in den allge-

mein gesellschaftlichen Diskurs über.

Die These, dass ›Raum‹ eine entscheidende Rolle innerhalb rassistischer Argumen-

tationen und Selbstkonstitutionen spielt, wird auf einer weiteren Ebene mit der Defi-

nition des für die Schmitt’sche Theorie entscheidenden ›Nomos‹ explizit:

»Der Nomos ist demnach die unmittelbare Gestalt, in der die politische und soziale

Ordnung eines Volkes raumhaft sichtbar wird, die ersteMessung und Teilung derWie-

se, d.h. die Landnahme und die sowohl in ihr liegende wie aus ihr folgende konkrete

Ordnung. […] Nomos ist das den Grund und Boden der Erde in einer bestimmten Ord-

nung einteilende Maß und die damit gegebene Gestalt der politischen, sozialen und

14 Schmitt, Carl: Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen Einheit. Hamburg: Han-

seatische Verlagsanstalt 1933. S. 45 [Hervorhebungen im Original].

15 Vgl. Kleinschmidt, Harald: Carl Schmitt als Theoretiker der internationalen Beziehungen. Ham-

burg: Institut für Internationale Politik an der Universität der Bundeswehr 2004. S. 24-25. Sowie:

Mehring, Reinhard: Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Eine Biographie. München: C.H. Beck 2009.

S. 82.



110 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

religiösen Ordnung. Maß, Ordnung und Gestalt bilden hier eine raumhafte konkrete

Ordnung.«16

Die ›konkrete Ordnung‹ lässt sich als sich materiell im Raum (›Gestalt‹) manifestierend

verstehen – damit teilt diese geographischen Raum eindeutig und endgültig ein sowie

zu. Durch das ›Maß‹ ist implizit eine Einteilung,17 eine Klassifizierung und Hierar-

chisierung angedeutet. Der vonstattengehende ›Ur-Akt‹ rechtfertigt sich in einem Zir-

kelschluss aus sich selbst im Moment der Landnahme und damit der Erzeugung einer

Ordnung und legitimiert sich wiederumüber jegliche weltliche Infragestellung oder ge-

gen nachgelagerten Widerspruch hinweg. Sämtliche gesellschaftliche Strukturen und

Ausprägungen ordnen sich ›raumhaft‹ und sind auf diese Weise qua ›Raum‹ durch wie

in diesem festgeschrieben. Eine als demRassismus affine einzustufende Ordnung eines

Volkes implementiert sich dieser Logik folgend ebenso räumlich wie politisch wie reli-

giös wie sozial etc. Ohne an dieser Stelle näher auf die Neutralität oder Tendenziösität

vonWissenschaft generell eingehen zu wollen, sei dennoch Schmitt zitiert, der zwar die

geographische Wissenschaft als neutral bezeichnet, jedoch sofort einen »politische[n]

Kampf um geographische Begriffe«18 eingesteht. Dies zeigt, dass ›Raum‹ und Geogra-

phie allein schon in ihren basalen sprachlichen Bezeichnungen sowie durch den selbst

ausübenden Akt der Benennung politisch, sozial und bedeutungs- wie realitätsgene-

rierend verstanden und eingesetzt werden und dementsprechend umkämpft sind (und

Schmitt steigt aktiv mit in den Ring um die Bedeutungsbestimmung) im Sinne einer

politischen Macht- und Gewaltgenerierung. Dies eröffnet erneut dem oft unterschwel-

lig und sublim ablaufenden Rassismus eine ideale Anknüpfungsmöglichkeit und Ver-

netzungsperspektive. Rassistische Ordnungen lassen sich mit der Schmitt’schen Logik

in benennender Weise konkret in einer räumlich-materiellen Manifestation im gesell-

schaftlichen wie politischen System implementieren sowie rechtfertigen und als ›ur-

gegeben‹ überzeitlich legitimiert festschreiben.

Ganz dezidiert auf eine Unterschiedlichkeit einzelner ›Völker‹ und überdies auf na-

tionale (Container-)Räume geht Schmitt ein, wenn er sagt, dass »Europa und Afrika

immer noch als völkerrechtlich wesensverschiedene Räume angesehen«19 werden. Auf

struktureller Ebene werden nationalstaatliche Konglomerate als grundlegend differen-

zierbar über ihr ›Wesen‹, verstanden als identitäre, spezifische Zuschreibung, ausge-

legt. Implizit werden die nationalen ›Identitäten‹ innerhalb der territorial abgegrenz-

ten Räume homogenisiert und generalisierend gegeneinander gestellt sowie in einer

16 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 39-40 [Hervorhebungen im Original].

17 Siehe auch: »Nun istmit jeder Landnahme irgendwie auch eine Teilung undEinteilungdes genom-

menen Landes verbunden.« Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum

Europaeum. 5. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2011. S. 49.

18 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 56.

19 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 192.



5. Exkurs: Raum und Politik 111

überzeitlichen Kontinuität fixiert und vereindeutigt.20 Das ›Wesen‹ der Räume schließt

angeblich das ›Wesen‹, die nationalistische Identitätsvorstellung der jeweiligen Subjek-

te mit ein. Deutlich wird dieser Transfer und diese Verschachtelung von ›Raum‹ und

Subjekt, wenn Schmitt ergänzend von einem seit dem 17. Jahrhundert sich verstärken-

den »Gefühls für die gemeinsame Rasse«21 spricht, welche sich qua der imaginierten

Gemeinsamkeit über eine nationale Einordnung definiert und abgegrenzt. Diese expli-

zite Einbeziehung identitär-nationalistischer sowie ›rassisch‹-emotionaler Vorstellun-

gen verweist ein weiteres Mal augenscheinlich auf das Potenzial für Rassismen, sich

an das Raumverständnis Schmitts anzuknüpfen respektive dieses für sich produktiv

zu machen. ›Wesen‹ als eine homogenisierende und ordnende Kategorie vereinheit-

licht hier sträflich und zutiefst unterkomplex ganze Kontinente und unterschiedlichste

Menschengruppen (dieThemenMigration undMobilität werden in diesem Punkt in der

Schmitt’schen Logik nicht weiter beachtet) sowie national(istisch) konstituierte Sub-

jekte und setzt diese, wiederum überzeitlich und als homogene Einheiten subsumiert,

konträr gegeneinander.

Die angenommene Unvereinbarkeit dieser identitär-nationalstaatlichen ›Wesen‹

verdeutlicht sich, wenn parallel vom Staat als »räumlich[e] in sich geschlossene […],

impermeable Flächenordnung«22 ausgegangen wird. Gerade die Absolutheit dieser Ab-

geschlossenheit lässt an nationalistische Containerraumvorstellungen denken, welche

rassifizierende Strukturen nach ›innen‹ wie nach ›außen‹ richten und etablieren. Als

Staat versteht Schmitt den »politische[n] Status eines in territorialer Geschlossenheit

organisierten Volkes […].«23 Die räumlich über den Staat zusammengeführten und in

diesem als verwurzelt imaginierten Subjekte werden, wie bereits erwähnt, homogeni-

siert und territorial abgegrenzt als geschlossene Ganzheit. Zentral ist die Vermengung

und Bedingtheit von ›Raum‹ und homogenisiertem, nationalistisch gedachtem Sub-

jekt. Eine politisch-rechtliche Diskussion und Definition des ›Eigenen‹ kann somit

nicht ohne Bezug zu ›Raum‹ stattfinden, welcher basale Grundlage und entscheidendes

20 Siehe dazu ebenso: »Der Gedanke der Identität und Kontinuität des Staates war stärker als jede

Legitimität und sogar jede Legalität.« Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus

Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2011. S. 177.

21 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 193.

22 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 99. Zu einer überblickhaften Differenzierung von Staat und Nation

siehe Kapitel 7.2 Raumparadigmatischer Neo-Rassismus.

23 Dieser Ausschnitt grenzt an Schmitts berühmte Definition: »Der Begriff des Staates setzt den

Begriff des Politischen voraus.« Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit ei-

nem Vorwort und drei Corollarien. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 19. Siehe auch:

»Das feste Land ist durch klare lineare Grenzen in Staatsgebiete und Herrschaftsräume aufge-

teilt.« Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage.

Berlin: Duncker & Humblot 2011. S. 143. Ergänzend sehr interessant, aber an dieser Stelle zu weit

führend, ist die Verschachtelung der Schmitt’schen Thesenmit Biopolitik. Minca und Rowen argu-

mentieren diesbezüglich, »that his [Schmitt’s; CM] biopolitical understanding of ›the people‹ and

his attempt to develop a political form beyond the state converged in his theory of a Großraum

order, developed to theorize the Nazi expansion into Eastern Europe as laying the basis for a new

form of post-state international order.« Minca, Claudia/Rowan, Rory: On Schmitt and Space. New

York: Routledge 2016. S. 7 [Hervorhebungen im Original].



112 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Element des Verständnisses von politischem Subjekt und Staat darstellt. Auf diese

Weise werden nicht nur das ›Bekannte‹, das ›Eigene‹, das ›Innere‹ implizit festge-

schrieben, sondern genauso das ›Fremde‹, das ›Andere‹, das ›Äußere‹. Vermischungen

werden räumlich unterbunden durch absolute territoriale Grenzziehungen. Es geht

um Einheitlichkeit und Abgrenzung und damit um einen vermeintlichen Schutz genau

dieser phantasierten nationalen Homogenität. ›Raum‹ gewinnt im biopolitischen

Sinne eine direkte »demographic intensity«24. An dieser Stelle zeigen sich bereits erste

rassifizierende Naturalisierungsprozesse durch die Absolutheit sowie überzeitliche

Festschreibung und Ordnung eines Zusammenschlusses sowie durch die untrennbare

Verortung beziehungsweise Verwurzelung der Größen ›Volk‹ und ›Raum‹.

Ein souveräner Staat, so in Der Begriff des Politischen (1932) formuliert, tritt als »poli-

tische Einheit«25 auf und nutz die »Möglichkeit eindeutiger, klarer Unterscheidungen.

Innen und außen, Krieg und Frieden«26 stellen die absoluten Kategorien der Unter-

scheidung zwischen den souveränen Entitäten dar. Souveränität schließt für Schmitt

die Ordnung fundamental mit ein und konstituiert sich im Übrigen qua der Macht ei-

ner Einordnung des ›Raumes‹ sowie im ›Raum‹: »Die Ordnung muß hergestellt sein,

damit die Rechtsordnung einen Sinn hat. Es muß eine normale Situation geschaffen

werden, und souverän ist derjenige, der definitiv darüber entscheidet, ob dieser nor-

male Zustand wirklich herrscht.«27 ›Normalität‹ lässt sich in diesem Sinne lesen als

Zustand, in welchem ›Freund‹ und ›Feind‹ eindeutig und endgültig bestimmbar wie

benennbar sind. Im Kontext der oben bereits angebrachten Definition des Staates als

›territoriale Geschlossenheit eines organisierten Volkes‹ stellt der Containerraum das

entscheidende Grundsetting sowie die existenzielle Definitionsgrundlage dar – ohne

räumliche Exklusivität kein Staat und demgemäß auch keine Souveränität. Entschei-

dend, so die Vorstellung Schmitts, für »politische Handlungen und Motive […] ist die

Unterscheidung von Freund und Feind.«28 Es wird deutlich, dass sich diese Kategorien

in binärer, absoluter Ausschließlichkeit begründen und fundamental an ein Verständnis

von Territorium und ›Raum‹ gebunden sind, auf welchen sich diese in ihrer körperli-

chen Anwesenheit sowie Selbstkonstitution beziehen. Schmitt spezifiziert die Position,

welche als ›Feind‹ bezeichnet wird, wie folgt: »Er ist eben der andere, der Fremde, und

es genügt zu seinem Wesen, daß er in einem besonders intensiven Sinne existenzi-

24 Minca, Claudia/Rowan, Rory: On Schmitt and Space. New York: Routledge 2016. S. 181.

25 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 11.

26 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 11.

27 Siehe ergänzend: »Souveränität ist höchste, rechtlich unabhängige, nicht abgeleitet Macht.«

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre der Souveränität. 10. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2015. S. 19, 26.

28 Ergänzend: »Die Unterscheidung von Freund und Feind hat den Sinn, den äußersten Intensitäts-

grad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oderDissoziation zu bezeichnen; sie kann

theoretisch und praktisch bestehen«. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit

einem Vorwort und drei Corollarien. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 25, 26 [Her-

vorhebungen im Original].



5. Exkurs: Raum und Politik 113

ell etwas anderes und Fremdes ist […].«29 Über diese in der Existenzialität verorteten

(höchst fragwürdigen) Differenz, werden die ›Fremdheit‹ und das ›Andere‹ naturalisie-

rend in das Konstrukt ›Feind‹ eingeschrieben. ›Fremdheit‹ wird zu einem rassifizierten

Status und einer rassifizierten räumlichen Position. Somit erzeugen sich absolute Ka-

tegorien, welche frontal fixiert aufgestellt werden und auf ›natürliche‹ Weise entgegen-

gesetzt erscheinen. Räumliche Differenz, im Sinne des geburtsmäßigen Ursprungs, ist

dabei nur ein Kriterium der Unterscheidung. Im Kontext der körperlichen Anwesen-

heit im ›Raum‹, dem klaren ›Innen‹ versus ›Außen‹ der politischen Einheit, werden auf

weiteren Ebenen räumliche Klassifizierungen implementiert und essenziell in die Dif-

ferenzierung eingebunden. Ohne die vielschichtigen Bezüge zu ›Raum‹ wäre die Unter-

scheidung zwischen dem Schmitt’schen ›Freund‹ und ›Feind‹ nicht möglich geschweige

denn in dieser existenziellen Radikalität umsetzbar.

Diese strukturelle Existenzbedingung ›des Feindes‹ als ›des Fremden‹ ist dahinge-

hend zu problematisieren, dass Feindschaft keineswegs eine neutrale Größe darstellt,

sondern für Schmitt die »Eventualität eines Kampfes«30 wohlkalkuliert inkludiert. Ge-

nauer: »Die Begriffe Freund, Feind und Kampf erhalten ihren realen Sinn dadurch, daß

sie insbesondere auf die reale Möglichkeit der physischen Tötung Bezug haben und be-

halten. […] Krieg ist nur die äußerste Realisierung der Feindschaft.«31 In dieser Logik

wird nicht nur ›dem‹ politischen Feind kriegerisches und Gewaltpotenzial unterstellt,

sondern ebenso dem_der Fremden (als Individuum wie als Gruppe). Die Gefahr, die

erwähnte ›Eventualität eines Kampfes‹ ist damit gleichermaßen als allem ›Fremden‹,

allem grundsätzlich ›Anderen‹ inhärent imaginiert. Als bedrohlich inszeniert sich diese

Eventualität primär dann, wenn zusätzlich zur schieren Existenz ›des Anderen‹ eine

räumliche Anwesenheit, eine körperliche Anwesenheit im ›eigenen‹ Raum, im ›Innen‹

gegeben ist. Abschottung und Aussonderung der ›fremden Elemente‹, der ›Eventualität

eines Kampfes‹ in personifizierterWeise, erscheint der Schmitt’schen Logik als notwen-

dig und dies verstanden als offizielle politische Handlungsstrategie (welche sich bis hin

zur potenziellen äußersten Gewaltanwendung erweitern ließe).

Doch wer kann laut Schmitt als Feind_in klassifiziert werden? Prinzipiell alle, die

sich irgendwie vom ›Eigenen‹ unterscheiden: »Jeder religiöse, moralische, ökonomi-

sche, ethnische oder andere Gegensatz verwandelt sich in einen politischen Gegensatz,

wenn er stark genug ist, die Menschen nach Freund und Feind effektiv zu gruppie-

ren.«32 Deutlich werden hier eingreifende Prozesse der Vereinheitlichung, welche Indi-

29 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 26.

30 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 31.

31 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 31.

32 Ergänzend in Hinblick auf gegenwärtige Diskussionen und Stereotypisierungen sowie der fron-

talen Gegenüberstellungen von zum Beispiel Christentum und ›dem Westen‹ gegen ›den Islam‹

und ›den Orient‹ sei ergänzend (auchmit Blick auf Kapitel 7. Rassismus und Raum im 21. Jahrhundert)

auf folgende Textpassage verweisen: »Eine religiöse Gemeinschaft, die als solche Krieg führt, sei

es gegen Angehörige anderer religiöser Gemeinschaften, sei es sonstige Kriege, ist über die re-

ligiöse Gemeinschaft hinaus eine politische Einheit.« Sichtbar wird eine Politisierung religiöser

Einstellungen in homogenisierender Tendenz bei gleichzeitiger Wertung der vermeintlichen An-



114 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

viduen zu kollektividentitären Gruppen zusammenschließen und diese aufgrund eines

einzigen Merkmals (fremdbestimmt zugeordnet und damit aufoktroyierend) homoge-

nisieren. Im Moment der Anerkennung respektive Zuschreibung politischer Relevanz

dieses Gruppenspezifikumswird die Differenzierung in ›Freund‹ und ›Feind‹ unweiger-

lich bindend. Eine subjektive oder individuelle Einschätzung wird nicht gestattet, denn

die Macht der Benennung obliegt dem ›eigenen‹ Staat, welcher nicht nur den räumlich

›äußeren Feind‹, sondern ebenso den ›inneren Feind‹ als solchen kategorisiert: »[…],

daß der Staat als politische Einheit von sich aus, solange er besteht, auch den ›inne-

ren Feind‹ bestimmt.«33 Damit konstituiert sich die politische (ebenso homogenisierte)

Einheit essenziell über die Macht der Benennung einer räumlichen Zugehörigkeit und

erlegt sich selbst die Machtposition auf, über ein Recht auf körperliche Anwesenheit im

›eigenen‹ Territorium respektive Containerraum exklusiv zu verfügen. Diese absolute

Macht der Unterscheidung zwischen ›Freund‹ und ›Feind‹ wird dahingehend existenzi-

ell, dass wenn ein Volk »nicht mehr die Fähigkeit oder denWillen zu dieser Unterschei-

dung [hat], […] auf[hört], politisch zu existieren.«34 Überdies wird durch Schmitt eine

auch materielle Abgrenzung und hierarchische Klassifizierung zu einer grundlegenden

Bedingung der eigenen souveränen Existenz erhoben. Deutlich wird, dass sich diese

fragwürdige Konzeptionen und Vorstellungen optimal strukturell als Ausgangslage für

rassifizierende und rassistische Systematiken sowie Denk-, Sprech- und Handlungs-

weise in deren binärer Strukturierung und Absolutsetzung der selbstbestimmten Kate-

gorien implementieren lassen. Die als existenziell gesetzte und totale Unterscheidung

rechtfertigt eine ›Feind‹-Definition, welche uneingeschränkt und juristisch legitimiert

auf Rassismen zurückgreifen kann.

Die Raumbindung der räumlich homogenisierten Gruppen stehen mit ihrer Ver-

wurzelung in und an den Boden des Staates in hartem Kontrast zu der rassifizierten

Gruppe ›der Juden‹.35 Laut Schmitt fehle dem »jüdischen Denken[][…] – aus der Be-

sonderheit der jüdischen Existenz heraus – jede natürliche Beziehung zum konkreten

Boden«36, was wiederum zu negativen Tendenzen der Entterritorialisierung im Völker-

recht führe.37 Deutlich wird eine antisemitische Wertung: eine positive Wertung der

Bodenverhaftung und eine Abwertung der ›Beziehungslosigkeit‹ (und Staatenlosigkeit)

zum Boden, geknüpft an ›das jüdisch Sein‹ als rassifizierte Kategorie. Aktive Rauman-

eignung sowie überzeitliche Macht über ›Raum‹ werden als grundlegende Wertkriteri-

griffsrichtung. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932mit einemVorwort und drei

Corollarien. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 35.

33 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 43 [Hervorhebungen im Original].

34 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.

9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015. S. 47.

35 Umdas Schmitt’scheRaumverstehen auf einerweiteren Ebene zu verdeutlichen, sei an dieser Stel-

le trotz Ausnahme einer breiten Diskussion der Thematik des Schmitt’schen Antisemitismus, kurz

auf dessen Sichtweise auf ›die Juden‹ verwiesen.

36 Schmitt, Carl: Völkerrechtliche Großraumordnungmit Interventionsverbot für raumfremdeMäch-

te. Ein Beitrag zum Reichsbegriff im Völkerrecht. Berlin/Wien: Deutscher Rechtsverlag 1939. S. 12.

37 Vgl. Schmitt, Carl: Völkerrechtliche Großraumordnung mit Interventionsverbot für raumfremde

Mächte. Ein Beitrag zum Reichsbegriff im Völkerrecht. Berlin/Wien: Deutscher Rechtsverlag 1939.

S. 12.



5. Exkurs: Raum und Politik 115

en im Sinne einer hierarchischen Einordung für spezifische Gruppen angenommen. In

biologistischer und naturalisierender Weise wird das ›positiv‹ bewertete Subjekt nach-

haltig an den Boden, eine ›natürliche‹ Umgebung, ein ›natürliches‹, das Selbst konstitu-

ierendes Territorium und an einen räumlich klar benennbaren Ort gebunden. Räum-

liche Entwurzelung, die Auflösung von klaren territorialen Grenzen und damit auch

Vermischungsprozesse aufgrund von Migration und Mobilität sind für Schmitt konträr

dazu Negativmarker. ›Die Juden‹ ohne blutsverankertes Territorium können in dieser

abzulehnenden Logik ausschließlich als raumzerstörend und als ›Feind‹ der räumlich

eindeutigen Ordnung begriffen werden.

Additional an die politische Größe des Nationalstaates gebunden geht Schmitt da-

von aus, dass »Großmächte, die Hüter einer bestimmten Raumordnung sind […].«38

Nationalstaatliche Identitfikationstendenzen werden unterstützt, da ›Behütetsein‹ nur

noch innerhalb des räumlichen Gebietes der ›Großmacht‹ und damit für jedes Subjekt

innerhalb des eigenen Staates erfahrbar und zu finden ist. Politische und nationalisti-

sche Räume schützende Handlungen im Sinne der Abschottung und eines Sicherheits-

diskurses sind mittels dieser vorprogrammiert, weil notwendig in die Selbstkonstituti-

on eingebunden. Darüber hinaus werden so im gleichen Moment ausschließende und

diskriminierende Strukturierungen zum Schutz eines vermeintlichen, an den Boden

gebundenen, homogenen ›Inneren‹, einer einheitlichen, national(istisch)en ›Identität‹,

gerechtfertigt. Auch hier zeigen sich Anknüpfungspunkte und Öffnungen für rassis-

tische Argumentationen, Handlungen, Sprech- und Denkweisen im Sinne von Natu-

ralisierungen und absoluter, binärer wie frontaler Gegenüberstellung zwangshomoge-

nisierter Gruppen und Konzepte. Diese verweisen auf die Bedingtheit von Rassismus

und ›Raum‹, nicht nur in ›klassischen‹ Rasselehren, sondern auch in der politischen

und Raumtheorie, historisch sowie gegenwärtig im 21. Jahrhundert.

Ein weiterer Aspekt ist der folgende, welcher gewisse Raumvorstellungen in ihrer

Wahrnehmung und Interpretation bis auf die Gegenwart, auf die (Post-)Moderne hin

ausweitet und weiterdenken lässt. Denn neue technische Errungenschaften und in-

folgedessen Dynamisierungen und Öffnungen der exklusiven Entitäten, so Schmitts

Denken, können zu einer Störung und Verwirrung der Raummacht und Raumordnung

führen:

»Ganz unabhängig von dem guten oder bösen Willen der Menschen, von friedlichen

oder kriegerischen Zwecken und Zielen, produziert jede Steigerung der menschlichen

Technik neue Räume und absehbare Veränderungen der überkommenen Raumstruk-

tur. Das gilt nicht nur für die äußerlichen, auffälligen Raumerweiterungen der kosmi-

schen Raumfahrt, sondern auch für unsere alten irdischen Wohn- Arbeits- Kult- und

Spielräume [sic!].«39

Diese Raumverwirrungen führen mit Blick auf die angenommene konstitutive Bedeu-

tung der Landnahme, zu ernstlichen politischen wie eine eindeutige ›Identität‹ infra-

38 Schmitt, Carl: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5. Auflage. Berlin:

Duncker & Humblot 2011. S. 158.

39 Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkungen zum Begriff des Politischen. 2. Auf-

lage. Berlin: Duncker & Humblot 1975. S. 67.



116 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

ge stellenden Störungen. Die Grundordnung des nationalen Selbstverständnisses und

Funktionierens wird unmittelbar erschüttert in ihren absolut basalen Grundmomen-

ten. ›Freund‹ und ›Feind‹ werden durch eine nicht mehr eindeutige Abgrenzbarkeit und

Ausschließlichkeit des ›Raumes‹ nicht absolut bestimm- und benennbar und im Falle

›des Feindes‹ bekämpfbar (welche massiven Krisen die Digitalisierung auslösen würde

für Schmitt bleibt nur vorstellbar). Weitergedacht bedeutet dies, dass neue Fortbewe-

gungsmittel, kapitalistische Globalisierungsprozesse, dadurch bedingte Migrationsbe-

wegungen, (post-)moderne Mobilität und weitere raumüberschreitende Bewegungen

(auch im ganz gegenwärtigen Sinne der bereits erwähnten Digitalisierung, des Cy-

berspace, der Raumfahrt etc.) zu einer beständigen und dramatischen Infragestellung

bestehender Ordnungen und Identitätsgewissheiten führen. Diese Auflösung und Ge-

fährdung der als determinierend inszeniertenOrdnung gestaltet sich selbstverständlich

nur dann in problematischer Weise aus, wenn von einem absolutistischen Raumkon-

zept ausgegangenwird,welches eindeutige Festschreibungen und absolute Abgrenzun-

gen benötigt. Relationale und reziproke Vorstellungen von ›Raum‹ können den hier im-

pliziten öffnenden und dynamisierenden Charakter positiv aufnehmen und produktiv

machen. Rassismen finden jedoch in genau dieser Angst vor Öffnung, Dynamisierung

und eines permanent sich im Aushandeln Begriffenen eine Bestätigung. Eine aggressi-

ve, emotional aufgeladene und tendenziöse Interpretation dieser Veränderungen und

Erschütterungen kann aus rassistischer Perspektive nicht ausbleiben und macht da-

mit Schmitts Thesen auf einer weiteren, ›Raum‹ in den Mittelpunkt stellenden Ebene

anschlussfähig für ein Zeitalter, das unter anderem durch virtuelle Räume geprägt ist.

In diesem Exkurs wurden, um dies abschließend zusammenzufassen, raumtheo-

retische Überlegungen Carl Schmitts direkt in den Fokus gerückt, denn diese bieten

einen unterstützenden Nährboden für rassistische und rassifizierende Argumentatio-

nen. In dessen theoretischem Zentrum steht eine aktive (auch usurpatorische) Land-

und Raumaneignung, welche Hand in Hand geht mit einer strikten Differenzierung

zwischen Völkern und klaren Unterbindungsbestrebungen von Vermischung. Die eige-

ne Selbstdefinition sowie ›Identität‹ wird dabei an den ›Ur-Akt‹ der Raumaneignung

und der damit verbundenen Machtausübung über diesen sowie der darauf siedelnden

Bevölkerung geknüpft. ›Ordnung‹, vor allem im räumlich verstandenen Sinne, ist das

grundlegende, determinierende Moment der Hierarchisierung eines ›Innen‹ und ›Au-

ßen‹ im Begriff der Zugehörigkeit. Im Zentrum steht der Nationalstaat als Container-

raum mit absoluten Grenzen, welcher die überzeitliche und existenzielle Andersartig-

keit menschlicher ›Arten‹, im Sinne rassifizierter Gruppen, festschreibt. ›Freund‹ und

›Feind‹ werden politisiert und in existenzieller Weise über naturalisierte Unterschiede

zwischen ›innen‹ und ›außen‹ sowie ›eigen‹ und ›fremd‹ festgeschrieben sowie klassi-

fiziert. Schmitt bedient sich konsequent einer fragwürdigen Sprache des Biologismus,

welche sich besonders in der Naturalisierung räumlicher Konnotation sozialer Struk-

turen abbildet. Eine rassistische Ordnung eines Volkes wird demnach über räumlich-

soziale wie politische Momente und Strukturen implementiert und machtstrukturell

ohne kritische Infragestellung ermöglicht sowie zu legitimieren versucht.

Diese kurze Analyse Schmitts zeigt, wie der Raum des Politischen instrumentali-

siert werden kann, um raumtheoretische, geopolitische Ansichten und Strategien für

Rassismen latent zu öffnen sowie über die Institutionalisierung und juristische Rück-



5. Exkurs: Raum und Politik 117

bindung in einen zweifelhaften Prozess der Normalisierung überzuführen. Sichtbar

wird, dass es notwendig ist zu reflektieren, welche Möglichkeiten bestehen, ›Räume‹

zu dynamisieren, zu öffnen, in Bewegung zu setzen, um diese absolutistischen und de-

terminierend ordnenden Bestrebungen kritisch herauszufordern. Wie kann eine anti-

rassistische und/oder rassismuskritischeDenk-, Sprech-undHandlungsweise in raum-

theoretischer Perspektive aussehen?Welche Optionen existieren oder sind denkbar, um

diese rassistische Exklusivität aufzubrechen? Im folgenden Kapitel wird, um diese Fra-

gen weiter zu verfolgen, in einem letzten raumtheoretischen Teil auf die Reziprozität

einzelner Raumvorstellungen geblickt. Ergänzend erfolgt ein erster Schritt in die Rich-

tung, einige der Lücken, welche in einer dezidierten Betrachtung der Korrelation von

Rassismus und ›Raum‹ heute noch existieren, aufzuarbeiten, um schließlich in eine

angemessen theoretisch wie zeitlich perspektivierte Diskussion der Argumentationen,

Diskurse, Denkweisen etc. des 21. Jahrhunderts überzugehen.




