
4. Raumtheorie II

Die Diskussion der Rasselehren des 19. und 20 Jahrhunderts hat auf eine Radikalität der

Instrumentalisierung bestimmter Raumvorstellungen verwiesen und wie diese Rassis-

mus sowie rassistische Argumentationen essenziell beeinflusse und bedingen können.

Doch neben plakativen absolutistischen Vorstellungen von nationalen Containerräu-

men existieren selbstverständlich weitere zahlreiche Möglichkeiten und Differenzie-

rungsoptionen, ›Raum‹ in verschiedensten Ausprägungen und Feinheitsgraden weiter

zu betrachten.Dabei wird bewusst auf die zwei Ausprägungen des absolutistischen und

relationalen Raumes geblickt und Mischformen nicht nähergehend mit in die Überle-

gungen einbezogen, um den Fokus der Analyse zu verdichten. In Rekurs auf das Kapitel

2. Raumtheorie I werden im Folgenden weitere Spielarten und tiefergehende Diskus-

sion raumtheoretischer und rassismuskritischer Aspekte innerhalb dieses Spektrums

aufgeschlüsselt. Im Anschluss an die Gegenüberstellung von absolutistischem und re-

lationalem Raum sowie einem ersten Blick auf Anknüpfungspunkte des Rassismus und

Verschachtelungen mit ebendiesem, wird nun die Potenzialität des reziproken, relatio-

nalen Raumes für ein anti-rassistisches Denken diskutiert. Des Weiteren richtet sich

der Fokus auf Konzepte, die, wie sich in den vorherigen, besprochenen Rasselehren ge-

zeigt hat, dem Rassismus zentral sind, wie beispielsweise der Zwang einer eindeutigen

räumlichen Verortung, das Konzept der ›Reinheit‹ in Bezug zum Körperraum oder die

Implementierung von Hierarchie und Machtverhältnissen.

4.1 Gegen-Räume

Als erster Schritt ist gedanklich noch einmal zu Löws Erkenntnis zurückzukehren,

dass im absolutistischen Raumdenken nicht mehrere Räume gleichzeitig auf einem

Ort oder Territorium entstehen können (siehe Kapitel 2.3 Relationales Raumverständnis

und Rassismus). Diese Ausschließlichkeit der parallelen oder sich überlagernden und

permeablen Existenz negiert auch die potenzielle Konstruktion eines anti-rassisti-



88 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

schen Gegen-Raumes1 im Moment der aktiven Existenz eines rassistischen Raumes

an identischem Ort. Gerade in dem Sinne, in dem Hall sowie Balibar von Rassis-

men (im Plural) und deren historischer Bedingtheit sprechen, ist eine gezielte anti-

rassistische Äußerung nur in eben diesem selben Setting wirklich dem jeweiligen

Rassismus angemessen beziehungsweise diesen direkt treffend, kommentierend,

gegen-agierend möglich. Ein Gegen-Raum erzielt die potenziell gezielteste Effektivität

innerhalb derselben Situativität des rassistischen Raumes. Dies schließt eine ebenso

stattfindende zeitlich und räumlich versetzte anti-rassistische Denk-, Sprech- und

Handlungsweise selbstverständlich nicht aus. Zu betonen ist allerdings, dass ein

tatsächlicher, direkter Bezug der Rassismuskritik durch die spezifische, gleichzeitige

Raumbildung auf einer völlig anderen Ebene möglich ist. In diesem Sinne wird die Op-

tion einer unmittelbaren Gegen-Reaktion eröffnet, welche im absolutistischen Raum

nicht in gleicher Umfänglichkeit, Gerichtetheit und Effektivität möglich ist. Dieses

ausschließende Raumverständnis verwehrt sich darüber hinaus gegen die Annahme,

dass jeder Raum für jedes Individuum gleichermaßen wirksam ist sowie in derselben

und gleichberechtigten Weise für und durch alle Subjekte existiert.

Diese Gegen-Räume lassen sich mit Michel Foucault dahingehend systematisieren,

dass sie als Varianten der von ihm als Heterotopien bezeichneten Räume gelesen wer-

den können. Heterotopien sind »die vollkommen anderen Räume […].«2 Zentral ist,

dass keine Gesellschaft ohne Heterotopien existiert sowie dass diese keine konstanten

Räume darstellen, sondern sich verändernde und dynamische.3 Damit weisen rezipro-

ke Gegen-Räume einen heterotopen Charakter auf. Doch das wohl Entscheidendste ist,

dass »Heterotopien an ein und demselbenOrtmehrere Räume zusammen[bringen], die

eigentlich unvereinbar sind.«4 Aus diesen Gründen lässt sich sagen, dass auf der einen

Seite ein reziprokes Raumverstehen elementar heterotope Züge an den Tag legt, und auf

der anderen Seite Heterotopien in diesemKontext nicht als Ausnahmen zuwerten sind,

sondern viel mehr zur Regel werden, wird ›Raum‹ relational gedacht. Erweitert wird die

klassische Foucault’sche Heterotopie in einer reziproken Lesart dahingehend, dass die

1 Inspiriert ist dieser Gedanke des Gegen-Raumes sowie der darauf bezogenen und im Folgenden

eingeführten Gegen-Reaktion von Foucaults Begriff des ›Gegen-Verhaltens‹. Diesem, so Foucault,

ist eine bewusst aktive Ebene immanent: »Gegen-Verhalten im Sinne von Kampf gegen die zum

Führen von anderen eingesetzten Verfahren.« Das Gegen-Verhalten dient somit dazu, die Macht

(Foucault bespricht diese Relation im Kontext der pastoralen Macht) »in der Ökonomie des Heils,

in der Ökonomie des Gehorsams, in der Ökonomie der Wahrheit neu zu verteilen, umzukehren,

aufzuheben, partiell oder total zu disqualifizieren«. Damitwohnt demAspekt des ›Gegen‹ eine ge-

zielte Aktivität inne, welche sich gegen bestehende Machtstrukturen und Ideologiesysteme wen-

det und diese nicht blind attackiert, sondern reflektiert und bewusst sowie relational auf diese

Bezug nehmend gegenhandelt. Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschich-

te der Gouvernementalität I. Vorlesung am Collège de France 1977-1978. Übersetzt von Claudia

Brede-Konersmann und Jürgen Schröder. 5. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017. S. 292, 296.

2 Foucault,Michel: DieHeterotopien.Der utopischeKörper. Zwei Radiovorträge. ZweisprachigeAus-

gabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2017. S. 11.

3 Vgl. Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Zweisprachige

Ausgabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2017. S. 11, 13.

4 Foucault,Michel: DieHeterotopien.Der utopischeKörper. Zwei Radiovorträge. ZweisprachigeAus-

gabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2017. S. 14.



4. Raumtheorie II 89

notwendigen Zugangsberechtigungen aufgebrochen und dynamisiert werden. Es geht

nicht darum, klar abgegrenzte Übergangsorte5 zu schaffen, sondern diese Übergän-

ge und besonders den aktiven Moment des akuten Übergangs von der Ausnahme zur

Regel zu erheben, indem deren sich gegenseitig bedingendes Verhältnis zum Subjekt

nicht als einmalig, sondern als fortwährend sowie als beständig in Bewegung angesehen

wird. Ein weiterer Punkt, der produktiv übertragen werden kann, ist die Tatsache, dass

Heterotopien »alle anderen Räume in Frage [stellen]«6. Dieses Infragestellen kann als

ein grundlegendes Bestreben des reziproken Raumverstehens begriffen werden, wird

dieses in rassismuskritischer Lesart interpretiert. Das Erschaffen eines Gegen-Raumes

bedeutet somit ebenso das Aufwerfen einer Frage ob der a priori Existenz eines ein-

zigen dominanten Raumes respektive bedeutet das kontinuierliche Infragestellen der

scheinbar dominanten und ausschließlichen Existenz des als ursprünglichwahrgenom-

menen, bisherigen Raumes. Denn innerhalb dieser neu erzeugten Bewegung muss es

um ein Öffnen des Bestehenden gehen, um neue und andere (nicht normierte oder

normierende) Lebens- und Identitätsentwürfe zu ermöglichen, welche sich existenziell

auch räumlich äußern und durch ›Raum‹ geprägt und beeinflusst werden. Mit Dani-

el Defert kann das hier Vorgestellte des heterotop geprägten Gegen-Raumes wie folgt

verstanden werden: »[D]iese Gegenräume und all die anderen Räume, die sie infrage

stellen, durchdringen sich gegenseitig. […] Die Räume strahlen aufeinander aus, und

dennoch gibt es Diskontinuitäten und Brüche.«7 Eben diese ›Diskontinuitäten und Brü-

che‹ sind die produktiven Achsen, Punkte, Bewegungsmomente der Betrachtung und

verweisen auf die notwendige Dynamisierung und auf das Öffnen der absoluten Ab-

grenzung sowie eines totalen ›Innen‹ versus ›Außen‹.

Um eine faktisch gerichtete, anti-rassistische Praxis zulassen zu können, ist ein so-

ziologisches Raumverständnis in diesem reziproken Sinne der Kombination aus Löws

und Schroers Thesen somit unumgänglich. Nur auf diese Weise behält das Subjekt

als wechselseitig abhängig vom Raum verstandenes die Handlungsfähigkeit und auch

Handlungsmacht sowohl gegen die Prägungen des Raumes zu agieren als auch gegen

die Paradigmen und ideologischenHerrschaftsansprüche der Räume sowie gegebenen-

falls der Gegen-Räume.Diese Beweglichkeit innerhalb der Konstruktionsmöglichkeiten

und der variierenden Ausprägungslevel von Raum und Körper als sich überlagernd an

ein und demselben Ort oder Territorium, führt zurück zu obigem Zitat (siehe Kapitel 2.2

Soziologischer Raum: Containerraumund In-Bewegung-Setzen von Raum), das davon ausgeht,

5 Im Sinne von Krisen- und Abweichungsheterotopien. Vgl. Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der

utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Zweisprachige Ausgabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3.

Auflage. Berlin: Suhrkamp 2017. Insbesondere S. 14, 17.

6 Fortsetzung: »[…] und zwar auf zweierlei Weise: […] indem sie eine Illusion schaffen, welche die

gesamte übrige Realität als Illusion entlarvt, oder indem sie ganz real einen anderen realen Raum

schaffen, der im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raumes eine vollkommene Ordnung

aufweist.« Entscheidend ist, dass explizit ›reale‹ Räume geschaffen werden, die eine tatsächliche

Existenz und tatsächliche, materielle Veränderung und Reziprozität aufweisen. Foucault, Michel:

Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Zweisprachige Ausgabe. Übersetzt

von Michael Bischoff. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2017. S. 19-20.

7 Defert, Daniel: Raum zum Hören. In: Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Körper.

Zwei Radiovorträge. Zweisprachige Ausgabe. Übersetzt von Michael Bischoff. 3. Auflage. Berlin:

Suhrkamp 2017. S. 68-92, hier S. 76.



90 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

dass eine Veränderung des Raumes nur dann möglich ist, wenn nicht nur das Handeln

sondern auch der Raumbegriff selbst als bewegt gedacht werden.

Dem weiter folgend lässt sich erneut mit Löw die zentrale Annahme treffen, »daß

die Konstitution von Raum selbst als sozialer Prozeß gefaßt […][und daß auch; CM] das

Handeln selbst als raumbildend verstanden werden [muß].«8 Der Prozess des Raum-

werdens (dies lässt sich situativ ebenfalls als Handlung lesen) ist demgemäß ebenso

aktiver Gegenstand der Analyse wie die Handlungen der Subjekte innerhalb des Rau-

mes. Löw spricht von dieser Ausprägung eines relativistischen Raumverständnisses als

»relational[em]«9 Raumverständnis. In diesem Sinne müssen Raumvorstellungen aktiv

angeeignet werden und können folglich auch krisenhaft werden und sich verändern.

Generell betrachtet müssen Räume somit permanent als zu konstituierend begriffen

werden.10 Diese Option der Veränderung sowie der beständig dynamische Konstrukti-

onscharakter sind basal für die oben benannte gerichtete Wirksamkeit von möglichen

anti-rassistischen Gegen-Räumen auf die Räume an sich sowie auf die Subjekte und

Körper, die diese konstruieren, sich in diesen bewegen, in den Räumen Handeln sowie

sich in diesen selbst (identitär) konstituieren.

Um wieder konkret auf die Differenzierungsmomente zum Containerraum zu-

rückzukommen, muss die Vorstellung von homogenen, einheitlichen, kontinuierlichen

Räumen kritisch reflektiert11 werden, da gerade die Prozesse der Vereinheitlichung

und Festschreibung einen potenziellen, positiven Nährboden für Rassismen bilden.

Eine solche Vorstellung von abgeschotteter und determinierender ›Reinheit‹ der einem

Raum inhärenten Elemente wird in logischer Konsequenz im Zuge eines relationalen

Raumverständnisses der hier präsentierten Prägung hinfällig, da ›Raum‹ begriffen

wird als sich immer in der Konstitution, Dynamisierung und Überlagerung befindend.

Raum wird also in der alltäglichen Subjektwahrnehmung sowohl als einheitlich als

auch als gleichzeitig uneinheitlich erfahren. »[N]eben der Vorstellung ›im Raum‹ zu

leben, [entsteht] auch die Erfahrung, auf viele, stets unterschiedliche Räume Bezug

zu nehmen.«12 Diese Ambiguität ist grundlegend für gegenwärtige Problematiken

des Raumverstehens, wie sie außerdem im Zuge von Migrationsbewegungen und

Globalisierungstendenzen erfahren werden. Eindeutigkeiten und zwangsverortende

Zugehörigkeiten werden hinfällig im Moment der Bewegung sowie als Folge von

8 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 67.

9 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 67.

10 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 73, 103.

11 Vgl. Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 78. Gerade auch

in Relation zu virtuellen Räumen, dem Cyber Space und neuen Technologien wird eine heteroge-

ne und uneinheitliche Vorstellung, Erfahrung undWahrnehmung von ›Raum‹ bereits von Kindheit

an (vor allem ab der Generation der Digital Natives) heute positiv bedingt und als immer selbst-

verständlicher wahrgenommen, was jedoch nicht ein simples ›Aussterben‹ anderer Erfahrungen

undWahrnehmung bedeutet, sondern eine ergänzende Bereicherung sowie gegebenenfalls eine

Umdeutung des Bestehenden undWeiterbestehenden (siehe zumBeispiel Löw,Martina: Raumso-

ziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 86 oder auch das Kapitel 3.2 Virtuelle Räume

S. 93-104.).

12 Löw, Martina: Raumsoziologie. 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 88 [Hervorhebungen

im Original].



4. Raumtheorie II 91

Bewegungen. Ebenso zeigen sich Zuschreibungen und Benennungen in neuer Kom-

bination und werden neu respektive anders als bisher verstanden in den Momenten

einer potenziellen sowie tatsächlichen zeitlichen Gleichsetzung und Parallelisierung

in Gegen-Räumen. Der Versuch diese Heterogenität und Diversität aufzulösen, die

sich in Bewegung befindenden Elemente, Körper, Subjekte, Selbstwahrnehmungen

zurück zur Eindeutigkeit zu führen, wirkt in dessen Reduktionismus einschränkend,

beschneidend und autoritär hierarchisierend. Im Bereich der Selbstdefinition von

Nationalstaaten generiert der Versuch einer retrospektiven Vereinheitlichung von

›Raum‹ Problematiken, welche sich über Ausschlussmechanismen und radikale Homo-

genisierungen tendenziell in Richtung Diskriminierungs- und rassistische Strukturen

ausbauen können. Höchst beunruhigend ist, dass dieser reziproke Prozess der Dy-

namisierung sowie die Durchlässigkeit von Raumvorstellungen unter anderem als

Desozialisation interpretiert werden, die eine Rehomogenisierung erfordert.13 Anstelle

dessen ist es zentral eine dezidierte Problematisierung des Bedürfnisses der Homoge-

nisierungstendenzen vorzunehmen und ein kritisches Hinterfragen anzuregen, woher

die Schwierigkeit stammt, sich mit einem solchen Wandel harmonisch und in plural-

heterogener Weise auseinanderzusetzen.

Heterogenität – ebenso in einem räumlichen Sinne zu verstehen – ist dabei nichts

was in ablehnender Haltung zu exkludieren wäre oder gar per se selbst exkludieren-

de Wirkmacht an den Tag legt. Mit Foucault ist zu sagen, dass »Heterogenität niemals

ein Ausschlußprinzip ist oder […], daß die Heterogenität niemals Koexistenz, die Ver-

bindung oder die Verknüpfung verhindert.«14 Diese kann produktiv zu einer Harmo-

nisierung der Diversitäten beitragen, welche eben nicht gleichbedeutend ist mit einer

Homogenisierung und räumlichen Glättung. Ebenso wenig bedeutet dies, dass eine

räumlichen Differenzierung zwischen dem homogenisierten ›Innen‹ und einem kon-

trär dazu stehenden, gleichermaßen homogenisierten ›Außen‹ gänzlich aufgelöst wer-

den muss zugunsten eines chaotischen Zustandes, sondern lediglich, dass eben dieser

Moment der Differenzierung und Parallelisierung durchlässig sowie oszillierend ver-

standen wird, ohne dabei gewaltvoll konfliktär zu sein. Heterogenität kann ein Aushal-

ten undWertschätzen der Verschiedenheit bedeuten, ohne zwingend frontale Konflikte

zu erzeugen oder gefährdend zu sein, weder für die ideologischen Vorstellungen eines

›Inneren‹ noch für eine materielle Gegenüberstellung der dem Raum inhärenten Ele-

mente und Subjekte. Im weiteren Sinne geht es dabei um die Problematisierung des

Schaffens und Festschreibens topologischer ›Identitäten‹, welche sich an Strukturen

und Konstruktionen einer kulturellen und/oder nationalistischen ›Identität‹ zur Selbst-

vergewisserung und Selbstplatzierung ergänzend anschließen und von heterogenen,

sich beständig weiter verändernden Anordnungen im sich öffnenden Duktus profitie-

ren können.

13 Für mehr vergleiche Löws Kritik dieser Desozialisationsthese: Löw, Martina: Raumsoziologie. 8.

Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015. S. 89.

14 Foucault, Michel: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesung am

Collège de France 1978-1979. Übersetzt von Jürgen Schröder. 5. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2017. S. 70.


