
1. Einleitung 19

und Mexiko zeigt. Nach einer generellen Besprechung, wie Mauern Nationalismus in

die Materialität übersetzen können, erfolgt ein Blick darauf, wie Donald J. Trump US-

amerikanische ›Identität‹ nationalistisch konzipiert sowie den nationalen Raum rassi-

fiziert. Der Vorstellung eines geschlossenen Nationalterritoriums sowie einer eindeuti-

gen national(istisch)en ›Identität‹ schließt sich ergänzend eine Imagination von ›Kultur‹

als zwingendem Identitätskriterium an. Samuel P. Huntington eröffnet ein Feindbild

(primär ›der Westen‹ gegen ›den Islam‹) im Sinne eines ›Kampfes der Kulturen‹ und

damit, wie sich zeigen wird, auch eines Kampfes der ›Räume‹. Im letzten Teil schließ-

lich erfolgt eine Betrachtung der neurechten These des ›Großen Austausches‹. Renaud

Camus repräsentiert ein Extrem an Machtanspruch über das Recht auf Anwesenheit

im ›Raum‹ und vertritt rassistisch motivierte demographischeThesen, welche eine ›rei-

ne Identität‹ einfordern. In diesem Zuge wird ›Identität‹ zu einem neuen Begriff der

›Rasse‹ erhoben und sucht eine endgültige Form der national(istisch)en ›Reinheit‹ so-

wie der eigenen Vorherrschaft zu implementieren. Involviert sind ethnopluralistische

Vorstellungen, welche bestimmte Auffassungen von ›Raum‹ noch einmal explizit mit

Rassismus verschachteln und deren Korrelation evident in den Vordergrund treten las-

sen.

1.3 Rassismus – eine begriffserklärende Einleitung

Bevor mit den ersten konkreten Überlegungen zur im Vordergrund stehenden Raum-

theorie begonnen werden kann, ist es entscheidend, den im Folgenden verwendeten

Rassismusbegriff zu klären. Dass dies kein simples Unterfangen ist, wurde bereits the-

matisiert. Denn es eröffnet sich die Schwierigkeit, dass in dem Moment, in dem Ras-

sismus als solcher definiert wird, dieser an einer anderen Stelle in veränderter Aus-

prägung erscheint und damit die vorherige Festschreibung unterwandert. Wird von

Rassismus gesprochen, so wird häufig auf den Nationalsozialismus oder Kolonialis-

mus rekurriert – weniger häufig aber auf Nationalismus oder ›Identität‹. Migration

wird vorwiegend in einem Atemzug mit Fremdenfeindlichkeit genannt, nicht mit Ras-

sismus. Darauf zielt auch Mark Terkessidis ab, wenn er auf diese Systematik des un-

behaglichen Verschweigens und Ignorierens verweist, und von der »gesellschaftlichen

Unerwünschtheit des Terminus Rassismus«19 spricht. ›Kultur‹ und ›Heimat‹ sind den

Menschen angeblich inhärente und handlungsleitende Konzepte – eine dabei erfolgen-

de Naturalisierung bleibt unerwähnt. Das Wort ›Rasse‹ wurde weitgehend ad acta ge-

legt, nicht aber dessen strukturelle Konzeptionsweise, dessen soziale Wirkmächtigkeit

sowie dessen ideologische Macht, was Thema der folgenden Diskussion sein wird. Al-

le diese Aspekte und Konzepte hängen auf unterschiedliche Weisen zusammen, sind

dennoch in sich äußerst verschieden und treten in Verschachtelung wie ebenso völlig

separat auf. Wovon sprechen wir also, wenn wir von Rassismus sprechen?

Eine endgültige, überzeitlich fixierte Definition hat auch diese Arbeit nicht den An-

spruch zu leisten. Tino Plümecke spricht von der »offensichtliche[n] Unmöglichkeit ei-

19 Terkessidis, Mark: Die Banalität des Rassismus. Migranten zweiter Generation entwickeln eine

neue Perspektive. Bielefeld: transcript 2004. S. 58.



20 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

ner beständigen und klaren Definition«20 des Rassismus. Einen historischen Überblick

über verschiedene Erscheinungsformen und die Entwicklungsgeschichte zu geben ist

jedoch durchaus möglich, wie nicht zuletzt Wulf D. Hund oder Christian Geulen in

ihren Übersichten zeigen.21 Diese Rückblicke können dabei unterstützen, klarer zu be-

greifen, mit welch oszillierendem Diskurs sich die kritische Rassismusforschung aus-

einanderzusetzen hat. Denn der Umgang mit etwas nicht Festschreibbarem kann zu

extremen Herausforderungen führen. So wird zum allgemeingesellschaftlichen sowie

Selbstschutz gerne davon ausgegangen, dass Rassismus eine fassbare und abgrenzbare

Größe darstellt, ein bestimmtes Handlungsmuster Einzelner. Rassismus wird in eine

Konkretheit gedrängt, gegen die im Sinne der Sicherheit und Gleichberechtigung phy-

sisch und politisch vorgegangen werden kann. Doch diese Bestrebung der Vereindeu-

tigung ist als simplifizierend und reduktionistisch einzustufen: »[B]e justly suspicious

of any person who insists that the race problem is simply this or simply that – realiz-

ing that it is not simply anything. It is as complex as human nature […].«22 Es muss

jedoch eine Möglichkeit geben, Rassismus in einer Form greifbar zu machen, welche

ein Verstehen von, ein Sprechen über und gegen sowie einen kritischen Umgang mit

diesem zulässt. Rassismuskritik muss nicht darauf angewiesen sein, eine eindeutige,

globale und überzeitliche Definition ihres Gegenstandes zu erzeugen, sondern kann

durchaus situativ ausgerichtet und historisch bedingt sein: »[D]as Anwendungsfeld des

Rassismus [ist] ebenso unbegrenzt wie seine Funktion eine alltägliche ist.«23 Nicht alle

globalen Ausprägungen von Rassismus müssen permanent gleichzeitig adressiert sein,

um eine anti-rassistische Handlungsmacht zu erzeugen. Dazu ist Rassismus zu dyna-

misch, zu wandlungsfähig und zu komplex. Rassismus ist zu einer »effektive[n] ›Welt-

anschauung‹ geworden«24 und ist der gegenwärtigen Gesellschaft des 21. Jahrhunderts

auf vielschichtigeWeisen inhärent, was nicht erst das Beispiel des zuvor gezeigten ›Bir-

therism‹ ausweist. Wobei, um eine weitere Ebene des Rassismus aufzurufen, auch in

der post-kolonialen Zeit »Unterschiede der Kultur und des Phänotyps […] mit ökonomi-

schenWünschen und wirtschaftlicher Ausbeutung verschmolzen sind […].«25 Der erste

Schritt, Rassismen zu adressieren und damit in die Benennbarkeit und Greifbarkeit

zu überführen, kann sein, einzelne Sachverhalte, Denk-, Sprech- und Handlungswei-

20 Plümecke, Tino: Rasse in der Ära der Genetik. Die Ordnung der Menschen in den Lebenswissen-

schaften. Bielefeld: transcript 2013. S. 49.

21 Hund, Wulf D.: Rassismus. Bielefeld: transcript 2007. Geulen, Christian: Die Geschichte des Ras-

sismus. München: C.H. Beck 2007.

22 Du Bois, W.E.B.: The Development of a People. In: Chandler, Nahum Dimitri (Hg.): W.E.B. Du Bois.

The Problemof the Color Line at the Turn of the Twentieth Century. The Essential Early Essays. New

York: Fordham University Press 2015. S. 243-270, hier S. 244.

23 Balibar, Etienne: Der Rassismus: auch noch ein Universalismus. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene

und das Fremde. Neuer Rassismus in der AltenWelt? Hamburg: Junius 2000. S. 175-188, hier S. 184.

24 Balibar, Etienne: Der Rassismus: auch noch ein Universalismus. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene

und das Fremde. Neuer Rassismus in der AltenWelt? Hamburg: Junius 2000. S. 175-188, hier S. 183

[Hervorhebungen im Original].

25 Gates, Henry Louise Jr.: Vorwort. In: Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Na-

tion. Herausgegeben von Kobena Mercer. Übersetzt von Frank Lachmann. Berlin: Suhrkamp 2018.

S. 9-24, hier S. 10.



1. Einleitung 21

sen, Ideologien, Systeme etc., welche rassistisch sind, auch explizit als rassistisch zu

bezeichnen.

Grundlegend ist von Rassismen im Plural zu sprechen: »Es gibt keinen Rassismus

als allgemeines Merkmal menschlicher Gesellschaften, nur historisch-spezifische Ras-

sismen.«26 Rassismen sind demnach in konkreten zeitlichen Kontexten und in einer

ihnen eigenen Umwelt zu betrachten, in denen diese jeweils modifiziert und transfor-

miert werden. In diesen Settings, in welchen Rassismen konstruiert und konstituiert

ebenso wie materialisiert werden, werden diese schließlich mehrschichtig wirksam.27

Die diesen Settings und Ausprägungen inhärente Räumlichkeit wird jedochmeist nicht

weiter thematisiert. Eine Besprechung unterschiedlicher analytischer Annäherungen

an Rassismen und eine kritische Betrachtung dieser (sei es in deskriptiverWeise, in his-

torischer Analyse etc.) finden sich beispielsweise in den Sammelbänden von Les Back

und John SolomosTheories of Race and Racism oder von Nora RäthzelTheorien über Rassis-

mus.28 Diese bieten einen zentralen Überblick über die diskursprägende kritische Ras-

sismusforschung. Es existiert nicht der eine Rassismus, sondern es existieren situativ

und historisch bedingte und somit differierende Erscheinungsformen und Ausprägun-

gen von Rassismus. Robert Miles äußert sich dazu wie folgt: »Rassismus ist keine ein-

heitliche, einzelne Ideologie mit feststehenden Attributen, sondern flexibel und form-

bar. Sie tritt, je nach politischer Konstellation, in unterschiedlichen Formen auf, und

ihre Objekte sind jeweils verschiedene Bevölkerungsgruppen […].«29 In diesem Sinne

verändern sich nicht nur die Ausprägung des Rassismus je nach Kontext, sondern glei-

chermaßen die Objekte, welche dieser rassifiziert30. Eine übergreifende Beschreibung

26 Hall, Stuart: ›Rasse‹, Artikulation und Gesellschaftenmit struktureller Dominante. In: Hall, Stuart:

Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und übersetzt von

Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012. S. 89-136,

hier S. 127.

27 Vgl. Hall, Stuart: Antonio Gramscis Erneuerung des Marxismus und ihre Bedeutung für die Er-

forschung von ›Rasse‹ und Ethnizität. In: Hall, Stuart: Ideologie, Kultur, Rassismus. Ausgewählte

Schriften 1. Übersetzt von Wieland Elfferding, Birgit Ermlich et al. Hamburg: Argument Verlag

1989. S. 56-91, siehe vor allem S. 85.

28 Back, Les/Solomos, John (Hg.): Theories of Race and Racism. A Reader. Abingdon: Routledge 2000.

Räthzel, Nora (Hg.): Theorien über Rassismus. Hamburg: Argument Verlag 2000.

29 Miles, Robert: Die Idee der ›Rasse‹ und Theorien über Rassismus. Überlegungen zur britischenDis-

kussion. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt?

Hamburg: Junius 2000. S. 189-218, hier S. 196. Miles spricht auch davon, dass der Begriff des Ras-

sismus als Ganzheit »nicht […] den jeweils unterschiedlichen Gehalt der Repräsentationen darstel-

len [kann], ebensowenig [sic!] wie die Umstände, die die Struktur dieses Gehalts und seine Äuße-

rungsformen bestimmen.« Miles, Robert: Bedeutungskonstitution und der Begriff des Rassismus.

In: Räthzel, Nora (Hg.): Theorien über Rassismus. Hamburg: Argument Verlag 2000. S. 17-33, hier

S. 17.

30 Rassifizierung meint einen »Prozeß, in dem (wirkliche oder behauptete) körperliche Merkmale

mit sozialen Verhaltensweisen verknüpft [werden] und letztere so als natürliches Resultat der Ab-

stammung erscheinen.« Kalpaka, Annita/Räthzel, Nora: Wirkungsweisen von Rassismus und Eth-

nozentrismus. In: Kalpaka, Annita/Räthzel, Nora (Hg.): Die Schwierigkeit nicht rassistisch zu sein.

2. überabeitete Auflage. Leer:Mundo 1990. S. 12-80, hier S. 13. Siehe auch: »Racialisationmeint […],

dass symbolische Konstruktionsarbeit am Körper ansetzt, ihn als rassifizierten Anderen entwirft.

Somatische und kulturelleMerkmale fungieren als distinktive Zeichen und Bedeutungsproduzen-

ten. Sie sind Bezugspunkte eines komplexen Systems von Vorstellungen und Repräsentationen



22 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

der Rassismen, welche alle Ausprägungsformen gleichzeitig und gleichwertig adres-

siert, ist damit weder möglich noch sinnvoll. Der Begriff der eben angesprochenen Ras-

sifizierung,welcher in der folgenden Analyse äußerst relevant ist, geht vor allem zurück

auf Miles, der von ›Rassenkonstruktion‹ spricht: »Den Begriff ›Rassenkonstruktion‹ be-

nutze ich [Miles; CM] also, wenn soziale Beziehungen dadurch strukturiert werden,

daß biologische Merkmale die Bedeutung bekommen, unterschiedliche soziale Grup-

pen zu konstruieren.«31 Eine Betrachtung des Rassismus kann dementsprechend nur

dann tatsächlich aussagekräftig sein, wenn diese sich auf spezifische und konkrete Er-

scheinungsformen und Settings bezieht und hinterfragt, wie diese jeweils konstruiert

und eingesetzt werden – und dies eben auch im räumlichen Sinne.

Rassismen scheinen aufgrund der bereits ausgeführten Schwierigkeit einer eindeu-

tig festlegenden Definition in zahlreichen Momenten und öffentlichen Debatten un-

greifbar und damit nahezu übermächtig oder im entscheidenden Moment schließlich

doch unauffindbar zu bleiben. Es muss betont werden, dass all dies keineswegs bedeu-

tet, dass ein Sprechen über Rassismus im wissenschaftlichen, politischen und gesell-

schaftlichen Kontext nicht möglich oder nicht notwendig wäre – ganz im Gegenteil,

eine Steigerung der Konkretion im Verstehen und Sprechen ist durchaus möglich. Ein

Sprechen (und Handeln) im rassismuskritischen und anti-rassistischen Sinne ist un-

umgänglich und auch explizit erreichbar, mit einer angemessenen Sensibilisierung ob

der Schwierigkeiten und diffizilen subjektiven Bezüge sowie Relationen der einzelnen

involvierten Individuen sowie Gruppen. Generalisierungen in jegliche Richtung kön-

nen an dieser Stelle nicht weiterhelfen.32 Was bleibt, ist die beständige Herausforde-

über den ethnisch Anderen.« Scherschel, Karin: Rassismus als flexible symbolische Ressource. Ei-

ne Studie über rassistische Argumentationsfiguren. Bielefeld: transcript 2006. S. 76-77.

31 »Die zu Bedeutungsträgern werdendenMerkmale verändern sich historisch, und – obwohl es sich

gewöhnlich um sichtbare somatische Merkmale handelt – sind andere, nichtsichtbare (behaup-

tete und wirkliche) biologische Merkmale auch zu Bedeutungsträgern geworden. Der Begriff ver-

weist also auf einenVorgang der Kategorisierung undRepräsentation, in demeinAnderer (norma-

lerweise aber nicht ausschließlich) somatisch definiert wird. Die definierte Gruppe wird (implizit

oder explizit) für eine von Natur aus existierende Gruppe gehalten, die sich biologisch reprodu-

ziert und daher auch bestimmteMuster der Geschlechterdifferenzierung einschließt. […] Die Kon-

struktion von ›Rasse‹ ist ein dialektischer Prozeß der Bedeutungskonstitution. […] Darüber hinaus

beinhaltet die Konstruktion von Menschen als ›Rasse‹ auch die Konstruktion von Prozessen, in die

sie verwickelt sind, und von daraus resultierenden Strukturen und Institutionen als durch ›Ras-

se‹ determinierte Prozesse und Strukturen.« Miles, Robert: Bedeutungskonstitution und der Be-

griff des Rassismus. In: Räthzel, Nora (Hg.): Theorien über Rassismus. Hamburg: Argument Verlag

2000. S. 17-33, hier S. 21-22 [Hervorhebungen im Original].

32 Zu differenzieren ist des Weiteren zwischen strukturellem Rassismus und rassistischer Diskrimi-

nierung sowie Erfahrung. Struktureller Rassismus bewegt sich auf der Ebene der Ideologie, rassis-

tische Diskriminierung und Erfahrung beziehen sich auf die gesellschaftliche und soziale Praxis

sowie auf die daraus entstandenen und entstehenden manifesten Strukturen. Die vorliegende

Arbeit bewegt sich auf diesen beiden Ebenen und setzt sich zum Ziel in diesem Kontext einen

Beitrag zur Rassismuskritik zu leisten. Es geht dabei nicht um konkrete Anweisungen zu mögli-

chen direkten Handlungsalternativen, welche durch Individuen umgesetzt werden sollen, oder

um eine dezidierte Beschreibung subjektiven Erlebens von Rassismus im Einzelnen. Ergänzend

muss erwähnt werden, dass die Vorstellung, Rassismus habe mit Intelligenz und/oder Bildung zu

tun, keineswegs akkurat und als eindeutig unterkomplex sowie elitaristisch einzustufen ist. Sie-



1. Einleitung 23

rung, verschiedene und sich wandelnde Formen und Ausprägungen sowie ideologische

Prägungen von Rassismus in den jeweils spezifischen Kontexten ihres Auftretens zu

analysieren und diese in eine kritische Relation zu differierenden Spielarten von le-

bensweltlicher Realität, Politik, Gesellschaft etc. zu stellen. Dies bedeutet nicht, auf der

Suche zu sein nach dem einen, ›wahren‹ Element, welches alle Rassismen in wesens-

gleicher Weise verbindet oder nach einer generellen, für alle gleichermaßen geltenden

anti-rassistischen Handlungsanweisung. Dies bedeutet lediglich, vergleichbare Mus-

ter im Sinne einer strukturellen Betrachtungsweise erkennen zu wollen, um situative

Erklärungsansätze aufzubereiten. Es besteht die Möglichkeit auf diese Weise eine tref-

fendere Erkennbarkeit erzeugen zu können und das Verständnis für das, was gegen-

wärtiger Rassismus sein kann, was dieser impliziert und zur Folge haben kann, besser

zu verstehen und somit auch greifbarer zu machen. Dabei muss in beständiger selbst-

kritischer Bewusstheit beachtet werden, dass jedwedes Sprechen immer von einem Ort

aus stattfindet, damit in einem Kontext steht und in diesem Sinne auch eine räumliche

und positionierende Komponente mit involviert.33 Damit kann eine allgemeingültige

Bestimmung dessen, was Rassismus ist, nicht Anspruch der hier geleisteten Diskussion

sein (weshalb von einem dezidiert dem Rassismus gewidmeten Theoriekapitel Abstand

genommenwird). Ziel wäre hingegen in diesem Sinne eine reflektierte (und damit eben

nicht homogenisierende) Generierung potenzieller Optionen anti-diskriminierenden

Denkens, Sprechens und Handelns mit dem Bestreben rassistisch-oppressive Struk-

turen (gegebenenfalls in deren Institutionalisierung) erkennen und durchbrechen zu

können – idealistische, doch notwendige Ziele.

Wie also konkret über Rassismus sprechen, wenn dieser sich jedweder festschrei-

benden Greifbarkeit und allgemeinen Gültigkeit konstant entzieht? Die folgende Dis-

kussion will sich vom Anspruch einer singulären wie allgemeingültigen Betrachtungs-

weise lösen undwird sich öffnen für einen situativen Blick, welcher sich auf rassistische

Strukturen in spezifischen Argumentationslogiken sowie in deren zum Teil existenziel-

ler Relation zu anknüpfenden Diskursen fokussiert. In diesem Sinne werden einzelne

Formen und Ausprägungen rassistischen Wissens, Handelns, rassistischer Ideologie,

Sprechweisen etc. betrachtet, aufgeschlüsselt und in deren Situativität dechiffriert. Ein-

zige Konstante bleibt dabei die Frage nach der Relation zu ›Raum‹.

he dazu beispielsweise Balibar: »[…], daß die Themen, die den Rassismus als eine Art ›Verteidi-

gung‹ einer ›bedrohten‹ nationalen Identität und ›gefährdeten‹ sozialen Sicherheit legitimieren,

einen relativ starkenAnklang in allen sozialen Schichtenfinden […].« Balibar, Etienne: Gibt es einen

›europäischen Rassismus‹? In: Balke, Friedrich (Hg.): Schwierige Fremdheit. Über Integration und

Ausgrenzung in Einwanderungsländern. Frankfurt a.M.: Fischer 1993. S. 119-134, hier S. 121 [Hervor-

hebungen im Original].

33 »Moderne Theorien des Sprechens zwingen uns anzuerkennen, dass immer von einemOrt aus ge-

sprochen wird. Das Sprechen muss einen Ort und eine Position haben und ist immer innerhalb

eines Diskurses positioniert. Erst wenn ein Diskurs vergisst, dass er verortet ist, versucht er für al-

le zu sprechen.« Hall, Stuart: Das Lokale und das Globale. Globalisierung und Ethnizität. In: Hall,

Stuart: Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Herausgegeben und über-

setzt von Ulrich Mehlem, Dorothee Bohle et al. Neuauflage. Hamburg: Argument Verlag 2012.

S. 44-64, hier S. 61.



24 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Wird über Rassismus gesprochen, so wird auch überMacht gesprochen – gleichgül-

tig, ob exemplarisch ›Rasse‹, Religion, ›Kultur‹, ›Identität‹ oder Nationalität im Zentrum

der rassistischen Argumentation stehen: »Die Besonderheit des modernen Rassismus,

seine Spezifik, ist nicht an Mentalitäten, Ideologien und Lügen der Macht gebunden.

Sie ist an die Technik derMacht, an die Technologie derMacht gebunden.«34 Rassismus

steht demnach nicht nur imMoment seiner Ausübung und der eigenen Zielsetzungmit

Macht in Korrelation, sondern ist auf struktureller Ebene mit dieser relational verbun-

den. Der Blick muss folglich tiefer gehen, weg von der Oberfläche einer beispielsweise

generell als kulturalistisch gefassten Ausprägung des Rassismus, hin auf die grundle-

gende Struktur im jeweiligen Moment. Die Rechtfertigung und Legitimation von Hier-

archien und Ordnungenwird in verschiedensten Spielarten qua rassistischer Logikma-

teriell umgesetzt und ideologisch gestützt.35 In diesem Sinne sind zahlreiche rassifizie-

rende und rassistische Strukturen im Alltagsdiskurs angekommen, institutionalisiert

und normalisiert. Rassismus kann demzufolge ebenso als ein »Prozess der Konstrukti-

on von Bedeutungen«36 verstanden werden. Und doch weiß so gut wie jede Person zu

jeder Zeit zu begründen, warum er_sie selbst kein_e Rassist_in sei.37 Damit verleugnet

sich der Rassismus permanent bei einer gleichzeitigen, ubiquitären, häufig impliziten

und sich selbst verschleiernden Präsenz.

Wie vorangehend erwähnt entbehrt der Begriff der ›Rasse‹ jegliche (natur-)wissen-

schaftliche Begründbarkeit. Allgemein lässt sich sagen: »the consensus is that the dif-

ference between peoples in language, moral affections, aesthetic attitudes, or political

34 Und weiter: »[…] Der Rassismus ist an das Funktionieren eines Staates gebunden, der sich zum

Zweck der Ausübung seiner souveränen Macht der Rasse, der Eliminierung der Rassen und der

Reinigung der Rasse zu bedienen gezwungen sieht.« Foucault, Michel: In Verteidigung der Ge-

sellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-1976. Übersetzt von Michaela Ott. 5. Auflage.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016. S. 305. Siehe auch: »Unabhängig ihrer jeweiligen Form, ihrem In-

halt und ihrer Funktionsweise wurden Rassekonzepte und -klassifikationen generell durch die be-

stehenden Machtverhältnisse vermittelt: Sie dienten dazu, von Unfreiheit und Ungleichheit ge-

prägte soziale, ökonomische undpolitischeVerhältnisse herauszubilden, zu erklären und zu recht-

fertigen.« McCarthy, Thomas: Rassismus, Imperialismus und die Idee menschlicher Entwicklung.

Übersetzt vonMichael Müller. Berlin: Suhrkamp 2015. S. 19. Und Balibar spricht davon, »daß es nie

möglich gewesen ist, eine ›Definition‹ der menschlichen Gattung vorzuschlagen, die nicht eine

latente Hierarchie impliziert.« Balibar, Etienne: Der Rassismus: auch noch ein Universalismus. In:

Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt? Hamburg:

Junius 2000. S. 175-188, hier S. 180 [Hervorhebungen im Original].

35 In diesem Sinne geht es beim Rassismus zentral mit um eine Marginalisierung: »Im Rassismus

wird der Unterschied […] als natürlich dargestellt, aber nicht nur um auszugrenzen, sondern um zu

marginalisieren. Alle Rassismen sind Fälle ideologischerMarginalisierung innerhalb einer sozialen

Formation.« Miles, Robert: Die Idee der ›Rasse‹ und Theorien über Rassismus. Überlegungen zur

britischen Diskussion. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der

Alten Welt? Hamburg: Junius 2000. S. 189-218, hier S. 211 [Hervorhebungen im Original].

36 Miles, Robert: Rassismus. Einführung in die Geschichte und Theorie eines Begriffs. Übersetzt von

Michael Haupt. 4. Auflage. Hamburg: Argument Verlag 2014 (E-Book). Kapitel: Einleitung.

37 »So gut wie niemandmöchte als Rassist gelten, und dennoch behauptet sich das rassistische Den-

ken und Handeln hartnäkkig [sic!] bis auf den heutigen Tag. Auf direkte Fragen verleugnet sich

der Rassist«. Memmi, Albert: Rassismus. Übersetzt von Udo Rennert. Neuauflage. Hamburg: Eu-

ropäische Verlagsanstalt 1992. S. 11.



1. Einleitung 25

ideology […] are not biologically determined to any significant degree.«38 Die Vorstel-

lungen von biologischen ›Rassen‹ sind also als »soziale Konstruktion« zu verstehen »und

deswegen nicht Grundlage, sondern ›Produkt des Rassismus‹.«39 Doch die Struktur des

Biologismus bleibt präsent und transformiert nach wie vor Nicht-Biologisches in ver-

meintliche Biologie und Natur.40 An dieser Stelle setzt der Neo-Rassismus an, wel-

cher in der vorliegenden Arbeit in dessen struktureller Konstitution im Vordergrund

steht. Ausführliche Theorien zum Neo-Rassismus, dessen Entstehung in den 1960er

und 1970er Jahren sowie dessen spezifischer Formierungen haben unter anderen Eti-

enne Balibar, aber auch Pierre-André Taguieff unter dem Begriff des ›differenzialis-

tischen Rassismus‹ oder Stuart Hall unter dem Begriff des Rassismus ohne ›Rassen‹

vorgelegt.41 Bei diesem wird »nicht mehr die Überlegenheit bestimmter Gruppen oder

Völker über andere postuliert, sondern sich darauf ›beschränkt‹, die Schädlichkeit je-

der Grenzverwischung und die Unvereinbarkeit der Lebensweisen und Traditionen zu

behaupten.«42 Die biologische Kategorisierung der Menschen in einzelne ›Rassen‹, ver-

standen als angebliche naturwissenschaftliche Tatsachen, wird in der neo-rassistischen

Logik zwar als nicht korrekt, als rassistisch und damit verwerflich akzeptiert und in

diesem Sinne auch zurückgewiesen. Das Verhalten, differierende Lebens- wie Denk-

weisen, unterschiedliche Sozialisationsformen und Identitätsentwürfe der Menschen

werden aber dennoch als absolut exklusiv sowie endgültig festgeschrieben aufgefasst,

38 Appiah, KwameAnthony: TheUncompleted Argument. Du Bois and the Illusion of Race. In: Critical

Inquiry. Ausgabe 12, Nummer 1, Herbst 1985. S. 21-37, hier S. 22. Siehe auch: »Kurz gesagt zeigte die

Genetik, dass der ›Rassen‹-Begriff, sowie er vondenWissenschaftlern seit demEndedes achtzehn-

ten Jahrhunderts definiert worden war, keine wissenschaftlich verifizierbaren Bezugspunkt besaß

[…].« Miles, Robert: Rassismus. Einführung in die Geschichte und Theorie eines Begriffs. Übersetzt

von Michael Haupt. 4. Auflage. Hamburg: Argument Verlag 2014 (E-Book). Kapitel 1. Darstellungs-

formen des Anderen – Die Bedeutung der Wissenschaft [Hervorhebungen im Original].

39 Hund, Wulf D.: Rassismus. Bielefeld: transcript 2007. S. 9 [Hervorhebungen im Original].

40 Siehe beispielsweise: »[D]ie ideologische Form, der Rassismus, der impliziert und voraussetzt, daß

jede gesellschaftliche und historische Menschengruppe, jede psychologische und/oder symboli-

sche Form, die in und von diesen Gruppen entwickelt wird, Ausdruck einer beständigen, endgül-

tigen und abgeschlossenen somatischen Natur wäre, besteht fort. […] Der Zugang zu jenem syn-

kretistischen Ganzen, [Rassismus; CM] das wir zu beschreiben versucht haben, scheint über ei-

nen anderen Begriff als den der ›Rasse‹ möglich zu sein, falls dieser aus Zensur, aus politischem

Entschluss oder aus irgendeinem anderen Grund außer Gebrauch kommt.« Guillaumin, Colette:

Rasse. Das Wort und die Vorstellung. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer

Rassismus in der Alten Welt? Hamburg: Junius 2000. S. 159-173, hier S. 171 [Hervorhebungen im

Original].

41 »[I]deologisch gehört der gegenwärtige Rassismus […] in den Zusammenhang eines ›Rassismus

ohne Rassen‹«. Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein,

Immanuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Il-

se Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 28 [Hervorhebungen im Original]. Siehe

auch: Taguieff, Pierre-André: Die Macht des Vorurteils. Der Rassismus und sein Double. Übersetzt

von Astrid Geese. Hamburg: Hamburger Edition 2000. Oder: Hall, Stuart: Rassismus als ideologi-

scher Diskurs. In: Das Argument. Ausgabe 178, 1989. S. 913-921.

42 Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 29 [Hervorhebungen im Original].



26 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

wenn diese ausschließlich über die Zugehörigkeit zu einer spezifischen, historisch fi-

xierten ›Kultur‹ erklärt werden.43 Gleichzeitig wird eine bindende räumliche Fixierung

undEinordnung in beispielsweise nationale oder ›kulturelle‹ Territorien vorgenommen.

Damit erfolgt die hier in Kategorien der ›Kultur‹ erfolgende »Rassenbildung unter dem

Motto des ›Rechts auf den Unterschied‹«44. Eine weiterführende Diskussion raumtheo-

retischer Bezüge, über eine nationalstaatliche, territoriale Anbindung hinaus innerhalb

neo-rassistischer Strukturen ist jedoch soweit noch nicht in umfassender Weise erfolgt

undwird im Folgenden in einem ersten Schritt geleistet.Damit schließt sich eine Lücke,

welche der bisherigen Forschung zum Neo-Rassismus inhärent ist, denn diese verliert

den ›Raum‹ aus dem Blick.

Der Kulturalismus,45 welcher in diesem dargelegten Argumentationsmuster zu Ta-

ge tritt, substituiert in diesem Sinne die biologistisch vereinnahmte Natur und damit

die Kategorie der ›Rasse‹ durch eine allmächtige ›Kultur‹. Bei dieser Ausprägung des

Rassismus wird die Notwendigkeit einer Unterscheidung sowie die nachhaltige und

fixierende Differenzierung zwischen vermeintlich qua ›Kultur‹ (oder Religion) zu defi-

nierenden Gruppen naturalisiert:

»Vonder Theorie der Rassen bzw. des Kampfes der Rassen in derMenschheitsgeschich-

te […] wird der Übergang zu einer Theorie der ›ethnischen Beziehungen‹ […] innerhalb

der Gesellschaft vollzogen, die nicht die rassische Zugehörigkeit, sondern das rassistische

Verhalten zu einem natürlichen Faktor erklärt.«46

Damit wird der rassistische Ausschluss bestimmter Personen und Gruppen sowie eine

Abschottung der eigenen kulturalistisch konzipierten Gruppe (gerade auch im räumli-

chen Sinne) mit physischen wie materiellen Folgen gerechtfertigt sowie legitimiert.47

Zentral ist, und dies bleibt unerwähnt, dass es entscheidend um ›Räume‹ geht, in de-

nen bestimmte Menschen oder Gruppen, keinen Platz haben (dürfen) respektive ih-

nen der bereits angeeignete Platz wieder aberkannt wird und diese an einen ›anderen‹

Ort verwiesen werden. Im Weiteren geht es im Kontext des Neo-Rassismus allerdings

43 Vgl. Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel:

Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Ham-

burg: Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 29.

44 Taguieff, Pierre-André: Die Macht des Vorurteils. Der Rassismus und sein Double. Übersetzt von

Astrid Geese. Hamburg: Hamburger Edition 2000. S. 24 [Hervorhebungen im Original].

45 Siehe dazu zum Beispiel: Kaschuba, Wolfgang: Kulturalismus: Kultur statt Gesellschaft? In: Ge-

schichte und Gesellschaft. Zeitschrift für historische Sozialwissenschaft. Ausgabe 21, Nummer 1,

1995. S. 80-95.

46 Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse,

Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Hamburg:

Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 30 [Hervorhebungen im Original].

47 »Die Rationalisierung von Massakern innerhalb von Gruppenbeziehungen geschieht wirksamer

durch einen Appell an, sagen wir, ›antiimperialistische‹ Argumente der nationalen Befreiung oder

des Schutzes der kulturellen Identität eines ›Volkes‹, an Argumente der Grenzsicherheit oder an

einen legitimen Imperativ der Selbstverteidigung gegenüber einem ›fremden, ausländischen‹ Ag-

gressor.« Taguieff, Pierre-André: Die ideologischen Metamorphosen des Rassismus und die Krise

des Antirassismus. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der

Alten Welt? Hamburg: Junius 2000. S. 221-268, hier S. 237 [Hervorhebungen im Original].



1. Einleitung 27

nicht ausschließlich um ›Kultur‹, sondern um jedwede Konstruktion eindeutiger, so-

zialer Gruppen (im Kontext Religion, Herkunft,Weltanschauung etc.), welche als histo-

risch stabil angenommen und naturalisiert und schließlich geographisch wie ›räumlich‹

festgeschrieben werden.48 Rassistische Denk-, Sprech- und Handlungsweisen werden

in der oben beschriebenen Logik zum originären und damit vermeintlich natürlichen

Verhalten erhoben und entziehen sich somit einer Kritik, einem Widerlegtwerden so-

wie der Ahndung. Ziel eines konsequenten Neo-Rassismus, so Balibar weiter, müsse

also die Fixierung aller ›Kulturen‹ sein – nicht nur, dies ist als maßgeblich zu ergänzen,

in deren inhaltlicher Spezifik sondern ebenso in deren räumlicher Verortbarkeit. Dabei

sei eine schleichende Verschiebung der Diskurse in Richtung der Biologie zu beobach-

ten, denn ›Kultur‹ werde nun als eine externe Regulierungsform des Lebens, dessen

Reproduktion sowie der Leistungen und der Gesundheit der Menschen gedacht.49Was

sich an dieser Logik zeigt ist, dass im Neo-Rassismus die biologistische Argumentati-

onsschiene keineswegs überwunden oder ad acta gelegt ist. Auch hier sind nach wie

vor über Naturalisierungsprozesse und eine quasi-genetische Verankerung bestimm-

ter, häufig visibler Marker, Mechanismen des doch eigentlich (zumindest auf reprä-

sentativer, öffentlicher Ebene, seit den UNESCO Statements) längst abgehakten biolo-

gistischen Rassismus zu finden. Diese rassifizierenden Strukturen werden reetabliert

unter dem Deckmantel einzigartiger und deshalb in dieser Alleinstellung zu schützen-

der ›Kulturen‹. Dem ›klassischen‹, biolog(ist)ischen sowie demNeo-Rassismus inhärent

ist dabei der ›Raum‹. Gleichzeitig wird davon ausgegangen, dass sich alle subjektiven

›Identitäten‹ eindeutig genau einer ›Kultur‹ zuordnen (wollen) und zuordnen lassen,

sowie dass absolut benennbar ist, was eine ›Kultur‹ genau darstellt, wo diese beginnt

und endet. Gleich bleibt in diesem Sinne lediglich ein geschlossenes Raumkonzept, die

Argumentation über Biologie oder ›Kultur‹ wird – pointiert gesagt – in Relation zum

›Raum‹ austauschbar. Den eben beschriebenen Prozess der Naturalisierung konkreti-

siert Hall wie folgt:

»Er [der Rassismus; CM] behauptet die sozialen und kulturellenDifferenzen, die rassis-

tische Ausgrenzung legitimieren, in genetische und biologische Differenzen begrün-

den zu können, das heißt in der Natur. Dieser ›naturalisierende Effekt‹ lässt rassisti-

sche Unterschiede als eine starre, wissenschaftliche ›Tatsache‹ erscheinen, die immun

ist gegen Veränderungen oder reformierendes soziales engineering.«50

48 »DurchdieseKonstruktion einer besonderen, sozialenGruppe, die sich über Zeit undRaumhinweg

reproduziert, bekommt der Körper, bekommen somatische Merkmale im Rassismus eine soziale

Bedeutung.« Miles, Robert: Die Idee der ›Rasse‹ und Theorien über Rassismus. Überlegungen zur

britischen Diskussion. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der

Alten Welt? Hamburg: Junius 2000. S. 189-218, hier S. 209.

49 Vgl. Balibar, Etienne: Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹? In: Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel:

Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse Utz. Ham-

burg: Argument Verlag 1990. S. 23-38, hier S. 33-35.

50 Hall, Stuart: Die Frage des Multikulturalismus. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentati-

on. Ausgewählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt

von Kristin Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 188-227, hier S. 204

[Hervorhebungen im Original]. Siehe auch: »›Naturalisierung‹ ist […] eine Strategie der Repräsen-

tation, die dazu da ist, ›Differenz‹ festzuschreiben, und sie so für immer zu sichern. Sie ist ein Ver-



28 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

Es zeigt sich ein Prozess, innerhalb dessen biologistisch gesetzte, vermeintlich ›natür-

liche‹ Momente und angebliche Fakten genetisch an das Subjekt gebunden und sowohl

über die Zeit als auch über die Vererbung festgeschrieben sowie als generell unverän-

derbar verstanden werden. Für Hall stellt sich dies als eines der Kernmomente rassisti-

scher Ideologie dar. Differenzen in jeglicher Hinsicht und auf jeglicher Ebene werden in

der Natur verankert und demnach in deren wertender Benennung legitimiert. In die-

sem Sinne erschafft sich der Rassismus seine ideologisch aufgeladenen (angeblichen)

›Fakten‹ selbst.

Deutlich zu beobachten ist in den letzten Jahren eine Zunahme sowie Reessenziali-

sierung der Bedeutung von Visibilität in der rassistischen Argumentationssystematik,

welche sowohl auf Körperlichkeit als auch auf ›kulturell‹ und sozial geprägte äußerli-

che Aspekte wie Kleidung, Alltagsgestaltung und Religionsausübung, Essgewohnhei-

ten, soziale Rollenbilder etc. abzielt. In den Fokus rücken sichtbare Marker wie die

Frisur (beispielsweise Locken, bestimmte Haarschnitte) oder nahezu in ›klassischer‹,

rassistischer Intention die Hautfarbe, aber auch Bärte, Hijabs und Kleidungsstile.51

Im Falle der Hautfarbe lässt sich ein weiteres Mal an den Fall ›Birtherism gegen Oba-

ma und Harris‹ zurückdenken. Entscheidend ist allerdings, dass in der rassistischen

wie rassifizierenden Instrumentalisierung »Sichtbarkeit […] sozial konstruiert [ist].«52

Denn die Tatsache, dass wir auch heute im 21. Jahrhundert nach wie vor sofort beim

ersten Blick »die Hautfarbe einer Person bemerken, ist […] ein Ergebnis der von der

Geschichte des Rassediskurses in alle Formen des alltäglichen Sehens undWissens ein-

gelassenen ›Spuren‹.«53 An dieser Stelle vermischen sich Elemente aus eigentlich als ab-

gelegt geltenden eugenischen Denkstrukturen (zum Beispiel Behinderung, Hautfarbe)

und kulturalistische wie neo-rassistische (zum Beispiel Religion, Kleidungsstil, Welt-

anschauung) Ideologien. Und auch die Komponente des ›Raumes‹ und die intendierte

eindeutige Verortbarkeit sind diesen in unveränderter, und unverändert unkommen-

tierter Weise maßgeblich inhärent. Merkmale wie die Hautfarbe gelten demgemäß am

Ende als gleichermaßen vererbbar (bedingt durch den Prozess der Naturalisierung) wie

die Religion oder persönliche Einstellungen sowie Überzeugungen und sind in diesem

such, das unvermeidbare ›Entgleiten‹ von Bedeutung aufzuhalten und eine diskursive und ideolo-

gische ›Schließung‹ sicherzustellen.« Damit soll auch der eigene, gefürchtete Bedeutungsverlust

verhindert und die eigene Existenz in deren Gewichtung verstärkt werden. Hall, Stuart: Das Spek-

takel des ›Anderen‹. In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften

4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von Kristin Carls, Dagmar

Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 108-166, hier S. 130 [Hervorhebungen im Ori-

ginal].

51 »[C]ultural markers of difference (like veils and beards) are now as important as skin colour and

facial features were in previous generations.« Jackson, Peter: Afterword: New Geographies of

Race and Racism. In: Dwyer, Claire/Bressey, Caroline (Hg.): New Geographies of Race and Racism.

Hampshire: Ashgate Publishing 2008. S. 297-304, hier S. 299.

52 Miles, Robert: Die Idee der ›Rasse‹ und Theorien über Rassismus. Überlegungen zur britischen

Diskussion. In: Bielefeld, Uli (Hg.): Das Eigene unddas Fremde.Neuer Rassismus in der AltenWelt?

Hamburg: Junius 2000. S. 189-218, hier S. 199.

53 Mercer, Kobena: Einleitung. In: Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation.

Herausgegeben von KobenaMercer. Übersetzt von Frank Lachmann. Berlin: Suhrkamp 2018. S. 25-

51, hier S. 36 [Hervorhebungen im Original].



1. Einleitung 29

Kontext, ebenso wie biologische ›Rassen‹, in ihrer kategorisierenden und benennenden

Macht soziale Konstrukte. Diese Ausprägung einer, es ließe sich regelrecht sagen neuen

Vererbungslehre, vermischt biologistische und kulturalistische Elemente und greift ge-

rade das Moment heraus, das der situativen, ideologisierten Argumentation des jewei-

lig spezifisch auftretenden Rassismus am zuträglichsten erscheint. Aus diesem Grund

wird an dieser Stelle, wie bereits erwähnt, von einer weiterführenden, generellen Ein-

führung in den Diskurs Rassismus an sich und der Rassismusforschung abgesehen.

Stattdessen wird in den folgenden einzelnen Analyseteilen und Diskussionsabschnit-

ten auf die jeweilige Ausprägung von Rassismus in dessen Relationalität zu spezifischen

anknüpfenden Diskursen eingegangen.

Zentral ist bei dem zuvor Beschriebenen ergänzend die Macht der Benennung, wel-

che gerade über die Sprache physische und materielle Macht ausübt, durch den geziel-

ten Einsatz bestimmter Worte und das explizite Festschreiben des_der ›Anderen‹. Hall

formuliert dies wie folgt:

»Dies legt den Gedanken nahe, dass das, was den von uns als rassisch wahrgenomme-

nen Körpern ›natürlich‹ zukommt, in Wahrheit eine materielle Oberfläche ist, auf der

die Sprache ihre inskriptive Markierung von Intelligibilität vornimmt und es auf diese

Weise in rassifizierten Begrifflichkeiten erkennbar macht, gerade weil die menschli-

chen Varietäten bereits in ein übergreifendes Signifikationssystem integriert worden

sind und darin repräsentiert werden.«54

In diesem Sinne ist der Diskurs des Rassismus explizit an Sprache gebunden, reprodu-

ziert sich in dieser und vereinnahmt diese – was die vorliegende Arbeit in ihrer Metho-

dik der Textanalyse rechtfertigt. Die Diskussion von verbalisierten Argumentationen

des Rassismus ist im Kontext der Performativität der Sprache eine Repräsentation der

Realität und nimmt sich darüber ebenso materiell wie (meta-)physisch aus.

Es lässt sich gegenwärtig also nach wie vor weder von einem konsequenten oder

gar einheitlichen Auftreten eines eindeutig als biologistisch zu klassifizierenden, noch

eines uneingeschränkt sich kulturalistisch ausnehmenden Rassismus sprechen, wel-

cher in irgendeiner Weise über die Zeit konstant wäre. Rassismus als ideologisches

Konstrukt,55 als Denk- und Handlungsstruktur, als Sprechweise sowie als Element des

Politischen und der Institutionen zeigt unbeeindruckt von historischen Versuchen der

Definition und der anti-rassistischen Reaktionen wie Bewegungen sein ambiges und

sich beständig situativ veränderndes Gesicht. Das Einzige, das sich noch am ehesten

als Gemeinsamkeit verstehen ließe, ist der Bezug zum ›Raum‹, welcher den differie-

renden Rassismen in mehr oder weniger verschleierter Weise inhärent ist. Die Nicht-

Greifbarkeit des Rassismus als endgültige Kategorie, als lebensweltliche Realität und

ideologisierende Struktur ist eine zentrale Problematik und Herausforderung, vor wel-

cher die aktive Rassismusforschung nach wie vor steht. Doch kann es der Forschung

54 Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation. Herausgegeben von KobenaMer-

cer. Übersetzt von Frank Lachmann. Berlin: Suhrkamp 2018. S. 73 [Hervorhebungen im Original].

55 Siehe für eine tiefergehende Diskussion des Rassismus als Ideologie Kapitel 7.2.2 Ideologie – Na-

tionalismus und Rassismus sowie generell: Hall, Stuart: Rassismus als ideologischer Diskurs. In: Das

Argument. Ausgabe 178, 1989. S. 913-921.



30 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

nicht ausreichen auf Gemeinplätze auszuweichen, um keine wissenschaftliche Angreif-

barkeit zu bieten (beispielsweise im Sinne eines Rückzugs in Diskussionen um Frem-

denfeindlichkeit oder einer ausschließlichen Assoziation von Rassismus mit National-

sozialismus). Es muss auf tatsächliche Erscheinungsformen und spezifische diskursive

Bezüge geblickt werden, um einen konkreten Erkenntnisgewinn erzielen zu können.

Um der Notwendigkeit der Situativität der Rassismen Rechnung zu tragen und die

bisherige Lücke der dezidierten Betrachtung dieser Verschränkung aufzulösen, kon-

zentriert sich die vorliegende Diskussion deshalb auf die spezifischen Relationen von

Rassismus und ›Raum‹ – wobei eine Einführung in die Raumtheorie sowie das hier

zugrunde gelegte Raumverständnis in den entsprechenden, sich anschließenden Ka-

piteln folgt. Die gegenwärtigen Geschehnisse wie ideologischen Diskurse der Politik

undGesellschaften unterstützen die Dringlichkeit ebendieser Blickrichtung:Migration,

Nationalismus, der Bau von Mauern und Grenzanlagen zur Nationalstaatsabgrenzung

und -sicherung, neurechte Strömungen und Identitätskonzeptionen der Eindeutigkeit,

Ideologisierung von ›Heimat‹ etc. Alle diese Aspekte involvieren in ihrer Selbstkonzep-

tion und -legitimation eine bestimmte Vorstellung von ›Raum‹, thematisieren diese je-

doch kaum bis gar nicht. Auch aktuelle Forschungsansätze zur Neuen Rechten oder zu

Migration denken den Bezug zu ›Raum‹ nicht neu und verlieren diesen zum Teil gänz-

lich in dessen theoretischer und struktureller Komponente aus dem Blick. Dies recht-

fertigt, vermeintlich ›altbekannte‹ Rassismusforschung ein weiteres Mal heranzuzie-

hen und neu zu lesen, unter einer gegenwärtigen und raumtheoretischen Perspektive.

Relationale Raumverständnisse stehen denen des absoluten Raumes und Container-

räumen gegenüber und damit stehen ebenso Vorstellung von Mobilität und Öffnung

konträr gegenüber solchen der Schließung, Abschottung und Vereindeutigung. Die ei-

gene wie fremdbestimmte, geographische Verortung, die Platzierung der Subjekte in-

nerhalb von Konzepten wie ›Ursprung‹ und ›Nation‹ rücken immer prominenter in den

politischen sowie gesellschaftlichen Vordergrund der Diskussionsräume des 21. Jahr-

hunderts.Nicht zuletzt imKontext der Diskurse umDigitalisierung,Überwachung und

Sicherheit bewegen sich die Gesellschaften im Raum einer zentralen (politischen) Fra-

ge: »[D]ie Frage nach der Fähigkeit der Bürger, Räume zu schaffen, die sich dem Staat,

seiner Kontrolle und seinemBlick entziehen.«56 Und nicht nur dem Staat, sondern glei-

chermaßen oppressiven sowie rassifizierenden Ideologien, welche institutionalisiert,

normalisiert und zum Teil gewaltvoll etabliert sind und werden.

›Rasse‹ (als strukturelle soziale Konstruktion) und ›Raum‹ werden als korrelierende

Konzeptionen verstanden, welche sich in ihren strukturellen Grundkomponenten ver-

zahnen. Plakative Aussagen wie: »Eine Rasse hat Wurzeln. Rasse und Landschaft gehö-

ren zusammen«57, verweisen nur auf einer ersten Ebene auf diese Korrelationen und

Verzahnung von Rassismen und raumtheoretischen Entwürfen, welche in der vorlie-

genden Arbeit tiefer aufgeschlüsselt und diskutiert werden. Momente der Platzierung

im Kontext der Bestimmung von ›eigen‹ versus ›fremd‹ wurden durchaus intensiv in

der Rassismusforschung diskutiert wie folgendes Zitat zeigt:

56 De Lagasnerie, Geoffrey: Die Kunst der Revolte. Snowden, Assange,Manning. Übersetzt von Jürgen

Schröder. Berlin: Suhrkamp 2016. S. 27.

57 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. München: C.H. Beck 1981. S. 696.



1. Einleitung 31

»Die ganze symbolische und narrative Energie, all jene diskursive Arbeit, die dafür auf-

gewendet wird, das Flottieren des rassistischen Signifikanten in Gang zu halten, ist

darauf gerichtet, uns ›hier‹ und die anderen ›da drüben‹ zu platzieren und jede Identi-

tät in dem ihr jeweils zugewiesenen Habitat zu fixieren.«58

Ein weiteres Hinterfragen der dabei entwickelten Raumvorstellung oder ein Einbe-

ziehen unterschiedlicher Konstitutionsmomente von ›Raum‹ in die rassismuskritische

Lesart ist jedoch en détail ausgeblieben. Rassismus, so die im Weiteren entwickelte

These, bedarf existenziell raumtheoretischer Konzeptionen, um sich vollumfänglich zu

entfalten, um an ein argumentatorisches Ende zu gelangen und um sich als vermeint-

lich gerechtfertigt zu etablieren. In diesem Kontext werden verschiedene Vorstellungen

von abgeschlossenem ›Raum‹ im Rassismus instrumentalisiert und zur Argumentati-

onsgenerierung in vermeintlich absoluter Gültigkeit inszeniert, bei dem gleichzeitigen

Versuch reziproke Vorstellungen dynamischer Raumkonzepte zu negieren, zu denun-

zieren und als Bedrohung darzustellen.

Die Fragen nach der Herkunft, nach einem persönlichen Ursprung, nach einer

eindeutigen ›Identität‹ drängen im Zuge der weltumspannend geführten ›Migrations-

debatte‹, der Globalisierung sowie einer (post-)modernen Mobilität immer vehementer

und gefolgt von physischen Effekten in die Öffentlichkeit.59 Ein simples ›Woher

kommst Du?‹60 kann in diesem Zusammenhang leicht von der Ebene reinen Interesses

auf eine Ebene abdriften, die eine Fixierung erzwingt und rassistische Tendenzen

an den Tag legt. Wird diese Frage beispielsweise gleichzeitig verbunden mit der

Imagination eines notwendigerweise ›fremden‹ Ursprungs (›Woher kommst Du, denn

hier gehörst du nicht hin.‹) oder dem impliziten Verlangen zu erfahren ›Und wann

gehst Du wieder dorthin zurück wo Du eigentlich hingehörst?‹, so bewegt sich die

Intention bereits in der Umgebung raumverweisender rassifizierender Denk- und

Erklärungsmuster. Das später tiefergehend ausgeführte Konzept der ›Identität‹ wird

als »Konstruktion, als ein Prozess, der niemals abgeschlossen ist«61, verstanden und

steht in dieser Dynamisierung demnach einer eindeutigen, sich im National(istisch)en

überzeitlich verankernden ›Identität‹ konträr gegenüber. ›Identität‹, und dies ist

ein zentraler Aspekt, knüpft sich an Vorstellungen einer eindeutigen räumlichen

Zugehörigkeit und damit eines identitären Rechts auf Anwesenheit in bestimmten,

konstanten, abgeschlossenen Räumen. Die hier aufscheinende Idee eines ›reinen Ur-

sprungs‹ zieht sich durch die unterschiedlichen, im Folgenden betrachteten Diskurse:

58 Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation. Herausgegeben von KobenaMer-

cer. Übersetzt von Frank Lachmann. Berlin: Suhrkamp 2018. S. 92 [Hervorhebungen im Original].

59 »[S]eit wir von Globalisierung reden, sehenwir uns vermehrtmit neuen Phänomenen der Behaup-

tung nationaler oder kultureller Besonderheiten konfrontiert. Die Globalisierung vervielfältigt die

Konfliktlinien, statt sie zumVerschwinden zu bringen, erzeugt neue Grenzen und produziert neue

Formen der Identität und Zugehörigkeit.« Diese Einschätzung ist um die Digitalisierung zu ergän-

zen. Geulen, Christian: Die Geschichte des Rassismus. München: C.H. Beck 2007. S. 9.

60 Vgl. Terkessidis,Mark: Die Banalität des Rassismus.Migranten zweiter Generation entwickeln eine

neue Perspektive. Bielefeld: transcript 2004. S. 106, 180.

61 Hall, Stuart: Wer braucht ›Identität‹? In: Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausge-

wählte Schriften 4. Herausgegeben von Juha Koivisto und Andreas Merkens. Übersetzt von Kristin

Carls, Dagmar Engelken et al. Hamburg: Argument Verlag 2004. S. 167-187, hier S. 169.



32 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

»Denn der Anfang ist das Verborgene, der noch nicht mißbrauchte und betriebene

Ursprung, der sich immer entziehend am weitesten vorausgreift und so die höchste

Herrschaft in sich verwahrt.«62 Auf der Suche nach der ›ursprünglichen Reinheit‹

wird diese in ihrer Nicht-Existenz konstruiert, mythisch erzeugt, überhöht und zur

Legitimation wie zum Ausbau bestehender oder angestrebter Machtstrukturen, Ord-

nungen und Herrschaftsverhältnisse genutzt. So wird ›Raum‹ mit Konzepten der

›Reinheit‹ verschachtelt und damit an rassistische Strukturen angebunden. In diesem

Zuge wird ebenso Migration nachhaltig problematisiert, gerade im Rekurs auf die

nachfolgenden zweiten, dritten etc. Generationen.63 Es werden, um dies noch einmal

dezidiert zusammenzuführen, im Sinne des Rechts auf (körperliche) Anwesenheit im

›Raum‹, ›Reinheit‹ und naturalisierte Zugehörigkeit existenziell an Vorstellungen eines

›Identität‹ bedingenden Ursprungs geknüpft und zur Rassifizierung eingesetzt.

In dieser Existenz begründenden und Verortung erzwingenden Vorstellung eines

›reinen‹ und die ›Identität‹ erzeugenden Ursprungs, geht es im Zuge der Frage nach der

Herkunft nicht mehr um eine simple Befriedigung von Neugierde gegenüber einem an-

deren Individuum ob dessen vergangener Bewegungen im ausschließlich geographisch

verstandenen Raum. Denn optische Marker werden zum Auslöser des Fragebedürfnis-

ses wie der absoluten Herkunftszuschreibung und erzeugen ein Verlangen nach Wis-

sen, welches erst durch eine räumliche Verknüpfung (oft über Generationen hinweg)

befriedigt werden kann. Damit rückt auch die Konzeption sozialer ›Räume‹ (zum Bei-

spiel im Begriff einer ›wahren Heimat‹) in den Fokus sowie eine ideologische Instru-

mentalisierung von Vorstellungen wie ›innen‹ versus ›außen‹, ›eigen‹ versus ›fremd‹,

›dynamisch‹ und in Bewegung versus ›statisch‹ und festgeschrieben. Die Verortung des

optisch ›fremden‹ Subjekts an einen ›fremden‹ Ursprung beziehungsweise an eine ›an-

dere Heimat‹ (hier werden ein weiteres Mal die Vorstellungen des ›Birtherism‹ sichtbar)

sichert in diesem Falle die eigene ›heimische‹ und auch nationalistische ›Identität‹ in

deren Eindeutigkeit und zieht eine, durch den Verhörprozess der Frage nach der Her-

kunft sichtbar gemachte Grenze der Zugehörigkeit nach ›innen‹ ebenso wie nach ›au-

ßen‹. Die Kategorie ›Heimat‹ erlangt definitorische Macht über das Individuum und

wird via Fremdzuschreibung zur alles entscheidenden Metapher und Verortungskate-

gorie. Zentral ist dabei der nationale Containerraum als Ziel dieser erfolgenden Veror-

tung, sowie gleichzeitig verstanden in einer Strategie der Selbstvergewisserung, als in

sich einer räumlichen Eindeutigkeit bedürftig.

In diesem Sinne intendiert der Rassismus eine Festschreibung der ›Identität‹

und missachtet jegliche sich aushandelnde, sich bewegende und sich (un-)bewusst

62 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie. (Vom Ereignis). In: Heidegger, Martin: Gesamtausga-

be. III. Abteilung: unveröffentlichte Abhandlungen. Vorträge – Gedachtes (1936-1938). Band 65. 3.

Auflage. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2003. S. 57 [Hervorhebungen im Original].

63 »Es ist kein Zufall, wenn sich der gegenwärtige rassistische Komplex am ›Bevölkerungsproblem‹

festmacht (mit den folgenden Konnotationen: Geburtenrate, Entvölkerung undÜberbevölkerung,

Rassenmischung, Urbanisierung, sozialer Wohnungsbau, öffentliche Gesundheit, Arbeitslosig-

keit) und sichmit Vorliebe auf die Frage der zweiten Generationder sogenannten unechten Einwan-

derer konzentriert.« Balibar, Etienne: Der ›Klassen-Rassismus‹. In: Balibar, Etienne/Wallerstein,

Immanuel: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Übersetzt von Michael Haupt und Ilse

Utz. Hamburg: Argument Verlag 1990. S. 247-260, hier S. 256-257 [Hervorhebungen im Original].



1. Einleitung 33

transformierende Komponente innerhalb verschiedener Konstitutionsprozesse. Homi

K. Bhabha spricht nicht ohne Grund vom »Ort der Identifikation […][als] ein[em] Raum

der Spaltung.«64 Gerade im Kontext kultureller und national(istisch)er ›Identität‹

greifen rassifizierende Strukturen der überzeitlichen Fixierung, Homogenisierung

und Vereindeutigung. Zusätzlich ist die Bedingtheit von ›Raum‹ und Identitätskon-

zeption hier bereits deutlich in ersten Zügen sichtbar. Rassismus und ein regelrechter

Zwang der Subjektverortung sind zentrale Momente der anschließend untersuchten

Argumentationen und Diskurse.

In Ergänzung verknüpft sich mit diesemMechanismus des identitären Verortungs-

zwangs die Rolle des Mythos im Rassismus, wie sie exemplarisch Albert Memmi be-

schreibt, denn »[s]ofern es einen Unterschied gibt, wird er interpretiert, gibt es ihn

jedoch nicht, so wird er erfunden.«65 In diesem Sinne kann die Kategorie ›Heimat‹

eine ideologische und mythische Ebene erlangen und zu einer fiktiven Konstruktion,

zur gewollten und herausgeforderten Unterscheidung werden. Es erfolgt somit eine

»mythische Umgestaltung«66 des rassistisch markierten und rassifizierten Gegenübers

respektive der als ›anders‹ markierten Gruppe.

Nach diesen einführenden begriffserklärenden Überlegungen zu Rassismus ist es

nun an der Zeit das Augenmerk auf den ersten Teil des zentralen theoretischen Rah-

mens der Arbeit zu legen, auf die Raumtheorie.

64 Wobei Bhabha Spaltung auch als »Strategie der Artikulation widersprüchlicher und nebeneinan-

der bestehender Annahmen« versteht und damit den produktiven und dynamischen Charakter

des Nicht-Einheit-Seins betont. Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. Übersetzt von Micha-

el Schiffmann und Jürgen Freudl. Tübingen: Stauffenburg 2011. S. 66, 196.

65 Memmi, Albert: Rassismus. Übersetzt von Udo Rennert. Neuauflage. Hamburg: Europäische Ver-

lagsanstalt 1992. S. 56. Zur weiteren Diskussion des Mythos siehe Kapitel 7.1 Wir sind nie ein Raum

gewesen.

66 Memmi, Albert: Rassismus. Übersetzt von Udo Rennert. Neuauflage. Hamburg: Europäische Ver-

lagsanstalt 1992. S. 59.




