
16 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

gumentationslinie im Rassismus erzeugt und unterstützt? Auf welchen Ebenen und

innerhalb welcher Aspekte der rassistischen Argumentationslogik interagieren räum-

lich-geographischeMomentemit rassistischen?Wie ist die Relation zwischen einer ras-

sistischen und rassifizierenden Ideologie und der Theoretisierung von ›Raum‹ ausge-

prägt? Dieser hier ebenso erfolgende kompakte Blick zurück auf Rasselehren aus dem

19. und 20. Jahrhundert erlaubt eine differenzierte Sichtweise, nicht nur auf unter-

schiedliche Ausprägungen und Erscheinungsformen von Rassismen, sondern überdies

auf verschiedene Konzeptionen von ›Raum‹ sowie auf die Intensität von deren Verein-

nahmung. Nur auf diese Weise lassen sich Erscheinungen wie beispielsweise der ›Bir-

therism‹ entsprechend perspektiviert begreifen. Zur Einordnung wird dieser zurück

gerichtete Blick umrahmt von raumtheoretischen Grundüberlegungen.

Das Erkenntnisinteresse der vorliegenden Diskussion ist es sichtbar zu machen,

welche Vorstellungen und Konzeptionen von ›Raum‹ in den Diskursen um ›Identität‹,

Migration und Zugehörigkeit vorherrschen, und welche im Zuge einer rassismuskri-

tischen Denk-, Sprech- und Handlungsweise in einer (post-)modernen Welt, geprägt

von Nationalstaaten, produktiv zu machen und gegebenenfalls in diesem Kontext er-

weiterbar sind. Es wird eruiert, wie, wo und wann sich ›Raum‹ in rassistischen Struktu-

ren widerfindet und in diesen instrumentalisiert wird sowie wie diese, perspektiviert

auf einen ›klassischen‹ Rassismus hin, sich verändert haben oder nicht. Die Analyse

und Diskussion nimmt gegenwärtige Argumentationen und Diskurse in den Fokus, um

die essenzielle und weitgreifende Konnexion von Rassismus und ›Raum‹ aufzuzeigen.

Denn, so dieThese, Rassismus lässt sich nicht ohne ›Raum‹ denken, geschweige denn in

dessen materieller Ausformung ohne ein Verständnis von ›Raum‹ vollumfänglich nach-

vollziehen.

1.2 Ausblick auf die weitere Diskussion

Da ›Rasse‹ offensichtlich auch im 21. Jahrhundert keineswegs als klassifizierende und

hierarchisierende Kategorie an Gewicht und Schlagkraft verloren hat, ist es hilfreich zu

begreifen, wie sich diese in ihren Grundzügen im Rassismus ausnimmt. Um also ei-

ne angemessene Perspektivierung des Heute leisten zu können, ist es notwendig, erst

noch einmal zurückzublicken und zu fragen, wie sich ›Rasse‹ in den ersten systema-

tisierten Rasselehren des 19. und 20. Jahrhunderts begründet und zu systematisieren

sucht. Um folglich eine angemessene Analyse dessen leisten zu können, was eine Be-

dingtheit von Rassismus und ›Raum‹ gegenwärtig bedeuten kann, ist der Blick zeitlich

zurückzurichten. In Kapitel 3. Ein Blick zurück – Rasselehren des 19. und 20. Jahrhunderts

werden aus diesemGrund ›klassische‹ Vorstellungen von ›Rasse‹ betrachtet.Hat ›Raum‹

im Rassismus schon immer eine Rolle gespielt oder handelt es sich hierbei um ein Phä-

nomen der (Post-)Moderne, der Globalisierung und der neuen Formen der weltweiten

Mobilität und Digitalität? Die Ansichten Arthur de Gobineaus stehen am Beginn. Er

formuliert im Kontext von Nomadentum versus Sesshaftigkeit eine rassistisch begrün-

dete Hierarchisierung bestimmter, als ›Rassen‹ definierter Gruppen. Huston Stewart

Chamberlain als zweiter, näher betrachteter Rassist der vergangenen Zeit, sucht einen

Züchtungsgedanken zu etablieren, um einer vermeintlichen Degeneration der ›weißen



1. Einleitung 17

Rasse‹ entgegenzuwirken. In dieser entmenschlichenden Logik wertet er vor allem die

›jüdische Rasse‹ als Gefahr der ›weißen‹ Optimierung. Gefolgt wird dies von einem kur-

zen Exkurs zum Antisemitismus, da dieser in extremer, absolut zurückzuweisender

Ausprägung und tödlicher Konsequenz in den dargelegten Rasselehren vertreten wird.

Dieser wird entsprechend perspektiviert auf dessen Relation zu raumtheoretischen Ar-

gumentationslogiken hin befragt. Alfred Rosenbergs fundamental rassistische Thesen

werden in all ihrer tödlichen Verwerflichkeit als Letztes näher betrachtet. Sein Rassis-

mus treibt den Antisemitismus bis hin zum Völkermord und vertritt eine radikaleThese

der existenziellen Bindung von Blut und Boden. Ziel dieses Kapitels ist also, nach einer

möglichen Konstanz der Verschachtelung von ›Raum‹ in die rassistische Argumentati-

onsstruktur und Selbstkonstitution über die Zeit hinweg zu fragen, um eine angemes-

sen perspektivierte Sichtweise auf die rassistischen und rassifizierenden Strukturen

des 21. Jahrhunderts entwickeln zu können.

Gerahmt wird dieser Blick von raumtheoretischen Überlegungen. Die Diskussi-

on startet mit einem ersten Einstieg in verschiedene Auffassungen von ›Raum‹ (Ka-

pitel 2. Raumtheorie I). Warum benötigt der Mensch eine Vorstellung von ›Raum‹ und

wie kann ›Raum‹ zum soziologischen Forschungsgegenstand werden? In diesem Ka-

pitel werden folglich soziologische Konzeptionen von ›Raum‹ aufgeschlüsselt, wobei

mit der Vorstellung eines absolutistischen Raumverständnisses begonnen wird, dessen

wohl klassischstes Beispiel der Containerraum in Ausformung des nationalen Territo-

riums darstellt. Dem gegenüber steht ein relationales Raumverständnis, das entgegen

der Starrheit des Containers eine Bewegung setzt, und zwar die der Interaktion von

›Raum‹ und Körper. Raumkonstitutionen in diesem Sinne ist eine Handlung imma-

nent, weshalb sich fragen lässt, wie rassistische Handlungen an diesem Punkt anknüp-

fen können. Daran schließt sich wiederum die Frage an, wie sich von der Vorstellung

der Verdinglichung von Räumen zu eindeutigen Orten gelöst werden kann. Im zweiten

Teil der raumtheoretischen Verortung dieser Arbeit (Kapitel 4. Raumtheorie II) werden

Strukturen des Aufbrechens von als absolut verstandenen Räumen erörtert. Heteroto-

pe Gegen-Räume können eine Möglichkeit sein, rassistische Schließungen des Raumes

herauszufordern und zu öffnen. Parallelität, Überlagerung, Veränderbarkeit und Dy-

namisierung von ›Räumen‹ sind Optionen des anti-rassistischen und rassismuskriti-

schen (Raum-)Agierens. Doch gerade im Kontext nationalstaatlicher Souveränität, wel-

che entscheidend auf abgeschlossene und geographisch bestimmbare Territorien an-

gewiesen ist, werden diese Dynamisierungen problematisch und als potenzielle Ge-

fährdung der eigenen Eindeutigkeit aufgefasst. Zu diskutieren ist an diesem Punkt, ob

diese Ausschließlichkeit der Bedingtheit von Souveränität und Container nicht in pro-

duktiver Weise geöffnet werden kann. Dies ergänzend wird schließlich der Körper als

›Raum‹ in zentraler Position in die Betrachtung aufgenommen. Ist dieser ähnlich dem

Territorium ganz und gar als Container zu begreifen? Deutlich wird hier die Anknüp-

fungsfähigkeit von rassistischen Denkmustern an raumtheoretische, denn der Körper,

gerade als Containerraum begriffen, wird im Rassismus als ›rein‹ zu haltende Enti-

tät imaginiert. Daran anknüpfend ist zu fragen, wie sich Vorstellungen von ›Reinheit‹

in die Korrelation von Rassismus und ›Raum‹ einschreiben. Denn, dies wird deutlich,

nicht nur der Körper wird als ›rein‹ zu halten imaginiert, sondern auch der national-

staatliche Raum. Mit diesen Strukturen und rassistischen Verquickungen verbunden



18 Kompromisslose Räume. Zu Rassismus, Identität und Nation

sind immer auch Machtverhältnisse, Hierarchien und Strategien der Machtsicherung.

Zentral ist bei allen diesen Überlegungen, dass nicht nur Räume in deren Eindeutig-

keit und eindeutiger Platzierung Einfluss auf Menschen und soziale Strukturen neh-

men, sondern dass hier ein existenzielles reziprokes Verhältnis vorherrscht. Im letzten

Teil zur Raumtheorie (Kapitel 6. Raumtheorie III) wird schließlich der rassismustheoreti-

sche Fokus verdichtet. Diskutiert wird, inwiefern gegen-reaktionäre ›Räume‹ in einer,

die Gegen-Räume weiterdenkenden Bewegung und Dynamisierung, gegen Rassismen

agieren können. Diese können eine Möglichkeit der Öffnung und des Neu-Denkens

bieten und können unterstützen, eine rassistische Exklusivität und Absolutheit aufzu-

brechen. In diesem Kontext wird außerdem der Aspekt der Fremdheit diskutiert so-

wie inwieweit Institutionalisierungen, Vorstellungen von Abgeschlossenheit wie Aus-

schließlichkeit und Rassismus in raumtheoretischer Korrelation stehen. Entscheidend

ist, dass in der Raumkonstitution sowie in rassistischen Korrelationen auch emotionale

Ebenen der Subjekte einbezogen werden. Subsummierend wird schließlich auf die For-

schungslücke verwiesen, welche bisher noch um den Komplex Rassismus und ›Raum‹

herum existiert, und geschlossen.

In einem Exkurs zwischen den Raumtheorie-Kapiteln wird erneut ins 20. Jahrhun-

dert zurückgeblickt (Kapitel 5. Exkurs: Raum und Politik). Der Fokus liegt in diesem kur-

zen Kapitel auf den Thesen Carl Schmitts zu (primär geographisch und geopolitisch

verstandenem) Raum im politischen Kontext. Er ermöglicht mit seinen Ausführungen

ein Öffnen politischer Ansichten und Rechtfertigungen für rassistische Tendenzen und

Strukturen. Schmitt erschafft mit seinenThesen einen Nährboden für eine Etablierung

des Rassismus als juristisch legitimierte Formation des politischen Denkens und Han-

delns. Relevant ist dies, da eine solche Struktur der Verquickung und unterschiedlichen

Ausprägungen auch im 21. Jahrhundert zu beobachten ist, denn es ist nicht notwendig

eine dezidierte Rasselehre zu formulieren, um Rassismus Politik- und Gesellschaftsfä-

higkeit zu verleihen.

Im letzten und umfangreichsten Abschnitt, dem Kapitel 7. Rassismus und Raum im

21. Jahrhundert, werden schließlich die raumtheoretischen Betrachtungen mit gegen-

wärtigen Strukturen, Argumentationen und Diskursen zusammengeführt und gegen-

gelesen. Im Zentrum stehen unterschiedliche Konzeptionen und Systeme wie Nation,

Nationalismus, ›Identität‹, Migration, ›Heimat‹ etc. Hoch relevant ist es, aufzuschlüs-

seln und zu begreifen, wie nationale ›Identität‹ undMigration korrelieren.Wie versteht

sich nationale ›Identität‹, wie genau bildet sich diese aus? Wie und warum wird dieser

Prozess problematisch und herausfordernd im Kontext einer globalen Mobilität, wel-

che nationalstaatliche Grenzen vermeintlicher Weise doch nachhaltig hinter sich lässt?

Dies ist nur dann vollständig zu begreifen, wenn ebenso geklärt ist, wie sich Natio-

nalismus und Rassismus, verstanden als Ideologien, gegenseitig bedingen und in die

Identitätskonzeptionmit eingliedern beziehungsweise zum Teil oppressiv diese verein-

nahmen. Anhand von Thilo Sarrazins rassistischen Thesen werden diese Erkenntnis-

se in einer ersten Variante der Ausprägung zusammengeführt. Es zeigt sich, wie sich

ein Neo-Rassismus als Strategie der Raumkonstitution einsetzen lässt, um Zugehörig-

keit besonders von Muslim_innen infrage zu stellen und am Ende sogar zu negieren.

Doch Rassismus und Nationalismus können sich auch in höchst materieller Weise im

›Raum‹ ausprägen, wie das Beispiel des Mauerbaus an der Grenze zwischen den USA



1. Einleitung 19

und Mexiko zeigt. Nach einer generellen Besprechung, wie Mauern Nationalismus in

die Materialität übersetzen können, erfolgt ein Blick darauf, wie Donald J. Trump US-

amerikanische ›Identität‹ nationalistisch konzipiert sowie den nationalen Raum rassi-

fiziert. Der Vorstellung eines geschlossenen Nationalterritoriums sowie einer eindeuti-

gen national(istisch)en ›Identität‹ schließt sich ergänzend eine Imagination von ›Kultur‹

als zwingendem Identitätskriterium an. Samuel P. Huntington eröffnet ein Feindbild

(primär ›der Westen‹ gegen ›den Islam‹) im Sinne eines ›Kampfes der Kulturen‹ und

damit, wie sich zeigen wird, auch eines Kampfes der ›Räume‹. Im letzten Teil schließ-

lich erfolgt eine Betrachtung der neurechten These des ›Großen Austausches‹. Renaud

Camus repräsentiert ein Extrem an Machtanspruch über das Recht auf Anwesenheit

im ›Raum‹ und vertritt rassistisch motivierte demographischeThesen, welche eine ›rei-

ne Identität‹ einfordern. In diesem Zuge wird ›Identität‹ zu einem neuen Begriff der

›Rasse‹ erhoben und sucht eine endgültige Form der national(istisch)en ›Reinheit‹ so-

wie der eigenen Vorherrschaft zu implementieren. Involviert sind ethnopluralistische

Vorstellungen, welche bestimmte Auffassungen von ›Raum‹ noch einmal explizit mit

Rassismus verschachteln und deren Korrelation evident in den Vordergrund treten las-

sen.

1.3 Rassismus – eine begriffserklärende Einleitung

Bevor mit den ersten konkreten Überlegungen zur im Vordergrund stehenden Raum-

theorie begonnen werden kann, ist es entscheidend, den im Folgenden verwendeten

Rassismusbegriff zu klären. Dass dies kein simples Unterfangen ist, wurde bereits the-

matisiert. Denn es eröffnet sich die Schwierigkeit, dass in dem Moment, in dem Ras-

sismus als solcher definiert wird, dieser an einer anderen Stelle in veränderter Aus-

prägung erscheint und damit die vorherige Festschreibung unterwandert. Wird von

Rassismus gesprochen, so wird häufig auf den Nationalsozialismus oder Kolonialis-

mus rekurriert – weniger häufig aber auf Nationalismus oder ›Identität‹. Migration

wird vorwiegend in einem Atemzug mit Fremdenfeindlichkeit genannt, nicht mit Ras-

sismus. Darauf zielt auch Mark Terkessidis ab, wenn er auf diese Systematik des un-

behaglichen Verschweigens und Ignorierens verweist, und von der »gesellschaftlichen

Unerwünschtheit des Terminus Rassismus«19 spricht. ›Kultur‹ und ›Heimat‹ sind den

Menschen angeblich inhärente und handlungsleitende Konzepte – eine dabei erfolgen-

de Naturalisierung bleibt unerwähnt. Das Wort ›Rasse‹ wurde weitgehend ad acta ge-

legt, nicht aber dessen strukturelle Konzeptionsweise, dessen soziale Wirkmächtigkeit

sowie dessen ideologische Macht, was Thema der folgenden Diskussion sein wird. Al-

le diese Aspekte und Konzepte hängen auf unterschiedliche Weisen zusammen, sind

dennoch in sich äußerst verschieden und treten in Verschachtelung wie ebenso völlig

separat auf. Wovon sprechen wir also, wenn wir von Rassismus sprechen?

Eine endgültige, überzeitlich fixierte Definition hat auch diese Arbeit nicht den An-

spruch zu leisten. Tino Plümecke spricht von der »offensichtliche[n] Unmöglichkeit ei-

19 Terkessidis, Mark: Die Banalität des Rassismus. Migranten zweiter Generation entwickeln eine

neue Perspektive. Bielefeld: transcript 2004. S. 58.


