
Hermann-Josef Große Kracht
»Solidarität zuerst«

Edition Politik  |  Band 124



Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und einem Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open 
Access in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 
2021) 
 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation 
von Büchern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/
Hauptsponsor: Staats- und Universitäts-
bibliothek Bremen (POLLUX – Informations-
dienst Politikwissenschaft)  
Vollsponsoren: Universitätsbibliothek Bay-
reuth | Universitätsbibliothek der Humboldt-
Universität zu Berlin | Freie Universität Ber-
lin - Universitätsbibliothek | Staatsbibliothek 
zu Berlin | Universitätsbibliothek Bielefeld | 
Universitätsbibliothek der Ruhr-Universität 
Bochum (RUB) | Universitäts- und Landes-
bibliothek Bonn | Vorarlberger Landesbiblio-
thek | Universitätsbibliothek der Technischen 
Universität Chemnitz | Universitäts- und 
Landesbibliothek Darmstadt | Sächsische 
Landesbibliothek Staats- und Universitäts-
bibliothek Dresden (SLUB) | Universitätsbi-
bliothek Duisburg-Essen | Universitäts- und 
Landesbibliothek Düsseldorf | Universitäts-
bibliothek Erlangen-Nürnberg | Universitäts-
bibliothek Frankfurt/M. | Niedersächsische 
Staats- und Universitätsbibliothek Göttin-
gen | Universitätsbibliothek Greifswald | 
Universitätsbibliothek der FernUniversität 
in Hagen | Staats- und Universitätsbiblio-
thek Carl von Ossietzky, Hamburg | TIB – 
Leibniz-Informationszentrum Technik und 
Naturwissenschaften und Universitätsbiblio-

thek | Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek 
- Niedersächsische Landesbibliothek | Uni-
versitätsbibliothek Heidelberg | Universitäts-
bibliothek Kassel | Universitätsbibliothek 
Kiel (CAU) | Universitätsbibliothek Koblenz 
· Landau | Universitäts- und Stadtbiblio-
thek Köln | Universitätsbibliothek Leipzig | 
Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern | 
Universitätsbibliothek Otto-von-Guericke-
Universität Magdeburg | Universitätsbiblio-
thek Marburg | Max Planck Digital Library 
(MPDL) | Universitäts- und Landesbibliothek 
Münster | Universitätsbibliothek der Carl 
von Ossietzky-Universität, Oldenburg | Uni-
versitätsbibliothek Osnabrück | Universitäts-
bibliothek Passau | Universitätsbibliothek St. 
Gallen | Universitätsbibliothek Vechta | Uni-
versitätsbibliothek Wien | Universitätsbiblio-
thek Wuppertal | Zentralbibliothek Zürich  
Sponsoring Light: Bundesministerium der 
Verteidigung | Landesbibliothek Oldenburg
Mikrosponsoring:  Stiftung Wissenschaft 
und Politik (SWP) - Deutsches Institut 
für Internationale Politik und Sicherheit | 
Leibniz-Institut für Europäische Geschichte, 
Mainz

 
 

Hermann-Josef Große Kracht (apl. Prof. Dr. phil., theol. habil., M.A.), geb. 1962, 
ist Akademischer Oberrat am Institut für Theologie und Sozialethik der Techni-
schen Universität Darmstadt.



Hermann-Josef Große Kracht

»Solidarität zuerst«
Zur Neuentdeckung einer politischen Idee



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hermann-Josef Große Kracht

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5837-8
PDF-ISBN 978-3-8394-5837-2
EPUB-ISBN 978-3-7328-5837-8
https://doi.org/10.14361/9783839458372
Buchreihen-ISSN: 2702-9050
Buchreihen-eISSN: 2702-9069

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 



Inhalt

Vorwort ............................................................................ 9

1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne .................. 13

Konjunkturen der Solidarität......................................................... 14

Ein »kaltes, stahlhartes Wort«....................................................... 17

Die Solidarität als »grand fait« ...................................................... 21

2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

Der versäumte Abschied von der liberalen Gesellschaftsillusion ............. 25

Autonome Persönlichkeit und egalitäre Bürgergesellschaft .......................... 26

Bürgerliche Freiheit und privates Produktiveigentum ................................ 28

Jeder seines eigenen Glückes Schmied? ........................................... 30

Noch immer Unabhängigkeit? Eine sozialethische Grundsatzdebatte................. 33

»Die Arbeiter als lauter Unternehmer«? ............................................ 35

Im Glücksspiel der gesellschaftlichen Zusammenhänge ............................. 37

Das Ende der Kategorien von Leistung und Verdienst................................ 39

Gerechtigkeitsambitionen und die Logik des Marktes ............................... 42

Nur noch Äquivalententausch-Gerechtigkeit? ....................................... 44

Fabrikunfälle: Das postliberale Moralprofil des Wohlfahrtsstaates.................... 47

Der Wohlfahrtsstaat und die Krise des Liberalismus ................................ 50

Das Normativitätsprofil der neuen Sozialversicherungsgesellschaft.................. 53

Der Wohlfahrtsstaat auf der Suche nach einer postliberalen Moral ................... 55

3. Normative Ernüchterungen.

Ungeliebte Einsichten postliberaler Solidaritätssoziologie ................... 59

Soziologie als Naturwissenschaft der Gesellschaft .................................. 60

Auguste Comte und die »Reorganisation der Gesellschaft« .......................... 62

Solidarität und Arbeitsteilung....................................................... 66



Ein neues gouvernement spirituel? ................................................. 69

An der Schwelle zu einer modernen Solidaritätstheorie.............................. 70

Der frühe Durkheim und die Moralwissenschaften in Deutschland..................... 71

»Ein dunkles Phänomen« .......................................................... 73

Von der Ähnlichkeits- zur Abhängigkeitssolidarität .................................. 75

Das Scheitern einer szientistisch überakzentuierten Moralsoziologie ................ 79

Soziale Evolution oder öffentlicher Diskurs? ......................................... 81

4. »Solidarität zuerst«.

Programm und Profil des Solidarismus ...................................... 83

Léon Bourgeois und der Linksrepublikanismus ...................................... 83

Ein sozialpolitischer Siegeszug ..................................................... 87

Solidarité de fait und solidarité devoir .............................................. 90

Alfred Fouillée und die Anfänge solidaristischer Sozialphilosophie .................. 92

Eine demokratische Moral jenseits von Idealismus und Naturalismus ................ 95

Charles Gide und die »Schule der Solidarität« ...................................... 97

Tuberkulosebazillen, Börsenturbulenzen und die solidarité fatale ................... 100

Auf dem Weg zur letzten Stufe der Solidarität ...................................... 104

5. Relative und progressive Autonomie.

Solidaristische Solidarität und individuelle Freiheit .......................... 107

Gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens ................ 109

Soziale Evolution und individuelle Persönlichkeit .................................... 112

»Zu gleicher Zeit persönlicher und solidarischer«................................... 115

Die Dreyfus-Affäre und der Kult des Individuums.................................... 118

Uneingelöste Hoffnungen und ein »Wind der Traurigkeit« .......................... 122

Moralische Autonomie als Produkt der Gesellschaft ................................ 125

Relative und progressive Autonomie zugleich ....................................... 127

6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag.

Solidaristische Solidarität und soziale Gerechtigkeit ........................ 131

Quasi-Vertrag und reparierende Gerechtigkeit ...................................... 131

Nicht individuelle Tugend, sondern soziales Recht ................................. 135

»Als Schuldner der menschlichen Assoziation geboren« ........................... 139

Der rückwirkende Quasi-Vertrag der sozialen Gerechtigkeit ........................ 142

Ziel der Natur und Ziel der Gesellschaft ........................................... 144

Soziale Schuldner und soziale Gläubiger ............................................ 147

Ein Restbereich privater Verfügungsfreiheit? ...................................... 150



Auf dem Weg zur Sozialversicherungs-Gesellschaft ................................ 152

7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? ..................................... 155

Historisches Ende und merkwürdiges Überleben des Liberalismus .................. 156

Anywheres, somewheres und ihre verschiedenen Solidaritäten .................... 159

Soziale Dankespflichten jenseits von Glück und Pech ............................... 161

Die Vielfalt solidaristischer de facto-Solidaritäten.................................. 165

Globale Ansteckungs-Solidaritäten ................................................ 168

Die notwendige Ent-Emotionalisierung der Solidarität ............................... 171

Solidarität und die öffentliche Moral der Gesellschaft ............................... 176

Öffentliche Selbstverständigungen im Rahmen eines sozialen Quasi-Vertrags ........ 181

Literaturverzeichnis.............................................................. 185





Vorwort

›Solidarität zuerst!‹ – Mit der Covid 19-Pandemie ist dieser Imperativ omni-

präsent geworden. Er wird von den Regierenden immer wieder eingeschärft,

um Ausgangsbeschränkungen, Quarantänemaßnahmen und Lockdowns un-

terschiedlicher Intensität zu legitimieren. Zunächst traf er auf eine breite

Folgebereitschaft, nicht zuletzt aus Angst vor der unbekannten Gefahr, die

man durch eine gemeinsameKraftanstrengung schnell zu überwinden hoffte.

Mittlerweile aber wachsen Unmut und Vorbehalte, Zweifel und Unsicherhei-

ten. Die Tragfähigkeit der immer wieder emphatisch angerufenen Solidarität

scheint langsam aufgebraucht zu sein. Viele können das Wort schlicht nicht

mehr hören. Und doch scheint der Rekurs auf die Solidarität in den Zeiten

der Pandemie unvermeidlich zu sein.

›Solidarität zuerst!‹ – das ist aber nicht erst heute ein sozialer Imperativ.

Schon imParis der Jahrhundertwende (19./20. Jhdt.) erklang überall die Parole

›solidarité d’abord‹. Und schon damals bewegte sie sich – nicht nur, aber auch –

im Rahmen einer bedrohlichen Epidemie. Denn in dem Moment, in dem die

immer wieder ausbrechende Tuberkulose als gefährliche Infektionskrankheit

erkannt worden war, wurde den Zeitgenossen schlagartig klar, dass ihre per-

sönliche Gesundheit in massiver Weise von ihrer gesellschaftlichen Umwelt,

von der zunehmenden sozialen Dichte ihrer Lebensverhältnisse und der Leis-

tungskraft einer nachhaltigen Hygiene- und Gesundheitspolitik des Staates

abhing. Aber nicht nur das: Längst war deutlich geworden, dass sich die mo-

derne Industrie- und Massengesellschaft insgesamt – weit über Fragen der

Bekämpfung von Epidemien hinaus –mit dem sozialphilosophischen Design

des politischen Liberalismus nicht mehr angemessen erfassen lässt. Sie benö-

tigte für ihr normatives Selbstverständnis grundlegend neue Antworten auf

grundlegend neue Herausforderungen. Sie stand vor der dringenden Aufga-

be, den liberalen Rechtsstaat zu einem postliberalen Wohlfahrtsstaat auszu-

bauen; und sie brauchte dazu nicht weniger als eine neue Sozialtheorie von



10 »Solidarität zuerst«

Person und Gesellschaft, von individueller Freiheit und sozialer Gerechtig-

keit.

In diesem Rahmen entstand die um die Jahrhundertwende sehr erfolgrei-

che sozialpolitische Reformbewegung des solidarisme, die nach einem Drit-

ten Weg jenseits von Individualismus und Kollektivismus suchte und unter

dem Programmwort der solidarité sozialethische Grundlagen für den gerade

erst entstehendenWohlfahrtsstaat entwickelnwollte. Statt an den geschichts-

und gesellschaftslosen Prinzipien der Aufklärungsphilosophie orientierte sie

sich an den Einsichten der französischen Solidaritätssoziologie und verband

damit die ambitionierte Hoffnung, der aus den Kinderschuhen des Liberalis-

mus herausgewachsenen Gesellschaft auf diese Weise eine neue soziale Idee,

eine neue Vision gesellschaftlicher Freiheit und Gerechtigkeit zur Verfügung

stellen zu können.

Dieser Essay will in pointierter Form an die Aufbrüche des französischen

solidarisme erinnern und dessen bis heute nicht ausgeschöpfte Potenziale

für die sozialmoralischen Debatten um das normative Selbstverständnis der

westeuropäischen Gegenwartsgesellschaften freilegen. Er will dabei nicht

zuletzt die noch immer bestehende Dominanz der liberalenWahrnehmungs-

muster und Theoriearsenale sozialphilosophisch irritieren. Und er sucht

durchaus den öffentlichen Streit. Dazu greift er in vielfacher Form auf Anlie-

gen, Themen und Motive zurück, die sich bereits in meiner in diesem Verlag

erschienenen Studie zur Begriffs- und Theoriegeschichte der Solidarität aus

dem Jahr 2017 finden (Solidarität und Solidarismus. Postliberale Suchbewegungen

zur normativen Selbstverständigung moderner Gesellschaften; Große Kracht 2017).

Schon hier nahm der französische Solidarismus einen breiten Raum ein.

Von daher sind zahlreiche Originalzitate und viele weitere Inhalte und Aus-

führungen dieses Buches – oft auch in wörtlichen Übernahmen – in diesen

Essay eingegangen. Sie finden sich über den gesamten Text verstreut. Vor

allem die Kapitel 3, 4 und 6 gehen inhaltlich kaum über die entsprechen-

den Abschnitte dieses Bandes hinaus. Breite Teile dieses Essays lesen sich

deshalb wie eine Wiederholung bzw. ›Neuabmischung‹ des Textes von 2017

und können keine Originalität beanspruchen. Die vielen Übernahmen und

Selbstzitationen sind in der Sache aber nicht zu vermeiden, wenn es darum

geht, den französischen Solidarismus hinreichend ausführlich vorzustellen,

um eine sozialethische Grundsatzdebatte zwischen liberalen und solidaristi-

schen Perspektiven der Gesellschaftstheorie anzuregen. Dennoch hoffe ich,

dass der hier vorgelegte Text auch denjenigen Leserinnen und Lesern, die

das Buch von 2017 kennen, neue Anregungen und Impulse vermitteln kann.



Vorwort 11

Danken möchte ich an dieser Stelle wieder einmal Jonas Hagedorn für

seine wertvolle und verlässliche Hilfe, dem transcript Verlag für die bewährte

Zusammenarbeit und dem Bistum Mainz für die finanzielle Unterstützung.

Die Übersetzungen aus dem Französischen stammen von mir. Für Mithilfe

danke ich, wie schon 2017, dem native speaker Pierre Schweitzer. Offensicht-

liche Fehler in den Zitaten wurden stillschweigend korrigiert. Aus Gründen

der Lesbarkeit verwendet der Text das generische Maskulinum; wo es Sinn

ergibt, ist die weibliche Form aber immer mit gemeint.

 

Darmstadt, im Januar 2021

Hermann-J. Große Kracht





1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind

der Moderne

Es ist eines der großen Sehnsuchtswörter unserer Zeit: die Solidarität. Sie

kann es mit den anderen großen Wörtern der Gegenwart locker aufnehmen,

mit Freiheit und Gleichheit, mit Demokratie und Gerechtigkeit, vielleicht

auch mit Respekt, Achtung und Anerkennung, ganz sicher aber mit Nächs-

tenliebe, Mitleid und Barmherzigkeit. Die alten christlichen Tugenden der

Hilfe und der Mildtätigkeit haben in der säkularen Moderne noch nie einen

guten Klang gehabt. Sie dürfen sich in der politischen Öffentlichkeit heute

kaum noch sehen lassen. Der Ruf nach Achtung und Respekt ist dagegen in

aller Munde. Er fokussiert aber auf die Würde der Einzelnen in ihrer jeweili-

gen Eigenart und schafft kaum sozialen Zusammenhalt. Ähnlich gelten auch

Freiheit und Gleichheit vielen Zeitgenossen als allzu abstrakte, allzu kalte

Rechtsprinzipien, die keine Gefühle moralischer Verbundenheit wachzurufen

vermögen. Auch die Gerechtigkeit scheint in eine semantische Krise geraten

zu sein. Schließlich gibt es auf dem Markt der politischen Philosophie heute

eine Vielfalt von mehr oder weniger elaborierten Theorien der Tausch-,

Leistungs- und Verteilungsgerechtigkeit, d.h. für jede Interessenlage und

jeden Geldbeutel ein passendes Gerechtigkeitsangebot. Und so ist kaum zu

erwarten, dass der Rekurs auf Gerechtigkeit das soziale Band der Gesellschaft

festigen kann. Auch das Wort von der Demokratie scheint kaum noch in der

Lage zu sein, den Zusammenhalt der Gesellschaft zu fördern. Jedenfalls sind

die Phänomene von Politik- und Demokratieverdrossenheit unübersehbar;

und die Rede von der ›Krise der Demokratie‹ ist längst ein fester Bestandteil

unserer Zeitdiagnose.

Die Solidarität dagegen scheint krisenfest zu sein. An ihr entzünden sich

immer wieder Wünsche nach sozialer Verbundenheit, nach wechselseitiger

Verantwortung, nach intensiven Gefühlen von Zusammenhalt und Zugehö-

rigkeit über unsere Familien und Freundeskreise hinweg. An ihr entzünden



14 »Solidarität zuerst«

sich aber auch Hoffnungen auf eine moralische Kultur wechselseitiger Acht-

samkeit und Anteilnahme, sozialer Sensibilität und gemeinschaftlichen Han-

delns in Politik und Gesellschaft weltweit, ohne die wir nicht leben können

und nicht leben wollen. In der Bundesrepublik gehört die Solidarität zu den

zentralen Grundwerten. In den Programmen der großen politischen Parteien

ist sie fest verankert; und gerade in Krisenzeiten darf sie in keiner erbauli-

chen Sonntagsrede, in keiner staatstragenden Ansprache, in keinem Beitrag

zur politisch-moralischen Selbstverständigung der Gesellschaft fehlen. Wir

alle scheinen sie mehr oder weniger schmerzlich zu vermissen. Die Klage

über Solidaritätserosionen ist dementsprechend allgegenwärtig. Und es gibt

schlicht niemanden, der auf die Idee käme, sich irgendwie abfällig über die

Solidarität zu äußern. Streit gibt es höchstens in der Frage, was denn nun

die ›richtige‹ Form der Solidarität ist und wie wir sie am besten schützen und

sichern, fördern und ausbauen können.

Konjunkturen der Solidarität

Darüber wird leicht vergessen, dass im 20. Jahrhundert imNamen der Solida-

rität grausamsteMassenverbrechen begangen wurden, dass Nationalsozialis-

mus, Faschismus und Stalinismus denWert und dieWürde des Einzelnen auf

dem Altar der vermeintlich übergeordneten Kollektivinteressen der Solidar-

gemeinschaft – des Volkes oder der Nation, der Rasse oder der Klasse – op-

fern konnten, ohnemit derWimper zu zucken. Die Solidarität hat offensicht-

lich keine interne Sperrklinke, die sie daran hindert, wieder hinter die in der

europäischen Moderne erreichten Standards individueller Freiheit und mo-

ralischer Selbstbestimmung zurückzufallen. Offensichtlich ändert dies aber

nichts daran, dass kein anderer Begriff der politischen Moderne heute einen

ähnlich intensiven emotionalen Wärmestrom auszulösen vermag wie eben

die Solidarität.

Nur während der neoliberalen Welle, die vor allem in den 2000er-

Jahren über uns hinwegflutete, erlebte die Solidarität einen nennenswerten

Sympathieeinbruch. Hier wurde nun plötzlich – mit einem erstaunlichen

öffentlichen Erfolg – die Eigenverantwortung zum moralischen hot spot,

während die Solidarität unter den Verdacht geriet, dem liberalen Tugend-

katalog von Selbstbestimmung, Flexibilität und Effizienz, von individueller

Tatkraft und Tüchtigkeit in falscher Sozialromantik in den Rücken zu fallen.

Seit der Finanzmarktkrise 2008/09 ist die Solidarität dagegen wieder auf



1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne 15

dem Vormarsch. Nun beobachtete man nämlich kollektiv, dass nicht die

anonymen Kräfte des Marktes, sondern nur eine planvolle, mit enormen Fi-

nanzmitteln aufwartende Rettungspolitik des Staates in enger Abstimmung

mit den großen gesellschaftlichen Interessengruppen, den Gewerkschaften

und Arbeitgeberverbänden, in der Lage war, das Land durch die Krise zu

steuern und Wohlstand, Sicherheit und Zusammenhalt der Gesellschaft

einigermaßen zu gewährleisten. Seitdem ist der Staat wieder zurück; und

die Gesellschaft scheint heilfroh zu sein, dass sie ihn hat, dass er vorangeht

und wieder die Initiative ergreift – eine Entwicklung freilich, die auch

Gefahren birgt. Denn gerade in den Zeiten der Krise scheint sich der Staat

im Gestus einer souveränen Selbstermächtigung nur allzu gerne und allzu

selbstverständlich Herrschaftskompetenzen anzumaßen, die die politischen

Errungenschaften der europäischen Freiheits- und Demokratiegeschichte

nicht wenig bedrohen. Hier entstehen jedenfalls neue Herausforderungen

für eine den Prinzipien von Demokratie und Gewaltenteilung verpflichtete

Rechtsprechung, für eine sensible politische Öffentlichkeit und vor allem für

eine lebendige – und als solche allemal staatskritisch formierte, gegen leicht-

fertige Rufe nach dem ›starken Staat‹ hinreichend gefeite – demokratische

Zivilgesellschaft. Sehr wahrscheinlich brauchen wir einen starken Staat; wir

dürfen ihn aber nicht einfach laufen lassen. Gerade ein starker Staat braucht

um der Demokratie willen eine noch stärkere Zivilgesellschaft.

Zu Beginn der im Frühjahr 2020 ausgebrochenen Corona-Krise erfuhr die

Rede von der Solidarität erneut einen massiven Aufschwung. Dabei wurde

aber nicht immer klar, worin denn nun eigentlich das Solidarische dieser Kri-

se besteht und bestehen soll. Besteht das Solidarische darin, dass wir abrupt

lernen mussten, wie notwendig es ist, dass wirklich die gesamte Bevölkerung

›mitzieht‹, dass wirklich alle bereit sind, schwerwiegende Einschränkungen

ihrer elementaren Freiheitsrechte, ihrer Rechte auf Bewegungs- und Begeg-

nungsfreiheit hinzunehmen und tiefgreifende, mit staatlichen Zwangsmaß-

nahmen sanktionierte Beschränkungen mitzutragen? Besteht das Solidari-

sche darin, dass etwa Solo-Selbständige auf ihr Recht, ungehindert zu ar-

beiten, Geld zu verdienen und ihr Glück zu machen, auf unbestimmte Zeit

klaglos verzichten, ohne zu wissen, ob dies nicht schon bald existenzgefähr-

dende Ausmaße annimmt; und ohne zu wissen, ob staatliche Hilfen, Dar-

lehen und Kreditabsicherungen ausreichen, um über die Runden zu kom-

men? Meint Solidarität hier ›nur‹ die Bereitschaft, für die Gesundheit aller

eine hohe Verantwortung zu übernehmen und erhebliche Belastungen bis hin

zu wirtschaftlicher Verarmung mehr oder weniger klaglos in Kauf zu neh-



16 »Solidarität zuerst«

men? Oder meint Solidarität hier auch, dass wir froh und dankbar sind, in

einem staatlich organisierten Solidarverband zu leben, in dem nicht alles nur

von der Eigenverantwortung und Selbstinitiative derMenschen abhängt; dass

wir froh und dankbar sind, dass der Staat – wenn man so will: die Staatsso-

lidarität, allen Ambivalenzen staatlicher Herrschaftsansprüche zum Trotz –

hier mit Zwangsmitteln aufwartet, damit wirklich eine flächendeckende So-

lidarität des Stay at home zustande kommt; eine Solidarität, die mit noch so

flammenden politischen Appellen allein nicht realisierbar ist? Oder liegt die

Solidarität, die hier so massiv auf die Agenda tritt, am Ende nicht auch – und

vor allem– in der sozialen Tatsache, dass wir alle auf Gedeih und Verderbmit-

einander verbunden sind, weil jede und jeder von uns ein potenzieller oder

auch reeller Virenträger und damit eine potenzielle oder auch reelle Gefahr

für viele ist? Liegt die Solidarität also darin, dass niemandmit guten Gründen

sagen kann, die Corona-Krise gehe ihn nichts an oder erwürde die Angelegen-

heit im Infektionsfall privat mit seinen Ärzten klären; oder falls er jemanden

anstecke, käme wohl irgendwie seine Privathaftpflicht-Versicherung für den

Schaden auf?

Das Corona-Virus erinnert uns in denkbarer Massivität daran, dass die

Solidarität jedenfalls nicht einfach eine Frage der persönlichen Moral, der in-

dividuellen Bereitschaft zu Rücksichtnahme, Gemeinsinn und Opferbereit-

schaft ist. In den Zeiten der Pandemie wird vielmehr in ganz besonderer

Weise deutlich, dass die Solidarität zunächst einmal ein gesellschaftliches

Faktum ist. Denn in der Pandemie sind wir alle, ob wir wollen oder nicht,

ob wir darum wissen oder nicht, ob wir dies akzeptieren oder nicht, in einer

unentrinnbaren Infektions-Solidarität miteinander verbunden.

Daran hatten an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert schon die fran-

zösischen Solidaristen erinnert, um die es in diesem Buch gehen soll. So

schrieb etwa Charles Gide, einer ihrer Wortführer, angesichts der damaligen

Tuberkulose-Ausbrüche in Paris, dass die gerade erst entdeckten mikroorga-

nischenKrankheitserreger »denGedanken der Solidarität«mit einer überwäl-

tigenden Evidenz »nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen

Tagessorgen jedes einzelnen von uns« katapultiert hätten:

»Jederweiß nun, daß seineGesundheit und sein Leben in hohemMaßenicht

allein von der Gesundheit seiner Nachbarn undMitbürger abhängt, sondern

sogar von dieser oder jener ihrer unbedachten Handlungen, wie etwa das

Ausspeien auf die Erde und das dadurch verursachte Ausstreuen von Tuber-

kulosebazillen. Bedeutet nicht die kürzlich (10. Juli 1893) erlassene Verord-



1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne 17

nungder Pariser Polizeipräfektur, die das ›Ausspeien in den Straßenbahnwa-

gen und imOmnibus‹ untersagt, einmerkwürdiges Auftreten der Solidarität

im Gesetz? « (Gide 1929, 52f.)

Aber nicht nur Charles Gide, sondern auch Léon Bourgeois, die eigentliche

Frontfigur des solidarisme – seine Frau und seine Tochter starben im Jahr 1904

an der Tuberkulose – sah in der Politik der öffentlichen Gesundheit »die drin-

gendste soziale Verpflichtung, die aus dem Faktum der Solidarität erwächst«

(Bourgeois 1904, VII).

In den Zeiten der Pandemie wird uns schlagartig klar, dass im Ernstfall

nicht weniger als unser aller Leben vom Tun und Unterlassen der anderen

abhängt. Uns wird klar, dass wir in unseren sozial immer dichteren Gesell-

schaften, in denen wir uns nicht aus demWeg gehen können, auf Leben und

Tod miteinander verbunden sind. Solidarität ist deshalb nicht allein – und

nicht einmal in erster Linie – eine Frage von Tugend und Moral, von An-

stand und Verantwortung, von Rücksichtnahme undGemeinsinn. Sie ist auch

nicht primär eine Frage staatlich verordneter Zwangssolidarität. Die Solidari-

tät ist vielmehr schlicht ein unerbittliches Faktum des sozialen Lebens, dem

sich niemand entziehen kann. Bei der Solidarität geht es – entgegen unse-

ren eingelebten Wahrnehmungsroutinen – gerade nicht um Gefühle und Tu-

genden, sondern um etwas ganz anderes: Es geht um den Begriff einer de

facto-Solidarität, die uns zum Guten oder zum Bösen unausweichlich mit-

einander verbindet, ob wir wollen oder nicht. Und genau hier rühren wir an

die eigentliche Wortbedeutung der Solidarität (dicht, fest, solide), die schon

etymologisch nichts mit Mitleid und Moral zu tun hat. Es geht vielmehr um

unentrinnbar gegebene und nicht einfach zu unserer Disposition stehende

Bindungen, um feste soziale Legierungen, in denen wir uns immer schon

vorfinden und die unabhängig von unseremWillen und unserer Zustimmung

existieren.

Ein »kaltes, stahlhartes Wort«

Über diesen ursprünglichen, nicht moralisch-normativ, sondern soziolo-

gisch-deskriptiv gefassten Solidaritätsbegriff haben wir uns in unseren

gesellschaftlichen Selbstverständigungsdebatten aber nur wenig Rechen-

schaft gegeben. Er erscheint vielen als fremd und irritierend; und er löst

nicht wenige Abwehrreflexe aus. Und doch: Ein Blick in die Begriffsgeschichte



18 »Solidarität zuerst«

der Solidarität macht deutlich, dass dieses Wort in der Tat auf das unaus-

weichliche soziale Faktum zunehmender wechselseitiger Abhängigkeit und

Verstrickung verweist, durch das sich der soziale Zusammenhang moderner,

hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften kennzeichnet. Vor diesem

Hintergrund dürften die zahlreichen Verwirrungen und Missverständnisse

um den Solidaritätsbegriff vor allem daher rühren, dass dieses Wort in der

Philosophie, den Politikwissenschaften und der politischen Publizistik zwar

oft und gerne bemüht, aber nur überraschend wenig historisch-systematisch

reflektiert wird. Herfried Münkler, einer der Grandseigneurs der politischen

Ideengeschichte, hat in diesem Zusammenhang mit einigem Recht konsta-

tiert, dass die Solidarität »das Stiefkind der Moralphilosophie, aber auch der

Gesellschaftstheorie« ist:

»Während über Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in jüngster Zeit buch-

stäblich ganzeBibliothekengeschriebenworden sind, finden sich zur Solida-

rität nur ein paar Bücher und Aufsätze. Offenbar ist Solidarität nicht sonder-

lich theoriefähig; jedenfalls kann von einer Theorie der Solidarität, die mit

den Theorien über Freiheit und Gerechtigkeit vergleichbar wäre, nicht die

Rede sein.« (Münkler 2004, 15; Herv. i.O.)

Angesichts der enormen Beliebtheit der Rede von der Solidarität ist das Bild

vom Stiefkind aber wohl unpassend. Oft werden Stiefkinder ja wenig geliebt,

und sie sind auch nicht omnipräsent. Die Solidarität wäre wohl besser als das

Lieblingskind der Moderne zu bezeichnen, das immer und überall vorgezeigt

wird. Sie ist aber wohl auch ein illegitimes Findelkind. Dem freiheitsrecht-

lichen Liberalismus jedenfalls, dem eigentlichen Vater des normativen Pro-

jekts der Moderne, ist sie bis heute eher fremd und unzugänglich geblieben,

auch wenn er ihr mittlerweile durchaus charmante Züge abgewinnen kann;

zumindest dann, wenn sie sich mit der Rolle einer unpolitischen, auf Freiwil-

ligkeit beruhenden Haltung individueller Moralität zufrieden gibt. Dennoch

bleibt eine gehörige Unsicherheit über den genetischen Code der Solidarität

bestehen. Man weiß noch immer nicht so recht, was man von ihr genau zu

halten hat und ob undwie sie zur politischenModerne gehören kann und soll.

Die Solidarität ist jedenfalls das jüngste Kind der politischen Moderne;

und sie ist ein weithin unverstandenes Kind, in das bis heute alle möglichen

und unmöglichen Hoffnungen, Wünsche und Erwartungen hineinprojiziert

werden.Man fragt sich aber kaum,woher dieses Kind eigentlich kommt, wel-

che Geschichte es hat,wie es sich selbst verstehenwill undwie es sein Verhält-

nis zur Moderne zu bestimmen versucht. Kurt Eisner, der einem demokrati-



1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne 19

schen Sozialismus verpflichtete Berliner Journalist, der im November 1918 die

bayerische Republik als Freistaat ausgerufen hatte und im Februar 1919 von

einem völkisch-reaktionären Leutnant auf offener Straße erschossen wurde,

hat in diesemZusammenhang eine der schönsten Beschreibungen der Solida-

rität verfasst, über die wir verfügen. Er schrieb im Jahr 1908 in einem privaten

Brief an eine Freundin, dass man die Solidarität nicht mit Liebe, Mitleid und

Barmherzigkeit verwechseln dürfe:

»Das kalte, stahlharte Wort Solidarität aber ist in dem Ofen wissenschaft-

lichen Denkens geglüht. […] Die Solidarität hat ihre Wiege im Kopfe der

Menschheit, nicht im Gefühl. Wissenschaft hat sie gesäugt, und in der

großen Stadt, zwischen Schlöten und Straßenbahnen, ist sie zur Schule

gegangen. Noch hat sie ihre Lehrzeit nicht abgeschlossen. Ist sie aber reif

geworden und allmächtig, dann wirst Du erkennen, wie in diesem harten

Begriff das heiße Herz einer Welt von neuen Gefühlen und das Gefühl einer

neuen Welt leidenschaftlich klopft.« (Eisner 1919, 56)

Wie auch immer es heute – einhundert Jahre später – um diese »neue Welt«

bestellt sein mag; Tatsache ist jedenfalls, dass die Solidarität in ihrem Ur-

sprung wirklich ein »kaltes, stahlhartes Wort« ist, das dem »wissenschaftli-

chen Denken« des 19. Jahrhunderts entstammt und seine Wurzeln nicht in

menschlicher Empfindsamkeit, sondern »zwischen Schlöten und Straßen-

bahnen« hat. Sie erblickte erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts das Licht der

Welt und hat mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Ideen des po-

litischen Liberalismus, mit individueller Freiheit und Gleichheit, mit Aufklä-

rung, Bildung und Vernunft nichts zu tun. Bei den Klassikern der modernen

politischen Philosophie ist der Begriff noch nicht zu finden. Weder Hobbes

noch Locke, weder Rousseau noch Kant haben ihn verwendet; und auch im

Umfeld der Französischen Revolution von 1789 scheint er kaum eine Rolle ge-

spielt zu haben. Erst in der Februar-Revolution des Jahres 1848wurde solidarité

zu einem Grundbegriff der politisch-sozialen Sprache, der sich dann bald zu

einem programmatischen Leitbegriff der entstehenden Arbeiterbewegungen

entwickelte und über Frankreich hinaus in ganz Europa prominent wurde.

Ursprünglich fungierte solidarité –als Synonym für solidité (Festigkeit, Sta-

bilität) – ausschließlich als juristischer Fachbegriff für die aus dem römischen

Recht stammende obligatio in solidum, die wechselseitige Solidarhaftung, bei

der sich mehrere Vertragspartner gegenüber einem Gläubiger verpflichten,

für Zahlungspflichten eines Einzelnen in Gänze, in solidum, einzustehen. Ers-

te Spuren einer darüber hinausgehenden Verwendungsweise der Solidari-



20 »Solidarität zuerst«

tätsvokabel finden sich in einigen wenigen Texten der französischen Restau-

rationsphilosophie, die sich gegen den Voluntarismus von Aufklärung und

Revolution richten und die vermeintlich unveränderlichen, der Verfügungs-

macht der Individuen entzogenen Gesetzmäßigkeiten der Entwicklung von

Geschichte und Gesellschaft betonen. Besonders nachdrücklich wird dieses

Wahrnehmungsmuster dann im Jahr 1851 noch einmal von dem spanischen

Adligen Juan Donoso Cortés artikuliert, der von einem »Dogma der Solida-

rität« sprach, das er scharf gegen die liberalen und sozialistischen Strömun-

gen seiner Zeit in Stellung brachte. Dieses Dogma markiere die Grenzen der

Ideen von individueller Freiheit und Gleichheit und erinnere daran, dass der

Mensch »das ist, was seine Familie ist, in der er geboren wurde; und das ist,

was die Gesellschaft ist, in der er lebt und in der er atmet« (Donoso Cor-

tés 2007, 160). Wer dagegen die an Blut und Abstammung, an Herkommen

und gottgewollter Ungleichheit der Menschen gebundene Solidarität bestrei-

te, zerstöre sämtliche Formen familialen und nationalen Zusammenhalts und

betreibe den Untergang jeglicher Form sozialer Ordnung.

Im Umfeld der 1848er-Revolution sollte die Rede von der Solidarität aber

nicht nur in reaktionären Theoriemilieus, sondern auch bei einem begeister-

ten Anhänger der liberalen Freihandelslehre reüssieren. Der seinerzeit sehr

bekannte Pariser Ökonom und Publizist Claude Frédéric Bastiat, der sein Le-

benswerk dem Kampf gegen Schutzzöllner und Sozialisten gewidmet hatte,

sprach in seinem unvollendet gebliebenen Hauptwerk Harmonies économiques

(1850) emphatisch von einem »Gesetz der Solidarität«, da die Gesellschaft ins-

gesamt nichts anderes sei als »ein Ensemble sich kreuzender Solidaritäten«:

»Dieser ganze Austausch von Gedanken, Produkten, Diensten und Arbeiten,

vonÜbeln undGütern, von Tugenden und Lastern, der aus dermenschlichen

Familie eine große Einheit und aus denMilliarden vergänglicher Existenzen

ein gemeinsames, universelles und kontinuierliches Lebenmacht; all das ist

die Solidarität.« (Bastiat 1982, 538f.; Herv. i.O.)

Diese Solidarität werde sich, so Bastiat, der die heilsamen Wirkungen des

freien Marktes und der freien Konkurrenz hymnisch feierte, früher oder spä-

ter von selbst zu einer natürlichen Harmonie des Fortschritts und des Wohl-

stands entwickeln, wennman sie nur sich selbst überlässt und nicht künstlich

in sie eingreift. Deshalb komme es entscheidend darauf an, die sichtbaren

und unsichtbaren Gesetzmäßigkeiten des freien Marktes zu erkennen und

ihnen zu vertrauen, denn nur so könne sich die ökonomische solidarité na-

turelle – gegen »den großen Missbrauch, den gewisse sozialistische Schulen



1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne 21

mit dem Wort Solidarität betreiben« (ebd., 541) – ungehindert entfalten und

vollziehen.

Die Solidarität als »grand fait«

Donoso Cortés und Bastiat reagierten gleichermaßen auf den enormen Sie-

geszug, den die Formel der Solidarität in den politischen Aufbrüchen der Re-

volution von 1848 erlebt hatte. Nachdem der Solidaritätsbegriff in den 1840er-

Jahren schon im frühsozialistischen Umfeld Charles Fouriers, vor allem aber

beim vom Christentum beeinflussten demokratischen Sozialisten Pierre Le-

roux prominente Verwendung fand, avancierte er 1848 zum leidenschaftli-

chen Programmbegriff sozialistisch-demokratischer Gesellschaftsgestaltung.

Hier erfuhr die Solidarität – als solidarité humaine – erstmals ihre hohen mo-

ralischen Aufladungen, aus denen sich egalitäre Vorstellungen mitmenschli-

cher Verbundenheit und wechselseitiger Verpflichtung entwickelten. Anders

als mit der Anrufung der Brüderlichkeit verbanden sich mit der Rede von der

Solidarität aber weiterhin nicht primär normativ-appellative, sondern vor al-

lem analytisch-deskriptive Bedeutungsgehalte. So erklärte etwa der sozialis-

tische Ökonom Constantin Pecqueur im Jahr 1850 begeistert:

»Was ist die Solidarität? Sie ist die natürliche, notwendige, intime, konti-

nuierliche, uneingeschränkte und unbegrenzte Abhängigkeit der einen von

den anderen, der menschlichen Wesen im Allgemeinen, [als Bedingung,

HJGK] für ihre intellektuelle, moralische und physische Entwicklung, ihr

Wohlergehen, ihre Freiheit, ihre Vollendung und ihr Glück. […] Die große

Tatsache (le grand fait), die die Sozialwissenschaft festgestellt hat, ist eben

diese: das konstante Bedürfnis, das wir aneinander haben, ein Bedürfnis,

das so absolut ist, dass aus allen Mitgliedern der Gesellschaft ein unteilba-

res Ganzes wird. Diese große Tatsache […] ist zugleich die Grundlage und

das Licht der Sozialwissenschaft […]. Die Organisation der Solidarität ist

das einzige Mittel, um wirkliche Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit zu

erreichen.« (zit.n. Borgetto 1993, 353)

Auch in der enthusiastisch aufgeladenen Ausnahmesituation der 1848er-

Aufbrüche blieb also der dominante Bedeutungssinn der solidarité die

soziologische Beschreibung gesellschaftlicher Interdependenz- und Abhän-

gigkeitsverhältnisse. Die Solidarität will sich als grand fait, als hartes Faktum

sozialwissenschaftlicher Erkenntnis verstehen – und war weit davon ent-



22 »Solidarität zuerst«

fernt, lediglich als Synonym für Brüderlichkeit zu fungieren. In diesem Sinne

wird die Solidarität auch in der seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entste-

henden französischen Solidaritätssoziologie verstanden und entworfen. Bei

Auguste Comte und Émile Durkheim avancierte sie zum zentralen Grund-

begriff der neuen ›Wissenschaft von der Gesellschaft‹. Der Begriff der de

facto-Solidarität bezeichnet hier nicht weniger als den auf sozialstrukturel-

len Prozessen wachsender »Arbeitsteilung und Kräftevereinigung« (Auguste

Comte), auf zunehmender »sozialer Dichte und Differenzierung« (Émile

Durkheim) beruhenden sozialen Zusammenhalt moderner Gesellschaften.

Denn dieser basiere, so die neue Soziologie, nicht länger auf Religion und

Überlieferung; und schon gar nicht gründe er in einem künstlichen Gesell-

schaftsvertrag und der bewussten Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder.

In diesem Sinne bricht das soziologische Konzept der Solidarität fundamen-

tal mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Wahrnehmungsmustern

der Aufklärungsphilosophie und des politischen Liberalismus.

Dieser deskriptiv-nüchterne Solidaritätsbegriff sollte dann auch im Zen-

trum des republikanischen solidarisme umLéon Bourgeois, Alfred Fouillée und

Charles Gide stehen, der im Frankreich der Dritten Republik eine neue postli-

berale Sozialdoktrin jenseits von Individualismus und Kollektivismus auf den

Weg brachte; eine Sozialdoktrin, die vor allem für den in dieser Zeit entste-

henden Wohlfahrtsstaat der Industriegesellschaft eine moderne republikani-

sche Legitimationstheorie zur Verfügung stellen wollte. Dem solidarisme ging

es um das anspruchsvolle Projekt, die für das liberale Denken so grundlegen-

de Antithese von Individuum und Gemeinschaft zu überwinden und auf das

»gleichzeitige Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens« (Alfred

Fouillée) hinzuweisen, um auf dieser Grundlage die Freiheits- und Gleich-

heitslektionen der Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts mit den so-

lidaritätssoziologischen Einsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu brin-

gen. Der solidarisme verabschiedete damit die allzu simplen ökonomisch-so-

zialen Ausgangsannahmen des liberalen Moraldispositivs von Freiheit und

Unabhängigkeit, von Eigenstand und Eigenverantwortung, die sich am vor-

industriellen Leitbild einer egalitären »Bürgergesellschaft mittlerer Existen-

zen« (Lothar Gall) orientieren und mit dem Aufkommen der großen Indus-

trie historisch obsolet zu werden begannen. Ohne die Prinzipien von Freiheit

und Gleichheit zu gefährden, eröffnete der soziologische Begriff der de facto-

Solidarität dem solidarisme die Möglichkeit, die Theorie des liberalen Rechts-

staates zu einer Theorie des postliberalen Wohlfahrtsstaates auf republikani-

scher Grundlage weiterzuentwickeln und auf diesemWeg die Ideale der Fran-



1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne 23

zösischen Revolution für die gesellschaftlichen Realitäten des beginnenden

20. Jahrhunderts auf einem transformierten Normativitätsniveau neu frucht-

bar zu machen. In diesem Sinne forderten die Solidaristen, die Revolutions-

Trias von ›Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‹ durch die solidaristische Trias

von ›Solidarität, Gleichheit, Freiheit‹ zu ersetzen, denn:

»Die Solidarität ist das erste Faktum, vorgängig zu jeder sozialen Organisati-

on; sie ist zur gleichen Zeit der objektive Seinsgrund der Brüderlichkeit. Mit

ihr muss man anfangen. Solidarität zuerst, dann Gleichheit oder Gerechtig-

keit, die inWahrheit identisch sind, schließlich: Freiheit. Dies ist die notwen-

dige Ordnung der drei Ideen, mit denen die Revolution die sozialeWahrheit

auf den Punkt bringt.« (Bourgeois 2008b, 122f.)

Dieser Essay will an die vergessenen Aufbrüche des französischen Solidaris-

mus erinnern und die Frage aufwerfen, ob sie in der Lage sind, eine neue

solidaristische Idee des Sozialen für heute zu inspirieren und die vorherr-

schenden Plausibilitäten des politischen Liberalismus in ihrer kulturellen He-

gemonie nachhaltig zu erschüttern.





2. Noch immer »Bürgergesellschaft

mittlerer Existenzen«?

Der versäumte Abschied von der

liberalen Gesellschaftsillusion

Die Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts steht an der Wiege unserer

politischenKultur. Sie prägt bis heute unsere ethischenGrundüberzeugungen

in fundamentaler Weise; und das ist auch gut so. In den Gesellschaften der

europäischen Neuzeit löste sie enorme Emanzipationsschübe aus, ohne die

unsere Vorstellungen von der unbedingten Freiheit und Gleichheit aller, von

der unantastbaren Würde jedes Menschen, von der moralischen Autonomie

und Selbstbestimmungsfähigkeit des Einzelnen nicht entstanden wären.

Mit der Entstehung des Stadtbürgertums, der Entfaltung von Schifffahrt

und Handel, der Entdeckung neuer Märkte und Absatzgebiete, der Zunahme

markt- und geldvermittelter Wirtschaft, dem rasanten Bevölkerungswachs-

tum, der Entwicklung von Technik und Wissenschaft, der neuen Dynamik in

Bildung und Kultur geriet die vermeintlich unveränderliche Welt der feudal-

gesellschaftlichen Ordnung ins Wanken. Mit der beginnenden Moderne ka-

men Wirtschaft, Politik und Gesellschaft nachhaltig in Bewegung: »Alle fes-

ten, eingerosteten Verhältnisse mit ihrem Gefolge von altehrwürdigen Vor-

stellungen und Anschauungen werden aufgelöst, alle neugebildeten veralten,

ehe sie verknöchern können. Alles Stehende und Ständische verdampft, alles

Heilige wird entweiht.« (Marx/Engels 1989, 23) Stattdessen herrschten nun

Aufbruch, Veränderung und Unsicherheit, aber auch Hoffnung und Zuver-

sicht. Mit der politisch-industriellen Doppelrevolution, der politischen Ent-

machtung des Adels und dem Durchbruch zur ökonomischen Herrschaft des

Besitzbürgertums im Rahmen der rasanten Industrialisierungsprozesse der

modernen Gesellschaft, sollte die alte Welt endgültig einstürzen.



26 »Solidarität zuerst«

Autonome Persönlichkeit und egalitäre Bürgergesellschaft

In dem Maße, wie die jahrhundertelang geltenden, in den ewigen Gesetzen

der Schöpfungsordnung Gottes und seiner Vorsehung gründenden Funda-

mente der alteuropäischen Sozialstruktur an Glaubwürdigkeit verloren, ent-

stand ein mentaler Freiraum für eine neue gesellschaftliche Moral, für post-

feudale Vorstellungen des sozialen Lebens, die sich von den überlieferten Ka-

tegorien gottgewollter Hierarchie und ständischer Ordnung verabschieden

und stattdessen das bürgerliche Subjekt als neues normatives Leitbild ausru-

fen. Im selbstbewussten Anspruch, das ›finstere Mittelalter‹ durch eine neue,

vom ›Licht der Vernunft‹ erhellte Geschichtsepoche zu ersetzen, machte sich

die europäische Aufklärungsbewegung auf den Weg, den verkrusteten Herr-

schaftsverhältnissen ihrer Zeit die Verheißungen eines kommenden Zeitalters

der Bildung und des Fortschritts entgegenzusetzen. In ihrem Zentrum stand

das Ideal der autonomen Einzelpersönlichkeit, der freie, mündige, vernunft-

begabte und verantwortungsbewusste Mensch, so wie er in den natur- und

vernunftrechtlichen Anthropologien der Neuzeit, in den Staats- und Sozial-

philosophien des 17. und 18. Jahrhunderts beschrieben und entworfenwurde.1

Das freie Individuum – damit waren stets nur Männer gemeint – sollte sich

zum einen als ökonomisch unabhängiger Marktbürger erfahren können, der

auf einem von obrigkeitlichen Vorgaben freien lokalen Markt der Waren und

Dienstleistungen eigenverantwortlich agieren und seinen materiellen Inter-

essen ungehindert nachgehen kann; und je überschaubarer dieser Markt ist,

umso höher sind hier die Chancen ökonomischer Selbstbestimmung. Zum

anderen sollte sich dieses Individuum als politisch partizipierender Aktivbür-

ger realisieren können, der sich nicht mit der halbierten Freiheit einer nur

ökonomischen Autonomie begnügt, sondern gleichberechtigt am politischen

Meinungs- und Willensbildungsprozess des Staates mitwirken will; und die

Chancen einer demokratischen Selbstregierung erscheinen hier tatsächlich

hoch, weil in einer solchen egalitären Marktgesellschaft keine grundlegen-

den Interessenantagonismen vorliegen und das Wahlrecht für unterbürger-

liche, eigentumslose Bevölkerungsschichten ohnehin nicht gelten sollte. Und

schließlich sollte sich das autonome Individuum auch in den Fragen von Bil-

dung,Kunst undKultur, von Religion, Ethik undWeltanschauung als kulturell

1 Die folgenden zwei Abschnitte lehnen sich eng – z.T. auchmit wörtlichenÜbernahmen

– an Große Kracht 2005, 13-19 an.



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 27

selbstentscheidungsfähige Person erleben können und entsprechende Aner-

kennung finden, auch wenn die Vorstellung vorherrschend blieb, dass eine

völlige Ablehnung jedes Gottesglaubens nicht zu akzeptieren sei, da man oh-

ne die Vorstellung einer belohnenden oder bestrafenden Instanz im Jenseits

kaum eine genügende Gehorsamsbereitschaft gegenüber den Gesetzen des

Staates erwarten könne.

Mit diesemdreifachen Autonomieversprechen verband sich zu Beginn des

bürgerlichen Zeitalters ein faszinierendes gesellschaftliches Reformprojekt,

dessen zukunftsweisende Kraft auch weite Teile der unteren sozialen Schich-

ten erreichen konnte. Die frühliberale Gesellschaftsvision wurde zwar nir-

gends konsistent und umfassend ausgearbeitet und ist deshalb heute weniger

präsent als die epochalen verfassungsrechtlichen Leitideen von Freiheit und

Gleichheit, von politischer Öffentlichkeit und demokratischer Republik, die

in Autoren wie John Locke, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant ihre

berühmten Meisterdenker gefunden haben. Dennoch vermochte sie eine er-

hebliche politisch-moralische Strahlkraft zu entfalten. Einer treffenden For-

mulierung des Frankfurter Historikers Lothar Gall zufolge orientiert sich die-

se Vision am »Zukunftsbild einer klassenlosen Bürgergesellschaft ›mittlerer‹

Existenzen, einer, rückblickend formuliert, vorindustriellen, berufsständisch

organisierten Mittelstandsgesellschaft auf patriarchalischer Grundlage« (Gall

1975, 353). In ihr geht es um eine sozial homogene Gesellschaft freier und

gleicher, ökonomisch selbständiger Privatbürger, die nicht nur ihre individu-

ellen Existenzbedingungen, sondern auch ihr politisches Zusammenleben in

die eigenen Hände nehmen können und wollen. Und wer aufgrund mangeln-

der Bildung und fehlenden Besitzes zunächst noch vom Status eines solchen

Vollbürgers ausgeschlossen ist, für den sollte sich dieses Defizit durch umfas-

sende volkspädagogische Bemühungen mit der Zeit rasch und harmonisch

ausgleichen lassen. Damit war klar: Die statusorientierte Gesellschaft stän-

discher Geburtsprivilegien sollte ersetzt werden durch eine egalitäre Gesell-

schaft freier und gleicher Privatbürger, die jedem Individuum grundsätzlich

die gleiche Chance einräumt, sich durch eigene Arbeit, durch Leistung, Fleiß

und Anstrengung einen zumindest bescheidenen Wohlstand zu erarbeiten.

In diesem Sinne war die frühliberale Bewegung davon überzeugt, dass »die

Zahl jener, die durch eine geistig wie materiell selbständige Existenz sozu-

sagen das Entreebillet in die ›bürgerliche Gesellschaft‹ erwerben würden, […]

ständig und stürmisch ansteigen« werde, »bis schließlich jeder oder nahezu

jeder ›Bürger‹, ein vollbürtiges Mitglied der ›bürgerlichen‹ Gesellschaft« sein

wird (ebd., 345).



28 »Solidarität zuerst«

Bürgerliche Freiheit und privates Produktiveigentum

Zugeschnitten war dieses universalistisch-egalitäre Gesellschaftsbild auf die

– nicht wenig idealisierten – Verhältnisse einer dörflich-kleinstädtischen,

von freien Bauern, Handwerkern und Kaufleuten bevölkerten Lebenswelt, in

der die sozioökonomischen Grundlagen für eine überschaubare Gesellschaft

selbstverantwortlicher Kleinproduzenten in hinreichender Weise vorliegen.

So schien hier die freie Verfügung über ein gewisses produktives Eigen-

tum für jeden erreichbar zu sein, etwa in Form einer Ackerscholle oder

eines Handwerksbetriebs, auf dessen Grundlage der Einzelne seine öko-

nomische Existenz nicht allein auf Subsistenzbasis, sondern auch mithilfe

der egalitären Tauschprozesse eines freien Marktes eigenverantwortlich

sichern und ausbauen kann. So wie sich Freiheit politisch-rechtlich durch

die »Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür« (Kant 1956, 345)

manifestiert, so realisiert sie sich in sozialer und ökonomischer Hinsicht hier

durch materielle Unabhängigkeit, d.h. dadurch, dass man nicht genötigt ist,

seine eigene Arbeitskraft einem anderen feilzubieten; wenn man so will also

durch Freiheit von eines anderen willkürlicher Tauschbereitschaft am Ar-

beitsmarkt. Dieses ökonomisch-soziale Unabhängigkeitskriterium galt nicht

nur für Adam Smiths Marktgesellschaft der invisible hand und die Existenz-

grundlagen seiner Metzger, Brauer und Bäcker, von deren Eigeninteressen

wir unsere Nahrungsmittel bekanntlich weit eher als von deren Wohlwollen

erwarten sollten (vgl. Smith 1974, 17). Es galt auch für den ökonomisch

weniger interessierten Immanuel Kant, dem wir eine exakte Beschreibung

des Staatsbürgerstatus im liberalen Gesellschaftskonzept verdanken:

»Die dazu erforderliche Qualität ist, außer der natürlichen (daß es keinWeib,

kein Kind sei), die einzige: daß er sein eigener Herr (sui iuris) sei; mithin ir-

gendein Eigentum habe […], welches ihn ernährt; d.i. daß er, in denen Fällen,

wo er von andern erwerbenmuß, umzu leben, nur durchVeräußerungdessen

was sein ist erwerbe, nicht durch Bewilligung, die er andern gibt, von seinen

Kräften Gebrauch zu machen.« (Kant 1964, 151; Herv. i.O.)

Die Klassiker des politischen Liberalismus waren sich also stets bewusst,

dass der eigentumslose Lohnarbeiter, der unter dem permanenten Druck

der »Hungerpeitsche« (Max Weber) genötigt ist, jeden Tag aufs Neue seine

Arbeitskraft zu verkaufen, der also sein Überleben nur sichern kann durch

»die Bewilligung« an andere, »von seinen Kräften Gebrauch zu machen«, den

Standards freier Staatsbürgerlichkeit und eigenverantwortlicher Marktfähig-



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 29

keit nicht genügen kann. Und genau dies ist bis heute die gängige Definition

des Arbeitnehmers nach § 611a, Abs. 1 des Bürgerlichen Gesetzbuches:

»Durch den Arbeitsvertrag wird der Arbeitnehmer im Dienste eines anderen

zur Leistung weisungsgebundener, fremdbestimmter Arbeit in persönlicher

Abhängigkeit verpflichtet.« Wer nicht in der Lage ist, auf der Grundlage

eigener Besitztümer unabhängig vom Wohlwollen anderer für sich und die

Seinen Sorge zu tragen, ist demnach nicht wirklich frei und unabhängig,

auch wenn ihm der Rechtsstaat und die Demokratie noch so viele Schutz-

und Abwehrrechte und noch so zahlreiche politische Partizipationschancen

einräumen. Das demokratische Projekt der Moderne ist also, wie auch Jürgen

Habermas schon früh betonte, elementar auf eine eigenständige materielle

Existenz aller Bürger verwiesen. Denn nur so können diese »von ihren

verbrieften Freiheiten tatsächlich und gleichermaßen Gebrauch machen«

(Habermas 1961, 20). Das politische Freiheits- und Gleichheitsprojekt der

europäischen Moderne hat insofern in der Tat das Ideal einer »Gesellschaft

von unabhängigen Bürgern mit gleichmäßig gestreutem Privateigentum zur

Voraussetzung«, auch wenn es eine solche Gesellschaft egalitärer und von-

einander unabhängiger Staats- und Wirtschaftsbürger »natürlich niemals

gegeben« hat (ebd.).

In dieser frühliberalen Gesellschaftsillusion wurzeln die sozialen Vorstel-

lungen der vorindustriellen Adam Smith-Welt. Schon die Legitimität des bür-

gerlichen Staates selbst ist hier nicht mehr von Tradition und Herkommen,

vom Willen Gottes oder einer der Gesellschaft vorgegebenen Sozialmetaphy-

sik abhängig, sondern einzig vom aufgeklärten Eigeninteresse der vernunft-

begabten Individuen.Dementsprechendwerden diese Individuen in den neu-

zeitlichen Theorien des Gesellschaftsvertrags auch als die eigentlichen Grün-

der ihres Staatswesens imaginiert. Ihre gemeinsame Staatsgründung verfolgt

in dieser Imagination vor allem das Ziel, eine Welt der freien und gleichen

Wirtschaftssubjekte zu schaffen, die durch Ruhe und Ordnung, durch äuße-

re und innere Rechtssicherheit gekennzeichnet ist. Und schon Thomas Hob-

bes, der Begründer desmodernen vertragstheoretischen Staatsdenkens, hatte

dabei nicht nur die Abwesenheit von Krieg und Gewalt, sondern auch die Ent-

wicklungschancen einer sich entfaltendenMarktgesellschaft von freien Klein-

eigentümern im Blick, für die unsichere Lebensbedingungen in hohemMaße

abträglich sind. Sonst nämlich bestünde, wie er notierte,

»für Fleiß kein Raum, da man sich seiner Früchte nicht sicher sein kann; und

folglich gibt es keinen Ackerbau, keine Schiffahrt, keineWaren, die auf dem



30 »Solidarität zuerst«

Seeweg eingeführt werden können, keine bequemen Gebäude, keine Gerä-

te, umDinge, deren Fortbewegung viel Kraft erfordert, hin- und herzubewe-

gen, keine Kenntnis von der Erdoberfläche, keine Zeitrechnung, keine Küns-

te, keine Literatur, keine gesellschaftlichenBeziehungen« (Hobbes 1984, 96).

Jeder seines eigenen Glückes Schmied?

Nicht nur die Ideen von Freiheit, Eigenverantwortung und ökonomischer Un-

abhängigkeit, sondern auch die arbeitsethischen Prinzipien von Leistung,

Mühe und Anstrengung haben hier ihren sozialstrukturellen Ort, noch zu-

sätzlich befeuert durch die protestantische Auszeichnung profaner Alltagsar-

beit als besonderer Form des Gottesdienstes. Bis heute spiegelt das wohl be-

kannteste Sprichwort der Deutschen: »Morgenstund’ hat Gold im Mund« die

Ideale bürgerlicher Arbeitsamkeit wider, auch wenn der alte römische Satz

aurora habet aurum in ore eigentlich die personifizierte Morgenröte meint und

die Hingabe an die Musen und Künste preist. Zum individuellen Arbeitsethos

hinzu kommen Tüchtigkeit, Sparsamkeit und Ordnungssinn, Strebsamkeit

und Pünktlichkeit, Bescheidenheit und Ehrlichkeit, Verlässlichkeit und Ver-

tragstreue, aber auch Gemeinsinn und soziale Verantwortung, denn alle diese

Tugenden braucht das bürgerliche Individuum,wenn es sich in seiner ökono-

mischen Unabhängigkeit am Markt gleichberechtigt mit anderen bewähren

und als wertvolles und nützliches Mitglied der »Bürgergesellschaft mittlerer

Existenzen« erweisen will.

Wer früher aufsteht und länger arbeitet als seine Konkurrenten, wird am

Markt zahlreichere und bessere Produkte als andere anbieten und entspre-

chend höhere Verkaufserlöse erzielen können. Der Markt gibt dabei vor, wel-

che Tugenden tatsächlich taugen und welche man sich besser abgewöhnen

sollte: diejenigen von Protz und Prunk, von Spontaneität und Machtgehabe,

von Spiel und Vergnügen, aber auch die von spontaner Großzügigkeit und

paternalistischer Güte, wie sie etwa die europäische Adelskultur kennzeich-

nen. Die Tugenden der Bürgergesellschaft richten sich also, so scheint es zu-

mindest, nach den Erfordernissen des Marktes. Wer ehrlich und verlässlich

arbeitet, wird sich einen guten Ruf als ehrbarer Wirtschaftsbürger erwerben

und auf die Treue seiner Kundschaft verlassen können. Wer die Nachfrage-

und Angebotsbewegungen auf den jederzeit als begrenzt und überschaubar

vorgestellten Märkten wachsam beobachtet, kann mit den Angeboten seiner

eigenen Arbeit rechtzeitig reagieren und seine Produkt- und Dienstleistungs-



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 31

palette ggf. umstellen. Wer also aufmerksam, flexibel und anpassungsfähig

ist, kann die Bewegungen amMarkt für sich nutzen und im ›Wind der Verän-

derung‹ zukunftsfreudig die Segel setzen, statt ängstlich Ausschau zu halten

nach einem sicheren Hafen für Schutz und Ruhe, den es vielleicht noch in der

Welt des Adels und der Kirche, nicht aber in der egalitären Marktgesellschaft

der Neuzeit gibt. In dieser frühliberalen Imagination einer Adam Smith-Welt

kleiner Eigentümer und Gewerbetreibender hängen Gedeih und Verderb des

Einzelnen also nicht von Schicksal oder Fügung, von Patronage oder Protek-

tion, sondern, zumindest prima facie, von eigener Leistung und Initiative ab.

Diese aber werden vomMarkt zugleich unerbittlich und permanent eingefor-

dert, sodass für marktferne Lebensweisen, für Ruhe und Muße, für Feierlich-

keiten und Ausschweifungen, strukturell nur wenig Raum und Zeit bleiben,

auch wenn der frühbürgerliche Lebensentwurf keineswegs auf den privaten,

eigennutzmaximierenden bourgeois, sondern auf den durch Geselligkeit und

Gemeinsinn charakterisierten citoyen zielte. Die bürgerlichen Tugenddiskurse

des 18. und frühen 19. Jahrhunderts waren mit ihrer Wertschätzung von Ar-

beit und Verantwortung, von regelmäßiger beruflicher Tätigkeit und bürger-

schaftlichem Einsatz für das Gemeinwohl von der heutigen Wertschätzung

egozentrischer kompetitiver Leistung in Konkurrenz zu anderen jedenfalls

noch denkbar weit entfernt.

Die soziale Vision einer vorindustriellen Mittelstandsgesellschaft freier

und gleicher Kleineigentümer spricht grundsätzlich allen, sofern sie über

ein Mindestmaß an Bildung und Besitz verfügen, die gleichen Chancen

auf selbstbestimmte Entfaltung und selbstverdienten Gewinn, auf Ansehen

und Respekt, Wohlstand und Vermögen zu. Deshalb kann es auch keinen

legitimen Grund geben, den Einzelnen ihr Glück zu neiden oder ihrem

durch harte Arbeit erworbenen Vermögen von außen eine irgendwie geartete

Umverteilungspflicht aufzuerlegen. Allerdings weiß das verantwortungsbe-

wusste bürgerliche Subjekt sehr wohl darum, dass es für unschuldig in Not

geratene Mitbürger eine hohe moralische Verpflichtung zur Wohltätigkeit

gibt, die sich jedoch nicht, wie noch im Mittelalter, in einem acht- und

planlosen Almosengeben erschöpfen sollte. Vielmehr müsse das individuelle

Elend in seinen Ursachen, vor allem aber das womöglich brachliegende

Selbsthilfepotenzial des Armen in den Blick genommen werden, wobei sich

durchaus herausstellen könnte, dass eine strenge Ermahnung zu Arbeit und

Disziplin womöglich das geeignetere Hilfsmittel ist.

In der Illusion einer kleinräumigen Eigentümergesellschaft mittlerer

Existenzen artikuliert sich jenes individualistisch-liberale Moraldispositiv,



32 »Solidarität zuerst«

das – überraschend genug – auch die großräumigen, längst unüberschaubar

gewordenen Gesellschaften des 20. und 21. Jahrhunderts in ihren sozi-

alethischen Grundüberzeugungen noch weithin ungebrochen dominiert.

Und dies gilt nicht nur für die herrschenden Vorstellungen individueller

und politischer Moral, sondern auch für das liberale Rechtsdispositiv von

Vertrag und Vertragstreue, von Verantwortungsübernahme, Haftung und

Schadenersatz, wie es in den großen Kodifikationen des modernen Privat-

rechts zum Ausdruck kommt. Es scheint, als lebten wir rechtlich, moralisch

und mental noch immer in einer – freilich stets eher imaginierten als real

bestehenden – frühliberalen Adam Smith-Welt, über die die gesellschaftliche

Evolutionsgeschichte längst hinweggegangen ist.

Mit dem Aufkommen der großen Industrie hatte sich nämlich alles verän-

dert. Das Freiheits- und Gleichheitsversprechen individueller Arbeit an eige-

nen kleinen Produktionsmitteln verlor nun endgültig seinenVerheißungscha-

rakter, zumal sich die bürgerlichen Gesellschaften, wie etwa in den Revolutio-

nen von 1848 deutlich wurde, noch nicht einmal in der Lage sahen, jedermann

ein veritables ›Recht auf Arbeit‹ zu gewährleisten. Mit der Trennung von Ka-

pital und Arbeit entstanden nun die zuvor unbekannten Sozialfiguren des un-

ternehmerischen Kapitalbesitzers und des eigentumslosen Nurlohnarbeiters

als soziologische Standardtypen der industriellen Moderne. Damit ersetzte

die Spaltung der Gesellschaft in zwei interessenantagonistische Klassen die

Einheits- und Harmoniefiktionen des frühbürgerlichen Gesellschaftsbildes,

denn nun wurden Lohnarbeit und Fremdbestimmung zunehmend zum Nor-

malmodus der sozialen Arbeitswelten, die von denMoralmaximen des libera-

lenDispositivs nichtsmehr übrig ließen.Ein Lebensmottowie »Morgenstund’

hat Gold im Mund« sagt jedenfalls dem Fabrikarbeiter nichts, der gerade zur

Spätschicht eingeteilt ist.

Persönlicher Fleiß bietet dem eigentumslosen Nurlohnarbeiter nun kei-

nerlei Chance, noch zu eigenverantwortlicher Lebensführung und selbstbe-

stimmter Wohlstandsmehrung zu gelangen, denn er sieht sich einzig auf den

Arbeitsmarkt als Einkommensquelle verwiesen. Auf die Bedingungen, unter

denen er sein einziges Marktangebot, seine Arbeitskraft und seine berufli-

chen Kompetenzen, am Arbeitsmarkt anbieten kann, hat er aber, wenn über-

haupt, nur einen sehr begrenzten Einfluss. Denn menschliche Arbeitskraft,

die der Lohnarbeiter um den Preis des schlichten Verhungerns tagtäglich auf

den Markt tragen muss, erfüllt nun einmal keine der gängigen Bedingungen

einer frei handelbaren Ware. Der Arbeiter kann sie nicht künstlich verknap-

pen und zeitweilig zwischenlagern, wenn die Nachfrage nach ihr sinkt. Und



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 33

schon gar nicht kann er sie vollständig vom Markt nehmen und durch die

rasche Produktion eines anderen Angebots ersetzen, für das bis auf Weite-

res eine höhere Nachfrage besteht. Die Bedingungen seines materiellen Le-

bens und Überlebens hängen also nicht von seiner individuellen Leistungs-

bereitschaft, sondern einzig und allein von den Nachfrageverhältnissen des

Arbeitsmarktes bzw. vom Erfolg oder Misserfolg des Unternehmens ab, in

dem er beschäftigt ist, auf dessen Investitionsentscheidungen er aber kei-

nerlei Einfluss nehmen kann. Es bleibt also dabei: Seines eigenen Glückes

Schmied kann nur derjenige sein, der auch über eine eigene Schmiede ver-

fügt. Und ein freier Bürger kann nur derjenige sein, der nicht gezwungen ist,

jeden Tag seine Arbeitskraft feilzubieten.

Noch immer Unabhängigkeit? Eine sozialethische Grundsatzdebatte

Wie sehr die heraufziehende Fabrikgesellschaft der frühliberalen Gesell-

schaftsillusion mit ihrem freiheits- und gleichheitsrechtlichen Versprechen

von Arbeit und Fleiß, Leistung und Selbstverantwortung den Garaus bereitet,

wurde in der heftigen Polemik um ›Staatshilfe oder Selbsthilfe‹ deutlich, die

in der ersten Hälfte der 1860er-Jahre zwischen Hermann Schulze-Delitzsch

und Ferdinand Lassalle ausgebrochen war (vgl. Pankoke 1970, 174-183; Große

Kracht 2011, 89-114; Große Kracht 2017, 66-72). An dieser Debatte hatten

sich nicht nur die liberale und die gerade erst entstehende sozialdemo-

kratische Presse mit Eifer beteiligt, sondern auch prominente konservative

Autoren wie der Tübinger Staatsrechtler Albert Schäffle und der Mainzer

›Arbeiterbischof‹ Wilhelm von Ketteler, die zu dieser Frage jeweils eigene

Monografien beisteuerten, die breite Beachtung fanden. Diese Kontroverse

wird man als die erste große sozialethische Selbstverständigungsdebatte der

sich industrialisierenden deutschen Gesellschaft bezeichnen können, denn

mit ihr wurde einer breiten Öffentlichkeit bewusst, dass der liberale Gesell-

schaftsentwurf und das individualistische Arbeitsversprechen von Leistung

und Eigenverantwortung an ihr historisches Ende gekommen waren.

Hermann Schulze, der umtriebige Patrimonialrichter aus der sächsischen

Kleinstadt Delitzsch, gilt als Gründervater der liberalen deutschen Genos-

senschaftsbewegung. Er bemühte sich in sozialliberaler Zuversicht darum,

auch Arbeiter und kleine Handwerker für die Ideen von Gewerbefreiheit und

Marktwirtschaft zu gewinnen und die aufkommenden Probleme sozialer Ver-

armung mit den Mitteln des liberalen Moraldispositivs zu lösen. Schulze-



34 »Solidarität zuerst«

Delitzschs Genossenschaftsmodell bildet den ersten organisatorischen Ver-

such, für die kleinen, vom sozialen Abstieg bedrohten Handwerker, aber auch

für die neue Schicht der eigentumslosen Fabrikarbeiter ein konkretes gesell-

schaftliches Integrationsprojekt zu entwickeln. Er wollte ihnen Mittel und

Wege in Aussicht stellen, um ihre inferiore Lage aus eigener Kraft zu überwin-

den und so zu Mitgliedern jener »klassenlosen Bürgergesellschaft mittlerer

Existenzen« aufzusteigen, der die Zukunft Deutschlands gehören sollte. Bei

Schulze-Delitzsch finden sich in diesem Sinne bereits zahlreicheThemen und

Motive jener liberalen Wirtschafts- und Sozialethik, die in den gesellschaftli-

chen Debatten um die richtigen Wege von Sozialpolitik und Sozialreform bis

heute immer wieder bemüht werden.

Mit seinem Arbeiterkatechismus aus dem Jahr 1863 verfolgte er die Absicht,

»gewissermaßen einen volkswirthschaftlichen Cursus für Handwerker und

Arbeiter zu geben« (Schulze-Delitzsch 1863, Vorwort), wobei er den mora-

lischen Wert der Selbstverantwortung ins Zentrum aller Reformbemühun-

gen rückte. Die »Pflicht der Selbstsorge, die Verweisung eines Jeden auf sich

selbst« (ebd., 5f.) mache nämlich das sittliche Fundament der modernen Ge-

sellschaft aus: »Darauf, daß Jeder die Folgen seines Thuns und Lassens selbst

trage, und sie nicht Andern aufbürde, auf der Selbstverantwortlichkeit und

Zurechnungsfähigkeit beruht die Möglichkeit alles gesellschaftlichen Zusam-

menlebens der Menschen, sowie des Staatsverbandes.« (Ebd., 6) Eine solche

Selbstverantwortlichkeit setze aber, so Schulze-Delitzsch, »die Freiheit der

Arbeit voraus, die Gestaltung der ungehemmten Bewegung des Arbeiters im

Gebrauch seiner Kräfte und Mittel zum Erwerbe seines Unterhalts« (ebd.).

Dagegen führe jede Form der Fremdhilfe zwangsläufig zummoralischen Nie-

dergang, denn woman den Arbeitern die individuelle Verantwortlichkeit ent-

zieht, »da begünstigt man nur blos das gedankenlose in den TagHineinleben«

(ebd., 78).

Ähnlich wie Adam Smith und die britische Nationalökonomie war auch

Schulze-Delitzsch überzeugt von der wohlstandssteigernden Kraft der frei-

en Tauschwirtschaft, auch wenn nicht auszuschließen sei, dass »vorüberge-

hend für Arbeiter einzelner Etablissements, ja selbst ganzer Arbeitsbranchen,

durch eine plötzliche Aenderung in der Betriebsweise Verlegenheiten entste-

hen« (ebd., 40). Diese müssten aber im Namen des Fortschritts »zum Hei-

le des Ganzen« (ebd.) durchgestanden werden. Vor dem Hintergrund dieser

neuen sozialen Unsicherheiten wollte Schulze-Delitzsch mit seinen Genos-

senschaften vor allem den noch selbständigen Kleinmeistern Mittel an die

Hand geben, um ihre Chancen auf eine ökonomisch weiterhin selbständige



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 35

bürgerliche Existenz zu verbessern, etwa über Einkaufsvereine, mit denen

sich Mengenrabatte realisieren lassen. Zudem sollten Magazinkooperativen

die Absatzbedingungen der Produkte erhöhen, die von den Mitgliedern sol-

cher Genossenschaften »in ihren eigenen Geschäften gefertigt und im Ver-

einsmagazine für ihre Privatrechnung verkauft werden« (ebd., 127). Und auch

dem eigentumslosen Proletarier »in seiner außerordentlichen Schwierigkeit,

sich je zur gewerblichen Selbständigkeit emporzuarbeiten« (ebd., 74), soll-

te die liberale Genossenschaftsidee – vor allem in der Form von Kredit- und

Konsumvereinen – praktische Hilfe in seinem Bemühen um Sparsamkeit und

den Erwerb eines kleinen Produktivkapitals in Aussicht stellen.

Dies alles dürfe aber, so betonte Schulze-Delitzsch energisch, nicht dazu

führen, dass die Freiheit und Selbstverantwortlichkeit der arbeitenden Men-

schen verletzt wird, denn:

»Einen Schutz gegen diese Freiheit anrufen, heißt die eigene Entwickelungs-

fähigkeit aufgeben. Wer solchen Schutz in seinem Erwerb bedarf, weil er

wirklich nicht anders bestehen kann, verdient nicht zu bestehen, denn es

würde ihm dies nur gewährt werden auf Unkosten aller Uebrigen, deren

Freiheit und Entwickelungsfähigkeit dann seinetwegen angetastet werden

müßte, wodurch man sie auf einen gleich niedrigen Stand der Leistungsfä-

higkeit herunterbringen würde, wie er selbst ihn einnimmt. Dazu, zu einer

Existenz auf fremde Kosten, obenein zum Nachtheil des Ganzen, hat aber

Niemand ein Recht, und es widerstreitet dem Staatsinteresse, solchen Prä-

tensionen nachzugeben.« (Ebd., 103)

Wenn nämlich für den einzelnen Arbeiter jedes individuelle Existenzrisiko

wegfalle, seien der Trägheit und dem Schlendrian Tür und Tor geöffnet. Des-

halb müsse es in allen Genossenschaftsbemühungen weiterhin, so Schulze-

Delitzsch, darum gehen, dass der Einzelne bei hinreichender Tüchtigkeit und

genügendemGeschick auf demMarkt einen entsprechendenGewinn realisie-

ren kann bzw. bei fehlendem Fleiß undmangelnder Geschicklichkeit entspre-

chende Verluste zu gewärtigen hat.

»Die Arbeiter als lauter Unternehmer«?

Gegen diesen Versuch, auch die Arbeiter für das liberale Gesellschaftsmodell

zu gewinnen, hat vor allem Ferdinand Lassalle, der aus einer wohlhaben-

den Familie des Breslauer Judentums stammende Gründer des Allgemeinen



36 »Solidarität zuerst«

Deutschen Arbeitervereins, eine denkbar scharfe Polemik geführt. Freiwillige

Sparkassen, Invaliden- und Krankenkassen könnten zwar, wie er in seinem

Offenen Antwortschreiben von 1863 betonte, dabei helfen, einzelnen Arbeitern

ihr individuelles Elend erträglicher zu machen. Sie seien aber unfähig, »die

normale Lage des gesamten Arbeiterstandes selbst zu verbessern und über

ihr jetziges Niveau zu erheben« (Lassalle 1948, 58). Auch Vorschuss- und Roh-

stoffvereine könnten grundsätzlich nicht für die täglich wachsende Zahl der

»in der fabrikmäßigen Großproduktion beschäftigen Arbeiter«, sondern nur

»für den kleinen Handwerksbetrieb« hilfreich sein (ebd., 61). Aber auch durch

solche Hilfen werde sich dieser auf die Dauer nicht gegen die Konkurrenz der

großen Fabriken behaupten können.

Statt um Selbsthilfe müsse es deshalb, so Lassalle, um Staatshilfe gehen,

vor allem im Blick auf die Errichtung von konkurrenzfähigen Fabriken in Ar-

beiterhand, den sogenannten Produktivassoziationen, denen Lassalles beson-

dere Sympathien galten. Die Zeiten, in denen man in wirtschaftlicher Hin-

sicht auf individuelle Freiheit und Eigenverantwortung pochen könne, seien,

wie er inHerr Bastiat-Schulze vonDelitzsch, seiner Kampfschrift gegen Schulze-

Delitzsch aus dem Jahr 1864 (Lassalle 1919), ausführte, mit der entstehenden

Fabrikgesellschaft definitiv vorbei. In dieser nämlich sei Schulze-Delitzschs

Programm einer »Verweisung eines jeden auf sich selbst« (ebd., 44) schlicht

nicht mehr durchführbar. Das Postulat der Selbstverantwortung könne, so

Lassalle, nur in dem Maße überzeugen, wie man »von dem Menschen der

Natur gegenüber, von dem isolierten Menschen« (ebd., 45) spreche. Was für

»Robinson Crusoe auf seiner einsamen Insel« zutreffe, treffe aber keines-

wegs auch »innerhalb der menschlichen Gesellschaft« zu (ebd.). Zwar betone

auch Schulze-Delitzsch, dass der Mensch seine Bedürfnisse nur im Rahmen

des »Zusammenlebens und dadurch ermöglichten Austausches gegenseitiger

Hilfsleistungen mit Wesen seiner Art« (ebd., 82) befriedigen könne; Lassalle

monierte jedoch, dass sich diese tauschorientierte Wahrnehmung des sozia-

len Lebens – wie in der gesamten »liberalen Bourgeoisökonomie« (ebd., 94)

– noch durchgängig im Rahmen einer vorindustriellen Gesellschaft bewe-

ge, deren Wirtschaft auf individueller Eigenproduktion und anschließendem

Tausch beruhte.

Dass mit dem Aufkommen der großen Fabrik aber eine Form der Arbeits-

teilung entstanden sei, mit der sich eine neue Gemeinsamkeit in der Produk-

tion verbinde, werde von Schulze-Delitzsch ebenso ignoriert wie die Tatsa-

che, dass die Produktion heute von vornherein für den Markt bestimmt sei.

Lassalle attestierte Schulze-Delitzsch deshalb: »Sie schildern den Arbeitern



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 37

ihren eigenen Stand als – eine Welt von lauter Unternehmern! In ihrer ro-

sigen Phantasie verwandeln sie alle Fabrikarbeiter, diese Maschinenteile ei-

ner großen Gemeinproduktion, in lauter kleine selbständige Unternehmer,

die fertige gewonnene Produkte besitzen und für eigene Rechnung verkau-

fen!!« (ebd., 95f.) Und diese konkurrenzwirtschaftliche Produktionsweise, die

als solche »die Quelle des großen Reichtums und zugleich der großen Armut

unserer heutigen Gesellschaft« sei, mache die Lage des Arbeiterstandes »so

überaus traurig und ungewiß« (ebd., 102). Denn »jemand, der sich die Haupt-

nahrungsmittel für den eigenen Bedarf selbst produziert, kann nie so schnell

und tief ins Elend gestoßen werden,wie jemand, der, wie unsere Arbeiter, oh-

ne die geringste Widerstandskraft eines Kapitals täglich mit Haut und Haar

auf dem Weltmarkt liegt und von jeder Zuckung desselben abhängt!« (Ebd.)

Im Glücksspiel der gesellschaftlichen Zusammenhänge

Deshalbmüsseman, so Lassalle, imBlick auf das Selbstverantwortungspostu-

lat klar zwischen der rechtlichen und der wirtschaftlichen Sphäre unterschei-

den. Während auf der Ebene des Rechts »die Selbstverantwortlichkeit unbe-

dingter Grundsatz« sei, und zwar »aus dem sehr einfachen Grunde, weil in

der Rechtssphäre jeder nur von seinen eigenen Handlungen abhängt« (ebd.,

53), werde im Bereich der Ökonomie jeder in vielfacherWeise von Ereignissen

betroffen, die er in keiner Weise zu verantworten hat. Lassalle nannte hier ei-

ne »Reihe von Beispielen, die ins Millionenfache vermehrt und spezialisiert

werden« (ebd., 56) könnten:

»Wenn z.B. heute die Rosinenernte in Korinth und Smyrna oder die Getrei-

deernte im Mississippital, in den Donauländern und der Krim sehr reich-

lich ausgefallen ist, so verlieren die Korinthenhändler in Berlin und Köln […]

durch den Preisschlag vielleicht die Hälfte ihres Vermögens. Ist umgekehrt

unsere Getreideernte schlecht ausgefallen, so verlieren in diesem Jahre die

Arbeiter die Hälfte ihres Arbeitslohnes undmehr, der zwar im Geldausdruck

derselbe bleibt, aber ihnen nur einen um so viel geringeren Teil von Nah-

rungsmitteln beschaffen kann […]. Jede neue mechanische Erfindung, wel-

che die Produktion einer Ware billiger stellt, entwertet Massen fertiger Wa-

renvorräte derselben Art mehr oder weniger oder gänzlich und bricht Rei-

hen vonUnternehmern undHändlern die Existenz. Ja, keine neue Eisenbahn

kann angelegt werden, ohne Grundstücke, Häuser und Geschäfte an diesem



38 »Solidarität zuerst«

Ort und an dem Tor des Ortes, wo sie angelegt wird, auf das Soundsovielfa-

che ihres Preises zu steigern undGrundstücke,Häuser undGeschäfte andem

anderen Orte oder am entgegengesetzten Tor desselben Ortes auf lange zu

entwerten.« (Ebd., 53f. u. 56)

Für Lassalle stellte sich die Ökonomie also, im Unterschied zur Sphäre des

Rechts, nicht als Feld der Eigenverantwortung, sondern als »das Gebiet der

gesellschaftlichen Zusammenhänge« (ebd., 56) dar. Und damit entstehe die

Aufgabe, nicht länger nach individuellen, sondern nach gemeinschaftlichen

Lösungen für die soziale Frage zu suchen. Denn die komplexen wirtschaftli-

chen Zusammenhänge kommen, so Lassalle,

»als ein Schicksal zum Vorschein, welches Ball spielt mit der vermeintlichen

Freiheit des auf sich angewiesenen einzelnen. Der eine wird hoch aufge-

schnellt in diesem Spiel, das unbekannte und um so mehr unbeherrschte

Mächte mit ihm treiben, hoch hinauf in den Schoß des Reichtums; hundert

andere werden tief hinabgestürzt in den Abgrund der Armut, und das Rad

der gesellschaftlichen Zusammenhänge geht umprägend und zerquet-

schend über sie und ihre Handlungen, über ihren Fleiß und ihre Arbeit

hinweg. Der Zufall spielt Ball und die Menschen sind es, die in diesem Spiel

als Bälle dienen.« (Ebd., 57f.)

Wo aber der Zufall herrscht, da sei, wie man anerkennen müsse, alle Freiheit,

Selbstverantwortung und Zurechnungsfähigkeit des Individuums aufgeho-

ben. Und deshalb müsse es gerade im Namen von Freiheit und Zurechenbar-

keit darum gehen, durch geeignete politischeMaßnahmen die Auswirkungen

dieses Waltens des Zufalls »auf die Gesamtheit aller zu verteilen und so das

erdrückende Gewicht, mit welchem er sich sonst auf den Einzelnen stürzt,

für alle unfühlbar zu machen« (ebd., 58). Denn nur ein solcherart planvoller

Umgang mit der Unwägbarkeit der ökonomischen Verhältnisse, die sich »nur

verkennen, nicht aber durch Verkennen aufheben läßt«, sei in der Lage, die

Voraussetzungen zu schaffen, unter denen sich »die Zurechnungsfähigkeit,

Selbstverantwortung und Freiheit des einzelnen erst herstellen« lasse (ebd.,

59).

Mit demÜbergang zu den großformatigenMarkt- und Konkurrenzgesell-

schaften überwiege heute also »die Summe der nicht wißbaren Umstände […]

jederzeit unendlich die Summe der wißbaren Umstände« (ebd., 60).Während

aber, so Lassalle, kapitalkräftige Unternehmer durch geschickte Spekulation

und das Ausnutzen unterschiedlichster Konjunkturen in der Lage seien, in



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 39

diesem »individuellen Glücksspiel« mitzuspielen und unter günstigen Um-

ständen enorme Reichtümer anzusammeln, blieben die Arbeiter von diesen

Chancen ausgeschlossen, »weil sie den Einsatz zu diesem Glücksspiel nicht

vorlegen können: das Kapital« (ebd., 61). Von daher sei und bleibe der »grüne

Tisch, auf welchem die Unternehmer und Spekulanten das Glücksspiel spie-

len, zu welchem die heutige Produktion geworden ist«, stets »der Rücken der

Arbeiter«:

»Der Arbeiter ist es, welcher mit Lohnverminderung, mit Aufopferung müh-

seliger Ersparnisse, mit gänzlicher Arbeits- und somit Existenzlosigkeit die

notwendigenMißerfolge in jedem Spiel der Arbeitsherren und Spekulanten

bezahlt, deren falsche Spekulationen und Berechnungen er nicht hervorge-

bracht hat, deren Gier er nicht verschuldet und deren Glückserfolge er nicht

teilt.« (Ebd., 65; Herv. i.O.)

AmEnde resümierte Lassalle lakonisch: »Arbeiterstandwie Handwerkerstand

bilden daher in unserer Gesellschaft eine wirtschaftliche Abteilung, über wel-

cher die Inschrift der DanteschenHölle steht: ›Die ihr hier eintretet, lasst jede

Hoffnung fahren‹.« (Ebd., 62)

Das Ende der Kategorien von Leistung und Verdienst

Die leidenschaftlich geführte Grundsatzdebatte zwischen Schulze-Delitzsch

und Lassalle hatte die Grenzen des liberalen Arbeitsversprechens und des

liberalen Moraldispositivs erstmals nachdrücklich ins Bewusstsein gehoben.

Denn in der Tat: Die bis heute prominenten, für viele nach wie vor maßge-

benden Vorstellungen von Leistungsgerechtigkeit und Eigenverantwortung

haben in den modernen Gesellschaften in dem Moment ihre Plausibilitäts-

grundlagen eingebüßt, in dem die Individuen ihre Agrarprodukte nicht

mehr vorrangig für sich selbst und ihre Familien produzieren. In dem Mo-

ment, in dem es nicht mehr darum geht, nur eventuelle Überschüsse zu

verkaufen, sondern die gesamte Produktion nicht länger auf den Eigenbe-

darf, sondern auf Verkaufserlöse am Markt auszurichten, wird sie von den

schwankenden Tauschbedingungen des Marktes abhängig. Und hier zählen

nicht individuelle Leistung und Anstrengung, sondern einzig die Frage,

ob man auf hinreichend kaufkräftige Nachfrage trifft. Schon in der Adam

Smith-Welt der vorindustriellen Marktgesellschaft geht es also nicht mehr

um Leistungs-, Verdienst- oder Anstrengungsgerechtigkeit, sondern nur



40 »Solidarität zuerst«

noch um die abstrakte Tauschgerechtigkeit des Marktes, die unseren arbeits-

ethischen Gerechtigkeitsvorstellungen Hohn spricht. Man kann sich noch

so anstrengen: Wenn keine Nachfrage besteht, bleibt alle Mühe umsonst.

Deswegen gibt es in Sachen Leistungsgerechtigkeit schreiende Ungleichhei-

ten zwischen Spitzensportlern im Fußball und Spitzensportlern im Fechten,

die bei gleicher Anstrengungsintensität höchst unterschiedliche monetäre

Anerkennungen erhalten. Und auch der einsame Goldsucher findet für den

vermeintlich intrinsischen Wert seiner mühsam zusammengetragenen Nug-

gets nur dann Abnehmer, wenn er in einer Gesellschaft lebt, in der dieses

Edelmetall hohe Begehrlichkeiten und entsprechende Tauschbereitschaften

hervorruft. Der Fund von Goldklumpen allein macht ihn weder reich noch

satt.

Die Kategorien von Leistung und Verdienst verlieren also nicht erst in den

hocharbeitsteiligen Industriegesellschaften, sondern schon in jeder Markt-

und Tauschgesellschaft ihre sozialstrukturellen Grundlagen. Sie werden hier

für sozialethische Selbstverständigungsbemühungen schlicht irrelevant. Und

das gilt auch dann, wenn man im Blick auf das Motiv der gerechten Leis-

tung zwischen Anstrengungs- und Ergebnisgerechtigkeit, zwischen Arbeits-

und Produktgerechtigkeit unterscheiden will. Der Begriff der Leistung selbst

ist schließlich schon ambivalent. Sollen, wie es unserem Arbeitsethos und

unseren tiefsten, an den Individuen und ihren Mühen und Entbehrungen,

ihren Erwartungen und Ambitionen orientierten Gerechtigkeitsintuitionen

entspricht, nur individuelle Anstrengungen als Leistung gelten? Oder ist die

eigentliche Leistung nur das vorzeigbare Produkt dieser Anstrengung? Ist es

also leistungsgerecht, wenn jemand, der nach enormen Mühen ein halbwegs

vorzeigbares Ergebnis seiner Arbeit zustande bringt, dafür eine höhere Be-

lohnung bekommt als derjenige, dem dieses Ergebnis ohne sonderliche An-

strengung, mit Freude und Leichtigkeit und noch dazu in besserer Qualität

gelingt? Oder ist es einzig leistungsgerecht, den Wert des erstellten Produkts

zu betrachten? Schon in denNotengebungen unserer Grundschulen dominie-

ren bekanntlich, allen anderslautenden pädagogischen Bekenntnissen zum

Trotz, nicht anstrengungs-, sondern ergebnisorientierte Vorstellungen von

Leistungen, die manchen einfach so zufliegen, während andere sie auch bei

höchsten Bemühungen nur mit Ach und Krach erbringen können. Bereits

dies verstößt massiv gegen unsere nicht an Produkten, sondern an Personen,

nicht an der Funktionalität von Gegenständen, sondern an der Würde und

den Ambitionen von Menschen orientierten Gerechtigkeitsintuitionen. Wäh-

rend man für schulische Notengebungen in diesem Sinne dann aber noch



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 41

eine – freilich nicht mehr anstrengungs-, sondern nur noch ergebnisorien-

tierte – Leistungsgerechtigkeit reklamieren könnte, ist auch diese reduzierte

Variante der Leistungsgerechtigkeit für marktwirtschaftliche Transaktionen

nicht mehr plausibel denkbar. Denn hier entscheiden nun einmal nicht er-

stellte Leistungen, sondern die anonymen und stets volatilen Verhältnisse von

Angebot und Nachfrage darüber, obMarkteinkommen erzielt werden können

oder eben nicht.

Dass das liberale Moraldispositiv von Leistung und Eigenverantwortung

schon mit dem Übergang von der Selbstversorgungs- zur Marktwirtschaft

unplausibel wird, ist heute weithin unstrittig, auch wenn es unseren mora-

lischen Alltagsintuitionen erheblich zuwider läuft. So formulierte etwa der

sozialliberale Vordenker John Rawls, der mit seiner einflussreichen Theory of

Justice (1971) eine moderne Philosophie der sozialen Gerechtigkeit auf ver-

tragstheoretischer Grundlage zu entwerfen versuchte, eine klare Absage an

die Idee einer moralisch relevanten Leistungsgerechtigkeit. Diese könne es

unter den Bedingungen von Angebot und Nachfrage schlicht nicht geben.

Schließlich hänge »der moralische Wert eines Menschen gewiß nicht davon

ab, wieviele Arbeitskräfte seiner Art es gibt, oder wie begehrt seine Erzeug-

nisse sind« (Rawls 1975, 345).

Auch energische Verteidiger der Marktwirtschaft räumen dies ein. So be-

tonte etwa Friedrich August von Hayek, die Galionsfigur des Neoliberalismus

der Nachkriegszeit, mit Nachdruck, es sei in einem System freier Marktwirt-

schaft »weder wünschenswert noch durchführbar […], daß die materielle Ent-

lohnung allgemein dem entsprechen soll, was die Menschen als Verdienst an-

sehen« (von Hayek 1971, 114). Schon »im gewöhnlichen Geschäftsleben haben

wir nicht das Gefühl, einem Mann mehr zu schulden, weil ihm eine Dienst-

leistung für uns ein großes Opfer gekostet hat, wenn uns dieselbe Leistung

von jemand anderem mit Leichtigkeit hätte geboten werden können« (ebd.,

119). Und auch wir selbst erwarten, so von Hayek, »in unserem Verkehr mit

anderen, nicht nach unserem subjektiven Verdienst, sondern nach demWert,

den unsere Leistungen für sie haben, entlohnt zu werden« (ebd.). Deshalb

müsse man festhalten, dass insbesondere der ohnehin schon hoch diffuse Be-

griff der sozialenGerechtigkeit in einer freienMarktwirtschaft »offensichtlich

absurd«, dass er »leer und bedeutungslos« sei (vonHayek 1981, 95 u. 100). Jeder

einzelne könne und solle sich im Umgang mit seinen Mitmenschen zwar so

gerecht wie möglich verhalten; aber die Ergebnisse, die für ihn aus den Pro-

zessen von Angebot und Nachfrage resultieren, könnten »weder gerecht noch

ungerecht« sein, da sie »nicht beabsichtigt und vorhergesehen sind und von



42 »Solidarität zuerst«

einer Vielzahl von Umständen abhängen, die in ihrer Gesamtheit niemandem

bekannt sind« (ebd., 102). Diese Gerechtigkeitsignoranz des Marktes gelte, so

von Hayek, nicht nur für marktferne Arbeitsmühen und Anstrengungen, son-

dern auch für marktnah getroffene Investitionsentscheidungen, denn auch

deren Erfolg bleibe allemal unsicher und unberechenbar. Markterfolge stell-

ten sich für die Individuen nämlich vielfach aus Gründen ein, »die sie nicht

kennen konnten« (ebd., 104). Hier sei schlicht anzuerkennen, »daß Glück eine

große Rolle spielt« (ebd., 105), obwohl es für den sozialen Zusammenhalt und

die moralische Akzeptanz der Marktgesellschaft natürlich wichtig sei, »daß

die Individuen davon überzeugt sind, daß ihrWohlergehen von ihren eigenen

Anstrengungen und Entscheidungen abhängt« (ebd., 106).

Gerechtigkeitsambitionen und die Logik des Marktes

Der Markt ist gegenüber den Vorstellungen individueller Leistungsgerechtig-

keit immun und unsensibel. Er widerspricht damit dem liberalenMoraldispo-

sitiv frontal, denn er honoriert weder bestimmte Anstrengungsvolumina noch

bestimmte Berufsqualifikationen oder bestimmte Produktmengen als solche.

Er honoriert nur das, was – aus welchen Gründen auch immer – gerade auf

zahlungskräftige Nachfrage trifft. Als Indikator einer für die menschlichen

Selbstwahrnehmungen von Arbeit und Freiheit, Leistung und Gerechtigkeit

irgendwie relevanten Moral ist er deshalb gänzlich ungeeignet.

Dieser schon durch die Marktwirtschaft als solche verursachte Legitimi-

tätsentzug von Leistung und Eigenverantwortung verschlimmert sich noch,

wenn man bedenkt, dass auch die vermeintlich rein individuellen Fähigkei-

ten, Charakterzüge und Begabungen, etwa Belastbarkeit, Durchsetzungsfä-

higkeit und Beharrungsvermögen, Entdeckerfreude, Neugier und Kreativi-

tät, Mut und Risikobereitschaft etc., den Individuen nicht in einem mora-

lisch relevanten Sinne zuzurechnen sind. Seine Talente hat ein Individuum

genauso wenig durch individuelle Anstrengungen erworben wie seine hohe

oder niedrige Intelligenz, sein Aussehen, seine körperliche Robustheit und

die Mühe oder Leichtigkeit, mit der es sich einfachen oder komplexen Her-

ausforderungen zu widmen vermag.Hier ist nicht individuellerWille oder ei-

gene Anstrengung, sondern, wie John Rawls anmerkte, schlicht die »Lotterie

der Natur« am Werk, deren Ergebnisse »unter moralischen Gesichtspunkten

willkürlich« sind (Rawls 1975, 94). Nach allem, was man aus der entsprechen-

den Forschung weiß, ist schon die je individuelle – und verschieden verteil-



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 43

te – Arbeits- und Leistungsbereitschaft nicht primär oder gar ausschließlich

auf eigene, bewusste Willensentscheidungen, sondern in viel höherem Maße

auf vorgegebene psycho-physiologische Grundausstattungen und frühe So-

zialisationserfahrungen zurückzuführen, für die die einzelnen nichts kön-

nen. Und wenn man versucht, hier eine klare Grenze zwischen moralisch re-

levanter, d.h. allein auf eigener Anstrengung beruhender Leistung und mora-

lisch belangloser, weil biologisch und sozialisatorisch vorgegebener Fähigkeit

zu ziehen, kann man nur scheitern. Man wird deshalb wohl festhalten müs-

sen, dass die vorgegebenen Fähigkeiten einen weit höheren Einfluss auf die

real erzielten Arbeitsergebnisse haben als die eigenen Anstrengungsbereit-

schaften, zumal sich auch diese nicht unabhängig von den sozialen Kontexten

einstellen und dauerhaft stabilisieren.

Auch Friedrich August von Hayek ließ keinen Zweifel daran, dass die in-

dividuellen Fähigkeiten »zum großen Teil […] das Ergebnis angeborener An-

lagen oder der Umgebung« sind, in die man »hineingeboren wurde«, sodass

sie »gewiß kein persönliches Verdienst darstellen« (von Hayek 2004, 192). Und

John Rawls notierte dazu nur noch lakonisch: »Man hat seinen Platz in der

Verteilung der natürlichen Gaben ebensowenig verdient wie seine Ausgangs-

position in der Gesellschaft.« (Rawls 1975, 125) Es dürfe nämlich

»auf der Hand liegen, daß der Einsatz, zu dem jemand bereit ist, von sei-

nen natürlichen Fähigkeiten und den ihm offenstehenden Möglichkeiten

abhängt. Die Begabteren werden unter sonst gleichen Umständenmehr ge-

wissenhaftes Bemühen an den Tag legen, und es scheint keine Möglichkeit

zu geben, das Moment des glücklichen Zufalls herauszuanalysieren. Der

Gedanke der Belohnung des Verdienstes ist undurchführbar.« (Ebd., 346)

Die schmerzliche Einsicht in die empirische Unhaltbarkeit unserer Katego-

rien von Leistung, Fleiß und Eigenverantwortung bedeutet allerdings eine

schwere Demütigung für die arbeits- und autonomieethisch formatierten

Moralkonzepte, mit denen uns die europäischen Gesellschaften seit der Frü-

hen Neuzeit ausgestattet haben. Sie verlangt von uns einen grundsätzlichen

Abschied von den Ambitionen der frühliberalen Gesellschaftsillusion und

ihres individualistisch-liberalen Moraldispositivs; eine Verabschiedung, die

den modernen Gesellschaften bis heute nicht wirklich gelungen ist.

Stattdessen verfängt man sich in zahlreichen Abwehrreflexen, die darauf

hinauslaufen, diese notwendige Verabschiedung zu verweigern. So bemüht

man sich im tonangebenden liberalen Milieu – allein schon mangels Alter-

nativen – hartnäckig darum, die Tauschmechanismen des Marktes als solche



44 »Solidarität zuerst«

als gerecht auszuzeichnen, da hier ja stets Äquivalente getauscht werden, was

immerhin auch eine Form der Gerechtigkeit darstelle. Und da andere Gerech-

tigkeiten in der modernen Gesellschaft nun einmal nicht zu haben seien, sei

man gut beraten, sich trotz aller Unwägbarkeiten möglichst voll und ganz auf

den freien Markt einzulassen und hier sein fragiles Glück zu suchen. Denn

immerhin habe man es hier, anders als in den Zeiten der Feudalherrschaft,

nichtmit politisch-patriarchalerMacht,mit Einschränkungen derwirtschaft-

lichen Freiheit oder garmit blanker Gewalt zu tun.Die unüberschaubaren So-

zialverhältnisse der hocharbeitsteiligen Industriegesellschaften werden dabei

aber wider besseres Wissen noch immer auf die unterkomplexe Welt einer

von lauter Privateigentümern bevölkertenMarktgesellschaft – Lassalles »Welt

von lauter Unternehmern« – reduziert, in der jeder auf eigene Rechnung und

Verantwortung als eine kleine Firma frei und eigenverantwortlich agiert. Und

während sich die frühen Liberalen noch zu Recht die Köpfe darüber zerbro-

chen hatten, wie der breiten Masse das freiheits- und gleichheitssichernde

Privateigentum an Produktionsmitteln zugänglich zu machen sei, ohne das

niemand frei und unabhängig sein könne, spielt dieses staatsbürgerqualifi-

zierende Basiskriterium in den heutigen Rezepturen liberaler Sozialethik be-

zeichnenderweise keine Rolle mehr. Dass wir uns nicht in einer egalitären

Privateigentümergesellschaft, sondern in einer sozialstrukturell ungleichen

Klassengesellschaft befinden, in der der weit überwiegende Bevölkerungsteil

›unbürgerlich‹ konstituiert ist und von der »Bewilligung lebt, die er andern

gibt, von seinen Kräften Gebrauch zu machen« (Immanuel Kant), wird heute

zumeist schlicht ignoriert.

Nur noch Äquivalententausch-Gerechtigkeit?

Der Mainstream der liberalen Publizistik will die eklatante Gerechtigkeits-

ignoranz des Marktes, der den Menschen einzig noch einen fairen, aber

kaum verlässlichen Äquivalententausch als gerecht in Aussicht stellen kann,

als Problem partout nicht anerkennen. Und er will uns einreden, dass an-

dere Gerechtigkeiten – weder unsere moralisch tief verankerte individuelle

Verdienstgerechtigkeit noch die ebenso tief verankerte, wenn auch höchst

diffuse soziale Gerechtigkeit – in modernen Gesellschaften grundsätzlich

nicht zu haben seien. Er möchte unsere Gerechtigkeitsambitionen möglichst

vollständig auf die Akzeptanz einer derart reduzierten Marktgerechtigkeit

umprogrammieren und schlägt deshalb vor, dass wir uns möglichst rasch



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 45

und klaglos zu geschmeidig angepassten Marktakteuren umdefinieren, da

eben nur auf marktlicher Grundlage eine wirklich freie Gesellschaft in den

Blick genommen werden könne.

Allerdings laufen sozialethische Vorschläge, wir sollten uns doch bitte al-

le als eigenverantwortliche ›Arbeitskraftunternehmer‹ und ›Ich-AGs‹ verste-

hen – auch wenn sie im Rahmen der bundesrepublikanischen Sozial- und Ar-

beitsmarktpolitik in den letzten Jahrzehnten statt auf schallendes Gelächter

auf viel publizistische Sympathie und Zustimmung trafen –, unseren huma-

nistischen Gerechtigkeitsüberzeugungen frontal zuwider. Schließlich geht es

uns um personale Dimensionen der Gerechtigkeit, um Anstrengungs- und

Arbeitsgerechtigkeiten, aber auch um Bedürfnis- und Anerkennungsgerech-

tigkeiten für unsere je spezifischen Identitäten, unsere Besonderheiten und

Verletzlichkeiten. Und es geht uns immer auch um soziale Gerechtigkeit in

unserem Verhältnis zu unseren Mitmenschen, mit denen wir uns immer ir-

gendwie vergleichen und in Beziehung setzen. Dass es auf hinreichend frei-

en Märkten zu herrschaftsfreien äquivalenten Tauschrelationen von Gütern

verschiedenster Art kommt oder zumindest kommen kann, ist unseren Ge-

rechtigkeitsambitionen dagegen ziemlich egal. Und das liberale Dauerman-

tra, dass der freie Markt trotz aller Unsicherheiten doch immerhin tausch-

gerecht sei, trägt wenig dazu bei, dass wir unsere Gesellschaft und ihre Me-

chanismen der Verteilung von Waren und Dienstleistungen, von Einkünften

und Ressourcen, von Ämtern und Funktionen, von Macht und Einfluss, von

Wertschätzung und Respekt wirklich als moralisch anerkennenswert erleben

können.

Eine gewisse Ausnahme bildet hier der Kieler Philosoph Wolfgang Kers-

ting, der seit vielen Jahren eine dezidiert liberale politische Philosophie, einen

»Liberalismus sans phrase«, zu entwickeln versucht (vgl. Kersting 2000a). Er

wehrt sich nämlich vehement gegen die resignative Vorstellung, wir müssten

unsere eingelebten Kategorien von persönlicher Verdienst- und Leistungsge-

rechtigkeit zugunsten einer blinden Akzeptanz der rein tauschfunktionalen

Marktgerechtigkeit umdefinieren. Dabei räumt er durchaus ein, dass man

alle Vorstellungen von verdienten, d.h. einzig durch eigene Anstrengungen

erworbenen Fähigkeiten und Kompetenzen als empirisch unhaltbar aufge-

benmüsse, wennman zentrale Erkenntnisse der Sozialisationsforschung und

Entwicklungspsychologie nicht einfach ignorieren wolle. Allerdings scheut er

vor den gerechtigkeitstheoretischen Konsequenzen dieser Einsicht zurück,

denn diese seien moralisch nicht auszuhalten. In einem Akt trotziger Ver-

zweiflung setzt er an die Stelle dieser Einsicht deshalb apodiktisch und ar-



46 »Solidarität zuerst«

gumentlos das Postulat eines »verdienstethischen Naturalismus« (ebd., 367-

371). Es könne schlicht nicht angehen, so Kersting, »daß niemand ein natürli-

ches Recht auf die von ihm erarbeiteten sozioökonomischen Güter hat« (Kers-

ting 2000b, 212). Ein solches Kontingenzargument würde sich nämlich ver-

heerend auf unsere arbeits- und autonomieethischen Grundüberzeugungen,

auf unser Verständnis freier Personalität und individueller Verantwortlich-

keit auswirken. Und deshalb müsse man eben doch – wider besseres Wissen

– behaupten, dass jedem Individuum die Ergebnisse seiner Arbeit und An-

strengung in einemmoralisch relevanten Sinne zustehen.Wenn man die un-

absehbaren Folgen des Kontingenzarguments vermeiden wolle, müsse man

einfach darauf beharren, dass »die Person in ihrer natürlichen Beschaffenheit

undmit all ihren durch ihr soziales Herkunftsmilieu bestimmten Eigenschaf-

ten zumungeteilten Subjekt eines fundamentalen Anspruchs auf all die durch

Einsatz ihrer Talente, Fähigkeiten und Kompetenzen erarbeiteten Gütern er-

klärt« (ebd., 217) wird. Die alten individualistischen Impulse der vorindustri-

ellen Illusion einer freien »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen« wirken

also bis heute offensichtlich mental und moralisch so massiv nach, dass alle

wissenschaftliche Erkenntnis an ihnen einfachhin scheitert. Offenbar kann

schlicht nicht sein, was nicht sein darf.

Mit den auf den ersten Blick so plausiblen, am Individuum orientierten

Kategorien von Leistung und Verdienst ist in den modernen Gesellschaften,

unseren elementaren moralischen Intuitionen zum Trotz, also sozialethisch

nichts zu gewinnen. Sie scheitern schon an den per se moralisch unsensiblen

Mechanismen des Marktes und erweisen sich schon hier als hoffnungslos ob-

solet. Sie bleiben allenfalls, und auch dies nur in engen Grenzen, pädagogisch

sinnvoll. Dennwennman angesichts der Lotterie der biologisch-sozialisatori-

schen Grundausstattung, der marktwirtschaftlichen Einkommensverteilung

nach Angebot und Nachfrage und der in den großen Fabrikgesellschaften ra-

sant zunehmenden ökonomischen »Zufälle, die mit den Menschen Ball spie-

len« (Ferdinand Lassalle), immer geringere Chancen zu einer echten,mitWil-

len und Bewusstsein vollzogenen Einwirkung auf seine materiellen Geschi-

cke hat, dann sollte man diese Chancen nach Möglichkeit wenigstens nutzen,

wenn man sich selbst – freilich weithin kontrafaktisch – noch einen letzten

Rest an ökonomisch-materieller Autonomie- und Selbstbestimmungsfähig-

keit attestieren will. Sozialphilosophisch ehrlicher wäre es aber, sich tatsäch-

lich der Danteschen Devise Lascare omni speranza hinzugeben und anzuerken-

nen, dass die einzelne Person, die von der Aufklärungsphilosophie so hoch

gehandelt wurde, in den unübersichtlichen Arbeitsgesellschaften der späten



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 47

Moderne kaum noch etwas auszurichten vermag. Von daher gilt dann wohl

die Devise: »Du hast keine Chance, aber nutze sie.« (Herbert Achternbusch)

Fabrikunfälle: Das postliberale Moralprofil des Wohlfahrtsstaates

Die von Hermann Schulze-Delitzsch und Ferdinand Lassalle ausgelösten De-

batten um ökonomische Eigenverantwortung und die Zufälle des modernen

Wirtschaftslebens hatten bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Gren-

zen des liberalen Gesellschaftsprojekts auf die Agenda der sozialethischen

Selbstverständigung gesetzt. Das Ende des liberalenMoraldispositivs trat den

Zeitgenossen des 19. Jahrhunderts aber noch viel deutlicher vor Augen im

Angesicht einer neuen dramatischen Realität, die man früher nicht kannte:

die großen Unfälle in Bergbau und Industrie, die oft Hunderte von Opfern

forderten und ganze Dörfer und Stadtteile in blankes Elend stürzten. Die

von der bürgerlichen Gesellschaft begeistert gefeierten Erfindungen bei Koh-

le und Stahl, im Maschinenbau und der chemischen Industrie ermöglichten

die Nutzbarmachung gewaltiger, nur mühsam unter menschliche Kontrolle

zu bringender Naturkräfte. Und diese wollte man nicht nur in kleinen, hand-

werklich orientierten Manufakturen, sondern auch großindustriell in Dienst

nehmen, um auf dieser Grundlage den materiellen Wohlstand der Volkswirt-

schaft rasant zu erhöhen. Damit entstanden jedoch völlig neuartige Problem-

und Risikolagen, die sich nicht nur, aber in besonders dramatischer Weise im

Phänomen der industriellen Arbeitsunfälle manifestierten (vgl. Ewald 1993;

Große Kracht 2017, 261f. u.350-352).

In der Regel lag diesen Unfällen kein individuell zurechenbares Verschul-

den zugrunde. Sie erschienen eher – zwar nicht in jedemEinzelfall, aber doch

in ihrer Gesamtheit – als unvermeidbare Nebenfolge von gesellschaftlichen

Modernisierungsprozessen, die sich der Logik individueller Verantwortung

entziehen. Wenn etwa der einzelne Fabrikarbeiter – durch lange Arbeitszei-

ten ermüdet – bei der Bedienung einer hochgefährlichen, zudem notwendi-

gerweise noch nicht völlig ausgereiften Technologie einen fahrlässigen Fehler

begeht, wie er im Arbeitsalltag nun einmal nicht vermieden werden kann,

ist er dann haftbar zu machen für die Folgen? Und falls ja, wie sollte er mit

seinem bescheidenen Einkommen in der Lage sein, einen vollumfänglichen

Schadenersatz zu leisten, wenn in Folge seines Fehlers Dutzende Familien

plötzlich ohne ihren Ernährer dastehen – sofern er selbst diesen Unfall über-

haupt überlebt? Und wenn eine Maschine, wie es oft vorkam, ohne erkenn-



48 »Solidarität zuerst«

bare Ursache explodiert? Sind dann die Unternehmer und Investoren haftbar

zu machen? Können sie nicht mit guten Gründen darauf hinweisen, dass die

Gesellschaft die wohlstandsmehrende Anwendung der neuen Technologien

dringend wünscht? Und kann es ernsthaft einmoralisches Fehlverhalten sein,

moderne Industriebetriebe und Fabrikanlagen, Bergwerke und Eisenbahnen

mit ihren nicht gänzlich zu vermeidenden Gefahren überhaupt in Betrieb zu

nehmen?

Wie es scheint, sindWohlstandssteigerung und die Zunahme von Arbeits-

unfällen in der modernen Industriegesellschaft fest miteinander verkoppelt,

denn schwere Fabrikunfälle werden hier zu einer gesellschaftlichen Normali-

tät. Sie entstehen aus den alltäglichen Arbeitsabläufen der industrialisierten

Gesellschaft – und zwar regelmäßig, wenn auch im Einzelnen nicht vorher-

sehbar. Sie können aber statistisch erfasst werden.Mit denMethoden dermo-

dernen Wahrscheinlichkeitsrechnung kann man ihre Häufigkeit, ihre durch-

schnittlichen Dimensionen und Auswirkungen zwar nicht beeinflussen, sehr

wohl aber relativ verlässlich berechnen. Und dadurch werden ihre Folgen do-

mestizierbar. Statt hilflos vor diesem regelmäßigen industriegesellschaftli-

chen Leid zu stehen oder unbeholfen nach gerechter Wiedergutmachung, sei

es durch den Arbeiter, sei es durch den Unternehmer, zu rufen, stand die Ge-

sellschaft nun vor der Aufgabe – und zugleich vor der Möglichkeit –, sich

vom liberalen Verantwortungsdispositiv des Privatrechts zu verabschieden

und ein völlig neuartiges kollektives Sozialrecht einzuführen, das effektive

Hilfe in Aussicht stellen und beiden Seiten in verlässlicher Weise materielle

Sicherheiten bieten kann. Die eingelebten Geltungsgrundlagen der liberalen

Sozialmoral mussten dafür aber fundamental aufgesprengt werden.

Am Beispiel der großen Fabrikunfälle und der Frage, ob und wie ihre Fol-

gen entweder gerecht zu entschädigen oder aber effektiv zu regulieren sind,

musste die Industriegesellschaft lernen, dass die liberal-individuellen Kate-

gorien von Schuld und Verantwortung, von Haftung und Schadenersatz in

weiten Bereichen des sozialen Lebens unbrauchbar geworden waren. In der

Tat erfand sie in diesem Rahmen – in langwierigen Reflexionsprozessen ihrer

Arbeiter- und Unternehmerverbände, ihrer Rechtsprechung und ihrer Staats-

wissenschaften – die neue Kategorie des kollektiv abzusichernden Berufsrisi-

kos, d.h. eine nach Branchen und Tätigkeiten zu unterscheidende, statistisch

zu berechnende und vom Willen und Bewusstsein der handelnden Akteure

unabhängige Gefährlichkeit industrieller Arbeit, bei deren Erfassung morali-

sche Kategorien wie Absicht, Leichtsinn und Fahrlässigkeit keine Rolle spie-

len. Die Erfindung und politisch-rechtliche Institutionalisierung des Berufs-



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 49

risikos macht damit eine völlig neuartige, nicht länger individualistisch zu

formatierende Form von politischer Moral notwendig. Verlangt ist nun näm-

lich ein für die gewohnten liberalen Wahrnehmungsmuster arg unmoralisch

anmutendes Konzept von kollektiver Versicherung und anonymer Schadens-

abwicklung imRahmen eines erst noch zu konzipierenden postliberalen Sozi-

alrechts. Denn nun geht es nicht mehr um Haftungsfragen und einzelfallge-

rechten Schadenersatz, sondern um abstrakte, versicherungsmathematisch

zu berechnende Pauschalsätze für unterschiedliche Grade der Schädigung,

die dem verunglückten Individuum und seiner Familie durch gesetzlich vor-

geschriebene Unfallversicherungen der Unternehmen verlässlich, sicher und

schnell ausgezahlt werden.

Die auf Datenerhebung und Stochastik beruhende Unfallversicherung

schützt die Existenzbedingungen des Arbeiters nach vorab feststehenden

Regelsätzen. Das verunglückte Individuum wird hier gewissermaßen zu

einem anonymen Aktenvorgang neben anderen Aktenvorgängen degradiert

und entsprechend entpersönlicht. Ihm selbst und den konkreten Umständen

seines Unfalls wird kein näheres Interesse geschenkt. Gerade dadurch aber

können sich tragfähige postliberale Lösungen entwickeln, die die materiel-

len Bedürfnisse und Erwartungen aller Beteiligten berechenbar absichern.

Versichert werden nämlich nicht nur die Existenzbedingungen der be-

troffenen Arbeiter, sondern ebenso die des Unternehmens, das sich durch

regelmäßig abgeführte Versicherungsbeiträge gemeinsam mit den ande-

ren Unternehmen derselben Branche vor unkalkulierbaren und womöglich

existenzbedrohenden Einzelfällen schützen und langwierigen juristischen

Auseinandersetzungen aus dem Weg gehen kann. Es verwundert von daher

nicht, dass die Einführung gesetzlicher, allgemeinverbindlicher und von

den Unternehmen zu tragender Unfallversicherungen – dies war in den

1880er-Jahren der erste große Innovationsschub des entstehenden deut-

schen Wohlfahrtsstaates – nicht so sehr von staatlichen Obrigkeiten oder

von selbstbewussten Arbeiterorganisationen, sondern von den Unterneh-

merverbänden selbst gefordert und vorangetrieben wurde. Der moderne

Wohlfahrtsstaat ist damit schon in seinen Anfängen entscheidend auf poli-

tische Initiativen aus der Unternehmerschaft zurückzuführen; und er sollte

auch in den Folgejahren regelmäßig zentrale Bestands- und Sicherungsinter-

essen der Unternehmer wahrnehmen, auch wenn diese – merkwürdig genug

– immer wieder und nur allzu gerne wohlfahrtstaatskritische Klagegesänge

anstimmten.



50 »Solidarität zuerst«

Mit der Erfindung des Berufsrisikos und der Sozialversicherung, deren

Logik schon bald darauf zielte, über das Risiko der Arbeitsunfälle hinaus auch

die weiteren ›Standardrisiken des industriellen Erwerbslebens‹, also Krank-

heit und Alter, später auch Arbeitslosigkeit, in ihren Auswirkungen kollektiv

abzusichern, war seit dem späten 19. Jahrhundert ein postliberaler Mecha-

nismus der Vergesellschaftung entstanden, der über das gesamte 20. Jahr-

hundert großen Erfolg und festen Bestand haben sollte. Bis heute findet er

in seiner Leistungsfähigkeit und Effizienz zumeist hohe Anerkennung, auch

wenn er vor allem im liberalen Lager immer wieder wegen seiner vermeint-

lich defizitären Moralgrundlagen, seiner Ignoranz gegenüber Eigenverant-

wortung und Eigeninitiative, Arbeitsfleiß und Leistungsgerechtigkeit ange-

feindet wird.

Der Wohlfahrtsstaat und die Krise des Liberalismus

Mit der Erfindung der Sozialversicherungen wurden die individualistischen

Verantwortungswahrnehmungen des liberalen Denkens in sozialethischer

Hinsicht also durch ein kollektives, postliberales Organisationsmodell zur

Regulierung der neuen Normalitätslagen der Industriegesellschaft ersetzt.

Dieses scheint in seiner Rationalität ohne jede individuelle Moral, ohne jeden

überlieferten Begriff von Recht und Gerechtigkeit auszukommen. Es ist kalt,

herzlos und maschinell, es lässt sich durch geschickte Betrügereien ausnut-

zen und hintergehen, es kennt nur Formulare, Richtlinien und Vorschriften.

Und es ist am konkreten Menschen mit seinen individuellen Bedürfnissen

wenig interessiert. Es ist in hohem Maße ›a-sozial‹ und unsensibel; und

trotzdem ist es funktional und effektiv – und in seiner Fähigkeit zur Scha-

densabwicklung schlicht alternativlos, wennman vor den komplexen sozialen

Problemlagen industriegesellschaftlichen Zusammenlebens nicht kapitulie-

ren will. Die Frage, ob dieses Arrangement auch eine eigene postliberale

Moralität haben könnte, sodass es nicht nur aufgrund seiner Funktionalität

technisch geachtet, sondern wegen einer neuartigen, zwar nicht länger

individualistisch-liberalen, dennoch aber den Leitideen von Freiheit und

Gleichheit verpflichteten Normativität auch moralisch wertgeschätzt werden

kann, geriet allerdings kaum in den Blick.

Angesichts der Risiken der industriegesellschaftlichen Arbeitswelt wur-

den die Kategorien der individualistisch-liberalen Vergesellschaftung, die

Prinzipien von Vertrag und Verantwortung, von Haftung und Entschädi-



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 51

gung als Grundmuster sozialer Interaktion also zunehmend unbrauchbar.

Am Horizont erschien stattdessen das neue, noch weithin unverstandene

Leitbild einer postliberalen Gesellschaft, die sich vor allem als »eine umfas-

sende Versicherung gegen die Risiken« versteht, »die sie durch ihre eigene

Entwicklung verursacht« (Ewald 1993, 10f.). Es kam zur »Geburt der Versi-

cherungsgesellschaft« (ebd.), die die überschaubare Marktplatzgesellschaft

der Adam Smith-Welt ablöste und der komplex und anonym gewordenen

Welt des hochtourigen Industriekapitalismus ein neues wohlfahrtsstaatli-

ches Freiheits- und Gleichheitsversprechen auf kollektivistisch-postliberaler

Grundlage zur Seite stellte.

Das neue Sozialrecht des spätmodernen Wohlfahrtsstaates bricht näm-

lich keineswegs, wie ihm oft vorgeworfen wird, mit den Leitideen der Frei-

heit und Gleichheit aller Staatsbürger. Im Gegenteil: Erst dieses Sozialrecht

verschafft den eigentumslosen Massen zumindest in Ansätzen die Möglich-

keit, eine halbwegs planbare und sozial gesicherte Existenz in der moder-

nen Arbeitsgesellschaft zu führen. Denn durch geeignete politische Maßnah-

men kann es gelingen, die Lohnarbeiter von ihrer permanenten Daseinsun-

sicherheit, dem eigentlichen Proletarierschicksal, zu befreien und ihnen im

Rahmen einer wohlfahrtsstaatlich gewährten und entsprechend begleiteten

»Normalerwerbsbiografie« (UlrichMückenberger) soziale Sicherheit und Ver-

lässlichkeit in Aussicht zu stellen. Damit besteht dann die Chance, dass das

Arbeits- und Autonomieversprechen der bürgerlichen Gesellschaft – nun frei-

lich unter postliberalen Vorzeichen – einen echten Aufschwung erleben kann,

ja dass es seine universalistischen Ansprüche überhaupt erstmals hinreichend

realistisch und breitenwirksam umsetzen kann. Und diese Chance eröffnete

sich just in einer Zeit, in der das liberale Bürgertum dabei war, sich von diesen

Ansprüchen politisch und moralisch längst wieder zu verabschieden.

In den liberalen Milieus schürte das aufziehende Zeitalter der großen Fa-

briken nämlich dunkle Befürchtungen von Chaos und Anarchie, von Ende und

Untergang. Die immer größer geschnittenen Fabrikgesellschaften mit ihren

zunehmend unpersönlichen Großindustrien, Börsenkapitalien und Aktienge-

sellschaften, mit ihrer sozialen Entwurzelung, ihrer Vermassung und groß-

städtischen Anonymität ließen vom Ideal einer »Bürgergesellschaft mittlerer

Existenzen« kaum noch etwas übrig. Stattdessen herrschten nun Nervosität

und Unruhe, Existenznöte und soziales Elend, Revolutionsängste und Un-

sicherheiten aller Art; eine kalte, bedrohliche, übermächtige und durch und

durch unfreie Massengesellschaft, die das einst so selbstbewusste freie Indi-

viduummit kalter systemischer Macht in das »stahlharte Gehäuse« (MaxWe-



52 »Solidarität zuerst«

ber) industriekapitalistischer Hörigkeit sperrt und seinen moralischen Am-

bitionen nur noch mit Hohn und Ignoranz begegnet. So schrieb der große

Soziologe Max Weber Anfang des 20. Jahrhunderts im Tenor illusionsloser

Resignation:

»Die heutige kapitalistischeWirtschaftsordnung ist ein ungeheurer Kosmos,

in den der einzelne hineingeboren wird und der für ihn, wenigstens als ein-

zelnen, als faktisch unabänderliches Gehäuse, in dem er zu leben hat, ge-

geben ist. Er zwingt den Einzelnen, soweit er in den Zusammenhang des

Marktes verflochten ist, die Normen seines wirtschaftlichen Handelns auf.«

(Weber 1934, 37)

Gerade in den Kreisen von Bildung und Besitz, von Einfluss und Wohlstand

war man sich nun sicher, dass die liberale Epoche, wenn es sie je gegeben

haben sollte, keine Zukunft mehr habe. Die liberale Gesellschaft schien ihre

einstigen Selbstimaginationen und alle ihre freiheits- und gleichheitsrechtli-

chen Versprechen aufgegeben zu haben. Mit der Trennung von Kapital und

Arbeit und dem Aufkommen der Großindustrie war der Weg, der über die

individuellen Tugenden von Leistung, Fleiß und Tüchtigkeit zu Wohlstand

und Sicherheit für alle hätte führen sollen, für immer größere Mehrheiten

der Bevölkerung sozialstrukturell versperrt. Der Liberalismus geriet in die-

sem Rahmen in eine schwere moralische Krise und degenerierte vielfach zur

ängstlichen Defensivideologie der besitzenden Klassen. Die einstigen Inklu-

sionsversprechen von Besitz und Bildung wurden dabei zu schroffen Exklu-

sionskriterien umdefiniert. Immer häufiger traf man in liberalen Zirkeln nun

auf kulturpessimistische Ängste vor der drohenden Massengesellschaft und

der kollektiven Irrationalität der Menge, vor deren Hintergrund man das ei-

gentliche Zeitalter der bürgerlichen Gesellschaft demUntergang geweiht sah.

Hier brachen tiefsitzende Aversionen gegenüber der Realität einer nachbür-

gerlichen Massendemokratie auf, die nicht als Konsequenz des bürgerlichen

Verfassungsideals begrüßt, sondern zumeist nur noch als diffuse Bedrohung

für ›echte Autonomie‹ und ›wahrhafte Individualität‹ wahrgenommen wur-

de. Es war nun der Liberalismus selbst, der das liberale Ausgangsverspre-

chen von Freiheit und Gleichheit für alle achselzuckend aufkündigte und in

der Abwehr der Partizipationsansprüche der nachdrängenden unterbürgerli-

chen Schichten immer häufiger auf sozialdarwinistisch imprägnierte Strate-

gien von agonalem Durchsetzungskampf, von machtgestütztem Eigeninter-

esse und egozentrischer Selbstbehauptung im struggle for life setzte; eineMaxi-

me, die schon beim sozialliberalen Arbeiterfreund Schulze-Delitzsch anklang,



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 53

als er den Individuen eine »Existenz auf fremde Kosten, obenein zum Nacht-

heil des Ganzen« (Schulze-Delitzsch 1863, 103) bestritt – und die immanches-

terliberalen laisser faire eines zeitweise auch in Deutschland breit goutierten

Herbert Spencer ihren vollendeten Ausdruck fand.

Das Normativitätsprofil der neuen Sozialversicherungsgesellschaft

Der Sozialversicherungsstaat liegt dagegen – wenn auch auf der Basis ei-

ner fundamentalen politisch-ethischen Transformation, die den Verhältnis-

sen des ›stahlharten Gehäuses‹ der industriekapitalistischen Gesellschaft ent-

spricht – durchaus auf der normativen Linie der universalistischen Freiheits-

und Gleichheitsambitionen der politischenModerne. Denn einzig die institu-

tionellen Sicherungen der wohlfahrtsstaatlichen Versicherungsarrangements

eröffnen den Weg, die freiheitsrechtlichen Errungenschaften des liberalen

Zeitalters mit dem sozialen Komplexitätsniveau der Industriegesellschaften

in Einklang zu bringen. Es geht nun darum, den materiell ungesicherten,

auf fremdbestimmte Lohnarbeit verwiesenen Massen des Industriezeitalters

nicht nur elementare Hilfeleistungen gegen Not und Elend, sondern auch ein

verlässliches funktionales Äquivalent für die ihnen unzugänglichen materi-

ellen Grundlagen bürgerlicher Unabhängigkeit in Aussicht zu stellen. Und

in dem Maße, wie dies gelingt, eröffnet das neue Leitbild der Sozialversi-

cherungsgesellschaft die Chance, das historisch obsolet gewordene Freiheits-

und Gleichheitsversprechen der Aufklärung auf postliberaler Grundlage neu

aufzulegen. Die vermeintliche »originäre Privatautonomie« lässt sich dann

durch eine künstliche, kollektiv organisierte »derivierte Privatautonomie« er-

setzen (vgl.Habermas 1990, 25).Und die angeblich immer schon in der eigent-

lichen Natur des Menschen verankerte, schon vorstaatlich bestehende und

erst mit den Emanzipationsprozessen der Moderne historisch zum Durch-

bruch gekommene Freiheit der Individuen wird dann nicht nur philosophisch

postuliert, sondern politisch bewusst herbeigeführt: als eine soziale Freiheit,

die nicht nur freiheitsrechtlich gewährt werden kann, sondern zunächst ein-

mal sozialstaatlich herbeigeführt werden muss, wenn sie sich als reale Frei-

heit für alle entfalten und bewähren will.

Wenn es demWohlfahrtsstaat gelingt, breiteste Bevölkerungskreise in ein

ihre Lebens- und Arbeitswelten begleitendes System sozialer Sicherung ein-

zubinden, die Standardrisiken von Krankheit und Alter, Arbeitslosigkeit und

Pflege verlässlich zu versichern, die Lohnarbeit als dauerhaftes Normalar-



54 »Solidarität zuerst«

beitsverhältnis zu etablieren und mit effektiven Arbeits- und Kündigungs-

schutzmaßnahmen sowie einer Wirtschaftspolitik zu begleiten, die nicht nur

auf Wachstum und Wettbewerbsfähigkeit, sondern auch auf Vollbeschäfti-

gung setzt, dann kann er in der Tat die realen Entfaltungschancen von Freiheit

und Gleichheit für alle deutlich erhöhen. Und erst dies ermöglicht dem Pro-

jekt derModerne, das universalistische Freiheits- undGleichheitsversprechen

nicht nur normativ und ideell aufzurufen, sondern auch politisch-praktisch

so weit umzusetzen, dass es tendenziell wirklich alle Gesellschaftsmitglieder

zu erreichen vermag – wenn auch nicht mehr, wie ursprünglich gedacht, im

eigenverantwortlich-individuellen Modus privaten Eigentums auf der Basis

bürgerlicher Arbeit, sondern nun im neuen gemeinschaftlich-kollektivenMo-

dus eines durch gesellschaftliche Zusammenarbeit hervorgebrachten Wohl-

stands, über dessen angemessene Verteilung je neu zu verhandeln ist. Dabei

können dann auch die im Modell freier Marktgesellschaften zum Scheitern

verurteilten Kategorien der Arbeits- und Leistungsgerechtigkeit wieder zum

Leben erweckt werden, wenn man etwa in der Rentenversicherung nicht ein-

fach auf reine Grundsicherung, sondern auf die Anerkennung der Lebens-

leistung und die Idee einer vorleistungsgerechten Lebensstandardsicherung

setzt. In diesem Sinne schuf der Wohlfahrtsstaat des 20. Jahrhunderts tat-

sächlich erstmals so etwas wie die institutionelle Sicherung zentraler Inhal-

te des bürgerlichen Arbeitsversprechens; eine Sicherung, die die bürgerliche

Marktgesellschaft von Anfang an nicht ernsthaft für alle ihre Mitglieder in

Aussicht stellen konnte.

Wie die Geschichte der sozialpolitischen Governance der Fabrikunfälle

zeigt, ist die raison d’être des Wohlfahrtsstaates ursprünglich nicht die Be-

kämpfung sozialer Ungleichheit und eine irgendwie gerechte Verteilung

des gesellschaftlichen Reichtums im Namen sozialer Chancengerechtigkeit,

wie ihm unter der kulturellen Hegemonie des liberalen Moraldispositivs

immer wieder unterstellt wird. Der Wohlfahrtsstaat liegt vielmehr von An-

fang an jenseits der Staatsvorstellungen des politischen Liberalismus. Er

zielt auf die politische Bearbeitung postliberaler industriegesellschaftlicher

Problemlagen und bedient sich dazu postliberaler Mittel. Dies gilt nicht

nur für seine Anfänge; es gilt in zunehmendem Maße bis heute, denn die

modernen Gesellschaften bekommen es mit stets neuen Komplexitätslagen,

mit stets unübersichtlicheren Verflechtungen zu tun, in denen sich die

Regulierungsmechanismen einer marktwirtschaftlichen Sozialordnung als

immer untauglicher erweisen. Heute kann man etwa, wie insbesondere

in der im Jahr 2008 ausgebrochenen Finanzmarktkrise deutlich wurde,



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 55

konkursbedrohte Großbanken, die sich verspekuliert haben, nicht einfach

vom Markt verschwinden lassen, auch wenn nur dies eine marktgerechte

Lösung wäre. Weil sie nämlich, was auf einem freien Markt eigentlich nicht

möglich sein dürfte, übermächtig und ›systemrelevant‹ geworden sind,

würde ihr Untergang mutmaßlich zu unvorhersehbaren wirtschaftlichen

und sozialen Verwerfungen führen, die sich politisch nicht verantworten

lassen. Damit wird an einem weiteren Beispiel deutlich, dass sich zahlreiche

Herausforderungen der modernen Gesellschaft im Modus der liberalen

Haftungs- und Verantwortungslogik des freien Marktes schlicht nicht mehr

bearbeiten lassen. Und wenn heute angesichts der Milliardenbeträge, die

von zunehmend anonymisierten Kapitalgesellschaften investiert oder auch

fehlinvestiert werden, in der wirtschaftsnahen Politik und Publizistik ernst-

haft ein schärferes persönliches Haftungsrecht gefordert wird, kann eine

derart naive Komplexitätsreduktion nur noch Kopfschütteln auslösen; ebenso

wie der schlicht lächerliche Versuch, gegen die Finanzmarktkrise normativ

erneut die guten alten Tugenden des ›ehrbaren Kaufmanns‹ anzurufen.

Der Wohlfahrtsstaat auf der Suche nach einer postliberalen Moral

Der Wohlfahrtsstaat ist in den modernen Gesellschaften in dem Maße leis-

tungsfähig, wie er das liberale Dispositiv individueller Verantwortung durch

das postliberale Dispositiv kollektiver Regulierungs- und Gestaltungsverant-

wortung ergänzt und ablöst. Für die Idee des postliberalenWohlfahrtsstaates

wurde in der europäischen Ideengeschichte aber, anders als für die des libera-

len Rechtsstaates, keinerlei sozialphilosophische Vorarbeit geleistet. Treffend

kann Jürgen Kaube deshalb konstatieren:

»Es gibt keinen Bodin, keinen Rousseau oder Marx des Wohlfahrtsstaates.

Der Sozialstaat leitet sich nicht aus kanonischen Texten her, nicht einmal

aus solchen, die den Menschenrechtserklärungen des 18. Jahrhunderts oder

dem Kommunistischen Manifest ähneln würden. Ihm liegt keine ausgear-

beitete Ideologie zugrunde, und es ist fast so, als testete mit dem Wohl-

fahrtsstaat die politische Evolution, ob politische Gebilde auch ohne eine

kompakte philosophische Anschubfinanzierung entstehen und stabilisiert

werden können.« (Kaube 2003, 42)

In der Tat: Die Diskurse zu denmoralischen Legitimationsgrundlagen des bis

heute umstrittenen, von vielen durchaus geliebten, von vielen aber auch skep-



56 »Solidarität zuerst«

tisch beäugten oder vehement verurteilten Wohlfahrtsstaates bewegen sich

nahezu ausschließlich imKategorienrahmen des liberalen Rechts- undMoral-

dispositivs. Seine Gegner argumentieren zumeist ungebrochen und mit ho-

her moralischer Emphase im liberalenWahrnehmungsrahmen und bemühen

die Kategorien von Leistung und Eigenverantwortung, die von den ›sozialen

Hängematten‹ der wohlfahrtsstaatlichen Arrangements angeblich unterhöhlt

und ausgezehrt werden. Dadurch komme es, so heißt es immer wieder, nicht

nur zu schweren Nachteilen für die volkswirtschaftliche Leistungskraft der

Nation im internationalen Wettbewerb; es komme vor allem auch zu erheb-

lichen moralischen Degenerationen, zum Verlust von Tüchtigkeit und Fleiß,

von Selbstachtung und Selbstinitiative, in deren Folge die Menschen jeden

Ansporn zu eigener Aktivität verlieren und menschlich verkrüppeln. In die-

sem Sinne begleitet den modernen Wohlfahrtsstaat seit seinen Anfängen ein

wortgewaltiges moralisches Lamento in Presse und Publizistik, in Wirtschaft

und Politik, das sich längst zu einem integralen Kernelement unserer politi-

schen Kultur verfestigt hat. Vom klassischen Wirtschaftsliberalismus des 19.

Jahrhunderts über den Ordoliberalismus der frühen Bundesrepublik bis hin

zu den verschiedenen neoliberalen Strömungen der politischen Philosophie

der letzten Jahrzehnte hat man sich angewöhnt, in wohlfahrtsstaatlichen Ar-

rangements, die über schlichte Existenzsicherungen hinausgehen, vielleicht

nicht unbedingt gleich den »Weg zur Knechtschaft« (Friedrich August von

Hayek) zu sehen, wohl aber eine verhängnisvolle politisch-moralische Fehl-

entwicklung, die verhindert werden müsse. Wer freiheitlich und bürgerlich

denkt, so scheint es, muss stets auch wohlfahrtsstaatskritisch denken. Er

scheint den demokratischen Wohlfahrtsstaat jedenfalls nicht als eine wichti-

ge Errungenschaft der politischen Institutionengeschichte der europäischen

Moderne normativ auszeichnen und begrüßen zu können.

Aber auch seine Befürworter verteidigen denWohlfahrtsstaat nahezu aus-

schließlich im Kategorienrahmen des liberalen Rechts- und Moraldispositivs.

Zumeist argumentieren siemit schlichtenHinweisen aufmenschenrechtliche

Minimalstandards einer Grundsicherung bürgerlicher Existenz, die man sich

in einer Gesellschaft der Freien und Gleichen, zumal dann, wenn derenWohl-

stand ständig steigt, wechselseitig schulde und deren Umfang parallel zum

wachsenden gesellschaftlichen Reichtum auszubauen sei. Vielfach legitimie-

ren sie ihn mit Rekurs auf das individualistische Motiv der Chancengerech-

tigkeit, die angesichts realer Ungleichheitslagen durch sozialpolitische Kom-

pensationsleistungen wenigstens annähernd herzustellen sei. Manche rekur-

rieren hier auch – vor allem in Kontext deliberativer Demokratietheorien –



2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«? 57

auf das Motiv einer nachholenden »Staatsbürgerqualifikationspolitik« (Ulrich

K. Preuß), die durch staatliche Finanzierung entsprechender Bildungspro-

gramme gewährleisten will, dass überhaupt hinreichend breite demokrati-

sche Meinungs- und Willensbildungsprozesse zustande kommen; als ob es

den benachteiligten Gruppen der Gesellschaft vor allem um eine Erhöhung

ihrer kommunikativen Kompetenz und nicht primär um eine bessere mate-

rielle Teilhabe ginge. Auch einer der gegenwärtig ambitioniertesten Versu-

che zur sozialphilosophischen Begründung sozialer Gerechtigkeit, dieTheory

of Justice von John Rawls, bewegt sich mit ihrem methodologischen Indivi-

dualismus und ihren kontraktualistischen Ideen von rationaler Zustimmung

im aufgeklärten Eigeninteresse unter den Bedingungen eines »Schleiers des

Nichtwissens« noch ganz imMethodenarsenal des klassischen politischen Li-

beralismus vonThomas Hobbes und John Locke, mit dessen Hilfe hier ein an-

spruchsvoller philosophischer Begriff sozialer Gerechtigkeit erlangt werden

soll.

Ohnehin fällt auf, dass in unseren Universitäten und Akademien, in den

Stätten der politisch-sozialen Bildung, in der Textproduktion der politischen

Theorie und Sozialphilosophie – und dementsprechend im mainstream unse-

rer politisch-moralischen Selbstverständigungsdiskurse – eine ungebroche-

ne Hegemonie der freiheitsrechtlichen Autoren des Aufklärungszeitalters be-

steht. Unvermeidlich bekommt man es hier früher oder später mit Locke und

Rousseau, vor allem abermit Kant zu tun,mit Autoren also, die von den späte-

ren industriegesellschaftlichen Herausforderungen noch nichts wissen konn-

ten. Dagegen fehlt der Blick auf relevante sozialphilosophische Autoren des

19. Jahrhunderts, das ja erstmals vor der Aufgabe stand, die philosophisch

abstrakten Ideale des rationalistischen, von den Prinzipien der Freiheit und

Gleichheit begeisterten 18. Jahrhunderts mit den komplex und unübersicht-

lich gewordenenRealitäten des neuen Industriezeitalters sozialethisch in Ein-

klang bringen zu müssen.

Unter der kulturellen Dominanz des politischen Liberalismus drängt sich

dabei der Eindruck auf, die Sozialphilosophie des 19. Jahrhunderts habe hier

womöglich auf ganzer Linie versagt. In den gängigenHandbüchern zur politi-

schen Ideengeschichte sind jedenfalls kaumAutoren des 19. Jahrhunderts auf-

zufinden, denenman attestieren könnte, sich an einem solchen sozialphiloso-

phischen Versöhnungsprojekt von Aufklärungsphilosophie und Industriege-

sellschaft versucht zu haben. Aber kann es wirklich angehen, dass das gesam-

te 19. Jahrhundert zu dieser zentralen Aufgabe seiner Zeit sozialethisch nichts

beizutragen hatte? Oder geben uns unsere liberalen Rezeptionsgewohnheiten



58 »Solidarität zuerst«

am Ende gar nicht erst die Chance, aufgeschlossen und hoffnungsvoll nach

solchen Perspektiven des 19. Jahrhunderts Ausschau zu halten? Wie auch im-

mer: Unsere ideengeschichtlichen Standardwahrnehmungen werden jeden-

falls in einer geradezu grotesken Weise von vorindustriellen Denkern wie

Hobbes, Locke und Kant dominiert. Und so verwundert es nicht, dass unsere

gegenwärtigen sozialphilosophischen Selbstverständigungsbemühungen die

sozialen Komplexitätslagen hocharbeitsteiliger Gegenwartsgesellschaften oft

gar nicht in den Blick bekommen – und dies als Problem nicht einmal bemer-

ken.

Der seit dem späten 19. Jahrhundert überfällige, bis heute aber versäum-

te Abschied von der frühliberalen Gesellschaftsillusion führt dazu, dass wir

es in Sozialethik und politischer Theorie zumeist mit abstrakten, geschichts-

und gesellschaftslos formatierten Wahrnehmungsmustern und Interpretati-

onsroutinen zu tun haben, die den sozialen Realitäten unserer Gesellschaften

nicht entsprechen. Von daher ist es längst an der Zeit, nach einem sozial-

wissenschaftlichen up date unserer politischen Ethik und Moral Ausschau zu

halten und dafür zunächst einmal das 19. Jahrhundert in den Blick zu neh-

men. Denn dort entstand erstmals die sozialethische Herausforderung, die

individuellen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit mit den sozialen Kom-

plexitätslagen heutiger Gesellschaften zusammenzudenken. Und dort lässt

sich auch tatsächlich eine ambitionierte Theorietradition antreffen, die es

sich zur Aufgabe gemacht hatte, die Rechtsprinzipien der Aufklärungsphilo-

sophie mit den Einsichten der modernen Sozialwissenschaften zu einer neu-

artigen, spezifisch postliberalen Sozialphilosophie zu verbinden: der repu-

blikanische solidarisme im Frankreich der Dritten Republik, der seinen Hö-

hepunkt an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert erlebte. Diese Theorie-

tradition, die in Deutschland weithin unbekannt geblieben ist, lässt sich aber

nur auf der Grundlage der französischen Solidaritätssoziologie verstehen, die

sich seit den 1840er-Jahren zu entwickeln begann und vor allem von Auguste

Comte und Émile Durkheim vorangetrieben wurde. Die neue ›Wissenschaft

von der Gesellschaft‹machte sich nämlich –mit durchaus scharfen antihuma-

nistischen Aufladungen – auf den Weg, die rationalistischen Annahmen des

›vernunftseligen‹ 18. Jahrhunderts genüsslich zu zertrümmern und an deren

Stelle einen soziologisch abgeklärten und normativ ernüchterten Szientismus

zu setzen, der von den Vernunftkonstruktionen der Aufklärungsphilosophie

nichts mehr übrig ließ. Sie schuf damit ein neues Problemniveau, auf dem

sich die sozialmoralischen Selbstverständigungsdebatten der modernen Ge-

sellschaft fortan zu bewegen hatten.



3. Normative Ernüchterungen

Ungeliebte Einsichten

postliberaler Solidaritätssoziologie

Die Aufklärungsphilosophie des 17. und 18. Jahrhunderts hatte die autonome

Einzelpersönlichkeit – das ökonomisch unabhängige, politisch partizipieren-

de und kulturell selbstbestimmte Individuum – kraftvoll und energisch zum

Leitbild der europäischen Moderne erhoben. Der freie, vernunftbegabte, mit

Willen und Bewusstsein ausgestattete – und dabei nur männlich gedachte –

Mensch wurde nicht nur zumHerren seines individuellen Geschicks ausgeru-

fen, sondern auch zum Herren von Welt und Geschichte erklärt, der von nun

an auch Staat und Gesellschaft durch einen rationalen Gesellschaftsvertrag

ins Leben ruft undmit normativer Anerkennung ausstattet. DiesesWahrneh-

mungsmuster schmeichelte dem neu erwachten Selbstbewusstsein der Indi-

viduen; und es ist uns über die Jahrhunderte nicht nur vertraut, sondern auch

lieb und teuer geworden. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts setzte ihm aber

die entstehende Soziologie irritierende antiindividualistische Einsichten und

Vorstellungen entgegen, mit denen sich das autonome Individuum bis heute

schwer tut.

Die in Frankreich entstehende ›Wissenschaft von der Gesellschaft‹, für die

Auguste Comte schon im Jahr 1824 den Neologismus sociologie erfunden hat-

te, war ein völlig neuartiges Phänomen. Sie erteilte den Staats- und Gesell-

schaftslehren des 17. und 18. Jahrhunderts eine energische Absage und ver-

abschiedete sich programmatisch von den fortschrittsoptimistischen Hoff-

nungen des Aufklärungszeitalters. Stattdessen setzte sie – nach den ambi-

valenten Erfahrungen mit der Französischen Revolution und ihren Folgen –

auf politisch-moralische Ernüchterung und eine abgeklärte Skepsis, die von

der rationalistischen Selbstsicherheit und der philosophischen Schwärmerei

des Aufklärungszeitalters nichts mehr wissen wollte. Statt um Vernunft und



60 »Solidarität zuerst«

Aufklärung ging es ihr um die Autorität wissenschaftlich-objektiver Erkennt-

nisse. Man wollte sich nicht länger an Philosophie und Spekulation, sondern

streng am Erkenntnisideal der modernen Naturwissenschaften orientieren,

und zwar gerade auch auf dem Feld der Moral, der Politik und der Gesell-

schaft. Einzig noch auf dieser Grundlage sei es legitim, über gesellschaftli-

che Leitbilder und politische Ordnungsmodelle nachzudenken. Die Soziolo-

gie ist insofern eine epochentypische Hervorbringung ihrer Zeit, denn dem

›vernunftseligen 18. Jahrhundert‹ folgte das ›wissenschaftsgläubige 19. Jahr-

hundert‹; und dieses ließ für die Ideen von Freiheit und Gleichheit, für indivi-

duelle und politische Selbstbestimmung, für freie Meinungsbildung und »öf-

fentlichen Vernunftgebrauch« (Immanuel Kant) kaum noch Entfaltungsräu-

me. Das so emphatisch gestartete Projekt der Moderne hatte seinen Charme

verloren. Und wenn es sich nicht gleich vollständig aufgeben wollte, hatte es

zumindest eine Pause einzulegen und über seine Grundlagen neu – und zwar

szientistisch-nüchtern – nachzudenken.

Soziologie als Naturwissenschaft der Gesellschaft

Dabei wird der neuenWissenschaft von der Gesellschaft gerne attestiert, dass

sie dem »Geist der Restauration« entsprungen sei (vgl. Spaemann 1959). Und

in der Tat: Bei den französischen Gegenrevolutionären um Louis de Bonald

und Joseph de Maistre artikulierte sich erstmals jene leidenschaftliche Zu-

rückweisung der Ideen von Vernunft und Aufklärung, die sich in ähnlicher

Form auch in der späteren Soziologie finden sollte. Unter dem Schock der

gewaltsamen Revolution, die ihnen als satanique dans son essence (Joseph de

Maistre) galt, riefen die katholischenRestaurationsphilosophen in den 1790er-

Jahren, zumeist aus dem Exil heraus, zum unerbittlichen Kampf gegen den

abstrakten Individualismus der Aufklärungsphilosophie. Einzig in der unver-

züglichen Rückkehr zum Ancien Régime sahen sie noch eine Chance, die in

Unordnung geratene Welt vor dem Chaos der Anarchie zu retten und den

politisch-moralischen Wirrnissen der Gegenwart ein Ende zu bereiten.

Gegen das hoffärtige Vertrauen in die künstliche Herstellbarkeit gesell-

schaftlicher Verfassungen setzten sie die Überzeugung von der historischen

Überlegenheit der Kategorien von Kontinuität und Dauer, von Erfahrung und

Tradition, von organisch gewachsenen Institutionen und Verhältnissen. Der

Willkür einer rationalistischen Philosophie, die sich selbst an die Stelle Got-

tes setze und in blinder Selbstüberschätzung zur souveränen Herrin über die



3. Normative Ernüchterungen 61

Geschichte aufschwinge, stellten sie die Unveränderlichkeit der gottgegebe-

nen sozialen Ordnung derWelt entgegen, deren Gesetze dieMenschheit nicht

ungestraft durchbrechen könne. Die göttlich vorgegebenen Gesetzmäßigkei-

ten von Geschichte und Gesellschaft waren für die Philosophen der Restau-

ration jeder Verfügungsmacht des Menschen entzogen. Der soziale Lebens-

zusammenhang könne deshalb nicht von den Menschen planvoll konstruiert

und beliebig neu geschaffen werden. Vielmehr gelte, wie de Bonald betonte:

»Die Gesellschaft macht sich selbst und macht den Menschen.« (Zit.n. ebd.,

63) Und deshalb ist die ›künstliche‹ Revolutionsverfassung von 1791 für ihn

im Gegensatz zur geschichtlich gewordenen ›echten‹ Konstitution der Gesell-

schaft »die wahnsinnigste Ambition, von der Menschen ergriffen sein kön-

nen« (zit.n. ebd., 156).

Der kalte, antihumanistische Grundzug der Restaurationsphilosophie

sollte auch die seit Mitte des Jahrhunderts entstehenden Sozialwissen-

schaften prägen. Diese orientierten sich an der einige Jahrzehnte zuvor

aufgekommenen evolutionistischen Biologie der höheren Lebewesen, die

nicht länger von der Existenz unveränderlicher, einer ewigen Schöpfungs-

ordnung angehörender Arten ausging, sondern begann, die komplexen

Strukturen und Funktionen dieser Lebewesen gerade in ihrer organischen

Entwicklung zu betrachten. Die neue Evolutionsbiologie galt den frühen

Soziologen – im Unterscheid zur mechanisch, monokausal und statisch den-

kenden newtonschen Physik – als theoretisch und methodisch überlegene

Sperrspitze der modernen Naturwissenschaften. Und so, wie die Biologie die

organische Komplexität hochentwickelter Lebewesen analysiert, so sollte die

Soziologie den ›Gesellschaftskörper‹ analysieren. Sie sollte die organischen

Bewegungsgesetze und Funktionsabläufe des sozialen Lebens in seiner histo-

rischen Entwicklung und seiner gegenwärtigen Komplexität erforschen und

diese dabei vor allem in ihrem – von den Individuen und ihren Ambitionen

unabhängigen – Eigengewicht, ihrer Prägekraft und Unentrinnbarkeit in

den Blick nehmen.

Die neue Sozialwissenschaft wollte sich aber nicht einfach als eine an den

sozialen und moralischen Fragen ihrer Zeit desinteressierte ›Naturwissen-

schaft der Gesellschaft‹ verstehen. Vielmehr wollte sie zugleich – und hier

zeigt sich eine für das Selbstverständnis des Faches bis heute spezifische Am-

bivalenz von Empirie und Normativität – eine zeitdiagnostische politische

Krisenwissenschaft sein. Sie suchte nicht nur nach wissenschaftlichen Ein-

sichten in die Funktionsweisen des gesellschaftlichen Lebens; es ging ihr auch

und vor allemumAntworten auf die drängende Frage, ob undwie sich die per-



62 »Solidarität zuerst«

manente Konfliktträchtigkeit der französischen Nation, die nach der Revolu-

tion von 1789 politisch und moralisch nicht zur Ruhe kam, überwinden lasse

und wie das zwischen restaurativen und revolutionären Tendenzen heillos

zerstrittene Land zu verlässlichen sozialmoralischen Fundamenten gelangen

könnte. Um die Nation politisch und moralisch zu stabilisieren, schien den

verschiedenen Protagonisten der neuen Sozialwissenschaft –unabhängig von

ihren eigenen, nicht selten gegensätzlichen politischen Orientierungen – je-

der weitere Rückgriff auf die Philosophie der Aufklärung mit ihren Leitprin-

zipien von individueller Zustimmung und rationalem Konsens ohne Aussicht

auf Erfolg zu sein. Stattdessen –davonwarman nun zunehmend überzeugt –

könnten nur noch die Objektivitätsstandards unbestreitbarer wissenschaftli-

cher Erkenntnis, der Aufweis unverrückbarer Gesetzmäßigkeiten des sozialen

Lebens weiterhelfen. Denn wenn nachgewiesen werden könne, dass komple-

xe Gesellschaften ebenso wie komplexe Lebewesen ein von den einzelnen In-

dividuen bzw. den einzelnen Organen unabhängiges Eigenleben haben, das

sich wissenschaftlich erkennen und auf einigermaßen stabile ›soziale Geset-

ze‹ bringen lässt, dann würde sich, so hoffte man zumindest, der leiden-

schaftliche politisch-ideologische Kampf zwischen Monarchie und Republik

als überflüssig erweisen. Er könnte dann durch das nüchterne Bemühen um

die Einsicht in unbestreitbare sozialwissenschaftliche Tatsachen ersetzt wer-

den, d.h. durch die ruhige und kühle Erforschung der von den Individuen

nur wenig beeinflussbaren Gesetzmäßigkeiten des sozialen Lebens. Und der

Soziologie wäre es dann gelungen, die überindividuellen Entstehungs- und

Entfaltungsbedingungen sozialer Ordnung aufzuweisen und diese vor allen

soziologisch naiven Versuchen eines willkürlichen Umsturzes, sei er revolu-

tionärer oder restaurativer Art, zu bewahren.

Auguste Comte und die »Reorganisation der Gesellschaft«

In diesem Sinne war es vor allem Auguste Comte (1798-1857), der etwas ver-

schrobene Außenseiter der französischen Universitätsgelehrsamkeit, der seit

den 1830er-Jahren eine szientistische Wissenschaft von der Gesellschaft auf

den Weg brachte.1 Dabei rückte er, wie er programmatisch erklärte, einen

1 Die folgenden Ausführungen zu Auguste Comte lehnen sich – oft auch mit wörtlichen

Übernahmen – sehr eng an die entsprechendenAbschnitte in Große Kracht 2017, 77-98

an.



3. Normative Ernüchterungen 63

»wissenschaftlichen Begriff der Solidarität« (Comte 1923a, 255) ins Zentrum

der Aufmerksamkeit. Diesen damals noch wenig gebräuchlichen Begriff ver-

wendete er zur rein deskriptiven, völlig moralfreien Beschreibung des sozia-

len Zusammenhalts menschlicher Gesellschaften, d.h. als Synonym für un-

abhängig von den Einsichten und Empfindungen der Individuen bestehende

soziale Verflechtungs- und Interdependenzverhältnisse. Es ging ihm unter

der Maxime von ›Ordnung und Fortschritt‹ darum, verlässliche Grundlagen

für ein neues soziales System zu legen, das »in dem gründlich verwirrten Sys-

tem unserer verschiedenen sozialen Ideen endlich wieder eine wirkliche und

dauerhafte Harmonie« (ebd., 15) herstellen könne. Und eine solche »Reorga-

nisation der Gesellschaft« (ebd.) lasse sich nur durch den modernen Geist der

Naturwissenschaft bewerkstelligen, da nur dieser in der Lage sei, den Kampf

mit den beiden mächtigen, zur Überwindung der Krise aber gleichermaßen

unfähigen geistigen Tendenzen der Gegenwart aufzunehmen: der ›reaktionä-

ren Schule‹ der Restauration und der ›revolutionären Schule‹ der Aufklärung.

Die ›reaktionäre Schule‹ betone zwar, so Comte, mit Recht die Notwen-

digkeit einer sozialen Ordnung, sei mit dem veralteten Gedanken des Gottes-

gnadentums der Bourbonen-Könige den Herausforderungen der Gegenwart

aber nicht mehr gewachsen. Die ›revolutionäre Schule‹ verschärfe dagegen

die Krise, denn sie stelle die Regierung so dar, »als sei sie ihrer Natur nach

notwendig der Feind der Gesellschaft«, gegen denman sich »in einen dauern-

den Zustand des Argwohns und derWachsamkeit versetzen«müsse (ebd., 33).

Zudem unterliege sie dem Irrglauben, »die menschliche Gesellschaft bewege

sich ohne eigene Richtung nur unter demwillkürlichen Antrieb des Gesetzge-

bers« (ebd., 226), als wenn dieser die gesellschaftlichen Verhältnisse jederzeit

beliebig steuern und gestalten könnte. Mit ihrem Kampf gegen das theolo-

gisch-feudale System habe diese Schule zwar eine wichtige Aufgabe für den

gesellschaftlichen Fortschritt übernommen; mit ihrem Sieg in der Revolution

sei ihre Zeit aber abgelaufen, auch wenn sie sich hartnäckig weigere, dies zur

Kenntnis zu nehmen. »Die Zeit der Kritik und der Diskussion« (Comte 1973,

123) sei an ihr historisches Ende gekommen, da »das Dogma von der unbe-

grenzten Freiheit des Gewissens« (ebd., 42) ebenso wie »das Dogma von der

Souveränität des Volkes« (ebd., 43) heute nur noch sozial verheerend wirken

könnten. Sie würden jede feste Grundlage des gesellschaftlichen Lebens zer-

stören. Zudem seien Gewissensfreiheit und Volkssouveränität auch aus na-

turwissenschaftlicher Sicht schlechterdings sinnlos: »Innerhalb der Astrono-

mie, der Physik, der Chemie, der Physiologie gibt es keine Freiheit des Ge-

wissens. Denn jeder würde es absurd finden, nicht an die Prinzipien zu glau-



64 »Solidarität zuerst«

ben, welche in diesen Wissenschaften durch kompetente Männer aufgestellt

worden sind.« (Ebd.) In diesem Sinne ging es Comte um ein kommendes ›po-

sitives‹ Zeitalter, das sich allein an sozialwissenschaftlichen Einsichten in die

Bewegungsgesetze des gesellschaftlichen Lebens orientiert. Denn nur wenn

man anerkenne, dass die Menschheit einem durch Beobachtung erkennbaren

»Naturgesetz der Entwicklung unterworfen« ist, das angibt, »welche politi-

sche Tätigkeit ausgeübt werden soll«, werde es möglich, dass »in der Politik

wirkliche Gesetze zur Geltung kommen« (ebd., 110).

Comte, der sich streng positivistisch, d.h. naturwissenschaftlich kühl und

ausschließlich tatsachenorientiert positionieren wollte, verstand sich als in-

geniöser Begründer einer neuen »Wissenschaft der sozialen Entwicklung«,

die sich zwischen Biologie und Geschichte positioniert und »die schwers-

te und wichtigste von allen« (Comte 1923b, XXXII u. XXV) sei. Ähnlich wie

die Biologie habe diese Wissenschaft nicht mechanisch, sondern organisch

vorzugehen und nicht das Einzelne, sondern das Ganze zum Ausgangspunkt

ihrer Beobachtungen zu nehmen. Und wie die Biologie habe sie davon aus-

zugehen, dass das Ganze mehr sei als die Summe seiner Teile, dass es eine

eigenständige Existenz sui generis habe. Der organische Vorrang des Ganzen

vor seinen Teilen gelte schließlich auch für das Leben einer Gesellschaft, denn

die sozialen Organismen würden sich, so Comte, durchaus ähnlich wie bio-

logische Organismen entwickeln und entfalten.

Zur Bezeichnung dessen, was diese Organismen strukturiert und zusam-

menhält, griff Comte mit großer Selbstverständlichkeit auf den Begriff der

Solidarität zurück, der ursprünglich die vertragliche Bürgschaft in solidum,

die verbindliche, wechselseitige Zahlungsverpflichtung zweier oder mehrerer

Rechtspersonen meinte. Dieser Begriff fungiert bei ihm schlicht zur Bezeich-

nung der festen Verbundenheit verschiedener Einzelteile. Mit einem gewis-

sen definitorischen Einschlag notierte er in diesem Sinne: »Man kann in der

Tat sagen, daß überall, wo irgend ein System besteht, hinfort auch eine ge-

wisse Solidarität bestehen muß.« (Comte 1923a, 254) Dies werde schon in der

Astronomie deutlich, die den Nachweis erbringe, dass »gewisse Strömungen

eines Gestirnes […] auf dem Wege modifizierter Gravitation manchmal auf

ein anderes fühlbar hinüberwirken« (ebd., 254f.). Wenn man also die Gesetz-

mäßigkeiten des sozialen Lebens ausfindigmachen wolle,müsse es in diesem

Sinne um das »Studium der sozialen Solidarität und der menschlichen Evo-

lution« (ebd., 287) gehen.

In der Tat könne die Sozialwissenschaft, so Comte, wie keine andere Wis-

senschaft aufzeigen, »wie die Masse des Menschengeschlechtes, in der Ge-



3. Normative Ernüchterungen 65

genwart, in der Vergangenheit und selbst in der Zukunft, in jeder Hinsicht

und immermehr, sei es örtlich oder zeitlich, eine ungeheure und ewige sozia-

le Einheit bildet«, deren einzelne Elemente »unaufhörlich durch eine innige

und allumfassende Solidarität« verbunden seien,wobei jedes dieser Elemente

»auf seine Art und in einem bestimmten Maße zur fundamentalen Entwick-

lung derMenschheit« in geradezu unvermeidlicherWeise beitrage (ebd., 297).

Damit offenbare sich der soziale Organismus zugleich in »seiner notwendigen

Überlegenheit über jeden individuellen Organismus« (ebd., 427). Und gera-

dezu begeistert konnte Comte seine Leserinnen und Leser in diesem Zusam-

menhang fragen, ob man irgendwo »ein wunderbareres Schauspiel sehen«

könne

»als diese regelmäßige und fortgesetzte Konvergenz einer unzähligen Men-

ge von Individuen, von denen jedes einzelne eine ganz bestimmte und bis

zu einem gewissen Grade unabhängige Existenz besitzt, und die gleichwohl

alle, trotz der größeren oder geringeren, zwiespältigen Verschiedenheiten

ihrer Talente und insbesondere ihrer Charaktere, unaufhörlich geneigt sind,

durch eine Unzahl verschiedener Mittel zu ein und derselben allgemeinen

Entwicklung beizutragen, ohne sich für gewöhnlich darüber verständigt zu

haben, jameist ohne daß dieMehrzahl von ihnen es weiß, die nur ihren per-

sönlichen Trieben zu gehorchen meinen« (ebd., 427f.)?

Trotz seiner starken Orientierung an der Biologie distanzierte sich Comte

jedoch deutlich von den »biologischen Philosophen« (ebd., 355) seiner Zeit,

die keinerlei substanzielle Unterschiede zwischen sozialen und biologischen

Organismen erkennen und die Soziologie vollständig auf Biologie, die so-

zialen Phänomene gänzlich auf organisch-physiologische Zusammenhänge

reduzieren wollten. Ihnen warf er vor, »jeder historischen Beobachtung im

eigentlichen Sinne« (ebd., 352) ihre Bedeutung zu nehmen. Die Soziologie

habe den sozialen Organismus nämlich immer auch in seinen intellektuellen

undmoralischen Dimensionen zu erfassen, die durch eine lange Entwicklung

von Kultur und Geschichte entstanden seien. Und da schon in einem frühen

Entwicklungsstadium menschlicher Gesellschaften »der successive und zu-

nehmende Einfluß der früheren Generationen alsbald die hauptsächliche Ur-

sache der allmählichen Veränderungen« bilde, müsse in der Soziologie »die

historische Analyse […] mit Notwendigkeit auf immer vorherrschen« (ebd.,

353f.). Comte erkannte den irreduziblen Eigenwert des Sozialen also durch-

aus an. Soziale Tendenzen und Gesetze wurden von ihm nicht einfach mit

biologischen Gesetzmäßigkeiten gleichgesetzt, sodass hier durchaus Raum



66 »Solidarität zuerst«

für individuellen Eigensinn und eine selbstbestimmte soziale Praxis der In-

dividuen verbleibt, die als solche in der Lage seien, auch ihrerseits auf die

historisch-sozialen Entwicklungsprozesse der Gesellschaft einzuwirken.

Solidarität und Arbeitsteilung

Im Blick auf die treibenden Kräfte, die in den modernen Gesellschaften den

sozialen Zusammenhalt, die Solidarität stiften und aufrechterhalten, sprach

Comte »der Arbeitsteilung und der Kräftevereinigung« (Comte 1923a, 428) ei-

ne zentrale Rolle zu.Diese Phänomene würden nämlich gerade in denmoder-

nen Gesellschaften zunehmend spürbar, sodass hier ein deutliches Bewusst-

sein wechselseitiger Abhängigkeit und gegenseitiger Verpflichtung hervorge-

bracht werde. In den hocharbeitsteilig organisierten Gesellschaften der Ge-

genwart sei es nämlich so, dass »Tag für Tag jeder von uns in notwendiger

Folge der großen, immer erneuten Teilung der menschlichen Arbeit in vieler

Hinsicht selbst den Unterhalt seines eigenen Lebens auf der Tüchtigkeit und

Sittlichkeit einer Unmenge von beinahe unbekannten Kräften beruhen läßt«

(ebd., 445), sodass jeder einzelne immer mehr von den Arbeitsleistungen sei-

ner Mitmenschen und der Mitglieder früherer Generationen abhängig werde,

ob er darum wisse oder nicht.

Die Arbeitsteilung hat ihre Ursache für Comte, anders als für Adam Smith

und die klassische Nationalökonomie, nicht in einer mit der Menschennatur

vermeintlich schon immer gegebenen »Neigung zumTausch« (Smith 1974, 16),

sondern in der historischen Entwicklungsdynamik des sozialen Lebens. Sie

werde dabei, wie er betonte, »um so bewundernswerter«, je mehr sich die Ge-

sellschaft »kompliziert und ausdehnt« (ebd., 428). Ein über die Sozialform der

Familie hinausgehender dauerhafter sozialer Zusammenhang entstehe näm-

lich erst imRahmen arbeitsteiliger Begegnung undKommunikation.Und erst

in dem Maße, wie sich mit der Zeit die gewohnheitsmäßige Praxis eines sol-

chen arbeitsteilig vermittelten Zusammenwirkens entfalte, komme es zur »ei-

gentlichen Vergesellschaftung« (ebd., 429). Deshalb sei »die Spezialisierung

der Arbeiten […] das elementare Prinzip der Gesellschaft« (ebd.), da sie all-

mählich eine »Gewohnheit dieses teilweisen Zusammenwirkens« (ebd., 437)

schaffe. Und erst diese Gewohnheit sei in der Lage,

»auf demWege der intellektuellen Reaktion den sozialen Instinkt zu entwi-

ckeln, indem sie jeder Familie spontan ein dauerndes richtiges Gefühl ihrer



3. Normative Ernüchterungen 67

engen Abhängigkeit gegenüber allen anderen, und zugleich ihrer eigenen

persönlichenWichtigkeit einflößt, insofern sich dann jede so ansehen kann,

als erfüllte sie bis zu einemgewissenGrade einewahrhafte, öffentliche Funk-

tion, die für die Gesamtökonomie mehr oder weniger unentbehrlich, aber

vom Gesamtsystem unzertrennlich ist« (ebd.).

Comtes Konzept arbeitsteilig induzierter sozialer Solidarität bleibt also

keineswegs bei den materiellen Effekten der Arbeitsteilung stehen. Es

unterscheidet sich damit von den nationalökonomischen Theorien, die die-

ses fundamentale soziologische Phänomen nur auf bewusste Tauschakte

eigennutzorientierter Wirtschaftsakteure zurückführen. Den biologisch-

physiologischen Erkenntnissen der modernen Biologie und Anthropologie

sei dagegen zu entnehmen, dass »der wesentlich spontane Vergesellschaf-

tungstrieb der menschlichen Gattung« vor allem »einer instinktiven Neigung

zum Gemeinschaftsleben« entspringe; und diese sei »ganz unabhängig von

jeder persönlichen Berechnung« und stehe »oft im Widerspruche zu den

stärksten individuellen Interessen« (ebd., 394). Und damit werde, so Comte,

schon vor aller abstrakten Spekulation der Philosophie die »außerordentliche

Unvernunft der sonderbaren Lehren« deutlich,

»die den sozialen Zustand einzig und allein von dem wesentlichen Nutzen

herleiten […], den der Mensch aus ihm für die vollkommenste Befriedigung

seiner verschiedenen persönlichen Bedürfnisse zieht. Denn dieser unbe-

streitbare Nutzen […] hat tatsächlich erst nach einer langen vorherigen

Entwicklung der Gesellschaft, deren Entstehung man ihm so zuschreibt,

zutage treten können.« (Ebd., 393f.)

Comte war vor allem an der Bedeutung der Arbeitsteilung für die soziale In-

tegration der Gesellschaft interessiert, die für ihn letztlich nur eine geistig-

moralische sein konnte. So fragte er sich, inwiefern ausgerechnet die Pro-

zesse der Arbeitsteilung in der Lage sein sollten, den so dringend benötigten

»auf das Ganze gerichteten Geist« (ebd., 439) zu entwickeln. Aus der Arbeits-

teilung resultiere ja zunächst einmal eine erhebliche »Zersplitterung« (ebd.).

Zwar werde der Einzelne durch seine spezialisierte Tätigkeit de facto »in eine

enge Abhängigkeit von der Masse gebracht«; allerdings würden seine Gefüh-

le von der Wahrnehmung dieses neuen Abhängigkeitszusammenhangs erst

einmal »abgelenkt«, da ihn seine Arbeit »beständig an sein Privatinteresse

erinnert, dessen wahren Zusammenhang mit dem öffentlichen Interesse er

nur sehr undeutlich wahrnimmt« (ebd., 439f.). Dennoch folge aus den Phä-



68 »Solidarität zuerst«

nomenen von Arbeitsteilung und Kräftevereinigung, dass man »nicht allein

die Individuen und die Klassen, sondern in vielen Beziehungen auch die ver-

schiedenen Völker so anzusehen« habe,

»als wenn sie gleichzeitig […] an einem ungeheuren und gemeinsamenWer-

ke teilnähmen, dessen unvermeidliche, allmähliche Entwicklung überdies

auch die gegenwärtigen Mitarbeiter mit der Reihe ihrer etwaigen Vorgän-

ger und selbst mit derjenigen ihrer verschiedenen Nachfolger verknüpft. Es

ist also die fortgesetzte Verteilung der menschlichen Arbeiten, welche vor-

nehmlich die soziale Solidarität ausmacht […].« (Ebd., 436)

Hier sah Comte eine unaufhörliche historische Solidaritätskontinuität am

Werk, eine permanente Akkumulation vonKenntnissen, Fähigkeiten undRes-

sourcen aller Art, die die Menschheit im Laufe ihrer Geschichte ansammle

und von Generation zu Generation weitergebe. Diese Ressourcenakkumula-

tion beziehe sich auf die Gesamtheit des kulturellen und moralischen Erbes

der Menschheit. Insofern arbeite nie jemand für sich allein, für seinen profit

personnel. Vielmehr arbeite jeder, ob er es weiß oder nicht, immer für den an-

deren (pour autrui). Allerdings erhebe sich der Arbeiter »nur allzu selten zum

kontinuierlichen Gefühl seiner wahren sozialen Würde und verharrt lange

Zeit, seine Aufgabe als eine einfache Quelle von persönlichen Profiten anzuse-

hen« (Comte 2008, 169). Doch dies könne, so Comte, nur eine vorübergehen-

de Phase darstellen, denn die Tatsache, dass »jeder effektiv für den anderen

arbeitet«, beginne spätestens dann »allgemein gefühlt zu werden, wenn der

Positivismus überall eine exakte Würdigung der Realität vorherrschend ge-

macht haben wird« (ebd.).

In diesem Sinne insistierte Comte in seinem erstmals 1852 erschienenen

Catéchisme positiviste mit Nachdruck darauf, dass jeder Mensch von Geburt

an einer überwältigenden Pflicht zur grenzenlosen sozialen Dankbarkeit un-

terliege; einer Pflicht, vor der alle individuellen Rechts- und Selbstbehaup-

tungsansprüche der Einzelnen, die ihm seit der Aufklärung so lieb und teuer

geworden sind, zum Scheitern verurteilt seien:

»Der Positivismus gestattet immer nur Pflichten Aller gegen Alle. Denn sein

jederzeit sozialer Standpunkt kann niemals irgend welchen Rechtsbegriff

zulassen, der stets den Einzelmenschen zur Voraussetzung hat. Wir wer-

den geboren, belastet mit Verbindlichkeiten jeder Art gegen unsere Vor-

gänger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossen. Später entwickeln und

vergrößern sie sich nur, bevor wir im Stande sind, irgend eine Dienstleis-



3. Normative Ernüchterungen 69

tung zurückzuerstatten. Auf welche menschliche Grundlage könnte man al-

so den Gedanken des Rechts stützen, der vernünftigerweise eine vorgängige

Wirksamkeit einschließen würde? Wären auch unsere Anstrengungen noch

so groß, so wird uns das längste wohlangewandte Leben niemals erlauben,

mehr als einen unmerklichen Theil dessen zurückzugeben, was wir erhiel-

ten. Gleichwohl würde uns nur eine völlige Rückerstattung gehörig berech-

tigen, den Ausgleich der ferneren Dienste zu beanspruchen. Alles mensch-

liche Recht ist daher ebenso ungereimt, wie unsittlich.« (Comte 1891, 315f.;

Herv. i.O.)

Ein neues gouvernement spirituel?

Um die moralische Krise der Nation zu überwinden, sind die rechtsstaatli-

chen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit für Comte also völlig ungeeig-

net. Es brauche stattdessen, wie er energisch einforderte, ein neues gouverne-

ment spirituel, das in der Lage sei, die überall in der Gesellschaft anzutreffen-

de Zersplitterungstendenz »hinlänglich zu zügeln und ihr soviel als möglich

vorzubeugen« (Comte 1923a, 441). Diese neue Regierung habe deshalb »un-

aufhörlich den Gedanken an das Ganze und das Bewußtsein der gemeinsa-

men Solidarität darin wachzuhalten« (ebd., 442). Und die Frage, mit welchen

Maßnahmen dies geschehen könne, nahm Comtes publizistisches Schaffen

seit Mitte des 19. Jahrhunderts voll und ganz in Anspruch. Seine unerfüllte

Liebe zu der 17 Jahre jüngeren, tuberkulosekranken Clothilde de Vaux, die er

im Herbst 1844 kennengelernt hatte und die im Frühjahr 1846 verstarb, hatte

Comte in erhebliche seelische Erschütterungen gestürzt, in deren Folge er ei-

ne Unzahl von schwärmerisch-sentimentalen Ausführungen zu einer die ge-

samteMenschheit in ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassen-

den Religion de l’Humanité verfasste. Er formulierte in diesem Zusammenhang

zahlreiche konkrete Vorschläge zu einer regierungsamtlich, mit obrigkeitli-

cher Autorität durchzusetzenden Religions- und Ideologiepolitik zur geistig-

moralischen Erziehung der Menschheit des abendländischen Kulturkreises.

Dabei schwebte ihm eine nach dem Vorbild der mittelalterlichen Einheit von

regnum und sacerdotium aufzubauende sociocratie vor, die die restaurative Aris-

tokratie ebenso wie die anarchistische Demokratie endgültig überwindet und

durch die bedingungslose und feierliche Verehrung des Grand-Ȇtre derHuma-

nité ersetzt. Denn dieses Große Wesen der Menschheit, dieser die gesamte

Menschheitsgeschichte umgreifende soziale Organismus, sei der Ursprung



70 »Solidarität zuerst«

und die letzte Lebensquelle, der sich jede individuelle und kollektive Existenz

verdanke.

Sämtliche Erziehungseinrichtungen dieser sociocratie hätten dafür zu sor-

gen, dass jeder »von Kindheit an zur wirksamen Entwicklung des sozialen

Instinktes und des Pflichtgefühles« (Comte 1923b, 449) angehalten wird. Die

individualistischen Mentalitätslagen des Aufklärungszeitalters würden dann

der Vergangenheit angehören und durch ein organisches Bewusstsein von

der Allgegenwart sozialer Pflichten ersetzt, in dem sich das Gefühl für die

umfassende historisch-soziale Solidarität der Menschheit angemessen zum

Ausdruck bringe. Der einzelne Bürger verstehe sich dann nicht länger als in-

dividueller Träger unantastbarer Rechte, sondern, wie es seiner Rolle im Pro-

zess der Arbeitsteilung entspreche, als »ein wirklicher öffentlicher Funktio-

när« (ebd., 468f.), der sich ganz in den Dienst der Gesellschaft stellen wolle.

Denn schließlich hätten die Menschen, wie Comte mit Nachdruck betonte,

eine wahre und tiefe Empfindung davon, »wie süß es ist zu gehorchen, wenn

wir das in unseren Tagen fast unmögliche Glück verwirklichen können, durch

weise und würdige Führer von der drückenden Verantwortlichkeit einer all-

gemeinen Leitung unseres Handelns angemessen befreit zu werden« (Comte

1923a, 450).

An der Schwelle zu einer modernen Solidaritätstheorie

Die aus heutiger Sicht nur als hoffnungslos totalitär zu bezeichnenden Kon-

sequenzen, die Comte in seinen Spätschriften aus seiner Konzeption sozia-

ler Solidarität zog, ändern nichts daran, dass er als derjenige Autor gelten

kann und muss, der die ersten Ansätze zu einer Solidaritätstheorie der mo-

dernen Gesellschaft geliefert hat. Comte steht damit gewissermaßen an der

Schwelle zu einem neuen, spezifisch postliberalen Niveau gesellschaftlicher

Selbstverständigung, das eine über den neuzeitlichen Liberalismus hinaus-

weisende Perspektive für eine politische Philosophie der arbeitsteilig organi-

sierten Industriegesellschaften eröffnen könnte. Allerdings hinderten ihn sei-

ne fundamentalen Aversionen gegen die Freiheitrechte der Einzelnen, die die

Französische Revolution seiner Ansicht nach ebenso selbstüberschätzend wie

geschichts- und gesellschaftsvergessen verkündet hatte, daran, sich auf die

Suche nach einer tragfähigen Balance von individuellen Rechten und sozia-

len Pflichten, von persönlicher Freiheit und gesellschaftlicher Solidarität, von

frei übernommenen Verantwortlichkeiten einerseits und historisch-sozialen



3. Normative Ernüchterungen 71

Vorgaben andererseits zu begeben. Stattdessen hat er das an denmoralischen

Ambitionen von individueller Freiheit und Gleichheit orientierte Projekt der

politischen Moderne frontal aufgekündigt.

Comte hat auch nicht ansatzweise darauf gesetzt, dass sich mündige

Staatsbürger mit der Motivationskraft kognitiver Einsichten und kritischer

Reflexion selbst über die sozialen Bedingungen ihrer Existenz aufklären

und auf dieser – nicht regierungsamtlich verordneten, sondern moralisch

selbstbestimmten – Grundlage starke Solidaritätsbereitschaften ausbilden

könnten. Ihm blieb deshalb nur die maßlos übersteigerte Option für Gefühl

und Gewöhnung, für Affekt und Emotionalität, die den Rationalitätsstan-

dards des politischen Projekts der Moderne keinen Raum lassen konnte.

Damit hat er jedes Bemühen um eine solidaritätstheoretisch ansetzende

Sozialethik moderner Gesellschaften schwer in Verruf gebracht. Denn fortan

sollte stets der Verdacht im Raum stehen, dass mit dem Stichwort der sozia-

len Solidarität am Ende doch immer freiheitsfeindliche Inhalte transportiert

werden, die den in der Moderne erreichten Graden individueller Autonomie

und Selbstbestimmung in den Rücken fallen.

Dennoch steht seit Comte die Aufgabe, die Freiheitsaufbrüche des 18.

Jahrhunderts mit den Solidaritätseinsichten des 19. Jahrhunderts sozialphilo-

sophisch in Einklang zu bringen, auf der normativen Agenda der politischen

Moderne. Und auch wenn Comte an dieser Aufgabe grandios scheiterte, ist

und bleibt seine sociologie der Ausgangspunkt für alle weiteren Versuche, eine

postliberale Solidaritätstheorie moderner demokratischer Gesellschaften auf

den Weg zu bringen.

Der frühe Durkheim und die Moralwissenschaften in Deutschland

Dass sich im Frankreich des ausgehenden 19. Jahrhunderts eine einflussrei-

che postliberale Solidaritätssoziologie entfalten konnte, ist denn auch weni-

ger dem Pariser Privatgelehrten Auguste Comte als dem umtriebigen Grün-

der der französischen Universitätssoziologie, dem seit 1887 zunächst in Bor-

deaux, seit 1902 dann an der Pariser Sorbonne lehrenden Émile Durkheim

(1858-1917) zu verdanken.2 Comte blieb dagegen der kauzige Sonderling, des-

2 Die folgenden Ausführungen zu Durkheims Moral- und Solidaritätssoziologie lehnen

sich – oft auch mit wörtlichen Übernahmen – sehr eng an die entsprechenden Ab-

schnitte in Große Kracht 2017, 99-126 an.



72 »Solidarität zuerst«

sen Rezeption und Gefolgschaft von Anfang an sektiererische Züge trug, auch

wenn sein flammendes Bekenntnis zum Positivismus, d.h. zu Technik und

Naturwissenschaften als Grundlagen einer modernen politischen Kultur, im

späten 19. Jahrhundert eine ganze Reihe von eifrigen undmitunter sehr wirk-

mächtigen Schülern – innerhalb und außerhalb Frankreichs – hervorbringen

sollte, die im Namen von ›Ordnung und Fortschritt‹ vielerorts deutliche Spu-

ren hinterließen.

Durkheim wurde 1858 als Sohn eines mittellosen Rabbiners in dem klei-

nen Städtchen Épinal in den Vogesen geboren. Er gehört zu den anerkann-

ten Klassikern der Soziologie und genießt allenthalben hohe Wertschätzung,

auch wenn er in den Disziplinen der politischen Philosophie und der Sozi-

alethik heute nur selten als Ideengeber und Gesprächspartner präsent ist. In

seiner Studienzeit brach er mit der jüdischen Glaubenstradition seiner Fa-

milie und entwickelte sich zu einem leidenschaftlichen Freund der Republik,

deren Freiheits- und Gleichheitsprinzipien er zeitlebens verteidigte. Insbe-

sondere in seinen frühen Jahren war Durkheim aber zugleich in hohemMaße

fasziniert vom ganz und gar unrepublikanischen Geist der Rechts- und Mo-

ralwissenschaften in Deutschland, den er im Jahr 1886 während eines halb-

jährigen Forschungsaufenthalts in Leipzig, Berlin und Marburg kennen- und

schätzen gelernt hatte. So erklärte er im Jahr 1902 rückblickend, er habe als

junger Soziologe nicht weniger als »das Licht der Erkenntnis von Deutsch-

land« (Durkheim 1995d, 237) erwartet. Und er ergänzte dankbar: »Persönlich

schulde ich den Deutschen viel. Den Sinn für die soziale Realität, für ihre

organische Komplexität und Entwicklung habe ich zum Teil über ihre gute

Stube erworben.« (ebd.)

In den deutschen Staats- und Moralwissenschaften erscheine die Moral,

wie der junge Durkheim in seinen Berichten zu dieser Forschungsreise be-

geistert schrieb, »nicht mehr als etwas Abstraktes, Inertes und Totes, das von

einer überpersönlichen Vernunft betrachtet wird« (Durkheim 1995a, 58). Sie

erscheine hier vielmehr als ein »Faktor des kollektiven Lebens«, der geprägt

werde durch »unsere Vorlieben, unsere Sitten, unsere besondere Mentali-

tät und die Geschichte der Gesellschaft, deren Glieder wird sind« (ebd.). In

Frankreich dagegen sei man davon überzeugt, dass sich die Grundfragen von

Recht und Moral »mit einem Federstrich oder einer abstrakten Formel ent-

scheiden« (ebd., 55) lassen, weil hier das autonome Individuum als »der einzi-

ge Akteur und das einzige Ziel der gesellschaftlichen Entwicklung« (ebd., 58)

betrachtet werde. In Deutschland sei »dieser Individualismus, der an Kant

anknüpft« (ebd., 59), jedoch längst auf dem Rückzug. Die Geschichte zeige



3. Normative Ernüchterungen 73

nämlich nur allzu deutlich, dass die Menschen keineswegs überall »exakt die

gleichen« seien, als wenn es »auf derWelt weder Nationen noch Staaten gege-

ben hätte« (Durkheim 1995b, 91). Die deutscheMoralwissenschaft habe in die-

sem Rahmen ein ausgeprägtes »Gefühl für die Komplexität lebendiger Dinge«

(Durkheim 1995a, 60) entwickelt, denn »der reale und konkrete Mensch än-

dert sich mit dem physischen und sozialen Milieu, das ihn umgibt, und mit

den Menschen ändert sich natürlich auch die Moral« (ebd., 58).

Viele deutsche Autoren setzen deshalb, so Durkheim, an die Stelle einer

»mechanischen Konzeption der Gesellschaft […] immer mehr eine organische

Konzeption«, in der das Individuum als »ein integraler Bestandteil der Ge-

sellschaft« erscheine, »in die es hineingeboren ist. Es ist von ihr vollkommen

durchdrungen.« (ebd., 59) Auch der Staat stelle hier nicht »wie für uns ei-

ne gewaltige Maschine dar, die dazu bestimmt ist, jene Menge an ungesel-

ligen Wesen zusammenzuzwingen, die Rousseau sich vorgestellt hat und an

die wir zu unserem Unglück weiter glauben« (ebd., Anm. 34). Er gelte viel-

mehr als »ein spontanes Produkt des sozialen Lebens« (ebd.); und seine po-

litischen, rechtlichen und moralischen Dimensionen würden als »Fakten sui

generis« (Durkheim 1995b, 107, Anm. 19; Herv. i.O.) betrachtet, über die wir

nicht beliebig verfügen könnten. Politische und soziale Veränderungen lie-

ßen sich deshalb auch »nicht durch ein magisches Wort des Gesetzgebers«

(ebd., 102) herbeiführen. Vielmehr sei es »fast immer unmöglich, ihnen sys-

tematisch und gezielt den Weg zu bahnen« (ebd.). Dem Konstruktions- und

Gestaltungsoptimismus der Aufklärungsphilosophie erteilte Durkheim hier

also eine deutliche Absage. Stattdessen notierte er im Blick auf das Indivi-

duum und sein Verhältnis zur Gesellschaft melancholisch und mit durchaus

restaurationsphilosophischen Anklängen: »Was bedeuten der Welt seine Lei-

den und seine Freuden? Sie sind wie Wassertropfen im Meer des Lebens. Als

vergängliches Wesen lebt es nur im Augenblick. Die Gesellschaften dagegen

wurzeln in der Vergangenheit und erstrecken sich in die Zukunft: Sie sind

deshalb ein würdigeres Objekt unserer Liebe und unserer Hingabe.« (Ebd.,

146)

»Ein dunkles Phänomen«

Vor diesemHintergrund erklärte Durkheim in seiner ersten Vorlesung an der

Universität Bordeaux im Jahr 1887, dass es zu den vornehmsten Aufgaben

der neuen Sozialwissenschaft gehören müsse, eine wissenschaftliche Skepsis



74 »Solidarität zuerst«

gegenüber den aufklärerischen Idealen freier Selbstbestimmung und unab-

hängiger Lebensgestaltung zu entwickeln. Denn keine andere Wissenschaft

könne »dem Individuum verständlich machen, was die Gesellschaft bedeutet,

wie sie den Einzelnen vervollständigt, wie wenige Dinge er auf seine eigene

Kraft zurückführen kann«, auch wenn jeder von uns »ein derart übertriebenes

Gefühl von seinem Ich« habe, »daß er die Grenzen, die ihn von allen Seiten

einschließen, nicht mehr wahrnimmt« (Durkheim 1981a, 51). Die Soziologie

habe deshalb jedemEinzelnen klarzumachen, dass er vor allem »ein Organ im

Organismus« sei und dass es »für ihn keine Verminderung bedeutet, mit an-

deren solidarisch zu sein, von anderen abzuhängen und sich nicht vollständig

selbst zu gehören« (ebd., 51f.).

Durkheim war davon überzeugt, dass man die moralischen Phänomene

als eine empirische Realität sui generis betrachten müsse, d.h. als vom Willen

und Bewusstsein der Einzelnen unabhängige, ihnen vorgängige und von ih-

nen weitgehend unbeeinflussbare soziale Tatsachen. Die Moralwissenschaft

habe »ihren eigenen Gegenstand, den sie untersuchen muß, wie die Physi-

ker physikalische Phänomene und die Biologen biologische Phänomene, und

zwar in Anwendung der gleichen Methode. Ihr Gegenstandsbereich sind Sit-

ten, Gebräuche, positive Rechtsvorschriften und wirtschaftliche Phänome-

ne.« (Durkheim 1995b, 166) Dabei seien die moralischen Tatsachen, wie Durk-

heim im Einklang mit Comte betonte, »das Komplexeste, was es auf der Welt

gibt« (ebd., 165), weshalb man sie auch nicht einfach als quasibiologische

Phänomene verstehen könne. Auch wenn die bei den Biosoziologen so be-

liebten Analogien zwischen Individuen und Zellen, zwischen Verkehrswegen

und Nervenbahnen, zwischen menschlichen Handlungsvollzügen und bio-

logischen Prozessen, d.h. zwischen Gesellschaft und Organismus, durchaus

hilfreich seien, um den sui generis-Charakter sozialer Phänomene zu verdeut-

lichen, müsse man doch, so Durkheim, unbedingt daran festhalten, dass die

Soziologie »keine bloße Verlängerung und so etwas wie das letzte Kapitel

der Biologie« (Durkheim 1995c, 192) sein könne. »Zwischen beiden Wissen-

schaften besteht ein Bruch, wie auch zwischen ihren Gegenstandsbereichen.«

(Ebd.)

Dennoch orientierte sich Durkheim an der Vorstellung einer engen Paral-

lelität der Lebens- und Entwicklungsbedingungen von biologischen und so-

zialen Organismen. So wie sich höhere Lebewesen durch »ein komplizierteres

Nervensystem« (Durkheim 1995b, 114) auszeichnen, so seien auch die moder-

nen Gesellschaften durch eine höhere Dichte und Komplexität gekennzeich-

net, die die Individuen eng miteinander verbinden. Aus dieser wachsenden



3. Normative Ernüchterungen 75

Dichte resultiere aber auch – und dies sollte das zentrale Theoriemotiv sei-

ner Solidaritätssoziologie werden – eine wachsende Individualisierung der

Gesellschaftsmitglieder. Denn

»mit zunehmendem Fortschritt unterscheidet sich die menschliche Person

immermehr von dem sie umgebenden natürlichen und sozialen Milieu und

entwickelt ein Gefühl ihrer selbst: Die Freiheit, die sie genießt, wächst zur

gleichen Zeit wie ihre sozialen Verpflichtungen. Wir haben es hier mit ei-

nem dunklen und scheinbar widersprüchlichen Phänomen zu tun, für das

es unseres Wissens noch keine Erklärung gibt.« (Ebd., 114f.)

Dieses »dunkle Phänomen« sollte Durkheim in den nächsten Jahren nicht zur

Ruhe kommen lassen und zum Ausgangspunkt seiner berühmten Dissertati-

onsschrift über die division du travail social aus dem Jahr 1893 werden, in der

er das Konzept einer durch Arbeitsteilung und soziale Dichte verursachten

Abhängigkeitssolidarität entwickelte. Demnach kommt der soziale Zusam-

menhalt moderner Gesellschaften nicht länger über gemeinsam geteilte kol-

lektive Überzeugungen, also sozialkulturell, sondern über berufsspezifische

Differenzierungen, d.h. sozialstrukturell, zustande. Er resultiere aus Prozes-

sen zunehmender Arbeitsteilung, die ihrerseits ein gleichzeitiges Wachstum

von Individualität und Abhängigkeit, von Selbstentfaltung und Sozialverstri-

ckung mit sich bringen.

Von der Ähnlichkeits- zur Abhängigkeitssolidarität

In diesem Zusammenhang ist Durkheim vor allem bekannt für seine – für

unsere Ohren eher ungewöhnlich klingende – Unterscheidung von ›mecha-

nischer‹ und ›organischer‹ Solidarität. Die erste, historisch ältere Solidarität

beruhe »auf der Ähnlichkeit des Bewußtseins, auf der Gemeinsamkeit von

Ideen und Gefühlen«, die sich vor allem in der Form einer die gesamte Gesell-

schaft integrierenden und alle Mitglieder erfassenden gemeinsamen Religion

artikuliert, während die zweite, jüngere Solidarität »ein Produkt der Diffe-

renzierung von Funktionen und von Arbeitsteilung« sei (Durkheim 1981b, 54).

Und weil »diese letzte Solidarität uns mehr daran erinnert, wie sich bei höhe-

ren Tierarten die Teile verbinden, haben wir sie ›organisch‹ genannt« (ebd.,

54f.). Wenn die Gesellschaften nämlich größer und dichter werden, können

die Einzelnen, so Durkheim, ihre Existenz nur sichern, indem sie sich von-

einander unterscheiden und jeder »eine eigene Aufgabe und Lebensweise«



76 »Solidarität zuerst«

(ebd., 55) entwickelt. Und in dem Maße, wie dies geschieht, werde dann »die

Arbeitsteilung zur Hauptbedingung des sozialen Gleichgewichts« (ebd.). Da-

mit greift Durkheims Studie zur Arbeitsteilung das oben erwähnte »dunkle

und scheinbar widersprüchliche Phänomen« wieder auf und formuliert als

zentrale Fragestellung: »Wie geht es zu, daß das Individuum, obgleich es im-

mer autonomer wird, immer mehr von der Gesellschaft abhängt? Wie kann

es zu gleicher Zeit persönlicher und solidarischer sein? Denn es ist unwider-

legbar, daß diese beiden Bewegungen, wie gegensätzlich sie auch erscheinen,

parallel laufen.« (Durkheim 1992, 82)

In den modernen Gesellschaften entwickelt sich Durkheim zufolge also

eine neuartige, auf Verschiedenheit und Differenz beruhende Abhängigkeits-

solidarität als funktionales Äquivalent zur erodierenden Ähnlichkeitssolida-

rität vormoderner Gesellschaften. So könne sich heute niemand mehr »über

die Tendenzen unserermodernen Industrie täuschen. Sie verschreibt sich im-

mer mehr den großen Maschinen, den großen Kraft- und Kapitalballungen

und folglich der äußersten Arbeitsteilung« (ebd., 83). Diese sei aber »nicht

nur der ökonomischenWelt eigentümlich« (ebd., 84), sondern ein Phänomen,

das sich bei allen lebenden Organismen beobachten lasse. Sie sei somit kei-

ne »soziale Institution, die ihre Wurzeln in der Intelligenz und im Willen

des Menschen hat« (ebd., 85), sondern ein allgemeines Phänomen, das bei

biologischen Organismen ebenso anzutreffen ist wie bei menschlichen Ge-

sellschaften. Während dies bei den höheren Lebewesen, die in diesem Zu-

sammenhang das zentrale Nervensystem entwickelt hätten, schon lange der

Fall sei, habe sich in den höheren Gesellschaften jedoch noch keine verlässli-

che und belastbare Form organischer Solidarität ausgebildet. Und dieser Ent-

wicklungsrückstand sei für die vielen sozialen Krisen und Unsicherheiten der

modernen Arbeitsgesellschaft verantwortlich.

Ähnlich wie Comte verwendete also auch Durkheim den Begriff der so-

zialen Solidarität in strikter Analogie zur biologischen Solidarität völlig mo-

ralfrei und rein deskriptiv. So sprach er etwa von den mehr oder weniger

engen Solidaritäten zwischen den verschiedenen Organen des Frosches, der

– anders als andere Lebewesen – nicht regelmäßig atmen müsse, um sei-

ne Lebensfunktionen aufrechtzuerhalten. Deshalb bestehe hier »eine große

Unabhängigkeit und folglich eine nur unvollkommene Solidarität zwischen

den Atmungsfunktionen des Frosches und den anderen Funktionen des Or-

ganismus« (ebd., 460). In der Regel existiere bei den höheren Lebewesen aber

eine wesentlich engere Verbundenheit zwischen ihren verschiedenen Orga-

nen. Ähnliche Solidaritäten sah Durkheim auch zwischen den verschiedenen



3. Normative Ernüchterungen 77

Teilen komplizierter Maschinen oder bei den Abläufen in einer Verwaltung

oder einem Unternehmen am Werk.

Vor diesem Hintergrund war Durkheim davon überzeugt, dass die Ar-

beitsteilung in denmodernen Gesellschaften »wenn nicht die einzige, so doch

die hauptsächlichste Quelle der sozialen Solidarität ist« (ebd., 109); und er

betonte, dass Comte der erste Soziologe gewesen sei, der dies erkannt habe

(vgl. ebd.). Die Ursache für den Umbruch von der mechanischen zur orga-

nischen Solidarität, von den kulturellen Ähnlichkeiten zu den strukturellen

Abhängigkeiten sah auch Durkheim nicht im vermeintlich unaufhaltsamen

Siegeszug von Bildung und Vernunft, sondern im Phänomen zunehmender

sozialer Dichte, in der »Verdichtung der Gesellschaften im Laufe der histori-

schen Entwicklung« (ebd., 315). Ähnlich wie es bei Tieren und Pflanzen, die

auf engstem Raum zusammenleben, nicht nur den vielbeschworenen ›Kampf

ums Dasein‹, sondern – wie er in Anlehnung an Beobachtungen von Charles

Darwin und dessen deutschen Adepten Ernst Haeckel betonte – viel eher die

Tendenz gebe, diesem Kampf durch Spezialisierung und Differenzierung zu

entgehen, verhalte es sich auch mit dem sozialen Zusammenleben der Men-

schen (vgl. ebd., 326). So schreite die Arbeitsteilung hier »um so mehr fort, je

mehr Individuen es gibt, die in genügend nahem Kontakt zueinander stehen,

um wechselseitig aufeinander wirken zu können« (ebd., 315). Und so könn-

ten dann bei entsprechender beruflicher Spezialisierung in ein und derselben

Stadt »die verschiedensten Berufe nebeneinander leben«, sodass hier jeder in

der Lage sei, sein Ziel zu erreichen, »ohne die anderen daran zu hindern, das

ihre zu erreichen« (ebd., 326).

Ob aber soziale Dichte und Differenzierung gleichsam naturwüchsig ei-

ne tief empfundene organische Solidarität zwischen den Gesellschaftsmit-

gliedern stiften, war auch für Durkheim durchaus fraglich. Die von vielen

Beobachtern, u.a. auch von Comte, geäußerte Befürchtung, dass sich »das

Individuum, gebeugt über seine Aufgabe, in seiner speziellen Tätigkeit iso-

liere; daß es die Mitarbeiter, die an seiner Seite am selben Werk arbeiten,

nicht mehr beachte; und daß ihm nicht einmal mehr der Gedanke komme,

daß sein Werk ein gemeinsames sei« (ebd., 425), teilte Durkheim allerdings

nicht. Er vermutete vielmehr, dass die Phänomene von Differenzierung und

Konkurrenz in einer Art Doppelbewegung nicht nur trennend, sondern im-

mer auch verbindend wirken, denn schließlich lasse die Arbeitsteilung »die

Tätigkeiten zusammenfließen, die sie differenziert; sie nähert diejenigen an,

die sie trennt« (ebd., 335). Sie schaffe zwischen den Individuen nämlich neu-

artige Beziehungen, die das soziale Leben bereichern. Und sie fördere ten-



78 »Solidarität zuerst«

denziell ein Bewusstsein wechselseitiger Verbundenheit, auch wenn dies den

Einzelnen in vielen Fällen nicht unmittelbar deutlich werde. Dennoch würden

sich, so Durkheims hoffnungsvolle Prognose, mit der Zeit von selbst Bezie-

hungen und Verhaltensregeln etablieren, die das Bewusstsein wechselseitiger

Abhängigkeit und die Gefühle sozialer Verpflichtung und Verantwortung im

gesellschaftlichen Leben immer intensiver werden lassen.

Mit der Zeit werde die arbeitsteilige Gesellschaft nämlich, davon war

Durkheim überzeugt, ihre eigene Moralität hervorbringen, auch wenn diese

zurzeit »noch nicht so weit entwickelt ist, wie es jetzt schon nötig wäre« (ebd.,

285). Diese neueMoralität werde sich dabei jenseits der bisherigen individua-

listisch-liberalen Vertragssolidarität ansiedeln. Zwar sei unbestreitbar, dass

heute »die meisten unserer Beziehungen mit anderen […] Vertragsbeziehun-

gen« (ebd., 270) sind, die »ihren Ursprung im Willen der Individuen« (ebd.,

450) haben, sodass diese in der Tat als spezifisch modern und angemessen

gelten können. Aber ein allein auf individuellen Willensbekundungen basie-

render Vertrag werde seinen Zweck nicht erfüllen, denn um wirksam werden

zu können, sei er »einer Regelung unterworfen, die dasWerk der Gesellschaft

ist« (ebd., 267f.). Jeder private Vertrag müsse nämlich eingebunden sein in

ein öffentliches Vertragsrecht, das uns soziale Verpflichtungen auferlegt, die

»wir nicht im strengen Wortsinn vertraglich eingegangen sind« (ebd., 271).

Und nur in diesem Rahmen könne ein privater Vertrag öffentliche Geltung

und Autorität beanspruchen. Öffentliche Regeln und Regulierungen weit

über private Vereinbarungen auf der Basis individueller Verträge hinaus

sind für Durkheim deshalb nicht nur eine faktische Realität, sondern auch

eine unverzichtbare Notwendigkeit des gesellschaftlichen Lebens; und ihr

Umfang werdemit zunehmender sozialer Dichte immer größer. Die liberalen

Hoffnungen auf eine moralisch hinreichend tragfähige Vertragssolidarität,

die allein aus sich heraus die soziale Integration moderner Gesellschaften

gewährleisten soll, erweisen sich für Durkheim damit als unterkomplex und

aussichtslos. Von daher müsse sich die gesuchte neue organische Solidarität

wesentlich tiefer verankern können als liberale Vertragssolidaritäten. Und

die Frage, wie diese neue Solidarität entsteht und wie sie in der Lage sein

kann, die Einzelnen auch gefühlsmäßig ebenso stark an die Gesellschaft zu

binden wie das religiöse Kollektivbewusstsein früherer Zeiten, bildete dann

das zentrale Thema, an dem sich Durkheims Arbeitsteilungsbuch empirisch

und theoretisch – wenn auch nur mit begrenztem Erfolg – abarbeitete.



3. Normative Ernüchterungen 79

Das Scheitern einer szientistisch
überakzentuierten Moralsoziologie

Durkheim ging es also um die Frage, ob sich in der modernen Gesellschaft

eine von den Individuen intensiv gefühlte postliberale Arbeitsteilungssolida-

rität ausbilden wird, die sich verlässlich in den Köpfen und Herzen der Men-

schen verankert. Denn nur, wenn sich starke Indizien für einen solchen, be-

reits im Gang befindlichen Formierungsprozess identifizieren lassen, wird

die Idee einer allmählichen Umstellung von mechanischer auf organische So-

lidarität nachvollziehbar. Dabei setzte Durkheim hier einen deutlich anderen

Akzent als Comte, denn die gesuchte neue Solidarität soll sich gleichsam von

alleine aus den Prozessen arbeitsteiliger Differenzierung entwickeln, sodass

man imBlick auf den sozialen Zusammenhalt der Gesellschaft nicht auf regie-

rungsamtlich zu organisierende gemeinschaftsstiftende Ähnlichkeitsgefühle

zurückgreifen muss.

Freilich war Durkheim weit davon entfernt, ein harmonisches Bild der

modernen Industriegesellschaft zu zeichnen. Er bestritt die Konflikte und

Verwerfungen der hocharbeitsteiligen Gesellschaften keineswegs. Dass sich

die erhoffte organische Solidarität noch nicht eingestellt hat, lag für den

Durkheim des Arbeitsteilungsbuches aber vor allem an vorübergehenden

Störungen im Prozess der arbeitsteiligen Differenzierung, da dieser nun

einmal, »wie alle sozialen Tatsachen, oder allgemeiner, wie alle biologischen

Tatsachen, auch pathologische Formen« (Durkheim 1992, 421) aufweise.

Auf dem gegenwärtigen Stand dieses Prozesses gebe es noch »anomische

Formen« (ebd.) der Arbeitsteilung, die in der Gegenwartsgesellschaft mit

ihrer regellosen Marktwirtschaft und ihrer permanenten ökonomischen Kri-

senträchtigkeit ungehindert zum Ausdruck kämen. Durkheim sprach hier –

allerdings nur knapp und oberflächlich – von dermit der modernen Industrie

aufgekommenen »Feindschaft zwischen Arbeit und Kapital« und den in den

letzten Jahren zunehmenden »industriellen und kommerziellen Krisen«, die

er als »Teilzusammenbrüche der organischen Solidarität« bezeichnete (ebd.,

422).

Konkret diagnostizierte er in seinen gesellschaftsanalytisch merkwürdig

schlichten Beobachtungen einen »Mangel an Reglementierung«, der bis auf

Weiteres »die geordnete Harmonie der Funktionen nicht zuläßt« (ebd., 436).

Dieser Mangel gelte etwa für »die Verschmelzung der Märkte zu einem ein-

zigen Markt« und die dadurch entstehende »große Industrie«, in deren Folge

»der Produktion jeder Zügel und jede Regel« fehle (ebd., 439). Deshalb komme



80 »Solidarität zuerst«

es zu jenen Krisen, »die die Wirtschaftsfunktionen periodisch stören« (ebd.).

Hier mache sich, wie Durkheim in Anlehnung an eine Formulierung Her-

bert Spencers betonte, schmerzlich bemerkbar, dass dem sozialen Leben so

etwas wie die »Nervenknoten des großen Sympathikus« fehlen, denn der re-

gelnde Einfluss sei heute entweder »diffus, oder er stammt direkt vom Staat«

(ebd., 275). Dass dieser »große soziale Sympathikus« (ebd.) nicht vorhanden

sei, erkenne man auch an den Beziehungen von Kapital und Arbeit, die sich

»bis jetzt im selben Zustand rechtlicher Unbestimmtheit« (ebd., 436) befän-

den.Weil die industriegesellschaftlichen Umbrüche, so Durkheim, »mit einer

außerordentlichen Geschwindigkeit vor sich gegangen sind, haben die konfli-

gierenden Interessen noch keine Zeit gehabt, sich auszugleichen« (ebd., 439).

In einer Fußnote merkte er allerdings an, dass diese »Feindschaft« wohl nicht

»zur Gänze der Geschwindigkeit dieser Umwandlung zur Last gelegt werden

darf, sondern zum guten Teil der noch zu großen Ungleichheit der äußeren

Bedingungen des Kampfes« geschuldet sei (ebd., Anm. 26). Als deren Ursache

identifizierte Durkheim vor allem »die vererbte Übertragung des Reichtums«

(ebd., 447); ein Faktor, auf den »die Zeit keinen Einfluß« habe (ebd., 439, Anm.

26). Zur Frage, ob sich diese Störung mit der Zeit allein durch die immanen-

te Dynamik der sozialen Evolution, also ohne Interventionsmaßnahmen des

Staates, überwinden lasse und wie sich hier von selbst ein gesundes Gleichge-

wicht einpendeln könne, finden sich im Arbeitsteilungsbuch allerdings keine

näheren Hinweise.

Dennoch war Durkheim davon überzeugt, dass diese Pathologien ledig-

lich »Ausnahmefälle« darstellen, in denen die Arbeitsteilung vorerst »von ihrer

natürlichen Richtung« (ebd., 421) abgelenkt werde. Die jeweils notwendigen,

den veränderten sozialen Verhältnissen entsprechenden Regeln, die sich bis

jetzt noch nicht hinreichend ausgebildet hätten, könnten den Prozessen ge-

sellschaftlicher Arbeitsteilung aber nicht von außen vorgegeben werden. Sie

müssten sich aus diesen Verhältnissen selbst entwickeln, auch wenn dies oft

nurmit erheblichen zeitlichen Verzögerungen geschehen könne. Soziale Kon-

fliktlagen der modernen Gesellschaften wie Klassenspaltung und zunehmen-

de soziale Ungleichheit sind für Durkheims organologisch überakzentuierte

Soziologie also nicht etwa bleibende Folgeschäden des sozialstrukturellen Ge-

gensatzes von Kapital und Arbeit, von Bourgeoisie und Proletariat. Sie sind

für ihn vielmehr nur vorübergehende Fehlentwicklungen, die sich mit der

Zeit von selbst erledigen werden, denn schließlich könne man auch im biolo-

gischen Leben organischer Körper stets nur ein sich allmählich einpendelndes

Gleichgewicht und keine dauerhaften Störungen beobachten.



3. Normative Ernüchterungen 81

Durkheims Arbeitsteilungsbuch bleibt also sehr weitgehend den Denk-

mustern der zeitgenössischen Evolutionsbiologie verhaftet; und man fragt

sich immer wieder, welche im Entstehen befindlichen, aber noch nicht hin-

reichend ausgebildeten ›sozialen Organe‹ wohl in der Lage sein könnten, die

›Anomalien‹ der gegenwärtigen Industrie- und Arbeitsgesellschaften auszu-

gleichen und einen irgendwie stabilen und belastbaren organischen Gleichge-

wichtszustand für die regellose Marktwirtschaft, den Antagonismus von Ka-

pital und Arbeit, die sich verfestigenden Ungleichheiten zwischen vererbtem

Reichtum und vererbter Vermögenslosigkeit etc. herzustellen. Die Ausfüh-

rungen bleiben hier unscharf und wenig erhellend. Dass sich aus sozialstruk-

turellen Prozessen zunehmender Arbeitsteilung von selbst neue, intensiv ge-

fühlte soziale Zusammengehörigkeits- und Verpflichtungsgefühle ergeben,

ist denn auch in der Tat nicht einsichtig. Und dies wird bis heute immer wie-

der als zentrales Defizit von Durkheims Arbeitsteilungsbuch moniert. Durk-

heims frühe Hoffnungen auf vermeintlich naturwüchsig und anonym ent-

stehende Solidaritätsgefühle sind jedenfalls auf ganzer Linie enttäuscht wor-

den. Durkheim selbst scheint dies früh eingesehen zu haben, denn seinen

programmatischen Leitbegriff der organischen Solidarität sollte er in seinen

späteren Schriften nicht mehr verwenden. Es scheint fast so, dass er diese

Idee nun bewusst vermeiden wollte. Er hat allerdings nie Auskunft darüber

gegeben, was ihn zur Aufgabe dieses für sein Projekt einer Moralsoziologie

der hocharbeitsteiligen Gesellschaften so zentralen Begriffs veranlasst hatte.

Soziale Evolution oder öffentlicher Diskurs?

So ist abschließend festzuhalten, dass der sozialbiologische Evolutionsopti-

mismus der Durkheimschen Theorie der organischen Solidarität dem nor-

mativen Selbstverständnis republikanischer Politik erheblich im Wege steht.

Mit ihrer Vorliebe für biologische Analogiebildungen kann Durkheims szien-

tistisch überakzentuierte Moralsoziologie – entgegen den republikanischen

Überzeugungen ihres Autors – dem Normativitätsprofil der politischen Mo-

derne kaumgerecht werden.DurkheimsHoffnungen auf die sozialintegrative

Kraft zunehmender beruflicher Arbeitsteilung werden ihre Fallhöhe zur Rea-

lität wohl nur in demMaße verlieren,wie zu erwarten ist, dass sich die Gesell-

schaftsmitglieder nicht in irgendwelchen anonymen sozialen Entwicklungs-

dynamiken, sondern in bewussten Reflexionsdiskursen, im Medium der öf-

fentlichen Meinungs- und Willensbildung wechselseitig darüber klarwerden,



82 »Solidarität zuerst«

dass sie ihre mittlerweile erreichten Grade an persönlicher Freiheit in ent-

scheidender Weise eben diesen Arbeitsteilungsprozessen verdanken, durch

die sie ›zu gleicher Zeit persönlicher und solidarischer‹ werden konnten. Dar-

über hinaus wird man auch erwarten müssen, dass sich mit einer solchen

sozialwissenschaftlich vermittelten Einsicht in das gleichzeitige Wachstum

von Freiheit und Abhängigkeit auch eine von den Individuen bejahte und frei

übernommene moralische Verpflichtung zur sozialen Verantwortung für an-

dere verbindet. Solche Einsichten und Verpflichtungsbereitschaften dürften

sich aber weit eher einer bewussten moralphilosophischen Reflexion als dif-

fus wirkenden systemischen Kräften verdanken.

Von daher wäre zu fragen, ob es nicht doch aussichtsreicher ist, das

›soziale Band‹, das die Gesellschaft zusammenhalten soll, im Rahmen ei-

ner nun freilich nicht länger geschichts- und gesellschaftslos formatierten

Vernunftphilosophie, sondern im Rahmen einer soziologisch informierten

Gesellschaftstheorie erneut mit den Mitteln politischer Philosophie und

Ethik zu knüpfen. Und genau dieses Anliegen steht im Zentrum der Bemü-

hungen der solidaristischen Bewegung, der es im Frankreich der Dritten

Republik an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert erstmals gelang, die re-

publikanischen Überzeugungen von Freiheit und Gleichheit, von Autonomie

und Selbstbestimmung mit den soziologischen Einsichten in die komplexen

Abhängigkeitssolidaritäten moderner Gesellschaften zu verbinden und für

spezifisch postliberal formatierte Konzeptionen sozialer Gerechtigkeit und

politischer Wohlfahrtsstaatlichkeit fruchtbar zu machen.



4. »Solidarität zuerst«.

Programm und Profil des Solidarismus

Das Stichwort ›Solidarismus‹ sucht man in den Handbüchern der politischen

Ideengeschichte zumeist vergebens. Auch in Darstellungen zur neueren Ge-

schichte Frankreichs spielt es nur eine geringe Rolle. Dabei prägte der repu-

blikanische solidarisme das politisch-moralische Selbstverständnis der fran-

zösischen Nation insbesondere in den eineinhalb Jahrzehnten vor dem Aus-

bruch des ErstenWeltkriegs in zentralerWeise. Der Solidarismus fungierte in

dieser Zeit gleichsam als »offizielle Sozialphilosophie der Dritten Republik«

(Bouglé 1907, 1). Er wollte die republikanischen Prinzipien von Freiheit und

Gleichheit mit den sozialwissenschaftlichen Einsichten in die wachsende so-

ziale Dichte und die zunehmenden sozialen Solidaritäten sozialphilosophisch

versöhnen und die alte Revolutionsdevise von Freiheit, Gleichheit und Brü-

derlichkeit durch das neue Motto ›Solidarität zuerst‹ ersetzen. Dabei ging es

ihm vor allem um den Ausbau des liberalen Rechtsstaates zu einem demo-

kratischen Wohlfahrtsstaat. Denn angesichts der sozialen Probleme der Zeit

wollte er der Dritten Republik auf der Grundlage der sozialen Solidarität ei-

nen Dritten Weg jenseits des sozial unsensiblen orthodoxen Wirtschaftslibe-

ralismus und des als umstürzlerisch gefürchteten marxistischen Sozialismus

eröffnen.

Léon Bourgeois und der Linksrepublikanismus

Nach der blutigen Niederschlagung der Pariser Kommune stand die 1870 ge-

gründete Troisième République française zunächst unter der Vorherrschaft mon-

archistischer Kreise, bevor mit dem Wahlsieg der gemäßigten Republikaner

im Jahr 1877 die Zeit der sogenannten opportunistischen Republik begann

(vgl. Winkler 2009, 906-913). Die liberale Republik, die vor allem von städ-



84 »Solidarität zuerst«

tischen kleinbürgerlichen Schichten getragen wurde, orientierte sich an den

Leitprinzipien von Freiheit und Gleichheit, von Fortschritt undWissenschaft.

Sie erhob den Laizismus und die ›eine und unteilbare‹ französische Nation

zu ihren zentralen Werten. Ihre Führer, vor allem Léon Gambetta und Jules

Ferry, bemühten sich dabei um Kompromisse mit den antirepublikanischen

Kräften der Nation. So behielten Adel und Großbürgertum ihre bisherigen

Schlüsselpositionen in der Wirtschaft und im Militär bei; und auch die tradi-

tionell katholisch-konservative Landbevölkerung – Frankreich war zu dieser

Zeit nur wenig industrialisiert – versuchte man im Namen der Nation für die

Republik zu gewinnen. Gegenüber der sozialen Frage und der entstehenden

Arbeiterbewegung verhielt man sich dagegen weitgehend indifferent.

Im Rahmen der Dreyfus-Affäre, die Ende der 1890er-Jahre ihren Höhe-

punkt erlebte, kam es dann jedoch zu einer veritablen Spaltung zwischen den

gemäßigten liberalen und den sogenannten radikalen Republikanern. Denn

während sich breite Teile der liberalen Anhänger der Republik zu den Anti-

dreyfusards bekannten und mit konservativen Monarchisten und Bonapartis-

ten zu paktieren begannen, schlugen sich die radikalen Republikaner im Na-

men von Freiheit undGleichheit auf die Seite des zuUnrecht verurteilten jüdi-

schen Armeehauptmanns AlfredDreyfus, sodass die Bruchlinien der Republik

fortan zwischen eher rechten und eher linken Republikanern, zwischen op-

portunistischer und radikaler Republik verliefen. Die Linksrepublikaner soll-

ten dann im Juni 1901 den parti républicain, radical et radical-socialiste gründen

und sich in dieser politischen Vereinigung landesweit mit eigenenWahlkomi-

tees, Vereinen und Zeitschriften organisieren. Nach ihrem Wahlsieg im Jahr

1902 stellten die im kleinbürgerlichen Milieu beheimateten, sich vor allem

aus Rechtsanwälten, Journalisten, Ärzten, Ingenieuren und Professoren re-

krutierenden ›Radikalsozialisten‹ bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs die

politischen Mehrheiten der Dritten Republik; das Adjektiv socialiste meinte

hier freilich nicht revolutionären Umsturz, sondern vor allem »Fürsorge für

die kleinen Leute in der Tradition der Jakobiner« (ebd., 1082). Die Radikalso-

zialisten betrieben eine konsequent laizistische Schul- und Bildungspolitik,

entwickelten aber auch breite sozialpolitische Reformperspektiven, zu deren

Finanzierung – gegen »das sakrosankte Prinzip der Steuerproportionalität«

(Piketty 2020, 189) – vor allem eine progressive Besteuerung von Erbschaf-

ten dienen sollte. Das republikanische Frankreich, das vermeintliche »Land

der ›kleinen Eigentümer‹«, von dem man dachte, dass es »auf ewig durch

die Französische Revolution egalitär geworden sei« (ebd., 185), kennzeichne-

te sich in der Zeit der Belle Époque vor demKrieg nämlich –wieThomas Piketty



4. Programm und Profil des Solidarismus 85

und sein Forscherteam durch ihre Recherche in verschiedenen Erbschaftsar-

chiven jüngst nachweisen konnten – durch enorme und tendenziell zuneh-

mende soziale Ungleichheiten. Und dabei war gerade Paris die »Hauptstadt

der Ungleichheit« (ebd., 176), »in der 70 % der Bevölkerung ohne Eigentum

sterben und 1 % der Verstorbenen 79 % des gesamten Eigentums innehaben«

(ebd., 185). Progressivsteuern auf Erbschaften wurden in Frankreich erstmals

1901 eingeführt und auf 2,5 % begrenzt. Eine progressive Einkommenssteuer

konnte nach heftigen Auseinandersetzungen allerdings erst 1914 durchgesetzt

werden, als es um die Finanzierung der Militärausgaben des Krieges ging.

Neben dem langjährigen Ministerpräsidenten Georges Clemenceau war

der Pariser Jurist und Politiker Léon Bourgeois (1851-1925) der wichtigste Ver-

treter der linksrepublikanischen Kräfte in der Zeit der Jahrhundertwende.1

Mit seiner im Oktober 1896 erschienenen Schrift Solidarité (Bourgeois 2020,

7-54) legte er das zentrale sozialpolitische Manifest der radikalsozialistischen

Bewegung vor und verhalf damit der Sozialdoktrin des solidarisme – als sozi-

alphilosophischer Alternative zu individualisme und collectivisme – zu enormer

Prominenz. Die französischen Solidaristen haben sich nie zu einer geschlos-

senen Gruppierung mit einer einheitlichen Sozialtheorie formiert; es ist aber

unbestreitbar, dass das Programmund Profil, vor allem aber der politische Er-

folg dieser Reformbewegung aufs Engste mit Léon Bourgeois verbunden war.

Allerdings beschränken sich dessen Beiträge zur solidaristischen Theoriebil-

dung neben dieser kleinen Programmschrift aus dem Jahr 1896 nahezu aus-

schließlich auf verschiedene Reden und Statements bei wissenschaftlichen

Konferenzen und politischen Kongressen der Jahrhundertwende.2

Bourgeois wuchs als Sohn eines jüdischen Uhrmachers in Paris im hand-

werklichen Milieu auf, dem er Zeit seines Lebens politisch verbunden blieb.

Er studierte Rechtswissenschaften und nahm freiwillig am deutsch-französi-

schen Krieg teil. Nach dem Studium trat er in den öffentlichen Verwaltungs-

dienst ein und übernahm in mehreren französischen Departements Ämter

1 Die folgenden Ausführungen zum Solidarismus und zu Léon Bourgeois lehnen sich –

oft auchmitwörtlichenÜbernahmen– sehr eng an entsprechendeAbschnitte inGroße

Kracht 2017, 221-225, 259-264 u. 268 an.

2 Hier sind neben dem Pariser Kongress zur Sozialerziehung aus dem Jahr 1900 (Bour-

geois 2008, 103-158) die Vorträge und Diskussionsbeiträge auf den drei Solidarismus-

Konferenzen der École des hautes études sociales im Herbst 1901 zu nennen, die zugäng-

lich sind in dem Band Essai d’une Philosophie de la Solidarité. Conférences et discussions.

Présidés par M.M. Léon Bourgeois et Alfred Croiset (1901-1902), 2. Aufl., Paris : Alcan 1907.

Zu weiteren Texten Bourgeois’ vgl. die Hinweise in Große Kracht 2017, 223f.



86 »Solidarität zuerst«

als Subpräfekt und Präfekt. Im Jahr 1887 wurde er Polizeipräfekt in Paris;

und ein Jahr später wurde er erstmals in die Abgeordnetenkammer gewählt,

wo er sich dem linken Flügel der Republikaner anschloss. Nach dem durch

den Panamaskandal bedingten Rückzug Clemenceaus (1893) avancierte er zur

charismatischen Leitfigur dieser Gruppierung, aus der dann im Jahr 1901 der

erwähnte parti radical hervorgehen sollte.

Im November 1895 wurde Bourgeois, der Freimaurer war, für ein knappes

halbes Jahr Ministerpräsident der ersten rein radikal-republikanischen, von

den Reformsozialisten tolerierten Regierung der Dritten Republik. Er besetz-

te sein Kabinett nahezu vollständigmit Freimauern undwollte u.a. ein Gesetz

zur Progressivbesteuerung vonEinkommendurchbringen, das jedoch amWi-

derstand desmehrheitlich konservativ besetzten Senats scheiterte.Daraufhin

trat er im April 1896 zum Leidwesen seiner politischen Freunde zurück. Spä-

ter übernahm Bourgeois weitere Ministerämter, bis hin zur Präsidentschaft

des Abgeordnetenhauses (1902-1904) und des Senats (1920-1923); unterbro-

chen nur durch den zwischenzeitlichen Rückzug aus der Politik nach dem

Tuberkulose-Tod seiner Frau und seiner Tochter im Jahr 1904. Neben seinen

politischen Ämtern war Bourgeois als aktiver republikanischer Sozialrefor-

mer in zahlreichen Initiativen und Vereinigungen engagiert, etwa als Präsi-

dent der 1866 von Jean Macé gegründeten Ligue de l’enseignement, als Leiter

der von ihm ins Leben gerufenen Parlamentskommission d’Assurance et de pré-

voyance sociales, als Gründer der Association internationale pour la lutte contre le

chômage und weiterer ähnlicher Organisationen.

Neben den solidaristischen Kernanliegen der Bildungs- und der Sozialpo-

litik ging es Bourgeois seit den späten 1890er-Jahren zudem um Fragen der

Kriegsprävention und der internationalen Sicherheit. Diese führten ihn als

Leiter der französischen Delegationen zu den Friedenskonferenzen von Den

Haag (1899 und 1907), wo er eigene Vorstellungen zu einer europäischen Frie-

densordnung auf der Grundlage einer – über Woodrow Wilsons ›14-Punkte-

Programm‹ von 1918 deutlich hinausgehenden – Société des Nations mit dem

Recht zu international verbindlichen Schiedssprüchen vorlegte (vgl. Bour-

geois 2020, 59-95). Allerdings konnte er sichmit seinen politischen Ideen dort

kaumdurchsetzen.Dennochwurde er 1919 der erste Präsident des Völkerbun-

des und erhielt ein Jahr später für seine langanhaltenden friedenspolitischen

Bemühungen den Friedensnobelpreis.



4. Programm und Profil des Solidarismus 87

Ein sozialpolitischer Siegeszug

Mit seiner frühen Programmschrift Solidarité verhalf Bourgeois dem republi-

kanischen Solidarismus zu enormer öffentlicher Resonanz. Dieses nur weni-

ge Monate nach seinem Amtsverzicht erschienene, ca. 50 Druckseiten um-

fassende Büchlein gilt als das zentrale Dokument der solidaristischen Bewe-

gung. Bourgeois konstatierte hier, dass in den letzten Jahren eine »neue Idee«

(Bourgeois 2020, 8) entstanden sei, die »die Resultante zweier einander lange

Zeit fremder Kräfte« bilde, die sich heute »angenähert undmiteinander kom-

biniert haben: die wissenschaftliche Methode und die moralische Idee« (ebd.,

10). Diese neue Gemeinsamkeit kennzeichne »das, was man mancherorts be-

reits die solidaristische Bewegung nennt« (ebd., 10f.). Für die im Jahr 1902

erschienene dritte Auflage ergänzte Bourgeois den Text um drei Vorträge,

die er im Jahr 1900 auf einem Pariser Kongress zur Sozialerziehung gehalten

hatte. Die so entstandene Textsammlung kann als das klassische Dokument

des französischen Solidarismus gelten. 1912 erschien bereits eine siebte, um

weitere Vorträge aus den Jahren 1901 bis 1909 ergänzte Auflage, der bis zum

Jahr 1931 weitere, ebenfalls ergänzte Auflagen folgten. Mit Solidarité waren die

von den Solidaritätssoziologen entwickelten Motive der solidarité sociale in der

französischen Politik angekommen.

Der solidarisme war zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich om-

nipräsent. Er prägte viele Botschaften der großen Pariser Weltausstellung

des Jahres 1900 und wurde in unzähligen Ansprachen und in einer Vielzahl

von populären Schriften landesweit propagiert. Auch diesseits des Rheins

wurde notiert, dass der Solidarismus in Frankreich nicht nur in vielfacher

Form »in Lesebüchern, Darstellungen der weltlichen Moral und populären

Büchern über Sozialpolitik« (Feilbogen 1915, 69) präsentiert wurde,3 sondern

auch »demMoralunterricht in den staatlichen Schulen« als Fundament diente

und damit gleichsam zur säkularen »Staatsreligion« avancierte, »da bekannt-

lich derMoralunterricht in allen staatlichen Schulen der Republik an die Stelle

des Religionsunterrichts getreten ist« (ebd., 62). In der Tat war in dieser Zeit

3 Zunennen ist hier nicht zuletzt die vonAugustine Tuillerie, der späterenEhefrauAlfred

Fouillées, unter dem PseudonymG. Bruno im Jahr 1877 veröffentliche Kindergeschich-

te Le tour de la France par deux enfants, die bis 1914 über 7 Millionen Mal verkauft wurde

und als »das emblematische Schulbuch der Dritten Republik« gelten kann; vgl. dazu

Waechter 2019, 33.



88 »Solidarität zuerst«

die solidarité sociale die schlechthin zentrale Referenzgröße des sozial erwa-

chenden französischen Republikanismus, der sich in dieser Zeit auf den Weg

machte, die Republik zu einem modernen Wohlfahrtsstaat auszubauen.

So entstanden in der Zeit um die Jahrhundertwende zahlreiche Geset-

ze zur Sozialpolitik – vom kostenlosen Zugang zu medizinischen Leistungen

(1893) über die Regulierung von Arbeitsunfällen (1898), der öffentlichen Hy-

giene (1902), der Unterstützung für Alte, Schwache,Waisenkinder undWöch-

nerinnen (1905/1906) bis hin zur Einführung erster Ansätze einer obligatori-

schen Rentenversicherung (1910). Alle diese Initiativen standen im Zeichen

solidaristischer Einsichten in die zunehmenden sozialen Verflechtungsphä-

nomene moderner Gesellschaften und den damit verbundenen politisch-mo-

ralischen Verpflichtungs- und Verantwortungsverhältnissen (vgl. Ruby 1971,

62-79). Das gegen die Ausbreitung der Tuberkulose gerichtete Gesetz zum

Schutz der öffentlichen Gesundheit und der sozialen Hygiene aus dem Jahr

1902 – zwei Jahre später sollten Léon Bourgeois’ 24-jährige Tochter Hélène

und seine 52-jährige Ehefrau Virginie an dieser Krankheit versterben – wur-

de denn auch allgemein als Loi Léon Bourgeois bezeichnet (vgl. ebd., 77).

Auch das Gesetz zur Altersrente (April 1910), das gegen den Widerstand

konservativer, liberaler und syndikalistischer Kräfte von den Linksrepublika-

nern um Léon Bourgeois und den Reformsozialisten um Jean Jaurès durch-

gesetzt werden konnte, stand im Zeichen der solidarité sociale, denn die zur

Finanzierung dieser Renten auf 6,5 % erhöhten Progressivsteuern auf Erb-

schaften wurden explizit mit dem Argument der »Teilhabe der ganzen Na-

tion am Dienst der Altersrenten mithilfe der Einrichtung einer neuen und

distinkten Steuer, einer Steuer der Solidarität« (ebd., 76; vgl. Piketty 2020,

190), legitimiert. Allerdings dominierten nach wie vor die alten Aversionen

gegen ein – etwa am deutschen Beispiel angelehntes – System staatlich ga-

rantierter sozialer Sicherheit, das den überlieferten Traditionen dermutuelles,

der Hilfsvereine auf Gegenseitigkeit und des selbstorganisierten Hilfskassen-

wesens, in die Quere kommen könnte. Bis heute wirkt in der vielschichti-

gen Landschaft der französischen Alterssicherung denn auch nach, dass »die

französische Arbeiter- und Handwerkerbewegung der Inkorporierung ihrer

Organisationen in das Institutionengefüge der Republik grundsätzlich skep-

tisch gegenüberstand und eine Übernahme des Bismarckschen Modells der

sozialen Zwangsversicherung ablehnte« (Bode 1999, 81).

Nach dem Krieg war die solidaristische Reformstimmung allerdings auf-

gebraucht, und nach dem Tod Léon Bourgeois’ im Jahr 1925 geriet der soli-

darisme allmählich in Vergessenheit. In der Zwischenkriegszeit konnte das



4. Programm und Profil des Solidarismus 89

solidaristische Solidaritätsmotiv den Auf- und Ausbau der französischen So-

zialpolitik nicht mehr entscheidend prägen. Der parti radical, der sich mit der

Gewerkschaftsbewegung schon immer schwer getan hatte, Streikmaßnah-

men ablehnte und vor allem auf Bildung, Parlamentarismus und politische

Debatte setzte, entwickelte sich nun zunehmend zu einer reinen Klientelpar-

tei des Kleinbürgertums. Denn er hatte vor allem schwere Sympathie- und

Gefolgschaftsverluste in der Arbeiterschaft hinzunehmen, die sich nach der

Revolution in Russland zunehmend den marxistisch-syndikalistischen Kräf-

ten zugewandt hatte. Und diese vermochten sich mit der ›versöhnlerischen‹

Programmatik des solidarisme noch nie anzufreunden. So merkte etwa Geor-

ges Sorel im Jahr 1908 bissig an, dass diese »Theoretiker des sozialen Friedens«

nur darauf zielten, »die Kurse und Vorträge zu häufen«, um auf diese Wei-

se »den revolutionären Syndikalismus im Speichel der Herren Professoren zu

ersäufen« (Sorel 1969, 248 u. 55).

Die französischen Debatten um die Sozialpolitik liefen seit den 1930er-

Jahren zumeist nur noch unter der Chiffre der securité sociale; nicht zuletzt

auch deshalb,weil nun immer stärker auch die Kräfte der französischen Rech-

ten den Solidaritätsbegriff zur Propagierung einer solidarité française gegen

die Bedrohungen des internationalen Judentums und des Bolschewismus in

Anspruch nahmen. Allerdings gehörte auch in der Nachkriegszeit ein posi-

tiv aufgeladener Begriff republikanischer Solidarität zum politisch-morali-

schen Selbstverständnis der französischen Nation. Ihre Sozialpolitik kommt

bis heute ohne den – im Kontext der résistance in den 1940er-Jahren formulier-

ten – Begriff einer solidarité nationale nicht aus. Dafür stehen nicht zuletzt die

– freilich häufig wechselnden – Bezeichnungen der französischen Arbeits-

und Sozialministerien, in denen dem Topos der solidarité bzw. der solidarités

bis heute eine tragende Bedeutung zukommt.



90 »Solidarität zuerst«

Solidarité de fait und solidarité devoir

Wie die Vertreter des solidarisme insgesamt,4 so war auch Léon Bourgeois ein

überzeugter Anhänger der Revolution von 1789 und ihrer Trias von Freiheit,

Gleichheit und Brüderlichkeit. Allerdings war er davon überzeugt, dass die

politischen Leitbegriffe des späten 18. Jahrhunderts nach über einhundert

Jahren historisch-politischer Lernerfahrungen einer neuen Interpretation be-

dürfen. So schrieb er im Jahr 1902:

»Gegen den Missbrauch der Macht und der Autorität hat 1789 gesagt: Frei-

heit!, und es war nötig, es zu sagen; aber 1789 konnte nicht daran denken,

die Freiheit gegen die damals unbekannten Gefahren zu garantieren, ge-

gen die außergewöhnliche Macht akkumulierter Kapitalien, noch multipli-

ziert durch den unaufhörlichen Fortschritt der Wissenschaft. Freiheit, wie

sie die Theoretiker der reinen politischen Ökonomie definieren, ist schlicht

und einfach das, was unsere Vorgänger Macht genannt haben. Sie ist das,

was einemMilliardär erlaubt, die Bedingungen der Produktion und des Ver-

kaufs eines bestimmten Objekts in einem ganzen Land in seinen Händen zu

halten, so dass jeder Konsument gezwungen ist, dessen drakonische Forde-

rungen zu erfüllen. Worin besteht die Freiheit der armen Leute angesichts

dieser Freiheit, die der Chef eines Trusts beansprucht?« (Bourgeois 1907, 58)

Deshalb sei die Menschenrechtserklärung der Revolution durch eine Erklä-

rung der Menschenpflichten zu erweitern; und zwar in der Form, dass diese

devoirs das liberale Privatrecht durch ein gleichrangiges Sozialrecht – durch

eine »Theorie von der sozialen Pflicht« (Bourgeois 2020, 48) – ergänzen und

vervollständigen. Die sozialen Pflichten habe die Revolution nämlich noch

vernachlässigt. So habe sie zwar »die Freiheit und Gleichheit geregelt und

organisiert, aber sie hat die Brüderlichkeit wie ein höheres Gefühl betrach-

tet, das dadurch der Intervention durch positives Recht entging« (Bourgeois

2008c, 148). Die als solche nicht sanktionsbewehrte Idee der fraternité républi-

caine sei deshalb durch »eine neue Regel des Sozialrechts« (Bourgeois 2008a,

4 Zuden Solidaristen sindnebenBourgeois vor allemCharlesGide undAlfred Fouillée zu

rechnen. In einemweiteren Sinne lassen sich aber auch sounterschiedlichePersönlich-

keiten wie Alfred Croiset, Frédéric Rauh, Émile Boutroux, Alphonse Darlu, Ferdinand

Buisson und nicht zuletzt der Jurist Léon Duguit sowie der Durkheim-Schüler Célestin

Bouglé zu den Sympathisanten des solidarisme zählen.



4. Programm und Profil des Solidarismus 91

105; Herv. i.O.) zu ersetzen. Nur so nämlich könne man ein rechtlich ver-

bindliches Fundament legen, das die Prinzipien individueller Freiheit und

Gleichheit wirklich für alle Gesellschaftsmitglieder zugänglich macht. In die-

sem Sinne sei auf die soziologische Tatsache der unentrinnbaren solidarité de

fait mit einer politisch-rechtlichen solidarité devoir, d.h. der Pflicht des Staates

zu einer sozialpolitisch planvollen Intervention in die herrschenden sozialen

Verhältnisse, zu reagieren.

Dabei machte Bourgeois aus seiner Distanz zu sozialistischen Ideen kei-

nen Hehl. Es ging ihm nicht um eine möglichst weitgehende Gleichvertei-

lung des gesellschaftlichen Reichtums. Vielmehr wollte er – deutlich stärker

als die anderen Solidaristen – nicht nur politisch-praktisch, sondern auch

sozialethisch eine tragfähige Brücke zum politischen Liberalismus bauen. Zu

diesem Zweck entwickelte er eine eigenständige vertragstheoretische Kon-

zeption sozialer Gerechtigkeit, in deren Zentrum die Ideen einer der Gesell-

schaft zurückzuerstattenden ›sozialen Schuld‹ (dette sociale) jedes Individu-

ums und eines von allen Gesellschaftsmitgliedern rückwirkend abzuschlie-

ßenden ›Quasi-Vertrags der menschlichen Assoziation‹ (quasi contrat d’associa-

tion humaine) stehen; ein Theoriekonzept, mit dem Bourgeois im solidaristi-

schen Diskurs Neuland betrat (vgl. Kapitel 6). Bourgeois’ ambitionierter Ver-

such, liberale und soziale Theoriemotive miteinander ins Gespräch zu brin-

gen, brachte ihm zwar viel Zustimmung, aber auch scharfe anti-solidaris-

tische Attacken ein. Von katholisch-konservativer Seite warf ihm etwa der

einflussreiche Pariser Publizist Ferdinand Brunetière vor, dass der solidarisme

nichts anderes sei als ein schlichter Utilitarismus (vgl. Bouglé 1907, 23). Dage-

gen wurde von wirtschaftsliberaler Seite, namentlich von Vilfredo Pareto und

Yves Guyot, konstatiert, dass der solidarisme ein sozialistisches Enteignungs-

und Ausplünderungsprogramm verfolge. So hatte Pareto im Jahr 1900 im

wirtschaftsliberalen Journal des économistes geschrieben, dass die Rede von der

Solidarität »ein Vorwand für Leute« sei, »die von den Früchten der Arbeit an-

derer profitieren wollen, und für Politiker, die das Bedürfnis empfinden, An-

hänger auf Kosten der Steuerzahler zu rekrutieren« (Pareto 1900, 173f.). Und

schon zwei Jahre zuvor hatte er in derselben Zeitschrift gegen die Schwärme-

rei für das neue Modewort der solidarité sociale polemisiert, gegen jene »sü-

ße Solidarität«, die heute allenthalben gegen die »grausame Konkurrenz« in

Stellung gebracht und als »Allheilmittel« für alle sozialen und politischen Pro-

bleme angerufen werde. Dagegen sei, so Pareto, schlicht festzuhalten: »Die

Theoreme der Politischen Ökonomie sind noch immer jene, die wir durch die

Sozialwissenschaften mit der höchsten Gewissheit erkennen; sie zu leugnen



92 »Solidarität zuerst«

und durch vage und nebulöse ethische Konzeptionen zu ersetzen, heißt, sich

von der Realität verabschieden zu wollen.« (Pareto 1898, 171)

Alfred Fouillée und die Anfänge solidaristischer Sozialphilosophie

Léon Bourgeois wird in der Literatur oft als ›Vater des Solidarismus‹ bezeich-

net. Dieser Titel gebührt allerdings viel eher dem republikanischen Sozialphi-

losophen Alfred Fouillée (1838-1912), der schon in den 1880er-Jahren zentra-

le Theoriemotive des späteren Solidarismus entwickelt und begründet hat-

te – und auf den sich auch Bourgeois immer wieder berief. Wie niemand

sonst hatte sich Fouillée schon früh der Aufgabe verschrieben, eine produk-

tive Versöhnung zwischen der philosophisch-kritizistischen und der natura-

listisch-szientistischen Tradition des politischen Denkens seiner Zeit in An-

griff zu nehmen. Diesem Ziel widmete er sein gesamtes Lebenswerk.5 Fouil-

lée kann deshalb als der wichtigste sozialphilosophische Inspirator der so-

lidaristischen Bewegung gelten, obwohl er selbst an den vor allem im Paris

der Jahrhundertwende abgehaltenen Kongressen und Konsultationen ihrer

Hauptakteure nie direkt beteiligt war.

Der 1838 geborene Fouillée stammt aus dem westfranzösischen La Pouë-

ze (Maine-et-Loire) und wuchs nach dem frühen Tod seines Vaters, der einen

kleinen Schiefer-Steinbruch betrieb, in prekären Verhältnissen auf. Er hat als

einziger seiner neun Geschwister überlebt. Von Kindheit an litt er an Lungen-

problemen, später auch an einer schweren Netzhautschädigung, die ihm fast

das Augenlicht gekostet hätte. Im Jahr 1871 legte er in Paris seine Dissertati-

onsschrift La liberté et le déterminisme vor, die für erhebliches Aufsehen sorgte.

Fouillées energisches Plädoyer für die Freiheit und seine emphatische Vertei-

digung des Republikanismus, vor allem aber die Präsenz von Léon Gambetta

bei der Disputation, der Fouillée anschließend eine große politische Karriere

in Aussicht gestellt hatte, löste in der rechtsgerichteten Presse scharfe Angrif-

fe gegen den jungen Philosophen aus. Fouillée verzichtete jedoch auf die Poli-

tik und wurde stattdessen maȋtre de conférence für Philosophie an der École nor-

male supérieure; eine Position, die er wegen seines schlechten Gesundheitszu-

standes einige Jahre später wieder aufgeben musste. Mit 41 Jahren zog er mit

5 Die folgenden Ausführungen zu Alfred Fouillée lehnen sich – oft auch in wörtlichen

Übernahmen – sehr eng an entsprechende Abschnitte in Große Kracht 2017, 149-165

an.



4. Programm und Profil des Solidarismus 93

Augustine Tuillerie, seiner langjährigen Lebensgefährtin und späteren Ehe-

frau, in das mildere Klima der Riviera. Dort verfasste er nahezu jährlich ein

neues Buch. 34 Monografien und zahlreiche Artikel in Fach- und Publikums-

zeitschriften zeugen von der enormen Schaffenskraft eines republikanischen

Rechts-, Moral- und Sozialphilosophen, der inmitten der weltanschaulichen

Konfliktlagen seiner Zeit nach einer zukunftsfähigen Sozialphilosophie such-

te, die sich jenseits von Individualismus undKollektivismus positionieren ließ

und auf dieser Grundlage dazu beitragenwollte, den alten und unproduktiven

Grundsatzstreit zwischen Liberalen und Sozialisten zu überwinden.

Insbesondere Fouillées große Schrift La science sociale contemporaine (Fouil-

lée 1880) brachte bereits zahlreiche Anliegen undTheoriemotive auf den sozi-

alphilosophischen Begriff, die später zu den essentials des französischen So-

lidarismus gehören sollten. Schon die Eröffnungssätze dieses Buches greifen

das große Thema Fouillées auf: die Versöhnung von Naturalismus und Idea-

lismus, die er gleichermaßen auf dem Problemniveau des naturwissenschaft-

lichen Denkens wie auf demNormativitätsniveau der politischen Demokratie

erreichen wollte. So erklärte er hier programmatisch: »Die Grundlegung der

Sozialwissenschaft auf positiver Basis scheint die wichtigste Aufgabe unseres

Jahrhunderts zu sein. Einst Gegenstand reiner Kuriosität und Luxus weni-

ger Denker, wird das Studium der Gesellschaft und ihrer Gesetze in unseren

demokratischen Nationen für alle zu einer Angelegenheit höchster Notwen-

digkeit.« (Ebd., V)

In Anschluss an Comte verortete sich Fouillée unmittelbar in den Kontext

des soziologischen Solidaritätsdiskurses. Gleich zu Beginn verabschiedete er

sich von den rechtsphilosophischen Standardwahrnehmungen des 18. Jahr-

hunderts mit ihrer Entgegensetzung von Gesellschaft und Individuum. Die

Dynamik der menschlichen Zivilisationsgeschichte verweise nämlich nicht

auf eine solche Gegensätzlichkeit, sondern viel eher auf eine gleichläufige

Entwicklung von IndividuumundGesellschaft, auf ein gleichzeitiges »Wachs-

tum des individuellen und des sozialen Lebens«. So notierte er in einer klas-

sisch gewordenen Formulierung, auf die sich die späteren Solidaristen immer

wieder beziehen sollten:

»Der Fortschritt hat zwei simultane Auswirkungen, dieman zunächst für ge-

gensätzlich hielt, die aber tatsächlich untrennbar sind: das Wachstum des

individuellen Lebens und dasWachstumdes sozialen Lebens. Lange Zeit war

das Individuum davon überzeugt, dass es alles das, was es der Gesellschaft

gab, für sich selbst verloren hatte; lange Zeit hat auch die Gesellschaft ge-



94 »Solidarität zuerst«

glaubt, dass sie alles das, was sie dem Individuumgewährte, sich selbst weg-

nahm, wie ein Körper, der sich davor fürchtet, seine Gliedmaßen sich entwi-

ckeln zu lassen und sie einsperrt, um seine eigeneKraft zu vermehren. Daher

stammt die alte Antithese zwischen der Gesellschaft und dem Individuum,

die den alten Geist kennzeichnet, von dem sich der moderne Geist befreit,

indem er die Harmonie aufzeigt in dem, wasman als Gegensatz wahrzuneh-

men gewohnt ist. So groß ist die Solidarität zwischen dem Individuum und

der Gesellschaft, dass in der Praxis das eine nicht wirklich ohne das andere

existieren kann.« (Ebd., Vf.)

Aufgrund dieser von der Sozialwissenschaft aufgezeigten Solidarität müsse

nun endlich auch in der Sozialphilosophie anerkannt werden, dass sich »jede

philosophische undmoralische Frage«, wie Fouillée betonte, »letztlich als eine

soziale Frage« darstelle (ebd., VI).

Für Frankreich als nation démocratique sah Fouillée die besondere histo-

rische Mission, den bisherigen Moraltheorien theologischer, utilitaristischer

oder aristokratischer Provenienz das idéal démocratique entgegenzustellen. Er

bekannte sich dabei zur methodischen Haltung des skeptischen Zweifels und

orientierte sich am »Prinzip der Relativität der Wissenschaft, über das sich

alle wahrhaft wissenschaftlichen Systeme der Philosophie einig sind« (Fouil-

lée 1899, 389). Die bisherigen Moralkonzeptionen hielt er für grundsätzlich

obsolet, denn sie hätten ihre normativen Ideale nicht aus wissenschaftlicher

Erkenntnis und dem Ethos der Demokratie bezogen, sondern aus einer Me-

taphysik, die den heutigenWissenschaftsstandards nicht zu entsprechen ver-

möge. So resümierte er zur »traditionellen Philosophie« des 18. Jahrhunderts:

»Sie sprach endlos vom Naturrecht, und dabei wäre es notwendig gewesen,

vom Idealrecht zu sprechen, denn die Natur kennt das Recht nicht; das Recht

erscheint nur in den Gedanken der Menschen.« (Fouillée 1883, 385; Herv. i.O.)

Gegen den »intellektuellen Stolz« (Fouillée 1899, 395) idealistischer und

naturalistischer Moralsysteme – Fouillée bezog sich hier vor allem auf diemo-

ral kantienne und die moral de l’évolution et du darwinisme, die vorgeben, einen

vermeintlich letzten Grund moralischer Geltung und Verpflichtung ausfindig

machen zu können –, plädierte er für eine Haltung moraltheoretischer Be-

scheidenheit, denn »weil wir den Grund von allem nicht kennen, und folglich

auch nicht den Grund des Guten an sich, ist es irrational, so zu handeln, als

hätten wir diesen Grund durchdrungen, als hätten wir wissenschaftliche Ge-

wissheit, dass etwa das Vergnügen, das Interesse oder die Macht irgendwie



4. Programm und Profil des Solidarismus 95

absolute Dinge wären, die letzte essenzielle Realität, das letzte Wort und das

Geheimnis der Existenz« (ebd., 391; Herv. i.O.).

Eine demokratische Moral jenseits von Idealismus
und Naturalismus

Diese Absage an ethische Dogmatismen verband Fouillée mit der Einladung

zu einer neuen, demokratisch-egalitär orientierten Moral auf säkularer

Grundlage. Denn nur auf dieser Basis sei es möglich, sich auch in den Fragen

der Moral und des Rechts an Erfahrung und Immanenz, an der Tatsache

unserer je eigenen Moralität, unseres je eigenen moralischen Bewusstseins

zu orientieren. Gegen den abstrakten kantischen Dualismus von denkendem

Subjekt und äußerer Welt betonte er, dass moralische Ideale nicht länger als

reine Verstandestatsachen gelten könnten. Sie seien vielmehr das Produkt

historisch und sozial vermittelter menschlicher Empfindungen, Emotionen

und Wünsche. Fouillée sprach hier von idées-forces, realen Bewusstseinskräf-

ten, die unser Denken, Fühlen und Handeln motivieren und sich weder

vollständig aus biologisch-physiologischen Phänomenen ableiten, wie die

école naturaliste behaupte, noch als rational einsehbare Entitäten einer über-

natürlichen Welt darstellen, wie die école idéaliste glaube. Zu diesen idées-forces

gehören für Fouillée das Streben nach Freiheit und Würde, aber auch der

Wunsch nach Gleichheit und Gerechtigkeit, die Suche nach dem Guten, der

Sinn für das Wohlergehen seiner Mitmenschen und die damit verbundene

moralische Verpflichtung gegenüber anderen. All dies seien treibende Ideen,

die jeder Mensch in sich verspüre und die auf existenziellen, dabei aber

stets historisch und sozial vermittelten Gefühlen von Sympathie und Mit-

leid aufruhten. Weil sie sich als Faktum menschlicher Selbsterfahrung, als

Erfahrungstatsache unserer Lebensvollzüge erschließen, könne man ihnen

keinen transzendenten Ursprung zuschreiben. Sie entstammen, so Fouillée,

ausschließlich den biologisch-physiologischen und den historisch-sozialen

Gesetzmäßigkeiten der Evolutionsgeschichte der Menschheit, ohne die sie

sich nicht hätten entfalten können und ohne die sie nicht ihre heutigen

Ausformungen angenommen hätten.

Fouillée distanzierte sich also gleichermaßen von der abstrakt-idealisti-

schen Tradition der Aufklärung wie von einem »mechanistischen Evolutionis-

mus« (Fouillée 1907, 3), der den Bereich des Geistigen zu einem rein physio-

logischen Epiphänomen erklärt. Eine demokratisch-laizistische Moral kön-



96 »Solidarität zuerst«

ne und müsse sich deshalb von den natur- und vernunftrechtlich angelegten

Moralentwürfen der idealistischen Schule des 18. Jahrhunderts ebenso ver-

abschieden wie vom szientistischen Naturalismus jener Positivisten, die das

soziale Phänomen menschlicher Moralität vollständig in Biologie und Phy-

siologie aufzulösen versuchen. Beide Traditionen unterschätzen nämlich, so

Fouillée, das Potenzial des sentiment moral und der idées-forces als moralsozio-

logischen Tatsachen, die sich in der menschlichen Selbsterfahrung zum Aus-

druck bringen und weder in rein idealistisch-rationalistischer noch in rein

szientifisch-naturalistischer Diktion angemessen artikuliert werden können.

Das kreative Potenzial der idées-forces sah Fouillée gewissermaßen bestä-

tigt durch die historischen Gesetzmäßigkeiten der sozialen Evolution selbst.

Diese laufe nämlich gerade nicht darauf hinaus, dass »der Mensch von der

Menschheit, das persönliche Bewusstsein vom Kollektivbewusstsein« (Fouil-

lée 1880, 249) absorbiert werde. Vielmehr schaffe sie eine in den modernen

Gesellschaften schon seit einiger Zeit zu beobachtende »zunehmende Auto-

nomie des Individuums«, denn »wir entwickeln uns genauso zur Vielfalt und

zur Dezentralisation wie zur Einheit und zur Zentralisation« (ebd.). Von da-

her stehe die Evolutionsgeschichte der Menschheit in ihrer naturhaft-orga-

nischen Entwicklung durchaus im Einklang mit der Freiheits- und Autono-

miekonzeption der Aufklärungsphilosophie, die ja auch erst von der Dyna-

mik dieser Entwicklung hervorgebracht und ermöglicht worden sei. Die un-

verzichtbaren Wahrheitskerne beider, sich scheinbar so fremd und feindlich

gegenüberstehender Theorietraditionen der école idéaliste und der école natu-

raliste lassen sich Fouillée zufolge in diesem Sinne gleichermaßen anerken-

nen und verteidigen: »Wir akzeptieren also völlig den Realismus der natura-

listischen, positivistischen und evolutionistischen Schulen, und zugleich den

Idealismus der anderen Schulen, ohne allerdings denmetaphysischen Dogma-

tismus der letzteren zu akzeptieren.« (Fouillée 1899, X; Herv. i.O.) Naturalis-

mus und Idealismus, soziologische Erkenntnis undmoralische Reflexion sind

demnach für eine moderne, den heutigen Ansprüchen in Sachen Normativi-

tät undWissenschaftlichkeit gerecht werdende Rechts- undMoralphilosophie

gleichermaßen notwendig und zielführend. Und beide widersprechen sich

demzufolge keineswegs.

Fouillée bestand also darauf, von konkreten, historisch und sozial kon-

stituierten Menschen und ihren realen Wünschen und Idealen auszugehen.

Philosophie sei in diesem Sinne immer zugleich als Soziologie zu betreiben.

So erklärte er im Jahr 1896: »Wir glauben, dass die Soziologie, die neueste und

komplexeste der Wissenschaften, die die Psychologie beinhaltet, den besten



4. Programm und Profil des Solidarismus 97

Typus und die wichtigsten Gesetze der universellen Synthese liefern wird.«

(Fouillée 1896, 4) Für Fouillée war die Soziologie – ähnlich wie für Comte und

später auch für Durkheim – insofern nicht allein empirische Sozialwissen-

schaft, sondern immer auch normative politische Theorie, der es um eine

moderne republikanische Konzeption öffentlicher Moral zu gehen hat und

die sich nicht in theoretischen Spekulationen verlieren oder in einen szien-

tistischen Naturalismus auflösen dürfe. Viel eher müsse sie die Fundamente

einer erst noch zu entwickelnden »Philosophie der Hoffnung« (Fouillée 1899,

XV) legen, denn, so erklärte er emphatisch: »Die intelligenten Wesen, die das

Universum geschaffen hat […], können durch die Vermittlung des Denkens,

das auch eine immanente Kraft der Natur ist, darauf hoffen, die Unterord-

nung der Natur unter ihr moralisches und soziales Ideal und damit den Fort-

schritt vom Niederen zum Höheren immer weiter voranzutreiben.« (Ebd.)

Charles Gide und die »Schule der Solidarität«

Während Alfred Fouillée als der wichtigste Inspirator und Wegbereiter der

solidaristischen Bewegung gelten darf, kann man – neben Léon Bourgeois

– den wortgewaltigen Juristen und Ökonomen Charles Gide (1847-1932) als

den erfolgreichsten Protagonisten des französischen Solidarismus bezeich-

nen.6 Seine Bibliografie weist über 20 Bücher und über 3000 Artikel auf, von

denen einige auch in deutscher Übersetzung zugänglich sind. Aufgrund sei-

ner enormen politisch-publizistischen Schaffenskraft hat er dieser Bewegung

über Jahrzehnte wertvolle Anregungen gegeben und ihr zu einer erheblichen

öffentlichen Präsenz verholfen. Ohne die eindringliche und geistsprühende,

ebenso populäre wie pointenreiche Sprache seiner zahlreichen, viel gelese-

nen Schriften und Reden wäre der enorme Siegeszug der Solidaritätsidee im

Frankreich des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts nicht möglich gewe-

sen.

Gide, der im Jahr 1847 in Uzès (Department Gard) in Südfrankreich als

Sohn eines protestantischen Juristen geboren wurde, war zeitlebens gläu-

biger Christ und überzeugter Anhänger seiner Kirche. Er entwickelte sich

schon früh zum scharfen Gegenspieler der orthodoxen Nationalökonomie,

6 Die folgendenAusführungen zuCharlesGide lehnen sich –oft auch inwörtlichenÜber-

nahmen – sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Große Kracht 2017, 185-200

u. 210f. an.



98 »Solidarität zuerst«

die er, wie er selbst sagte, »aufzutauen« (Gide 1925, 34) versuchte. Schon in

den 1880er-Jahren begann er, eine eigenständige sozialökonomische Doktrin

– zunächst unter dem Namen économie sociale, später dann unter dem Namen

école de la solidarité – zu entwerfen und gegen die Dominanz der liberalen Öko-

nomie seiner Zeit in Stellung zu bringen. Zu diesem Zweck veröffentlichte er

im Jahr 1884 die erste Auflage seines von Anfang an sehr erfolgreichen Lehr-

buchs Principes d’économie politique, dem drei Jahre später die Gründung der

Zeitschrift Revue d’économie politique folgte. Mit ihr wollte Gide die Dominanz

der liberalen Wirtschaftstheorie brechen und ein offenes Diskussionsorgan

für alle Lehrmeinungen errichten. Zugleich schloss er sich mit Eifer dem seit

den 1848er-Aufbrüchen in die Defensive geratenen mouvement coopérative an

und wurde schon bald zum führenden Theoretiker der französischen Genos-

senschaftsbewegung. Manchen gilt Gide zudem als Erfinder des Wortes so-

lidarisme. Dies ist jedoch unzutreffend, denn das Wort lässt sich bereits im

Kontext der 1848er-Revolution nachweisen, etwa als Name einer kurzlebigen

sozialistischen Zeitschrift aus dieser Zeit (vgl. Audier 2010, 30). Unterstützt

von Léon Bourgeois, wurde Gide im Jahr 1905 schließlich Professor für politi-

sche Ökonomie – allerdings ohne Prüfungsrecht – an der rechtswissenschaft-

lichen Fakultät der Sorbonne, bevor er im Jahr 1921 aus seinem Ruhestand her-

aus zum Professor am Collège de France berufen wurde und dort bis zu seinem

Tod einen von den französischen Konsumgenossenschaften gestifteten Lehr-

stuhl für Genossenschaftswesen leitete.

Charles Gide – Celestin Bouglé nannte ihn »den menschlichsten unserer

Ökonomen« (Bouglé 1903, 480) –war jedoch nicht nur ein umtriebiger Gelehr-

ter. Er war vor allem einMann des öffentlichen Lebens, der sich in zahlreichen

Organisationen und Initiativen engagierte. So gehörte er zu den führenden

Vertretern u.a. der Ligue des droits de l’homme, der Association internationale pour

le lutte contre le chȏmage und der Association protestante pour l’étude pratique des

questions sociales. Zudem engagierte er sich in vielfältiger Weise in weiteren

Vereinigungen, etwa zur Beförderung der öffentlichen Hygiene oder zur Be-

kämpfung unzüchtiger Presse und Literatur. In all diesen Bemühungen, vor

allem aber in seinen zahlreichen populären Vortragsveranstaltungen, die er

bis ins hohe Alter abhielt, stritt Gide im Vertrauen auf die aufklärende Kraft

von sozialer Bildung und Vernunft für die solidaristische Idee der Solidarität,

umder französischen Republik einenWeg jenseits von libéralisme individualiste

und étatisme collectiviste zu eröffnen.

Schon im Jahr 1890 erklärte Gide in einer später klassisch gewordenen

Formulierung des französischen Solidarismus:



4. Programm und Profil des Solidarismus 99

»Die Solidarität ist nicht, wie die Freiheit, die Gleichheit oder wie selbst die

Brüderlichkeit, ein volltönendes Wort oder, wenn Sie wollen, ein reines Ide-

al: sie ist eine Tatsache; – eine der von der Wissenschaft und der Geschichte

ambestennachgewiesenenTatsachen.DerAufweis der Solidarität durchdie

Arbeitsteilung, wie sie gleichermaßen in der internen Organisation der Ge-

sellschaften und der Lebewesen auftritt, ist, wie Edgar Quinet gesagt hat, die

bedeutendste Entdeckung unserer Zeit. Und diese Tatsache der Solidarität

[…] wird von Tag zu Tag bedeutsamer.« (Gide 1890, 56)7

Noch vor 25 Jahren, so führte Gide in einemVortrag aus dem Jahr 1893 aus, ha-

be der Begriff der Freiheit im Mittelpunkt sämtlicher Debatten und Diskurse

gestanden. Heute gebe es jedoch ein neues Programmwort, »das nun die Luft

mit immer größeren und häufigeren Schwingungen anfüllt und schließlich

ohrenbetäubend wird, nämlich das Wort Solidarität«, welches heute »in al-

len Reden, Kundgebungen und Rundschreiben zum Schlußwort« werde (Gide

1929, 49; Herv. i.O.). Und er ergänzte: »Wenn der republikanischeWahlspruch

›Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‹ noch einmal zu prägen wäre, würde un-

ser Wort an die Stelle eines dieser drei treten, ja vielleicht sogar allein alle

drei ersetzen.« (ebd., 50)

Ähnlich wie Fouillée und Bourgeois verband auch Gide mit dem Termi-

nus der Solidarität den ambitionierten Anspruch, die in die Jahre gekomme-

ne Trias der Französischen Revolution neu zu beleben. Die Revolution von

1789 habe nämlich »einen wenn nicht anarchischen, so doch sehr instabilen

politischen und sozialen Zustand« (Gide 1889, 334) hervorgebracht. Indem sie

den Menschen damals aber »die Freiheit und Gleichheit im Zustand theo-

retischer Rechte« gegeben habe, habe sie ihnen zugleich »den unbedingten

Wunsch nach echter Freiheit und Unabhängigkeit« ins Herz gepflanzt (ebd.,

335). Und dies sei der Grund, warum heute unter der Fahne der Solidarität die

soziale Frage »zum Thema Nummer eins geworden ist und sich den Sorgen

der leitenden und herrschenden Klassen aufdrängt« – und warumman sagen

könne, dass für unsere »herrschenden Klassen die Furcht vor dem Volk der

Beginn der Weisheit ist« (ebd., 336). Das Motiv der Solidarität markierte für

7 Gide bezog sich hier auf den Schriftsteller und Historiker Edgar Quinet und seine im

Januar 1870 erschienene Schrift La Création.Quinet gehörte zu den bekanntesten repu-

blikanischen Autoren im Frankreich der dynastischen Zeit vor 1870. Gide verwendete

dieses Zitat mehrfach, an dieser Stelle jedoch ungenau, denn Quinet hatte hier von

»Ereignis«, nicht von »Entdeckung« gesprochen; vgl. Große Kracht 2017, 191f.



100 »Solidarität zuerst«

Gide also schlechterdings die politisch-moralische Zentralkategorie der Ge-

genwart; und zwar in einer Weise, die gerade auch dem wissenschaftsorien-

tierten Selbstverständnis der Zeit in vollem Umfang zu entsprechen vermag:

»Die Naturwissenschaften glauben kaum an die Freiheit, überlassen der Me-

taphysik den Streit über den freien Willen und kennen jedenfalls auf ihrem

Gebiete nur den Determinismus. Noch weniger glauben sie an die Gleich-

heit, denn im Darwinismus bilden gerade die natürlichen oder erworbenen

Verschiedenheiten den Ausgangspunkt der Auswahl und des Fortschrittes.

Die Brüderlichkeit – jenes alte Wort vom Jahre 1848 – hat weder in der Wis-

senschaft noch im gewöhnlichen Leben noch Geltung. Ganz allgemein sind

alle jeneNaturrechte, an denen sich unsere Väter berauschten, sogar die Ge-

rechtigkeit, durch die Wissenschaft aus dem Bereiche der Wirklichkeit be-

seitigt. Anders ist es mit der Solidarität! Sie ist in den Naturwissenschaften

eine Tatsache von wesentlichster Bedeutung, denn sie kennzeichnet das Le-

ben. Wenn man das Lebewesen, das ›Individuum‹, definieren will, so kann

man dies nicht besser tun als durch die Solidarität der Funktionen, die die

verschiedenen Teile verbindet.« (Gide 1929, 51; Herv. i.O.)

Tuberkulosebazillen, Börsenturbulenzen und die solidarité fatale

Aber nicht nur die moderne Biologie, sondern auch die politische Ökono-

mie habe, so Gide, das Thema der solidarité naturelle und der dépendance mu-

tuelle als wissenschaftliche Tatsache mit gebieterischer Macht auf die Tages-

ordnung gesetzt. Während die politische Ökonomie schon zu Zeiten Adam

Smiths die Bedeutung der Arbeitsteilung hervorgehoben habe, sei die solida-

rité naturelle als biologisch-physiologische Tatsache aber noch vor kurzer Zeit

unbekannt gewesen. Erst die Entdeckung mikroorganischer Krankheitserre-

ger habe »den Gedanken der Solidarität« mit einer dramatischen Evidenz

»nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen Tagessorgen je-

des einzelnen von uns eindringen lassen. Jeder weiß nun, daß seine Gesund-

heit und sein Leben in hohem Maße nicht allein von der Gesundheit seiner

Nachbarn undMitbürger abhängt, sondern sogar von dieser oder jener ihrer

unbedachten Handlungen, wie etwa das Ausspeien auf die Erde und das da-

durch verursachte Ausstreuen von Tuberkulosebazillen. Bedeutet nicht die

kürzlich (10. Juli 1893) erlassene Verordnung der Pariser Polizeipräfektur, die



4. Programm und Profil des Solidarismus 101

›das Ausspeien in den Straßenbahnwagen und im Omnibus‹ untersagt, ein

merkwürdiges Auftreten der Solidarität im Gesetz?« (Gide 1929, 52f.)

Dieses Wissen um eine rasant zunehmende und jedes Individuum existen-

ziell gefährdende Ansteckungssolidarität sei, wie Gide im Rückblick schrieb,

zwar keine Neuentdeckung der Jahrhundertwende gewesen; aber erst zu die-

ser Zeit sei es durch »eine Menge überall neu auftauchender Tatsachen in

einer Art von Anschauungsunterricht« (Gide 1913, 669) zu einer überwältigen-

den Erkenntnis für alle geworden:

»Diejenige dieser Tatsachen, die vielleicht am lebhaftesten die Gemüter er-

regte, und von allen solidaristischen Rednern zu einer wirkungsvollen Illus-

tration benutzt wurde, zu einer Reklame in feurigen Buchstaben, war dieMi-

krobiologie. […] Man hörte mit Entsetzen, daß der Schwindsüchtige, früher

der sympathische Held vieler sentimentaler Romane, jeden Tag Milliarden

von tödlichen Keimen aushustet, deren Menge genügen würde, eine Stadt

zu entvölkern, oder daß eines der Kinder der königlichen Familie Englands

gestorben sei, weil es einen Anzug getragen habe, der von einem Schneider,

dessen Kind an Scharlachfieber krank lag, in Hausarbeit angefertigt wor-

den war. Zu erwähnen ist noch, daß diese pathologische Solidarität jeden

Tag durch die Vermehrung und größere Schnelligkeit des Verkehrs verstärkt

wird.« (Ebd., 669f.)

Die Solidarität als Tatsache gelte aber, so Gide, nicht nur für gefährliche Epi-

demien. Sie gelte für alle Lebensbereiche dermodernen Industriegesellschaft,

für alle »jene Erfindungen, die der Stolz unseres Jahrhunderts sind, Eisen-

bahn, Telegraph, Telephon, das elektrische Licht, eiserne Brücken, die Mee-

resarme überspannen, Alpentunnel«, denn sie alle trügen dazu bei, »die Ban-

de nationaler und internationaler Solidarität zwischen den Menschen enger

zu knüpfen […] und der Menschheit das Bewußtsein ihrer Einheit zu ver-

schaffen« (Gide 1929, 53). Zur Veranschaulichung verwies Gide u.a. auf die

Tatsache, dass »ein Krach in New York, oder eine schlechte Reisernte in Indi-

en genügen, um die Banken in Paris oder in London zu erschüttern und die

Arbeiter der Diamanten- oder der Automobilindustrie zur Arbeitslosigkeit zu

verdammen«; und Ähnliches gelte für »die Handbewegung eines Sekretärs ei-

ner Gewerkschaft von Elektrizitätsarbeitern«, die ausreiche, »um Dunkelheit

auf eine ganze Stadt herabsinken zu lassen« (Gide 1913, 671f.). So gebe es heu-

te Tatsachen in Mengen, die allesamt nachweisen, »dass das ›Einer für Alle,

und Alle für Einen‹ nicht nur eine Maxime, sondern Wirklichkeit ist, daß das



102 »Solidarität zuerst«

Wohl oder Wehe des anderen mehr oder weniger unser eigenes Wohl oder

Wehe ausmacht, und daß, wie man richtig gesagt hat, das Ich ein soziales

Produkt ist« (ebd., 672).

Auf diese modernen Entwicklungen habe vor allem, wie Gide rückbli-

ckend schrieb, die organologische Lehre der Soziologie auf bemerkenswerte

Weise reagiert. Die Anhänger dieser Lehre – Gide nannte u.a. Albert Schäffle

und Herbert Spencer – hätten geglaubt, »dass jede Gesellschaft einen ›Orga-

nismus‹ darstelle, und zwar genau im Sinne dieses Wortes und infolgedessen

auch mit der gleichen engen Solidarität aller Teile, wie sie zwischen den Or-

ganen desselben Körpers besteht« (ebd., 670). Diese Analogien seien von den

Vertretern dieser Lehre oft »mit ernsthaftester Genauigkeit oder mit höchst

unterhaltsamer Phantasie« bis ins Kleinste ausgemalt und dabei nicht wenig

übertrieben worden. Dennoch seien aus den Bemühungen der biologischen

Soziologie aber »einige Feststellungen übriggeblieben, deren Richtigkeit end-

gültig erwiesen scheint« (ebd., 671). Dies gelte vor allem für die Tatsache, dass

Solidarität als »die gegenseitige Abhängigkeit aller Teile desselben Körpers […] das

Charakteristikum des Lebens« sei, welches allen anorganischen Körpern feh-

le; es gelte ferner für die Tatsache, dass diese Solidarität »um so vollkommener

und um so stärker« sei, »je höher das Niveau in der biologischen Stufenlei-

ter ist, auf dem sich das Wesen befindet«; und schließlich gelte es für die

Tatsache, dass diese Solidarität »mit der Differenzierung der Teile im glei-

chen Verhältnis« stehe, denn »dort, wo alle Teile homogen sind, kann sich

jeder selbst genügen, aber dort, wo sie alle verschieden sind, ergänzt einer

den anderen und kann daher weder allein handeln, noch allein leben« (ebd.;

Herv. i.O.). Und auch wenn die Menschen durch die rasanten Fortschritte von

Technik und Industrie, so Gide, vielleicht nicht glücklicher geworden sind, so

seien sie heute doch wesentlich abhängiger voneinander als in früheren Zei-

ten – und nicht nur das: Sie entwickelten in diesem Rahmen auch »ein immer

klareres Bewusstsein dieser Solidarität« (Gide 1890, 57).

Ähnlich wie den anderen Solidaristen ging es aber auch Gide nicht dar-

um, lediglich die überwältigende Faktizität der durch die Natur bzw. die Ge-

sellschaft verursachten Solidarität aufzuweisen. Auch bei ihm kam vor allem

jener moralische Impuls ins Spiel, der die solidaristische Bewegung insge-

samt kennzeichnet. Er wollte nicht die solidarité fatale konstatieren, sondern

deutlichmachen, dassMensch undGesellschaft heute vor der politisch-mora-

lischen Aufgabe stehen, auf die Herausforderung dieser schicksalhaften So-

lidarität mit der Ausbildung einer sittlichen Solidarität zu reagieren, die in

freier Selbstbestimmung übernommen und insofern »unabhängig und frei-



4. Programm und Profil des Solidarismus 103

willig wird« (Gide 1929, 57). Dabei war er davon überzeugt, dass schon die

solidarité fatale selbst die Menschen über ihren Egoismus hinaustreibt und sie

zur Entfaltung einer frei gewollten und politisch organisierten Solidarität al-

ler mit allen anhält.

Die Solidarität begegne uns allerdings zunächst vor allem als schicksal-

hafte Macht, die uns je nachdem gerecht oder ungerecht – »ja sogar häufiger

ungerecht als gerecht« (Gide 1929, 55) – erscheint. Und dies gelte nicht nur für

»jene Seuchen, durch die ein ganzes Volk infolge des Schmutzes und der Fahr-

lässigkeit einiger weniger hinweggerafft werden kann« (ebd.); es gelte nicht

zuletzt auch für »jenes berühmte volkswirtschaftliche Gesetz des unearned in-

crement (des unverdientenWertzuwachses), kraft dessen ein fauler Gutsbesit-

zer oder ein pfeifenrauchender Rentner in Form des Wertzuwachses seines

Bodens oder seiner Häuser aus all der Mühe und Arbeit von Tausenden von

tätigen und fleißigen Erzeugern denNutzen ziehen kann« – kurz: für all »jene

zahllosen Äußerungen der Solidarität, wo die Guten für die Bösen bezahlen

und die Bösen von den Taten der Guten den Vorteil haben« (ebd., 55f.; Herv.

i.O.). Von daher entspreche die solidarité fatale keinerlei sittlichem Ideal. Als

schlichte Faktizität könne sie auch kein Prinzip des moralischen Handelns

liefern, »da sie nur eine natürliche Tatsache und als solche durchaus amo-

ralisch« (Gide 1913, 694) sei. Dennoch bringe schon diese solidarité fatale auch

etwas Gutes hervor, denn sie würde uns gewissermaßen »zwingen, an un-

seren Mitmenschen oder an ›unseren Nächsten‹, wie das Evangelium noch

besser sagt, zu denken« – und zwar schon deshalb, weil »die Bazillen aus den

Armenvierteln dieWohnungen der Reichen verseuchen« (Gide 1929, 56). Denn

seitdem dieser soziale Infektionszusammenhang bekannt sei, »sind die Rei-

chen um die gesundheitliche Besserung jener Viertel, um die Beaufsichtigung

der unsauberenWohnungen und um den Bau von Arbeiterhäusern unendlich

besorgter geworden, als sie es sonst waren« (ebd.).

Der Impuls zur vorsorgenden Suche nach Mitteln, den Ausbruch einer

Epidemie zu verhindern, sei insofern bereits eine erste Reaktion auf das Fak-

tum dieser Abhängigkeitssolidarität. Und diese Reaktion werde sich, so Gides

Hoffnung, in demMaße als Normalität einstellen, wie sich unter denMitglie-

dern der Gesellschaft ein klares Bewusstsein von dieser Infektionssolidarität

entwickelt. In diesem Sinne hielt Gide zur solidarité fatale abschließend fest:

»Sie lehrt uns, daß jedes Gute, das einem anderen zufällt, zu unserem eigenen

Wohl beiträgt, und daß alles Übel, das einem anderen zustößt, unser eigenes

Übel werden kann; daß wir daher das Eine wollen und das Andere hassen

müssen. Ein feiges Beiseitestehen ist dann nicht mehr möglich.« (Gide 1913,



104 »Solidarität zuerst«

694) Und er ergänzte: »Auch wenn wir zugeben, daß in dieser Morallehre ein

guter Teil Utilitarismus enthalten ist, so ist es immer etwas, den Egoisten da-

zu zu zwingen, aus sich herauszugehen und sich um andere zu sorgen. Das

Herz, das einmal für andere geschlagen hat, sei es auch nur aus egoistischer

Furcht, ist doch etwas weiter geworden.« (Ebd.)

Auf dem Weg zur letzten Stufe der Solidarität

Bei diesemMotiv einer eigennutzorientierten Furcht blieb Gide freilich nicht

stehen. Vielmehr war er davon überzeugt, dass die Solidarität längst auf dem

Weg sei, ihre höchste sittliche Form als freiwillig gewollte und politisch or-

ganisierte Solidarität zu erreichen. Aus der wachsenden wissenschaftlichen

Kenntnis der immer engeren Verbundenheitsverhältnisse entspringe nämlich

unmittelbar die moralische Einsicht, dass der solidarité de fait immer mehr ei-

ne solidarité devoir zur Seite treten müsse. Schon die solidarité fatale lehre uns

nämlich,

»daß unsere Handlungen sich um uns bis ins Unendliche inWellen der Freu-

de oder des Leidens fortpflanzen, und drückt so auch der geringsten unter

ihnen einen ernsten, fast majestätischen Charakter auf, der eine hohe mo-

ralische Erziehung begünstigt. Sie gibt uns auf, Seelen zu hüten. Und eben-

so, wie wir auf Grund des vorhergehenden das Recht verloren haben, zu sa-

gen: ›das geht mich nichts an‹, so müssen wir jetzt einen anderen, nicht we-

niger hassenswerten Ausspruch verbannen: ›das geht nur mich an‹. Daher

schwächt die Solidarität nicht, wie man ihr vorwirft, unser Verantwortlich-

keitsgefühl, sondern erweitert es im Gegenteil ins Unendliche.« (Gide 1913,

694f.)

Ähnlich wie Fouillée war also auch Gide davon überzeugt, dass der Zivilisati-

onsprozess der Menschheitsgeschichte einer Evolutionsdynamik unterliegt,

an deren Ende sich eine »Idealgesellschaft« abzuzeichnen beginnt, in der –

einer Formulierung Fouillées entsprechend – »alle völlig frei und doch voll-

kommen vereint« wären (Gide 1929, 58). Denn wenn die Menschen »sich des

einigenden Bandes voll bewußt werden« und die Gesetze der Solidarität nicht

nur als zwanghaft auferlegt, sondern »als notwendig und gleichzeitig auch

als gut anerkennen«, dann seien auf dem Wege zur Realisierung dieser voll-

endeten Form einer freiwillig gewollten Solidarität schon viele Schritte getan

(ebd., 57). Diese Form der Solidarität sei »in unserer heutigen Gesellschaft«



4. Programm und Profil des Solidarismus 105

bei jenen Arten der Solidarität bereits anfänglich verwirklicht, »die unter den

Namen Heeresdienst, Steuerzahlung und in bestimmten Ländern Beitrag der

Allgemeinheit oder des Arbeitgebers zur Versicherung der Arbeiter gegen Un-

fall, Krankheit und Alter bekannt sind« (ebd., 57f.). Die »letzte Stufe der So-

lidarität« werde aber, so Gide, erst dann erreicht sein, wenn »jeder Zwang

verschwindet und nur noch die Zusammenarbeit übrig bleibt, die sich aus

dem Wetteifer der freien Willen ergibt, jene, die so auffallend in den überall

auftretenden unzähligen Formen der Vergesellschaftung in Erscheinung tritt,

von denen jedoch die Gewerkschaften und Genossenschaften die charakteris-

tischsten Typen sind« (ebd., 58).

Der flammende Genossenschaftstheoretiker Gide begnügte sich jedoch

nicht damit, einzig die Kräfte gesellschaftlicher Selbstorganisation in den

Blick zu nehmen. Er nahm explizit auch den Staat in die Pflicht, denn dieser

sei »selbst der älteste und großartigste Ausdruck der Solidarität der Men-

schen« (Gide 1905, 23). Zudem habe sich der Staat in der Geschichte immer

wieder als »einer der wirksamsten Förderer des wirtschaftlichen Fortschritts«

(ebd., 19f.) erwiesen. Dies dürfe aber nicht dazu führen, nun allein den Staat

in die sozialpolitische Verantwortung zu nehmen. Vielmehr müsse die in-

dividuelle Freiheit der Bürger möglichst weitgehend erhalten und verteidigt

werden. Insofern wolle der Solidarismus, so Gide, »die Grundlagen der heu-

tigen Wirtschaftsordnung, Eigentum, Erbschaft, Vertragsfreiheit« durchaus

verteidigen und »die Ungleichheiten, die daraus entstehen«, zwar deutlich

abschwächen, aber keineswegs vollständig abschaffen (ebd.). In diesem Sinne

lasse er »die Intervention des Staates zu, überall dort, wo bei der Regelung der

Arbeit, bei Abschaffung der ungesundenWohnungen, beimKampfe gegen die

Verfälschung der Lebensmittel, das Gesetz das Herabsinken der Massen ver-

hindern kann, außerdem dort, wo das Gesetz den verschiedenen Klassen der

Nation den Begriff der Solidarität einimpfen kann« (ebd.).

Denn auch wenn die Solidarität nur in dem Maße moralischen Wert er-

halte, wie sie von den Menschen freiwillig gewollt und bewusst bejaht werde,

kann – wie Gide in der 25. Auflage seiner Principes betonte – »die durch das

Gesetz auferlegte Solidarität […] unerläßlich sein, um den Boden vorzuberei-

ten, auf dem sich später ein freies Zusammenwirken entfalten wird« (Gide

1928, 37f.). Gide proklamierte deshalb grundsätzlich: »Die Schule der Solida-

risten verlangt, dass die Solidarität, welche bisher nur eine nackte Tatsache

war, eine Grundregel für das Verhalten, eine Pflicht werde.« (Gide 1905, 23)

Und dementsprechend gelte: »Man muß daher die menschliche Gesellschaft

in eine Art großeUnterstützungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit umwandeln,



106 »Solidarität zuerst«

in der die natürliche Solidarität, berichtigt und veredelt durch den gutenWil-

len jedes Einzelnen, in seiner Ermangelung aber durch gesetzlichen Zwang,

Gerechtigkeit wird und in der jeder berufen ist, an der Last, aber auch an dem

Vorteil des andern teilzunehmen.« (Gide 1928, 37) Hinsichtlich der Zukunfts-

chancen einer solchen Solidarität war Gide schon früh sehr zuversichtlich,

denn bereits im Jahr 1890 rief er in einer emphatischen Zukunftsprognose

aus:

»Die Solidarität ist schon ziemlich groß; aber sie ist noch nicht groß genug.

Sie wird eines Tages so groß sein […], dass es für die Glücklichen nicht eine

Minute des Friedens geben kann, solange noch einer armselig ist. […] Wir

sind wirklich ein einziger Körper: Herbert Spencer und Schäffle haben dies

in umfangreichen Büchern gezeigt, und schon viel früher und viel einfacher

hat es der Apostel Paulus gesagt. Ja, wir sind ein einziger Körper und unsere

Bestimmung ist es, ihn jeden Tag voranzubringen. Dies zu wissen, ist die

ganze Wissenschaft; und dies zu wollen, ist das ganze Leben.« (Gide 1890,

57f.)



5. Relative und progressive Autonomie

Solidaristische Solidarität und individuelle Freiheit

Die französische Solidaritätssoziologie und der von ihr geprägte Solidarismus

sind schon früh unter einen schwerwiegenden Fundamentalverdacht gera-

ten: Wenn man so stark die historisch-sozialen Bedingtheiten menschlicher

Identität betont, muss man dann nicht immer die Gemeinschaft über den

Einzelnen stellen? Wenn man nicht mit den persönlichen Freiheitsrechten,

sondern mit den sozialen Solidaritäten beginnt, kann man dann den norma-

tiven Vorrang des Individuums vor dem Kollektiv wirklich anerkennen und

verteidigen? Muss man sich dann nicht prinzipiell skeptisch zum Freiheits-

projekt der politischen Moderne verhalten? Und muss man dann am Ende

nicht geradezu zwangsläufig der Überzeugung von der unantastbaren Wür-

de der Menschen in den Rücken fallen?

Die Vorstellung, dass die menschliche Person nicht einfach als Produkt

ihrer sozialen Verhältnisse erscheinen darf, sondern über eine ursprüngliche

Freiheit und Autonomie verfügen sollte, die man allen diesen Kontexten po-

litisch und moralisch vorordnen muss, scheint dem Solidarismus Probleme

zu bereiten. Dass das Individuum wirklich frei und selbstbestimmt sein soll,

dass es sich keiner sozialen Macht, keiner historischen Tradition und kei-

ner gesellschaftlichen Autorität blind und untertänig unterwerfen darf, wird

im Theorierahmen der Solidaritätssoziologie jedenfalls nicht ohne Weiteres

deutlich. Wenn aber das Individuum – vorgängig zu allem seinen sozialen

Prägungen – nicht allein in sich selbst die Grundlage seiner unantastbaren

Würde findet, dann ist diese normative Fundamentalüberzeugung der euro-

päischen Moderne scheinbar nicht zu halten.

Von daher wurde nicht nur Comte, sondern auch Durkheim regelmäßig

des Kollektivismus und der Missachtung der menschlichen Person verdäch-

tigt; ein Verdacht, der gerne mit dem Begriff des ›Soziologismus‹ verbunden

wurde. Schon in einer der ersten deutschsprachigen Monografien zumWerk



108 »Solidarität zuerst«

Émile Durkheims heißt es in diesem Sinne, dass der Mensch dem »Durkhei-

mismus« (Marica 1932, 168) zufolge »erst in der unbedingtenHingabe undUn-

terordnung« unter die Gemeinschaft »zur geist- und werttragenden Persön-

lichkeit« werde (ebd., 163). Deshalb stelle sich dieser Soziologismus letztlich

als eine für die Freiheitsambitionen der Individuen gefährliche »Sozialphilo-

sophie der Autorität« dar, der es vor allem um »die Berechtigung und Not-

wendigkeit der Gemeinschaftsverherrlichung« gehe (ebd., 166f.). Auch Theo-

dorW. Adorno hat in einem seiner letzten Texte eine scharfe Verurteilung des

vermeintlich reaktionären Charakters der Durkheimschen Soziologie vorge-

nommen. Sie sei »alles andere als politisch neutral oder gar kritisch« (Adorno

1970, 13). Vielmehr zeichne Durkheim, so Adorno, »den Zwangscharakter der

Gesellschaft fasziniert auf und erniedrigt sich zu dessen Lobredner« (ebd.,

35). Denn bei ihm würden »die Individuen auf den Status bloßer Atome her-

abgedrückt, über deren Kopf hinweg das von ihm verherrlichte Ganze sich

durchsetzt, ohne dass sie dagegen etwas vermöchten« (ebd., 43). Insofernmo-

bilisiere Durkheim, so Adorno, »die Lehre vom Vorrang des Ganzen vor den

Teilen für restaurative Politik« (ebd., 19).

In der Tat lassen sich bei Durkheim zahlreiche Zitate finden, die zumin-

dest auf den ersten Blick eine deutliche Nähe zu Antiindividualismus und

Gemeinschaftsschwärmerei aufweisen. Dabei wird mitunter übersehen, dass

es Durkheim – ähnlich wie den Solidaristen – vor allem darum ging, ein so-

ziologisch anspruchsvolles Konzeptmoralischer Autonomie und individueller

Freiheit zu entwerfen, das von allen Tendenzen einer restaurativen Moderni-

tätsskepsis denkbar weit entfernt ist. Deutlich stärker noch als die Solidari-

tätssoziologie Durkheims, die sich ja dezidiert als nüchterne Wissenschaft

inszenierte und normative Fragen zumindest nicht direkt angehen wollte,

war aber der Solidarismus als normative politische Theorie daran interes-

siert, ein modernes republikanisches Personenkonzept vorzulegen. Er woll-

te die »alte Antithese« (Alfred Fouillée) von Individuum und Gesellschaft, die

die Wahrnehmungsmuster der neuzeitlichen Philosophie in so grundlegen-

der Weise prägt, sozialphilosophisch überwinden und sich jenseits von In-

dividualismus und Kollektivismus positionieren. Und auch wenn systemati-

sche Reflexionen zu einer soziologisch-philosophischen Anthropologie nicht

zu den zentralenThemen der solidaristischen Autoren gehörten, so kann kein

Zweifel bestehen, dass bei ihnen antimodernistische Ressentiments und frei-

heitsfeindliche Aversionen keine Rolle spielten. Und nicht nur die politischen

Theoretiker des republikanischen Solidarismus, sondern auch die ›wissen-

schaftlich‹ auftretenden Soziologen Comte und Durkheim bemühten sich –



5. Relative und progressive Autonomie 109

im Unterschied zu den Vertretern der organizistischen Sozialwissenschaften

– mit Nachdruck darum, das Individuum nicht einfach als willensloses Pro-

dukt der Gesellschaft erscheinen und vollständig in seinen sozialen Kontexten

aufgehen zu lassen.

Gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens

Schon Comte, der seine fundamentalen Ressentiments gegen die abstrakten

Freiheits- und Gleichheitsprinzipien der Revolution nie verhehlte, hatte für

seine sociologie vehement reklamiert, dass sie es gegenüber der organischen

Biologie mit einem wesentlich komplexeren Gegenstandsbereich zu tun habe

(vgl. Große Kracht 2017, 84f.). Im Unterschied zu den Organismen der Biolo-

gie seien die sozialen Organismen,mit denen sich die Soziologie beschäftige,

nämlich immer auch in ihren intellektuellen und moralischen Dimensionen

zu erfassen, die sich einer langen Entwicklung von Kultur und Geschichte

verdanken. In den sozialen Organismen sei deshalb viel stärker als in biolo-

gischen Organismen mit permanenten sozialen Modifikationen zu rechnen.

Comte sah hier für die Gesellschaftsmitglieder zahlreiche Möglichkeiten, be-

wusst in die Gesetzmäßigkeiten von Geschichte und Gesellschaft zu interve-

nieren. Die Individuen sind für Comte in ihren Wahrnehmungen und Selbst-

vollzügen also keineswegs vollständig von ihrer Gesellschaft determiniert. Sie

galten ihm nicht einfach als blinde und passive Funktionen sozialer Abläufe

und Gesetzmäßigkeiten. Vielmehr traute er ihnen zu, auf diese auch gestal-

tend einzuwirken. Allerdings ändere dies nichts daran, dass die Entwicklung

der Menschheit umso stärker sozialen Gesetzmäßigkeiten – Comte sprach

von »gebieterischen Naturgesetzen« (Comte 1923, 274) – unterworfen sei, je

komplexer und umfangreicher die Gesellschaft werde, da auf diese Weise

zwangsläufig »die von irgendwelchen individuellen Einflüssen herrührenden

Unregelmäßigkeitenmehr zurücktretenmüssen« (ebd.). Auchwenn Comte in

diesem Sinne immer wieder »das Prinzip der allgemeinen Grenzen jedwedes

politischen Handelns« betonte, so sah er also durchaus Möglichkeiten »des

lebhaftesten menschlichen Eingreifens« (ebd., 284) in die gesellschaftlichen

Verhältnisse. Von einem jede freie Individualität gefährdenden Soziologis-

mus kann deshalb keine Rede sein.

Unter den Solidaristen bemühte sich vor allem Alfred Fouillée darum,

die revolutionären Freiheitserrungenschaften des 18. Jahrhunderts mit den

soziologischen Abhängigkeitseinsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu



110 »Solidarität zuerst«

bringen.1 Schon in seiner Schrift La Science sociale contemporaine aus dem Jahr

1880 hatte er eine der späteren Fundamentalformeln des Solidarismus vor-

gelegt, als er die These vom gleichzeitigen Wachstum des individuellen und

des sozialen Lebens in der historischen Entwicklungsdynamik der Mensch-

heit formulierte (vgl. Fouillée 1880, V). Die Ideen von Freiheit und Gleichheit

waren für Fouillée in diesem Sinne nicht abstrakte, immer schon bestehen-

de Prinzipien, die in einer geschichts- und gesellschaftsunabhängig existie-

renden Wesensnatur des Menschen gründen, sondern selbst eine historisch

kontingente Hervorbringung der Menschheitsgeschichte.

Diese Prinzipien, die das moralische Denken und Empfinden der demo-

kratischen Nationen so intensiv prägen, seien deshalb, so Fouillée, nicht nur

aus freiheitsphilosophischer, sondern auch aus sozialwissenschaftlicher Sicht

unbedingt zu verteidigen. Allerdings dürfe dies nicht dazu führen, in die Ver-

einfachungen der école idéaliste zurückzufallen und die vorgängige Realität der

gesellschaftlichen Solidarverhältnisse zu leugnen, um eine immer schon be-

stehende ›Natur des Menschen an sich‹ zu behaupten, von der sich die Gesell-

schaft allererst herleite und begründe. Die Gesellschaft könne nämlich nicht,

wie in den individualistischen Sozialtheorien, als eine Ansammlung von lau-

ter robinsonschen Inseln betrachtet werden. So schrieb Fouillée im Jahr 1884:

»Die Gesellschaft ist keine Aneinanderreihung voneinander durch ein Vaku-

umgetrennter Egoismen; sie ist nicht wie ein Archipel, der aus einer Vielzahl

von Inseln mit je ihrem eigenen Robinson gebildet wird. Selbst auf der Insel

aus der Legende hatten es Robinson und Freitag leichter als Robinson allein,

und ihre zwanzig oder dreißig Nachfolger hatten es noch leichter als Robin-

son und Freitag. Von daher vervollständigt die Idee der Solidarität in jeder

Hinsicht die der individuellen Freiheit.« (Fouillée 1884, 24)

Fouillée distanzierte sich aber auch vehement von den individualitätsgefähr-

denden Verabsolutierungen der école naturaliste. Der soziale Organismus der

Gesellschaft könne schlechterdings nichtmit der Funktionsweise biologischer

Organismen gleichgesetzt werden, auch wenn dies die zahlreichen organi-

zistischen Sozialtheorien des 19. Jahrhunderts noch so nachdrücklich insi-

nuierten. Hier sei schlicht ein soziologisch unzureichendes Verständnis von

Mensch und Gesellschaft an Werke, das sich nicht auf veranschaulichende

1 Die folgenden Abschnitte zu Fouilleés Personenkonzept lehnen sich – auch in wörtli-

chen Übernahmen – sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Große Kracht 2017,

166-169 u. 172f. an.



5. Relative und progressive Autonomie 111

Analogien beschränken, sondern die Gesellschaft tatsächlich im strengen Sin-

ne als einen biologischen Organismus beschreiben wolle. Im biologischen Or-

ganismus gehöre, so Fouillée, das Bewusstsein nämlich zum Ganzen, d.h.

zum zentralen Nervensystem oder zum Gehirn, während es im gesellschaft-

lichen Leben ausschließlich in den Individuen existiere. Der soziale Organis-

mus als solcher verfüge nicht überWillen und Bewusstsein; und deshalb seien

auch die Beziehungen zwischen den einzelnen Zellen im biologischen Orga-

nismus nicht einfach mit ebensolchen Relationen im sozialen Organismus

gleichzusetzen. In der Gesellschaft habe man es vielmehr mit mehr oder we-

niger bewussten, dermoralischen Entscheidung der Individuen zugänglichen

Beziehungen zwischen den Bürgern zu tun, die auf – stets historisch und so-

zial vermittelten –Gewohnheiten, auf gemeinsamenVorstellungen undWert-

mustern und nicht zuletzt auf gegenseitigen Versprechungen beruhten. Inso-

fern gebe es hier keine organische Unmittelbarkeit, sondern eine »freiwillige

Solidarität; statt eines mechanischen Bandes zwischen den Zellen gibt es ein

moralisches Band zwischen den Bürgern, dasjenige wechselseitiger Überein-

künfte und Versprechen« (Fouillée 1880, 129).

Fouillée veranschaulichte seine These vom gleichzeitigen Wachstum des

individuellen und des sozialen Lebens mit dem Bild eines ›vertraglichen Or-

ganismus‹ (organisme contractuel), der das naturalistische Motiv der organi-

schen Abhängigkeit mit dem idealistischen Motiv der individuellen Reflexion

und Freiwilligkeit verbindet (vgl. ebd., 420). Auch wenn die Menschen, ob sie

wollen oder nicht, organisch miteinander verbunden seien und wechselsei-

tig aufeinander einwirkten, könnten sie sich nur absichtsvoll, mit Willen und

Bewusstsein, durch ihre freie Zustimmung politisch miteinander verbinden;

und erst dies mache den sozialen Zusammenhang in einem demokratisch-

normativen Sinne wertvoll. Der soziale Organismus, wie er sich in demo-

kratischen Gesellschaften darstelle, lasse sich demnach verstehen als »eine

verstandene und gewollte Solidarität« (ebd., 250). Erst Konsens und Vertrag,

bewusste Zustimmung und reflektiertes Einverständnis stiften Fouillée zufol-

ge also den moralischen Wert der sozialen Gemeinschaft, und erst auf dieser

Grundlage könnten die real immer schon bestehenden Solidaritäten des so-

zialen Lebens ihren Charakter reiner Faktizität und Fatalität verlieren. Erst

so könnten sie zum Fundament einer von den autonom und selbstbewusst

gewordenen Individuen der Moderne frei akzeptierten Solidarität werden. In

diesem Sinne konnte Fouillée als sozialphilosophisches Fazit seiner Überle-

gungen festhalten:



112 »Solidarität zuerst«

»Die Lehre vom vertraglichen Organismus ist ein auf sein höchstes Niveau

erhobener Liberalismus, denn sie hat als Ideal, von den Individuen nichts zu

erwarten, was sie nicht frei und mit Bewusstsein akzeptieren; andererseits

ist sie, im wahren Sinne des Wortes, ein wohlverstandener und vernünfti-

ger Sozialismus, denn das Ziel, das sie durch die Freiheit selbst verfolgt, ist

eine soziale Organisation, in der alle Teile solidarisch sind, einig unterein-

ander und mit allen, belebt durch ein und dasselbe Denken, wie ein leben-

diger Körper, der ein und denselben inneren Geist zu nähren scheint […]. Mit

einem Wort, es ist an der Menschheit, in der sozialen Ordnung die Synthe-

se zweier im Universum anzutreffender Prinzipien herzustellen: Leben und

Bewusstsein, oder, wenn man es vorzieht, Bewegung und Gedanke.« (Ebd.,

420f.; Herv. i.O.)

Schon zu Beginn der 1880er-Jahre hatte Alfred Fouillée also mit Nachdruck

deutlich gemacht, dass die sozialwissenschaftlich aufgewiesenen Interdepen-

denzverhältnisse die moralischen Ambitionen menschlicher Selbstbestim-

mung und individueller Handlungsfreiheit in keiner Weise einschränken,

sondern diese gerade erst hervorbringen, ermöglichen, absichern und stabi-

lisieren. Von einer Gefährdung individueller Freiheit und Autonomie durch

die solidaristischen Theorien von Solidarität und Gemeinschaft kann also

keine Rede sein. Der Vorwurf, die Solidaristen hätten ein Problem mit der

Anerkennung der Freiheits- und Selbstbestimmungsambitionen des mo-

dernen Individuums und bewegten sich unterhalb des Normativitätsprofils

der politischen Moderne, ist insofern schon von Fouillée als gegenstandslos

erwiesen worden. Und auch den anderen Solidaristen ging es stets um die

gewollte, d.h. die freiwillige und reflektierte Solidarität, niemals aber darum,

die Individuen im Namen vermeintlich vorgegebener Gemeinschaftsbelange

und Solidaritätspflichten zu Einstellungen und Handlungen zu nötigen,

die sie nicht aus eigener Einsicht, aus individueller Reflexion und eigener

moralischer Überzeugung für richtig und zustimmungsfähig erachten.

Soziale Evolution und individuelle Persönlichkeit

Ähnlich wie für Fouillée gilt auch für die anderen Solidaristen, dass sie die

historische Errungenschaft von Freiheit und Gleichheit energisch verteidig-

ten, ohne sich dabei auf die Seite der école idéaliste zu schlagen. So war auch

für Charles Gide das »alte Argument« (Gide 1929, 52), dass sich die Freiheit



5. Relative und progressive Autonomie 113

und Individualität eines Menschen am Grad seiner Unabhängigkeit erweise,

längst obsolet geworden (vgl. Große Kracht 2017, 194-196). Denn schon Adam

Smith und die klassische politische Ökonomie hätten diese Vorstellung mit

ihrer Entdeckung der Arbeitsteilung, »die es jedem Individuum unmöglich

macht, sich selbst zu genügen« (ebd.), aus den Angeln gehoben. In der Tat

hatte der schottische Moralphilosoph Adam Smith, der Gründer der liberalen

Nationalökonomie, in seinemberühmtenWealth ofNations (1776) erstmals pro-

minent das moderne Arbeitsteilungs- und Abhängigkeitsmotiv formuliert.

Durch die Arbeitsteilung komme es, wie es bei Smith heißt,

»in einem gut regierten Staat zu allgemeinemWohlstand, der selbst in den

untersten Schichten der Bevölkerung spürbar wird. […]. Man braucht nur die

Ausstattung eines ganz gewöhnlichen Handwerkers oder Tagelöhners in ei-

nem entwickelten und aufstrebenden Land anzusehen, um sofort zu erken-

nen, daß die Zahl derer, die an seiner Versorgung beteiligt sind, wie klein

auch immer ihr Beitrag sein mag, alle Schätzungen übertrifft. […] Zu den-

ken ist auch an alle Küchengeräte, den Tisch, die Messer und Gabeln, die

irdenen Teller oder das Geschirr aus Zinn, auf denen er seine Speisen auf-

trägt und zerteilt, ferner an alle, die mitgearbeitet haben, um sein Brot zu

backen und sein Bier zu brauen. Wieviel Kenntnis und Fertigkeit waren nö-

tig, um das Glasfenster herzustellen, das Wärme und Licht einläßt und Re-

gen und Wind abhält. […] Wenn wir uns alle diese Gegenstände vor Augen

halten und bedenken, welch eine Vielfalt von Arbeit auf jeden einzelnen von

ihnen verwandt wird, wird uns bewußt, daß ohne Mithilfe und Zusammen-

wirken Tausender vonMenschen in einemzivilisierten Landnicht einmal der

allereinfachste Mann selbst mit jenen Gütern versorgt werden könnte, die

wir gewöhnlich, fälschlicherweise, grob und anspruchslos nennen.« (Smith

1974, 14f.)

Während Smith die Arbeitsteilung aber nur in ihrer Funktion für die gesell-

schaftliche Wohlstandsmehrung betrachtete, betonte Gide zugleich ihre Be-

deutung für die Entwicklung der individuellen Persönlichkeit. So notierte er:

»Der Grad der Unabhängigkeit ist keineswegs der Maßstab, mit dem man

den Grad der Persönlichkeit messen kann; ganz im Gegenteil! Der Wilde,

der auf dem Baum sitzt, ist unabhängig; vielleicht ist es auch der Held Ib-

sen’s, der sich gegen die Gesellschaft auflehnt, während der König auf dem

Thron, der nur im Pluralis majestaticus sprechen kann, höchst abhängig ist:

der erste ist aber gerade auf Grund seiner Unabhängigkeit ganz ohnmäch-



114 »Solidarität zuerst«

tig, während der zweite gerade infolge seiner Abhängigkeit sehrmächtig ist.

Daher vermindert die Solidarität die Individualität in Nichts – nicht, wenn

sie natürlich ist, und nochweniger, wenn sie auf freier Übereinkunft beruht.«

(Gide 1913, 695)

Von daher sei es dringend notwendig, wie Gide schon 1890 formuliert hat-

te, die Individualität, also die in den modernen Gesellschaften wachsende

Freiheit und Selbstbestimmung der Individuen, nicht länger mit dem Indi-

vidualismus, d.h. der alle sozialen Vorgaben und Abhängigkeiten bestreiten-

den philosophischen Lehre von der Ungebundenheit des Individuums, zu ver-

wechseln, denn die »Entwicklung der Individualität ist nicht dasselbe wie die

Entwicklung des Individualismus: sie ist vielmehr das genaue Gegenteil« (Gi-

de 1890, 45). Dabei betonte aber auch Gide, ganz im Einklang mit Fouillée

und den Einsichten der Solidaritätssoziologie, dass sich die Entwicklung der

individuellen Persönlichkeit nur im Kontext der gleichzeitigen Entwicklung

der Gesellschaft vollziehen könne, da erst »die Evolution in der Tat zu diesem

Resultat, zur Entfaltung der Individualität führt« (Gide 1890, 44). Zugleich

müsse man sich von den »Theorien Darwins« aber auch distanzieren, denn

schließlich gelte, dass »die Triebfeder dieser Evolution nicht die Konkurrenz,

sondern die Kooperation ist, dass sie nicht auf den Krieg, sondern auf die

Liebe zielt« (ebd.).

Auch Léon Bourgeois ließ keinerlei Zweifel daran, dass im Zentrum seiner

solidaristischen Überlegungen nicht eine den Individuen in irgendeiner Wei-

se übergeordnete Instanz ›Gesellschaft‹, sondern einzig und allein das freie,

zu vernünftiger Reflexion und moralischer Selbstbestimmung berufene Indi-

viduum steht (vgl. Große Kracht 2017, 227-231). Er beschrieb die menschliche

Person in diesem Sinne als ein Wesen »von Leidenschaft, Vernunft und Be-

wusstsein, das weder abstrakt ist noch auf einmal geschaffen wurde, sondern

aus einer Folge von Vorfahren hervorgegangen und deren Erbe unterworfen

ist und in einem Milieu lebt, mit welchem es sich in der Beziehung beständi-

gen Austausches befindet, letztlich in unaufhörlicher Evolution in Richtung

eines höheren Typus der physischen, intellektuellen und moralischen Persön-

lichkeit« (Bourgeois 2020, 15f.). Dabei weise aber nicht die Philosophie, son-

dern dieWissenschaft demMenschen »seinen Platz unter denWesen« zu; und

diese kenne »nicht länger den abstraktenMenschen, der plötzlich – imVollbe-

sitz seiner Intelligenz und seinesWillens – auf der Erde erschienen ist« (ebd.,

19). Vielmehr müsse man heute anerkennen, dass der Mensch »nicht länger

Ziel und Zweck des Weltsystems« (ebd.) sei. Er sei nämlich bis in den Kern



5. Relative und progressive Autonomie 115

seiner Identität in biologische, physiologische und historisch-soziale Zusam-

menhänge verstrickt, aus denen er nicht entkommen könne:

»Er lebt, und seine Gesundheit ist unablässig bedroht durch die Krankhei-

ten der anderen Menschen, deren Leben wiederum durch die Krankheiten

bedroht ist, die er sich selber zuzieht. Er arbeitet, und durch die notwendige

Teilung der Arbeit kommen die Produkte seiner Tätigkeit anderen zugute,

so wie die Produkte der Arbeit anderer unumgänglich sind zur Befriedigung

seiner Bedürfnisse. Er denkt, und jeder seiner Gedanken reflektiert das Den-

ken seiner Mitmenschen, in deren Hirn dieser sich seinerseits reflektieren

und reproduzieren wird. Er ist glücklich oder er leidet, er hasst oder er liebt,

und alle diese Gefühle sind die Effekte oder die Ursachen gleichartiger oder

gegensätzlicher Gefühle, die zur selben Zeit all die anderen Menschen be-

wegen,mit denen er imVerhältnis beständigenAustausches steht. Auf diese

Weise ist jeder Zustand seines Ichs in jedemMoment der Zeit die Resultan-

te der unzähligen Bewegungen der ihn umgebendenWelt, der Zustände des

universellen Lebens.« (Ebd., 20)

Diese zahlreichen Abhängigkeitsverhältnisse stellen für die Freiheit des Men-

schen aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, keinerlei Einschränkung

dar. Vielmehr ermöglichten sie erst eine umfassende Entfaltung der Persön-

lichkeit, denn wie für die Zellen im biologischen Organismus gelte auch für

die Individuen in der Gesellschaft: »Weit davon entfernt, ihre Aktivität zu

behindern, und ihr Wachstum anzuhalten, erhöht die sie verbindende Soli-

darität ihre Kräfte und beschleunigt ihre Entwicklung.« (Ebd., 22) Von daher

fungiere sie in Blick auf das individuelle ebenso wie das soziale Leben auch

nicht »als Ursache von Lähmung, sondern als eine Bedingung von Entwick-

lung« – »nicht als Knechtung, sondern als Mittel der Befreiung« (ebd., 25).

»Zu gleicher Zeit persönlicher und solidarischer«

Aber nicht nur in der politischenTheorie der Solidaristen, sondern auch in der

Soziologie Émile Durkheims finden sich zentrale Aussagen zu einem freiheit-

lichen solidaristischen Personenkonzept auf sozialwissenschaftlicher Grund-

lage, deren systematischer Gehalt bis heute nur selten ausgeschöpft wird.

Wenn es also darum geht, Perspektiven eines postliberalen Verständnisses

vom autonomen Individuum in den Blick zu nehmen, das die geschichts-

und gesellschaftslosen Abstraktionen der Aufklärungsphilosophie überwin-



116 »Solidarität zuerst«

den kann, ohne die freiheitlichen Aufbrüche dieser Zeit in Gefahr zu bringen,

dann kann hier auch die so oft verdächtigte Soziologie Durkheims weiterhel-

fen. Sie ist jedenfalls, entgegen immer wieder formulierten Befürchtungen,

weit davon entfernt, sich als ein irgendwie freiheitsgefährdender ›Soziologis-

mus‹ zu präsentieren.

Schon in seinem Arbeitsteilungsbuch hatte sich Durkheim ganz im Sin-

ne Fouillées zum gesellschaftlichen Phänomen des gleichzeitigenWachstums

des individuellen und des sozialen Lebens positioniert, auch wenn er diese

These nicht explizit erwähnte (vgl. Große Kracht 2017, 115-119). Er hatte hier

ganz im Einklang mit den Solidaristen erklärt: »Die Freiheit steht dem sozia-

len Handeln nicht etwa antagonistisch gegenüber, sondern ist dessen Resul-

tat. Sie ist nicht nur keine dem Naturzustand innewohnende Eigenschaft,

sondern im Gegenteil eine Errungenschaft der Gesellschaft gegenüber der

Natur.« (Durkheim 1992, 456)

Bekanntlich werden Individuen in den modernen Gesellschaften Durk-

heim zufolge durch die Prozesse der Arbeitsteilung »zu gleicher Zeit persön-

licher und solidarischer« (ebd., 82), d.h. zugleich individuell differenzierter

und voneinander abhängiger. Jeder habe sich nun nämlich zu spezialisieren

und von den anderen zu unterscheiden, wodurch er seine individuellen An-

lagen besser entfalten und eine unverwechselbare Persönlichkeit ausbilden

könne und müsse. Zugleich sei er aber immer weniger in der Lage, seine ele-

mentaren Bedürfnisse unabhängig von den Arbeiten und Leistungen anderer

zu erfüllen.Durkheim fiel den in derModerne erreichten Standards individu-

eller Autonomie und Selbstbestimmung also gerade nicht in den Rücken. Im

Gegenteil: Er war darum bemüht, für diese individuellen Freiheits- und Per-

sönlichkeitsgewinne keine philosophisch abstrakte, sondern eine soziologisch

konkrete Erklärung anzubieten, die er für tragfähiger und deutlich weniger

kritikanfällig hielt. Das Leitbild desmodernen Individuumsmit seinen hohen

Ansprüchen an Freiheit, Autonomie und Selbstbestimmung sei schließlich

nicht plötzlich und unvermittelt auf der Agenda der Menschheitsgeschichte

erschienen. Es ist für Durkheim vielmehr eine historisch kontingenteHervor-

bringung der Evolutionsgeschichte, ohne dass die Kontingenz seiner Entste-

hung denmoralischenWert desmodernen Individuums in irgendeinerWeise

schwächen oder beschädigenwürde. Auchwenn die Überzeugung von der un-

bedingten Würde des freien Individuums über keinerlei transzendente, me-

taphysisch verankerte, in einer vermeintlich unveränderlichen Vernunftnatur

des Menschen wurzelnde und den Entwicklungstendenzen von Geschichte

und Gesellschaft enthobene Autorität verfügt und im weiteren Evolutions-



5. Relative und progressive Autonomie 117

prozess der Menschheit womöglich wieder verlorengehen könnte, so stellt sie

in der Perspektive Durkheims für die gegenwärtige Geschichtsepoche doch

eine unbedingte Verpflichtung dar. Und als solche könne und müsse sie von

den Mitgliedern der Gesellschaften dieser Geschichtsepoche auch energisch

verteidigt und geschützt werden.

Zeigte der junge Durkheim, insbesondere in seinen beiden Forschungs-

berichten aus dem Jahr 1887 zur Lage der Staats- und Moralwissenschaften

in Deutschland (Durkheim 1887a, Durkheim 1887b), noch deutliche Affinitä-

ten zu einer antiindividualistischen, volksromantisch aufgeladenen Anthro-

pologie, so spielen diese Motive in seinem Arbeitsteilungsbuch von 1893 eine

deutlich geringere Rolle. Nun betonte er viel stärker die gesellschaftlichen

Differenzierungsprozesse, in deren Folge sich frühere soziale Kollektivvor-

stellungen immer stärker auflösen. In den traditionalen Gesellschaften habe

der soziale Zusammenhalt vor allem auf starken, von allen Gesellschaftsmit-

gliedern gleichermaßen geteilten religiösen Überzeugungen beruht, die nicht

nur die gemeinschaftlichen Belange, sondern auch »die Einzelheiten des pri-

vaten Lebens« (ebd., 187) regelten. Hier habe eine Solidarität aus Ähnlichkei-

ten bestanden, in der das individuelle Bewusstsein vollständig vom Kollektiv-

bewusstsein beherrscht worden sei. In diesen Gesellschaften, so Durkheim,

»gehört sich das Individuum nicht selbst« (ebd., 182). Es sei vielmehr »eine

Sache, über die die Gesellschaft verfügt« (ebd.). Hier gelte: »Das Bewußtsein

aller vibriert im Einklang«, denn »je deutlicher die Glaubensüberzeugungen

und die Praktiken in der Tat sind, um so weniger Platz lassen sie den indivi-

duellen Verschiedenheiten« (ebd., 205). Diese Ähnlichkeitssolidarität erreiche

dann »ihrMaximum, wenn das Kollektivbewußtsein unser ganzes Bewußtsein

genau deckt und in allen Punkten mit ihm übereinstimmt; aber genau in die-

sem Augenblick ist unsere Individualität gleich Null« (ebd., 181f.; Herv. i.O.).

Während die traditionalen Gesellschaften noch in der Lage gewesen seien,

die Einzelnen in vorgegebene soziale Gruppen und Gemeinschaften absorp-

tiv einzufügen und sie ihre mögliche individuelle Einmaligkeit gar nicht erst

fühlen zu lassen, so würden diese Kollektivvorstellungen und Gemeinschafts-

gefühle in den modernen Gesellschaften zusehends brüchig. Denn mit zu-

nehmender Arbeitsteilung und beruflicher Differenzierung »verliert das Kol-

lektivbewußtsein an Autorität und vergrößert sich die individuelle Variabi-

lität« (ebd., 363). Im Verlauf der sozialen Evolution lockern sich nämlich, so

Durkheim, »die Bande, die das Individuum an die Familie, an die Heimat, an

die überkommenen Traditionen und an das kollektive Brauchtum der Gruppe

binden. Der Mensch wird beweglicher, wechselt leichter sein Milieu, verläßt



118 »Solidarität zuerst«

die Seinen, um anderswo ein autonomeres Leben zu führen, und entfaltet

immer mehr eigene Ideen und eigene Gefühle.« (Ebd., 470) In diesem Rah-

men können dann, so Durkheim, in der Gesellschaft nur diejenigen kollek-

tiven Gefühle wachsen, »die nicht auf soziale Dinge hinzielen, sondern auf

das Individuum« (ebd., 222). Das alte religiöse Kollektivbewusstsein werde

deshalb zunehmend abgelöst durch einen neuartigen religiösen Kult, in dem

nicht mehr göttliche Mächte, sondern »das Individuum der Gegenstand ei-

ner Art von Religion« (ebd., 228) zu werden beginnt. Aber auch wenn dieser

neue Kult wie alle Religionen »den Willen aller auf ein gleiches Ziel richtet«,

so sei dies, wie Durkheim zu bedenken gibt, nun aber kein soziales Ziel mehr,

denn dieser Kult binde uns nicht an die Gesellschaft, »sondern an uns selbst.

Folglich bildet er kein echtes soziales Band.« (Ebd.) Und deshalb habe man

auch, wie Durkheim hier resümierte, »den Theoretikern, die aus diesem Ge-

fühl die ausschließliche Basis ihrer Moraldoktrin gemacht haben, mit Recht

vorwerfen können, daß sie die Gesellschaft auflösen« (ebd.).

Die moderne Orientierung an der Würde des Menschen reiche also bei

weitem nicht aus, um der arbeitsteiligen Gesellschaft ein festes moralisches

Band zu geben. Dennoch mache der entstehende »Kult des Individuums«

(ebd., 478) deutlich, dass die Moral der hocharbeitsteiligen Gesellschaft im

Vergleich zum religiösen Kollektivbewusstsein früherer Zeiten »durch etwas

Menschlicheres und daher Rationaleres charakterisiert« (ebd.) sei. Er wolle

nämlich »aus uns keine Diener idealer Mächte« machen und auch nicht »jede

freie Überprüfung ersticken« (ebd.). Er ziele vielmehr darauf, »unsere Nächs-

ten zu lieben und gerecht zu sein, unsere Aufgabe gut zu erfüllen, darauf hin-

zuwirken, daß jeder in die Funktion berufen wird, die ihm am besten liegt,

und daß er den gerechten Lohn für seine Mühe bekommt« (ebd.). In diesem

Sinne existiere heute,wieDurkheim in seinemArbeitsteilungsbuch resümier-

te, »im gesunden Bewußtsein eines jeden einzelnen das sehr lebhafte Gefühl

des Respekts für die menschliche Würde« – und dies sei der Grund, »war-

um wir, nach der Kantschen Formel, die menschliche Persönlichkeit überall

respektieren müssen, wo man sie antrifft, d.h. bei uns wie bei unseresglei-

chen« (ebd., 470).

Die Dreyfus-Affäre und der Kult des Individuums

War das Motiv vom Kult des Individuums im Arbeitsteilungsbuch noch nega-

tiv gefasst und als Gefahr für den gesellschaftlichen Zusammenhalt wahrge-



5. Relative und progressive Autonomie 119

nommen worden, so sollte Durkheim diese Einschätzung wenige Jahre später

– im Kontext der Dreyfus-Affäre – grundlegend revidieren (vgl. Große Kracht

2014, 224-229). Der öffentliche Streit um den 1894 zu Unrecht wegen angebli-

cher Spionage für das Deutsche Reich verurteilten und auf die Teufelsinsel vor

Französisch-Guayana verbannten jüdisch-elsässischen Artillerie-Hauptmann

Alfred Dreyfus hatte die Dritte Republik seit den späten 1890er-Jahren zu-

nehmend erschüttert und zutiefst gespalten. Der Konflikt eskalierte, als Émi-

le Zola, der berühmteste französische Schriftsteller der Zeit, im Januar 1898

einen 34-seitigen öffentlichen Protestbrief an den französischen Staatspräsi-

denten schickte, in dem er die skandalösenHintergründe der Verurteilung of-

fenlegte und imNamen der Menschenrechte Gerechtigkeit für Alfred Dreyfus

einforderte. In anschließenden Prozess wegen Beleidigung der Ehre des Pa-

riser Militärgouverneurs wurde er zu einer einjährigen Gefängnisstrafe ver-

urteilt und verließ daraufhin das Land. Als schließlich im September ein Ma-

jor des Nachrichtendienstes wegen Dokumentenfälschung angeklagt wurde

und sich in der Zelle mit einem Rasiermesser das Leben nahm, erreichte

die Dreyfus-Affäre, die erst im Juli 1906 mit der vollständigen Rehabilitie-

rung des Hauptmanns endete, ihren politischen Höhepunkt; mit einer enor-

men öffentlichen Erregung, mit unzähligen Pressekommentaren, Versamm-

lungen und Stellungnahmen,mit zahlreichen hitzigen Verleumdungskampa-

gnen, mit breiter Hass- und Hetzpropaganda bis hin zu militanten Krawallen

und Schlägereien auf der Straße.

Auch Émile Durkheim griff mit einem eigenen Aufsatz, der im Juli 1898 in

der linksrepublikanischen Revue bleue erschien, in diesen Streit ein und schlug

sich mit Verve auf die Seite derer, denen »die Rechte des Individuums unan-

tastbar erscheinen« (Durkheim 1986, 54). Diese publizistische Intervention

war für Durkheim ungewöhnlich, denn grundsätzlich wollte er sich als ein

distanzierter, allein der Wissenschaft verpflichteter Forscher verstehen, der

sich aus den schwankenden Aufgeregtheiten des politischen Alltags heraus-

hält; ein Selbstverständnis, von dem er nur zweimal in seinem Leben abwich:

in der Dreyfus-Affäre und während des Ersten Weltkriegs.2

2 So veröffentlichte Durkheim, der sich in der Kriegszeit in zahllosen Komitees und In-

itiativen engagierte, im Jahr 1915 zum einen eine zugleich auch in deutscher Sprache

erschienene Schrift über den »krankhaften Charakter« der deutschen, zwischenObrig-

keitsstaatlichkeit undMilitarismus changierendenMentalität (Durkheim 1995e). Zum

anderen erschien in diesem Jahr, ebenfalls in beiden Sprachen, eine gemeinsam mit

dem Historiker Ernest Denis verfasste Schrift zur Kriegsschuldfrage (Durkheim/De-

nis 1915). Durkheims politisch-publizistisches Engagement dürfte damit zusammen-



120 »Solidarität zuerst«

Die Unterstützer des verbannten Hauptmanns Dreyfus hatten sich in der

Ligue des droits de l’homme et du citoyen organisiert. Sie forderten eine Neuauf-

nahme des Prozesses und sahen sich vehementen Angriffen aus Militär und

Politik, aus Adel und Klerus ausgesetzt, für die die Autorität der französi-

schen Nation allemal höher stand als vermeintliche Menschenrechtsverlet-

zungen an einem einzelnen jüdischen Armeeangehörigen. Die sogenannten

Antidreyfusards schürten antisemitische, klerikale und nationalistische Stim-

mungslagen, um die Ehre und das Ansehen der Nation und ihres Militärs

zu verteidigen und eine Rehabilitation Dreyfus’ zu verhindern. Sie schlos-

sen sich im Dezember 1898 in der Ligue de la patrie française zusammen, um

nicht zuletzt den ›zersetzenden Individualismus‹ zu verurteilen, durch den

sie die Einheit der französischen Nation bis in ihre Fundamente bedroht sa-

hen. In diesem Sinne hatte der katholische Publizistik Ferdinand Brunetière,

der später zu den ersten Mitgliedern der Vaterlandsliga gehören sollte, den

modernen Individualismus schon im März 1898 in einem bissigen Artikel in

der von ihm herausgegebenen Revue des Deux Mondes als »die große Krank-

heit unserer Zeit« bezeichnet, deren Folgen noch schlimmer seien als die von

Parlamentarismus, Sozialismus und Kollektivismus (Brunetière 1898, 445).

Durch diesen Artikel veranlasst, sah sich Durkheim, der die Sektion Bor-

deaux der Menschenrechtsliga leitete, zu einer vehementen Verteidigung des

modernen Individualismus herausgefordert. Er plädierte in seinem Aufsatz

vom Juli 1898 dafür, zwei gegenläufige Ausprägungen des Individualismus

zu unterscheiden, um den »utilitaristischen Egoismus von Spencer und den

Ökonomisten«3 nicht mit dem moralischen Individualismus eines Kant und

Rousseau zu verwechseln, der »mehr oder weniger glücklich in der Erklä-

rung der Menschenrechte formuliert« worden sei und den man »gemeinhin

in unseren Schulen lehrt« (Durkheim 1986, 55). Dieser habe nämlich mit ei-

nem »egoistischen Kult des Ichs« (ebd., 56) nichts zu tun. Vielmehr artikuliere

sich im öffentlichen Protest gegen das Alfred Dreyfus angetane Unrecht – so

Durkheims These – der neue Kult des Individuums, das moralische Ideal der

hängen, dass man ihn gelegentlich deutscher Abstammung verdächtigte. Später kam

dann der Schmerz über den Tod seines Sohnes André hinzu, der im April 1916 als ›ge-

fallen‹ gemeldet wurde. Dieser Verlust dürfte für den frühen Tod Durkheims mitver-

antwortlich gewesen sein.

3 Durkheim spricht hier von les économistes, also von den Ökonomen. Die nur im Deut-

schen gebräuchliche kritische Zuspitzung zu »Ökonomisten«, die sich in der deutschen

Übersetzung findet, ist irreführend.



5. Relative und progressive Autonomie 121

Freiheit und Gleichheit aller, das nun auf demWege sei, sich zur neuen Basis-

moral der Französischen Republik zu entwickeln. Dieses neue Ideal, das sich

an der Heiligkeit der Person festmache, gehe – wie die klassische Formulie-

rung Durkheims lautet,

»soweit über die Ebene der utilitaristischen Ziele hinaus, daß es den gewis-

senhaften Menschen, die es erreichen wollen, vorkommt, als sei es völlig

von Religiosität geprägt. Diese menschliche Person […] wird als heilig be-

trachtet, sozusagen in der rituellen Bedeutung des Wortes. Sie hat etwas

von der transzendenten Majestät, welche die Kirchen zu allen Zeiten ihren

Göttern verleihen; man betrachtet sie so, als wäre sie mit dieser mysteriö-

sen Eigenschaft ausgestattet, die um die heiligen Dinge herum eine Leere

schafft, die sie dem gewöhnlichen Kontakt und dem allgemeinen Umgang

entzieht. Und genau daher kommt der Respekt, der der menschlichen Per-

son entgegengebracht wird. Wer auch immer einem Menschen nach dem

Leben trachtet, die Freiheit eines Menschen oder seine Ehre angreift, erfüllt

uns mit einem Gefühl der Abscheu, in jedem Punkt analog zu demjenigen

Gefühl, das der Gläubige zeigt, der sein Idol profanisiert sieht. Eine solche

Moral ist also […] eine Religion, in der der Mensch zugleich Gläubiger und

Gott ist.« (Ebd., 56f.)

Hatte Durkheim im Arbeitsteilungsbuch noch bedauert, dass der Kult des

Individuums kein soziales Band stiften könne, so feierte er nun gerade den

individualistischen Kern dieses Kults und zeichnete ihn in besonderer Weise

aus. Diese neue Religion sei zutiefst

»individualistisch, da ja ihr Gegenstand der Mensch und der Mensch seiner

Definition nach ein Individuum ist. Mehr noch: es gibt kein System, in dem

der Individualismus unbeugsamer wäre. Nirgendwo werden die Rechte des

Individuums mit größerem Nachdruck bekräftigt, denn hier wird das Indi-

viduum in den Stand der sakrosankten, unantastbaren Dinge erhoben. Nir-

gendwowird es eifersüchtiger geschützt gegenÜbergriffe von außen,woher

sie auch kommen.« (Ebd., 57)

Und diese Religion der Menschheit habe, so Durkheim, »alles, was nötig ist,

um zu ihren Gläubigen in einem nicht minder imperativen Ton zu sprechen

wie die Religionen, die sie ersetzt« (ebd., 59).

Der Kult des Individuums ziele dabei, so Durkheim, auf die »Glorifizie-

rung nicht des Ichs, sondern des Individuums im allgemeinen. Seine Triebfe-

der ist nicht der Egoismus, sondern die Sympathie für alles, was Mensch ist,



122 »Solidarität zuerst«

ein größeres Mitleid für alle Schmerzen, für alle menschlichen Tragödien,

ein heftigeres Verlangen, sie zu bekämpfen und sie zu mildern, ein größerer

Durst nach Gerechtigkeit« (ebd., 60). Dieser Kult kenne »als oberstes Dog-

ma die Autonomie der Vernunft und als obersten Ritus die freie Prüfung«;

dennoch führe er keineswegs in die »intellektuelle und moralische Anarchie«

(ebd.). Im arbeitsteiligen Differenzierungsprozess moderner Gesellschaften

werden die Individuen nämlich, so Durkheim, schon bald »nichts Gemeinsa-

mes mehr haben […] außer ihrer Eigenschaft als Mensch« – und die kollekti-

ven Gefühle, die diese Eigenschaft in den modernen Gesellschaften erwecke,

seien dann noch »die einzigen, die sich annähernd in allen Herzen wieder-

finden« (ebd., 63). Von daher sei in Zukunft – dies war zumindest Durkheims

im Kontext der Dreyfus-Affäre aufkeimende Hoffnung – ein unaufhaltsamer

Siegeszug dieses Individualitätskultes zu erwarten, »denn um dessen Auf-

schwung anzuhalten, müßte man die Menschen daran hindern, sich zuneh-

mend voneinander zu differenzieren« (ebd., 63f.).

In der moralischen Empörung, die das Alfred Dreyfus angetane Unrecht

in linksrepublikanischen Kreisen des gebildeten Bürgertums in Paris und ei-

nigen weiteren Großstädten auslöste – viel mehr war es wohl nicht; die Ge-

genreaktionen waren jedenfalls landesweit wesentlich intensiver und fanden

in der französischen Bevölkerung deutlich größere Resonanz (vgl. Waechter

2019, 101f.) –, sah Durkheim also den Glutkern eines neuartigen, das Herz

und die Gefühle der Menschen erobernden religiösen Kultes, der das Motiv

der Heiligkeit der Person mit starken Ehrfurchtsgefühlen ausstattete. Und

er verband damit die Erwartung, dieser neue Kult könne eines Tages viel-

leicht ganz Frankreich mit starken moralisch-emotionalen Verpflichtungsbe-

reitschaften unter das Banner von Freiheit und Gleichheit zusammenführen.

Schließlich sei Frankreich, wie er feierlich erklärte, das einzige Land, »in dem

die Sache des Individuumswirklich Sache der Nation ist, […] denn es gibt kein

anderes, das sein Schicksal so eng mit dem Schicksal dieser Ideen verknüpft

hat« (ebd., 65f.).

Uneingelöste Hoffnungen und ein »Wind der Traurigkeit«

Mit dieser religionssoziologischen Interpretation der wachsenden Achtsam-

keitmoderner Gesellschaften gegenüber individuellenMenschenrechtsverlet-

zungen hat Durkheimmöglicherweise eine aussichtsreiche Fährte aufgenom-

men. Es sprechen nämlich viele Argumente dafür, dass das Bekenntnis zur



5. Relative und progressive Autonomie 123

Unantastbarkeit der Menschenwürde in der Tat weniger in abstrakten Ein-

sichten rationalistischer Aufklärungsphilosophie als in konkreten Unrechts-

erfahrungen gründet.Obmoderne Gesellschaften aber tatsächlich in der Lage

sind, die ambitionierten Anforderungen an eine solche Integrationsreligion

– sie muss ja schließlich so gegenläufige Gehalte wie ›transzendente Majes-

tät‹, ›freie Prüfung‹ und ›Autonomie der Vernunft‹ gleichermaßen befeuern

– dauerhaft und stabil zu erfüllen, ist in hohem Maße fraglich. Im 19. und

20. Jahrhundert waren zwar intensive öffentliche Erregungspotenziale groß-

formatig inszenierter faschistischer und stalinistischer Nationalreligionen zu

beobachten; hier wurde dem ›Glauben an die Menschenwürde‹ aber bekannt-

lich keinerlei Ehrfurcht, sondern nur Hohn und Spott entgegengebracht. Ver-

gleichbare kollektive Rituale eines intensiv erlebten Individualitätskultes mit

seinen Dogmen von der ›Autonomie der Vernunft‹ haben sich dagegen nicht

entwickelt; und man kann sich in der Tat fragen, wie sie überhaupt mög-

lich sein sollten. Auch Durkheim selbst scheint von seiner Intuition aus dem

Jahr 1898 später wieder abgerückt zu sein. Zumindest hat er das Motiv vom

Kult des Individuums in seinen späteren Schriften kaum noch aufgegriffen.

Die Aporie, dass dieser Kult zwar ohne »Symbole und Riten im eigentlichen

Sinne, Tempel und Priester« auskommen könne, sehr wohl aber auf »kollek-

tiven Praktiken von besonderer Autorität« aufruhen müsse (Durkheim 1986,

62), konnte er jedenfalls nicht auflösen. Und auch die Dreyfus-Affäre selbst ist

im historischen Rückblick wohl eher als Beginn der Formierung eines moder-

nen, antisemitisch und xenophob aufgeladenen französischen Nationalismus

denn als Beginn einer nachhaltigen universalistischen Menschheitsreligion

zu bewerten.

Wie auch immer: Mit der These vom Kult des Individuums zielte Durk-

heim auf einen nicht philosophisch, sondern soziologisch gefassten Zugang

zum Motiv der Unantastbarkeit der Menschenwürde. Damit verband er die

Hoffnung, diese Basisüberzeugung der politischenModerne auf eine wesent-

lich breitere Grundlage stellen zu können als die einzig mit den Kategorien

einer immer schon existierenden Vernunftnatur des Menschen argumentie-

renden Moralphilosophen des 18. Jahrhunderts. Die »Würde des Individu-

ums« (ebd., 59) ruhte für ihn also einzig auf der moralsoziologischen Ent-

wicklungsdynamik der Gesellschaft, nicht aber auf wie auch immer gearte-

ten philosophischen Einsichten einer im Individuum angelegten Vernunft.

Sie werde in diesem Sinne hervorgebracht von der arbeitsteiligen Gesellschaft

selbst, denn in einer Gesellschaft, in der, wie Durkheim pointiert formulierte,

»jeder Kopf auf einen anderen Punkt des Horizonts gerichtet« sei, hätten die



124 »Solidarität zuerst«

Individuen am Ende nichts Gemeinsames mehr »außer ihrer Eigenschaft als

Mensch, außer den für die menschliche Person im allgemeinen konstitutiven

Merkmalen« (ebd., 63).Dann bleibe »nichtsmehr übrig,was dieMenschen ge-

meinsam lieben und ehren können, abgesehen vom Menschen selbst«; dann

blieben nur noch jene sozialen Gefühle, die sich in der »Idee der menschli-

chen Person« artikulieren, »deren rationaler Ausdruck die individualistische

Moral ist« (ebd.). Und so konnte Durkheim in der Zeit der Dreyfus-Affäre als

Fazit seiner Überlegungen erklären: »Der Individualismus bedeutet nicht nur

keine Anarchie, sondern stellt fortan das einzige Glaubenssystem dar, das die

moralische Einheit des Landes sicherstellen kann.« (Ebd., 62)

Durkheim verteidigte in diesem Zusammenhang explizit auch den »Li-

beralismus des 18. Jahrhunderts« (ebd., 57). Dieser sei nämlich »nicht ein-

fach eine Kabinettstheorie, eine philosophische Konstruktion«; vielmehr sei

er »eingeflossen in die Fakten, er hat unsere Institutionen und unsere Sitten

durchdrungen, er ist mit unserem ganzen Leben verwoben« (ebd.). Allerdings

müsse man ihn auf unsere heutigen Verhältnisse übertragen, denn damals

sei es ihm ausschließlich darum gegangen, »das Individuum von den poli-

tischen Fesseln zu befreien, die seine Entwicklung behinderten« (ebd., 67).

Nachdem dieses Ziel mit dem Durchbruch zur Republik erreicht worden sei,

habe sich aber »ein Wind der Traurigkeit und Entmutigung über das Land«

erhoben, da man nun »nicht wußte, was man mit dieser so mühsam erwor-

benen Freiheit anfangen sollte« (ebd.). Deshalb müsse es gegenwärtig darum

gehen, »den Individualismus zu vervollständigen, zu erweitern und zu orga-

nisieren, nicht ihn zu beschränken und zu bekämpfen« (ebd., 68). Durkheim

erklärte dabei mit Nachdruck, allerdings leider nur in einer Fußnote, dass

man in diesem Sinne »unwidersprochen Individualist sein und zugleich sa-

gen kann, dass das Individuum eher Produkt der Gesellschaft als dessen Ur-

sache ist. Und zwar deshalb, weil der Individualismus wie alle Moralen und

Religionen selbst ein gesellschaftliches Produkt ist. Das Individuum erhält

von der Gesellschaft selbst die moralischen Anschauungen, die es heiligen«

(ebd., 70; Anm. 4). In diesem Zusammenhang formulierte Durkheim trotz

seiner inhaltlichen Sympathien mit dem menschenrechtlichen Individualis-

mus aber zugleich eine denkbar scharfe Kritik an Kant und Rousseau, die

in seinen späteren Schriften häufiger auftauchen sollte, indem er lakonisch

ergänzte: »Das ist es, was Kant und Rousseau nicht verstanden haben. Sie

haben ihre individualistische Moral nicht aus der Gesellschaft, sondern aus

dem Begriff des isolierten Individuums ableiten wollen. Das Unterfangen war

undurchführbar.« (Ebd.)



5. Relative und progressive Autonomie 125

Moralische Autonomie als Produkt der Gesellschaft

Die moralsoziologische Auseinandersetzung mit den philosophischen Mora-

listen des 18. Jahrhunderts sollte Durkheim auch in späteren Jahren fortfüh-

ren, etwa in seiner im Studienjahr 1902/03 an der Pariser Sorbonne gehalte-

nen Vorlesung über die Aufgaben einer säkularen Moralerziehung (Durkheim

1984). Die Moralphilosophen gingen, so notierte er hier, von der Vorstellung

aus, »daß jeder von uns das Wesentliche der Moral in sich trägt« und dass

man nur »mit genügender Aufmerksamkeit in sich selber forschen muß, um

es dort mit einem Blick zu entdecken« (ebd., 76). »Man nahm an, daß es ei-

ne menschliche Natur gibt, deren Formen und Eigenschaften ein für allemal

bestimmbar wären.« (Ebd., 38; Herv. i.O.) Dementsprechend müsse sich die

Pädagogik nur fragen, »auf welche Weise die erzieherische Tätigkeit auf die-

se derart definierte menschliche Natur zu wirken habe« (ebd., 39), damit sie

sich voll und ungehindert entfalten kann. Die autonome Persönlichkeit er-

scheine hier nicht als »ein Ergebnis der Umwelt«; vielmehr meine man, dass

sie gleichsam »aus demNichts geboren ist, daß sie seit Ewigkeit existiert, un-

geteilt und unteilbar, ein wahres psychisches Atom, das uns, man weiß nicht

wie, in den Körper gefallen ist« (ebd., 154).

Für Kant etwa sei die moralische Autonomie in diesem Sinne allein »das

Werk des vernünftigenWillens« (ebd., 155f.). Dabei werde aber ignoriert, dass

unsere Vernunft »keine transzendente Fähigkeit« darstelle; sie sei vielmehr

»ein Teil der Welt und folglich steht sie unter dem Gesetz der Welt« (ebd.

156). Für die Idee der Autonomie der Person gelte deshalb, so Durkheim, dass

wir sie »nicht fertig von der Natur bekommen« oder sie »bei der Geburt unter

unseren Grundeigenschaften vorfinden« (ebd., 163). Denn allein die Tatsache,

dass wir im Blick auf die Anforderungen einer echten moralischen Autono-

mie immer anspruchsvoller werden, dass wir im Vergleich zu früheren Zei-

ten immer stärker nach Freiheit und Selbstbestimmung streben, beweise be-

reits, dass es sich bei diesem Phänomen nicht »um eine immer gleich wahre

Möglichkeit einer ganz abstrakten Wahrheit handelt, sondern um etwas, das

wächst, das ständig wird, das sich in der Geschichte entwickelt« (ebd., 159).

In diesem Sinne sei die Autonomie, wie Durkheim betonte, ideal und real zu-

gleich, »denn das Ideal, das sie uns vorschlägt, liegt nicht außerhalb der Zeit

und des Raumes; es nimmt an der Wirklichkeit teil, es ist ein Teil von ihr und

belebt diesen konkreten und lebenden Körper, den wir sehen und den wir so-

zusagen berühren, an dessen Leben wir selbst beteiligt sind: die Gesellschaft«

(ebd., 167f.).



126 »Solidarität zuerst«

Damit sich eine individuelle Autonomie des Menschen entwickeln kann,

müssen wir uns Durkheim zufolge also »in möglichst enge Beziehung mit

der Urquelle des geistigen und moralischen Lebens setzen« (ebd., 122). Und

diese Quelle »liegt nicht in uns; sie liegt in der Gesellschaft. Die Gesellschaft

erzeugt und bewahrt jene Reichtümer der Zivilisation, ohne die der Mensch

auf den Stand der Tiere zurückfiele.« (Ebd.) Deshalb müssten wir uns dem

Einfluss der Gesellschaft möglichst weit öffnen und uns nicht »eifersüchtig

auf uns selbst zurückziehen, um unsere Autonomie zu verteidigen« (ebd.).

Insofern gelte, wie Durkheim im Einklang mit den Solidaristen seiner Zeit

hier nachdrücklich betonte: »Der Antagonismus zwischen dem Individuum

und der Gesellschaft, den so viele Theoretiker leichtfertig angenommen ha-

ben, besteht also gar nicht«, denn so, »wie sich unser physischer Organismus

mit Nahrungsmitteln ernährt, die er sich von außen holt, so nährt sich unser

geistiger Organismusmit Ideen, Gefühlen und Praktiken, die uns von der Ge-

sellschaft kommen. Von ihr haben wir den größten Teil unser selbst.« (Ebd.,

121)

Die politischen und moralischen Vorstellungen der Moralisten seien da-

gegen, so Durkheim, »wesentlich atomistisch« (ebd., 293). Für Rousseau et-

wa, »den man als den überragenden Theoretiker dieser Zeit ansehen kann,

gibt es nichts Wirkliches in der Gesellschaft als das Individuum« (ebd.). Für

ihn sei »die soziale Ordnung nicht das Ergebnis einer historischen Evoluti-

on«, sondern »ein Akt individueller Willensäußerungen, die untereinander

durch einen Kontrakt verbunden sind«, wobei die Individuen für die Entste-

hung und den Bestand dieser Ordnung »nur ihrer selbst bewußt und in ihren

Entschlüssen fest« sein müssten (ebd.). Heute aber beginne man zu lernen,

dass die Gesellschaft keineswegs einwillentliches Produkt der Individuen und

ihrer Entscheidungen sei; dass sie, »obwohl sie nur von Individuen gebildet

wird, trotzdem eine eigeneWirklichkeit ist« (ebd., 295). Für Durkheimwar sie

nämlich wie für die Solidaristen »das Ergebnis von unzähligen Kräften – un-

sere ist dabei nur ein winziges Teilchen – von Kräften, die sich nach Gesetzen

und Formen verbinden, die wir nicht kennen, die wir schon gar nicht gewollt

und vorbereitet haben; im übrigen erhalten wir sie zum größten Teil bereits

fertig von der Vergangenheit« (ebd., 164). In diesem Sinne sei die Gesellschaft

anzusehen als »die Quelle jenes intellektuellen und moralischen Lebens, an

dem wir unsere Mentalität und unsere Moralität speisen« (ebd., 136). Sie sei

»die Bewahrerin aller dieser Reichtümer der Zivilisation« (ebd.), die sie von

Zeitalter zu Zeitalter, von Generation zu Generation anhäufe und an ihre In-

dividuen weitergebe.



5. Relative und progressive Autonomie 127

Wennman also zu einem angemessenes Verständnis von Individuum und

Gesellschaft, von individueller Autonomie einerseits und historisch-sozialer

Einbindung andererseits gelangen wolle, dann müsse man, so forderte Durk-

heim hier energisch, das für die Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts

so prägende »simplistische Joch abschütteln«, den sozialwissenschaftlichen

Blick auf Geschichte und Gesellschaft richten und dem seit den Zeiten des

cartesianischen Denkens des 17. Jahrhunderts in der Philosophie vorherr-

schenden »Glaubensbekenntnis an die abstrakte Vernunft, an die vernünf-

telnde Vernunft«, eine finale Absage erteilen (ebd., 295). Denn ob wir wollen

oder nicht: Wir sind nun einmal, wie Durkheim gegen den Voluntarismus

der Aufklärungsphilosophie betonte, »viel eher passiv als aktiv. Wir werden

viel mehr gehandelt als wir selber handeln« (ebd.,153). Und »wenn unser Ge-

wissen spricht, spricht die Gesellschaft in uns« (ebd., 138). Heute verlange

die moderne Gesellschaft von ihren Individuen aber stärker als je zuvor »eine

wirkliche und wahre Autonomie« (ebd., 159). Wenn diese aber keine immer

schonmit der Natur desMenschen an sich gegebene Instanz sein könne, dann

müsse man festhalten: »Wir machen sie uns selbst, in dem Maß, wie wir die

Dinge nach und nach besser begreifen.« (ebd., 163) Durkheim bezeichnete sie

deshalb als eine »progressive Autonomie« (ebd., 159), die vom sozialen Evo-

lutionsprozess hervorgebracht werde und in den modernen Gesellschaften

beständig zunehme.

Relative und progressive Autonomie zugleich

Auch wenn der Siegeszug der modernen »progressiven Autonomie« im

Kern nicht von den durch Bildung und Aufklärung bewusst gewordenen

Vernunftbegabungen der Individuen, sondern von den historisch-sozialen

Differenzierungsprozessen der gesellschaftlichen Entwicklungsdynamik

gespeist werde, so bedeute dies keineswegs, dass die modernen Individuen

diesen Prozessen nur ohnmächtig zusehen könnten, dass sie nur ihre macht-

und willenlosen Funktionen seien. Für Durkheim galt vielmehr, dass die

Mitglieder der modernen Gesellschaft durch die Erkenntnisse der Moral-

und Sozialwissenschaften eine neue und eigenständige Handlungsmacht

gewinnen. Denn »nur wenn wir in einem gewissen Maß das Ergebnis der

Dinge sind, können wir uns durch die Wissenschaft sowohl der Dinge, die

auf uns wirken, als auch der Wirkung selbst bewußt werden. Und damit

werden wir wieder unsere Herren.« (Durkheim 1984, 164) Von daher gelte:



128 »Solidarität zuerst«

»Wir können die Moralwelt nur so erobern, wie wir die physische Welt er-

obern: indem wir die Moraldinge wissenschaftlich erforschen.« (Ebd.) Auch

wenn Durkheim sich gerne als Protagonist reiner Wissenschaftlichkeit insze-

nierte und bis auf wenige Ausnahmen Abstand hielt zu den heftig tobenden

politisch-moralischen Selbstverständigungsdebatten der Dritten Republik,

so ist doch unübersehbar, wie sehr er sich als Sozialwissenschaftler um die

Grundlegung eines modernen freiheitlichen Personenkonzepts bemühte.

Er wollte der Französischen Republik Argumente an die Hand geben, mit

denen sie ihren ideologischen Gegnern aus den antirepublikanischen Mi-

lieus ›auf wissenschaftlicher Grundlage‹ entgegentreten konnte. Und diese

Grundlegung durfte natürlich nicht einfach philosophisch-abstrakter Art

sein; sie musste im Rahmen der szientistischen Wissenschaftsgläubigkeit

ihrer Zeit soziologisch und konkret sein, wenn es ihr gelingen sollte, den seit

Jahrzehnten anhängenden ideologischen Grundsatzstreit zwischen Republik

und Restauration endgültig zu überwinden.

Die solidaristische Ausgangsüberzeugung vom ›gleichzeitigen Wachstum

des individuellen und des sozialen Lebens‹,wie sie von Fouillée undDurkheim

– einmal sozialphilosophisch und einmal soziologisch, beide Male aber auf

einem postliberalen Theorieniveau – entfaltet wurde,4 fällt den normativen

Errungenschaften des freiheitsrechtlichen Denkens also keineswegs in den

Rücken. Vielmehr macht sie deutlich, wie sehr dieses Leitbild nicht einfach

ein philosophisches Kunstprodukt ist, sondern seine historische Entstehung,

seine moralische Motivationskraft und seine hohen sozialen Verpflichtungs-

potenziale spezifischen Entwicklungstendenzen der modernen Gesellschaft

selbst verdankt. Es kann deshalb für Durkheim auch nicht einfach aufgekün-

digt und überwunden werden, schon gar nicht im Namen der Gesellschaft

und ihrer den Individuen vermeintlich übergeordneten Sinn- und Zweckbe-

stimmungen,wie dies von konservativ-reaktionären Kreisen in immerwieder

neuen Anläufen versucht wurde. Vielmehr sei festzuhalten, dass die Idee der

individuellen Einzelpersönlichkeit, die in den modernen Gesellschaften stän-

dig wächst und »für die Person eine immer größere Autonomie fordert«, kei-

neswegs als »irgendein Ergebnis einer Wahnvorstellung des öffentlichen Be-

4 Es hat offensichtlich keine persönlichen Kontakte zwischen Durkheim und den Soli-

daristen gegeben. Zwar wird Fouillée in Durkheims Arbeitsteilungsbuch mehrfach zi-

tiert; über persönliche Bekanntschaften Durkheims mit Fouillée, Bourgeois oder Gide

ist aber nichts bekannt. Und auch an den solidaristischen Kongressen der Jahrhundert-

wende scheint Durkheim nicht teilgenommen zu haben.



5. Relative und progressive Autonomie 129

wußtseins«, als Produkt fehlgeleiteter und irgendwie aus dem Gleichgewicht

geratener Literaten und Philosophen abgetan werden könne (ebd., 154). Sie

sei vielmehr, wie Durkheim immer wieder hervorhob, »selbst eine Tatsache,

und statt sie abzuleugnen und ihr die Daseinsberechtigung abzusprechen,

muß man sie, da sie existiert, erklären« (ebd., 154f.).

Wenn die modernen Gesellschaften ihren Individuen also hohe Grade an

individueller Autonomie und persönlichen Rechten einräumen, dann liege

dies nicht am abstrakten Begriff des Individuums, sondern – wie Durkheim

in seiner Vorlesungsreihe zur Soziologie derMoral ausführte – an der Art und

Weise, wie sich die Gesellschaft zum Individuum verhält: »Wenn der einzel-

ne mehr oder weniger Rechte hat, wenn er bestimmte Rechte besitzt und be-

stimmte andere nicht, so nicht, weil er in einer bestimmtenWeise beschaffen

ist, sondern weil die Gesellschaft ihm einen bestimmten Wert zumißt, weil

sie dem, was den einzelnen betrifft, einen mehr oder weniger hohen Wert

beilegt.« (Durkheim 1999, 98) Von daher könne es »eine absolute Autonomie

[…] nicht geben« (ebd., 100). Stattdessen sei festzuhalten: »Die Person ist Teil

der physikalischen und sozialen Umwelt, sie ist engstens darin gebunden;

deshalb kann sie nur eine relative Autonomie besitzen.« (Ebd.) Diese relative

Autonomie sei aber zugleich eine progressive Autonomie, da die Rechte des

Individuums »in ständiger Entwicklung begriffen« seien, denn »was gestern

noch als Luxus erschien, ist morgen schon ein streng zu beachtendes Recht«

(ebd.). Schließlich habe es, wie Durkheim anmerkte, früher Zeiten gegeben,

in denen materielle Knechtschaft moralisch durchaus akzeptabel war. Heute

dagegen frage man sich: »Kann man von einem Menschen, der nichts zum

Leben hat, sagen, er sei autonom; er sei Herr seines Handelns? Welche Ab-

hängigkeiten sind legitim, und welche sind illegitim? Auf diese Fragen läßt

sich keine Antwort geben, die für alle Zeiten gültig wäre.« (Ebd.)

Die Quintessenz seiner Überlegungen zur Idee der autonomen Einzelper-

sönlichkeit hat Durkheim dann im Jahr 1906 noch einmal knapp reformuliert,

als er im Blick auf den »moralischen Individualismus« programmatisch fest-

hielt:

»Er ist die Art und Weise, in der die Gesellschaft den Menschen denkt, die

nach außen projizierte und objektivierte Hochachtung, die sie ihm gegen-

wärtig entgegenbringt. So besteht zwischen Gesellschaft und Individuum

keineswegs ein Antagonismus, wie so oft behauptet wurde; der moralische

Individualismus ist inWahrheit dasWerk der Gesellschaft. Sie ist es, die den



130 »Solidarität zuerst«

Menschen zu einem Gott erhoben hat, dessen Dienerin sie geworden ist.«

(Durkheim 1976, 113)



6. Soziale Hypotheken und

rückwirkender Quasi-Vertrag

Solidaristische Solidarität und soziale Gerechtigkeit

Das eigentliche Herzensthema der Solidaristen war jedoch nicht die Frage

individueller Freiheit und persönlicher Autonomie. Ihr Kernanliegen war die

soziale Gerechtigkeit in einer hocharbeitsteilig organisierten Gesellschaft, in

der das liberale Moraldispositiv von individueller Arbeit an eigenen Produkti-

onsmitteln, von Leistungsgerechtigkeit und ökonomischer Eigenverantwor-

tung, von klar zurechenbaren Haftungs- und Regresspflichten zunehmend

gegenstandslos wurde. Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts und die neuen

Herausforderungen der entstehenden Industriegesellschaft verwiesen auf die

gebieterische Notwendigkeit, den normativen Rahmen des staatlichen Rechts

auszubauen; und zwar so, dass das bürgerliche Privatrecht des politischen

Liberalismus im Namen der sozialen Gerechtigkeit um ein neues Sozialrecht

erweitert wird, mit dessen Hilfe der liberale Rechtsstaat zum postliberalen

Wohlfahrtsstaat ausgebaut werden kann. Die Suche nach modernen sozial-

philosophischen Grundlagen eines solchenWohlfahrtsstaates war das zentra-

le Interesse der solidaristischen Bewegung im Frankreich der Dritten Repu-

blik.

Quasi-Vertrag und reparierende Gerechtigkeit

Die ersten Ansätze einer solidaristischen Theorie sozialer Gerechtigkeit fin-

den sich bereits bei Alfred Fouillée, und auch hier kommt wieder seinem

1880 erschienenen Buch La science sociale contemporaine eine besondere Rolle

zu. Er entwickelte hier nämlich zum einen das Konzept einer über die libe-

ralen Gerechtigkeitsvorstellungen hinausgehenden »reparierenden und vor-



132 »Solidarität zuerst«

sorgenden Gerechtigkeit« (justice réparative et préventive) als Basis eines neuen

Sozialrechts.Und zum anderen formulierte er hier die Idee eines gesellschaft-

lichen Quasi-Vertrags als normative Grundlage einer nicht nur auf individu-

eller Freiheit, sondern auch auf sozialer Gerechtigkeit beruhenden Republik

der Freien und Gleichen.1

Für den überzeugten Republikaner Fouillée konnte die moderne Gesell-

schaft, die sich für ihn sozialwissenschaftlich als ein komplexer sozialer Or-

ganismus darstellte, nur dann eine politische und moralische Legitimität ge-

winnen, wenn sie von den Gesellschaftsmitgliedern nicht einfach als blinde

Fatalität hingenommen werdenmuss, sondernmit guten Gründen akzeptiert

und mitgetragen werden kann. Ganz im Einklang mit der liberalen Tradition

des politischen Denkens bestand Fouillée darauf, dass das reflektierte Einver-

ständnis die höchste und wertvollste Form des sozialen Zusammenschlusses

zwischen den autonom und selbstbewusst gewordenen Individuen der Mo-

derne darstellenmüsse.Denn nur diese bewusste Formder Zustimmung kön-

ne den Ansprüchen einer wahrhaft demokratischen Nation gerecht werden.

In diesem Sinne nehmen in den modernen demokratischen Gesellschaf-

ten, wie Fouillée betonte, die Beziehungen der Menschen untereinander »in

der bürgerlichen, ökonomischen, kommerziellen und industriellen Ordnung

ebenso wie in der politischen Ordnungmehr undmehr die Form einer intelli-

genten und freiwilligen Kooperation« an, während sich »der Organismus der

Pflanzen oder der Tiere in seinem Wachstumsprozess auf dem Weg der ver-

nunftlosen und schicksalhaften Kooperation entwickelt« (Fouillée 1880, 147f.).

Vor diesem Hintergrund legte Fouillée ein flammendes Bekenntnis zum ver-

tragstheoretischen Denken ab und erklärte »die wechselseitige Übereinkunft

oder den Vertrag« zum »höchsten und reflektiertesten Ausdruck des Willens

in seinem Umgang mit anderen« (ebd., 3). Auf dieser Basis schließen die

Individuen für ihn – auf dem Wege stillschweigender oder ausdrücklicher

Zustimmung – miteinander einen contrat social ab, der die moralische Legi-

timität der sozialen Ordnung auf den freien Willen der Menschen gründet

und den Staat zu einer »mehr oder weniger expliziten und bewussten, aber

wesentlich freiwilligen Assoziation« (ebd.) macht. So erklärte er im Namen

einer modernen, quasi-vertraglichen Begründung des demokratischen Ver-

fassungsstaates:

1 Der folgenden Ausführungen zu Fouillées Konzeption sozialer Gerechtigkeit lehnen

sich – oft auch in wörtlichen Übernahmen – sehr eng an die entsprechenden Abschnit-

te in Große Kracht 2017, 168-180 an.



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 133

»Wirwerden also in eine bestimmteGesellschaft hineingeboren, obwirwol-

len oder nicht. – Ohne Zweifel, aber wir akzeptieren dann die vollendete Tat-

sache, und wenn wir das Erwachsenenalter erreicht haben, treten wir durch

unsere Taten dem Gesellschaftsvertrag bei, indem wir im Staat und unter

seinenGesetzen leben.Nicht nur hier sprechendie Juristen von einemQuasi-

Vertrag, als wenn jemand irrtümlich die fällige Summe eines anderen be-

zahlt; es ist ein reeller Vertrag, dessen ›rechtliches Zeichen‹ die Handlung

anstelle einer Unterschrift ist.« (Ebd., 10f.; Herv. i.O.)2

Jede politische Verfassung sei deshalb, zumal unter den Bedingungen eines

allgemeinen Wahlrechts, »nichts anderes als eine Erneuerung des Gesell-

schaftsvertrags, und diesmal eine feierliche Erneuerung, schriftlich und vor

Zeugen« (ebd., 11). Der demokratische Verfassungsstaat lasse sich demnach

als ein Organismus verstehen, »der ausWahl und nicht mehr aus Notwendig-

keit« (ebd., 250) entsteht und seine Legitimität aus den bewussten, politisch

reflektierten Willensbekundungen der Gesellschaftsmitglieder bezieht. Zwar

sei festzuhalten, dass die Idee eines ursprünglichen Gesellschaftsvertrags

nichts anderes als eine voluntaristische Fiktion darstellt; dennoch aber

könne und dürfe man, so betonte Fouillée mit Nachdruck, geschriebene

Verfassungen als angemessene politische Artikulation dieses Sozialkontrakts

interpretieren. In diesem Sinne wies er energisch den vor allem in Deutsch-

land – namentlich nannte er den Heidelberger Staatsjuristen Johann Caspar

Bluntschli – verbreiteten Verdacht zurück, die Vertragstheorie sei in der

politischen Philosophie nur deshalb so beliebt, weil sie »der Selbstliebe der

Individuen schmeichle, indem sie sie glauben mache, selbst Gründer des

Staates zu sein« (ebd., 12). Dagegen erklärte er mit republikanischer Verve:

»Nein, es ist dies keine Frage der Selbstliebe, es ist eine Frage der Würde

und der Freiheit: denn wenn wir durch das Wahlrecht alle schon Gesetzgeber

sind, warum wollen wir dann nicht für uns selbst Gründer eines Staates

der Vernunft und des Rechts sein?« (Ebd.) Fouillée stellte dieses liberale

Zustimmungs- und Vertragsmotiv nun aber konsequent in den Zusammen-

hang der postliberalen Komplexitätslagen der modernen Gesellschaft mit

ihren unübersichtlichen Solidaritäten und hielt fest:

2 Mit dem Begriff des Quasi-Vertrags griff Fouillée zurück auf Abschnitte des Code civil,

die privatrechtliche Verbindlichkeiten regeln, die ohne expliziten Vertragsschluss be-

stehen und auf einer Art stillschweigendem Übereinkommen beruhen, etwa bei der

treuhänderischen Vermögensverwaltung u.Ä. (Art. 1370-1381).



134 »Solidarität zuerst«

»Die Solidarität lässt ohne Zweifel das Übel der einen auf die anderen zu-

rückfallen, aber sie erweitert auch das Gute des einen auf alle oder von allen

auf jeden. Sie verpflichtet vondaher dieGesellschaft, einHeilmittel für jedes

Übel zu finden, das das Individuumbetrifft, da diesesÜbel dazu tendiert, so-

zial zuwerden. Die Solidarität stellt unseremodernenGesellschaften vor die

Alternative: Fortschritt oder Untergang.« (Fouillée 1884, 152)

Dementsprechend forderte er planvolle wirtschafts- und sozialpolitische In-

itiativen der Regierung, um in die sozialen Solidaritäten einzugreifen und

ihre Auswirkungenmöglichst gerecht zu gestalten.Der von der liberalenÖko-

nomie so selbstbewusst und wortgewaltig propagierte Glaube an die Selbst-

heilungskräfte des Marktes habe nämlich zu einer »exzessiven Akkumulati-

on des Kapitals bei den einen und zu einem Mangel des Notwendigen bei

den anderen« (Fouillée 1880, 406) geführt, sodass heute eine »gewisse Inter-

vention des Staates bei diesen Fragen, die man par excellence soziale Fragen

nennt« (ebd.; Herv. i.O.), unverzichtbar sei. Näherhin sprach Fouillée von ei-

ner »reparierenden und vorsorgenden Gerechtigkeit« (Fouillée 1884, 129; vgl.

auch Fouillée 1880, 357-378), die sich nicht – wie im bürgerlichen Strafrecht –

auf ein Fehlverhalten Einzelner, sondern auf kollektive Verfehlungen der Ge-

sellschaft zu beziehen habe. Denn wie der Einzelne in der Pflicht stehe, sein

individuell begangenes Unrecht privatrechtlich zu kompensieren, so gebe es

auch für die Gesellschaft eine Rechtspflicht zu einer entsprechenden Wie-

dergutmachung. Und so wie der Staat die ›Reparatur-Pflicht‹ für individu-

elles Unrecht längst verbindlich festgelegt habe und durch sein Rechtswesen

sanktionsbewehrt gewährleiste, so habe er sie auch im Bereich des sozialen

Unrechts wahrzunehmen. Das Rechtssystem sei deshalb so zu reformieren,

dass es künftig nicht nur das Privatrecht, sondern auch das neue Feld des

Sozialrechts angemessen bearbeiten kann.

Die sozialrechtliche justice réparative et préventive müsse diejenigen Unge-

rechtigkeiten ausgleichen, »die sich aus der fatalen Wirkung der Gesetze der

Natur oder des sozialen Lebens selbst ergeben« (Fouillée 1884, 129f.). Schließ-

lich gebe es zahlreiche »Ungerechtigkeiten, die von der ganzen Gesellschaft

begangen werden und deren Auswirkungen durch die Jahrhunderte fortbe-

stehen: Die Solidarität der Generationen untereinander fordert, dass die Fol-

gen dieser Ungerechtigkeit annulliert und kompensiert werden.« (Fouillée

1880, 408) Dazu brauche es eine komplexe Idee sozialer Gerechtigkeit, die

über die abstrakte Tauschgerechtigkeit der wirtschaftsliberalen Lehren deut-

lich hinausgeht. Denn schon jeder lebende Organismus kennzeichne sich,wie



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 135

Fouillée ausführte, nicht durch egalitär-reziproke Tauschbeziehungen zwi-

schen den einzelnen Organen, sondern durch eine proportional-distributive

Gerechtigkeit. Hier erhalte nämlich jede einzelne Zelle ihre Nährstoffe nach

ihrer je eigenen Funktion und ihren je eigenen Bedürfnissen.Und dieses Prin-

zip müsse, so Fouillée, auch für die menschliche Gesellschaft gelten, in der

sich die Zuteilungsprozesse nicht unbewusst und anonym, sondern »unter

demEinfluss der Ideen undmithilfe freier Übereinkünfte« (ebd., 405) herstel-

len und sich insofern durch ihre vertraglich-freiwillige Dimension kennzeich-

nen. Diese Freiwilligkeitsdimension dürfe aber nicht so verstanden werden

wie in den wirtschaftsliberalen Interpretationen des Sozialvertrags, die auf

dieser Grundlage für ein »machen lassen, geschehen lassen, sterben lassen«

(laisser faire, laisser passer, laisser mourier) plädierten (vgl. ebd., 405). Fouillée

wirft den liberalen Ökonomen deshalb vor, dass sie sich »bis zum Exzess auf

die Idee des Sozialvertrags« berufen, »während sie zur gleichen Zeit diejenige

des sozialen Organismus missachten« (ebd.).

Nicht individuelle Tugend, sondern soziales Recht

Fouillée zufolge müsse es den modernen demokratischen Gesellschaften

um die möglichst weitgehende Herstellung jener – nicht etwa empirisch

bestehenden, sondern normativ einzufordernden – Normalitätsbedingun-

gen von egalitärer Freiheit und Gleichheit zwischen den Individuen gehen,

auf denen die Idee des Sozialvertrags konstitutiv beruht. »Diese normalen

Bedingungen bestehen darin, dass die Vertragspartner bzw. die Assoziierten

wirklich frei und mündig sein sollen.« (Fouillée 1884, 129) Deshalb müsse

man auf die zahlreichen gesellschaftlichen Einschränkungen dieser Nor-

malitätsbedingungen, die sich im Laufe der Geschichte durch die Fatalität

der sozialen Solidaritäten entwickelt haben und stets weiterentwickeln, so

reagieren, dass sie »nachMaßgabe desMöglichen abgeschafft oder verringert

werden. Dies ist die allgemeine Regel, die zunächst aufgestellt werden muss«

(ebd., 129f.). Fouillée sympathisierte also vorbehaltlos mit der egalitären

Idee des bewussten Vertrags, bestand aber darauf, dass ein solches Vertrag

nur dann in einer freien und gerechten Weise geschlossen werden könne,

wenn alle Vertragspartner über ein hinreichendes Maß an ökonomischer und

politischer Freiheit verfügen. Diese Vorbedingung sei jedoch in keiner Weise

erfüllt:



136 »Solidarität zuerst«

»Die jahrhundertelangunterworfenenKlassen, die nicht die gleichenRechte

wie die anderen genossen haben, konnten sich nicht in der gleichen Freiheit

entfalten und befinden sich mit den anderen nicht in wirklich gleichen Be-

dingungen; sie konnten nicht wie diese ihre Vernunft aufklären; sie konnten

nicht einmal wie diese von allen Früchten ihrer Arbeit profitieren; schluss-

endlich sind sie festgelegt auf das Elend von Entbehrungen, die eine Art von

Schicksal von Generation zu Generation weitergibt.« (Fouillée 1880, 367)

Deshalb müsse z.B. derjenige, der einen Kriminellen verurteilen will, »alle

Einflüsse, alle begleitenden Verantwortlichkeiten, alle Solidaritäten in Rech-

nung stellen« und

»auch dasMilieu anklagen; die Familie des Kriminellen, die ihmwahrschein-

lich weder eine gute Erziehung noch hinreichend unwiderstehliche Beispie-

le der Tugend gegeben hat; die Gemeinde, in der er gelebt und in der er

ohne Zweifel weder genug Hilfe noch ausreichenden Schutz gefunden hat;

die Nation, zu der er gehört und die sich immer noch zu wenig um die Erzie-

hung des Volkes, um dieMittel zur Sicherung der Arbeiter und um passende

Gesetze kümmert, die das Verbrechen verhindern, indem sie das Elend ver-

hindern« (ebd., 305).

Dabei ließ Fouillée keinen Zweifel daran, dass die Idee der justice réparati-

ve nicht auf moralische Intuitionen menschlicher Verbundenheit, sondern

ausschließlich auf die sozialwissenschaftliche Entdeckung der Solidarität zu-

rückgehe: »Sie ist eine allgemeine Pflicht der Gerechtigkeit, sie ist ein Werk

der Wissenschaft und nicht des reinen Gefühls.« (Fouillée 1884, 152) Die über-

lieferten Motive der christlichen Barmherzigkeit wollte er deshalb durch eine

moderne, dem wissenschaftlichen Geist der Zeit entsprechende philanthropie

éclairée, eine aufgeklärte Menschenfreundlichkeit ersetzen, die sich von der

reinen Gefühligkeit der Liebe und der Brüderlichkeit deutlich emanzipiert.

Schließlich gelte: »Derjenige, der geliebt wird, will er nicht auch respektiert,

d.h. als würdig anerkannt werden? Die Liebe ist vor allem ein Gefühl, wäh-

rend das Recht eine Idee ist; die Liebe ohne das Recht ist wie ein Blinder, der

euch bei dem Versuch, euch zu umarmen, stößt und verletzt. Die aufgeklärte

Liebe (l’amour éclairée) ist selbst schon eine Gerechtigkeit.« (Fouillée 1880, 342)

Die Idee der Brüderlichkeit der Menschen wollte Fouillée allerdings kei-

neswegs aufkündigen. Vielmehr wollte er sie auf eine ethisch und empirisch

deutlich modernere Grundlage stellen. So notierte er:



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 137

»Wir sind Brüder, weil wir beim Eintritt in die Gesellschaft freiwillig ein glei-

ches Ideal akzeptieren und weil wir uns verpflichten, in ihr ein und dieselbe

Familie zu bilden; wir sind auch deshalb Brüder, weil wir natürlicherweise

Mitglieder ein und desselbenOrganismus sind, weil wir ohne einander nicht

lebenunduns entfalten können,weil unsereMoralität selbst an den sozialen

Zustand und die Moralität der Gemeinschaft gebunden ist.« (Ebd., 410)

Aber nicht diese Brüderlichkeit, sondern erst das Faktum der sozialen Soli-

darität fordere, so Fouillée, autoritativ als Rechtspflicht des Staates, was die

alten Ideale derWohltätigkeit und derNächstenliebe nur als freiwillige, recht-

lich nicht geschuldete Hilfe betrachteten. Von daher formulierte er denkbar

scharf: »Die Freiwilligkeit der Nächstenliebe ist ein religiöses undmoralisches

Vorurteil, das aus einer unzureichenden Analyse des Rechts entsteht.« (Fouil-

lée 1884, 133)

Je mehr aber die Zivilisationsgeschichte der Menschheit voranschreite,

umso mehr werde eine justice réparative et préventive an die Stelle von Almosen

undMildtätigkeit treten. Ein Findelkind zu unterstützen, sei in diesem Sinne

kein Akt der Nächstenliebe, sondern eine Pflicht der Gerechtigkeit, denn eine

Gesellschaft habe nicht das Recht, Findelkinder einfach sterben zu lassen, da

die Sorge für die Kinder angeblich die Pflicht der Eltern sei. Vielmehr sei hier

die Gesellschaft selbst zur Hilfe verpflichtet: »Sie schuldet ihnen die Lebens-

mittel, mit der allgemeinen und beruflichen Bildung, und indem sie ihnen

diese gibt, tut sie nichts anderes als eine allgemeine Schuld der reparieren-

den Gerechtigkeit zu begleichen.« (Ebd., 132) Schließlich hatte schon die Re-

volutionsverfassung vom Juli 1793, an die Fouillée in diesem Zusammenhang

erinnerte, feierlich dekretiert: »Die öffentliche Unterstützung ist eine heilige

Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren unglücklichenMitbürgern den Unter-

halt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder denen, die außerstande

sind zu arbeiten, die Mittel für ihr Dasein sichert.« (Art. 21) Allerdings sollte

die Verfassung von 1795 auf diesen Rechtsanspruch bereits wieder verzichten,

denn man beschränkte sich nun darauf, als Rechte der Menschen lediglich

Freiheit, Gleichheit, Sicherheit und Eigentum festzuschreiben (vgl. Gauchet

1991, 109-116).

Zahlreiche soziale Reformideen, die die Solidaristen seit den 1890er-

Jahren politisch zu verwirklichen versuchten, finden sich bereits in den

Schriften Alfred Fouillées angesprochen. So wies er etwa – gegen die gän-

gigen liberalen Eigentumstheorien mit ihrem Theorem eines rechtmäßigen

Eigentumserwerbs durch individuelle Arbeit auf freiem und unbearbeitetem



138 »Solidarität zuerst«

Boden – darauf hin, dass das Land heute vollständig eingezäunt und ver-

geben sei. Deshalb habe niemand mehr die reelle Chance, auf diese Weise

individuelle Eigentumsrechte zu erwerben. Im Gegenzug entstehe für den

Einzelnen aber – und dies ist ein auf Auguste Comte zurückgehendes, später

klassisch gewordenes solidaristisches Argument – »der Bereich des kollekti-

ven Reichtums, vergrößert durch alle Generationen, die ihm vorausgegangen

sind« (Fouillée 1884, VI). Von daher könne man für jeden Einzelnen festhal-

ten: »Es steht also ein sozialer Schatz (un trésor social) zu seiner Verfügung;

durch die Arbeit kann er daraus schöpfen, was er zum Leben braucht.« (Ebd.)

Vor diesem Hintergrund betonte Fouillée – mit dem Programmbegriff einer

propriété sociale – die gleichermaßen individuellen wie sozialen Dimensionen

von Eigentum und Wohlstand. Zugleich sprach er sich aber sehr energisch

gegen sozialistische Kollektivierungsprogramme aus. Es ging ihm vielmehr

– ganz in der republikanisch-kleinbürgerlichen Tradition der classes moyennes

– um eine politische Kombination aus Elementen eines individuellen und

eines sozialen Eigentums. Konkret sprach er von drei Formen politisch zu

gewährleistenden sozialen Eigentums, die sich aus dem allen Menschen zur

Verfügung stehenden materiellen, intellektuellen und moralischen Erbe der

Gesellschaft ergeben und auf die demokratische Gesellschaften allen ihren

Mitgliedern einen Partizipationsanspruch einräumen müssten: Teilhabe am

kollektiven Kapital und an öffentlichen Diensten, Teilhabe an der politischen

Macht und Teilhabe an intellektueller und moralischer Bildung (vgl. ebd.,

VIIIf.). Diese Formen sozialen Eigentums gelte es – neben dem weiterhin

bestehenden privaten Eigentum – in Zukunft einzurichten, auszubauen und

allen Gesellschaftsmitgliedern in ausreichendem Maße bereitzustellen.

Mit der Formel der dette générale de justice réparative, aber auch mit der

auf Randbestimmungen des Code civil zurückgehenden Rede vom quasi-con-

trat hatte Fouillée, wie man resümierend festhalten kann, schon zu Beginn

der 1880er-Jahre zwei ebenso anschauliche wie pathosträchtige Formeln in

die politische Philosophie der Dritten Republik eingeführt, die um die Jahr-

hundertwende, in der eigentlichen Blütezeit der solidaristischen Bewegung,

eine kaum zu überschätzende sozialphilosophische Bedeutung erlangen soll-

ten.



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 139

»Als Schuldner der menschlichen Assoziation geboren«

Im Anschluss an die Arbeiten von Alfred Fouillée bemühte sich dann vor allem

Léon Bourgeois um die Entwicklung einer solidaristischen Theorie sozialer

Gerechtigkeit.3 Stärker als die anderen Solidaristen zielte er dabei auf eine

vertragstheoretische Konzeption, mit der er auch einen Anschluss an den po-

litischen Liberalismus herstellen wollte. Auch bei ihm stand – wie bei Comte

– dasMotiv der sozialen Schuld (dette sociale) imMittelpunkt, das er aber nicht

nur zur Illustration der unentrinnbaren historisch-sozialen Solidarzusam-

menhänge verwendete. Vielmehr baute er dieses Motiv systematisch zu ei-

ner demokratischen Theorie sozialer Gerechtigkeit auf vertragstheoretischer

Grundlage aus – und betrat damit theoretisches Neuland. Bourgeois’ solida-

ristisches Konzept sozialer Gerechtigkeit markiert einen neuen sozialphiloso-

phischenTheorieansatz, der heute zwar weitgehend in Vergessenheit geraten

ist, dessen Potenzial aber noch immer relevant und inspirierend sein dürfte.

Bourgeois verband mit Fouillées Idee des Quasi-Vertrags die Hoffnung,

eine »präzise Regel« (Bourgeois 2020, 27) für eine vom Staat gesetzlich vorzu-

nehmende monetäre Umverteilung von den wohlhabenden zu den notleiden-

den Gesellschaftsschichten gewinnen zu können. Während man bisher, wie

er in seiner Programmschrift Solidarité aus dem Jahr 1896 konstatierte, »als

einzigen Schlachtruf die liberale und die sozialistische Lösung des Problems

der Verteilung des Reichtums« (ebd., 8) vernahm, habe sich mittlerweile eine

»höhere Anschauung« (ebd., 9) herausgebildet: die Anschauung, dass es »zwi-

schen jedem Individuum und allen anderen […] eine notwendige Beziehung

der Solidarität« gebe und dass »allein das genaue Studium« dieser Solidari-

tät »das Maß der Rechte und Pflichten eines jeden gegenüber allen und aller

gegenüber jedem angeben« könne (ebd., 10).

So habe die in den letzten Jahrzehnten aufgekommene Sozialwissenschaft

deutlich gemacht, dass nicht nur die physikalische, chemische und biologi-

sche Welt, sondern auch die Welt des sozialen Lebens »unumgänglichen Ge-

setzen« (ebd., 13) gehorchen. An ihnen finden, so Bourgeois, noch so ambi-

tionierte politische Versuche einer grundlegenden Umgestaltung der gesell-

schaftlichen Verhältnisse, wie sie vor allem von den Sozialisten vertreten wür-

den, ihre Grenze. Denn in der Gesellschaft könne nun einmal nichts erreicht

3 Die folgenden Ausführungen zur Gerechtigkeitstheorie Léon Bourgeois’ lehnen sich –

oft auch in wörtlichen Übernahmen – sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in

Große Kracht 2017, 234-258 an.



140 »Solidarität zuerst«

werden, »was außerhalb der Naturgesetze und gegen sie unternommenwird«

(ebd.). Diejenigen, die »die soziale Welt nach dem Bild ihres Traumes rekon-

struieren« wollen, müssten deshalb einsehen, dass ihre Vorstellungen so un-

realistisch sind »wie das Ptolemäische Weltbild« (ebd., 13). Zugleich eröffnen

die Wissenschaften dem Menschen jedoch auch, so Bourgeois, bisher unge-

ahnte Handlungsmöglichkeiten, um »die Oberfläche dieser Welt zu transfor-

mieren und aus den Naturkräften – bis dahin verschleierte, mysteriöse und

gefürchtete Gestalten – seinem Willen unterworfene Sklaven zu machen«;

und dies gelte für die Phänomene der Natur ebenso wie für die Phänome-

ne der Gesellschaft (ebd., 14). Von daher sei es grundsätzlich möglich und an

der Zeit, die Gesetzmäßigkeiten des historischen und sozialen Lebens nicht

einfach resignativ hinzunehmen. Man könne sie stattdessen auch »der Ord-

nung dermoralischen Idee unterwerfen« (ebd., 15). Schließlich sei derMensch

in der sozialen Welt »nicht bloß Zuschauer, sondern auch Akteur«; er suche

»nicht nur die Wahrheit, sondern auch das Gute« und könne deshalb gegen-

über »dem sozialen Drama« seiner Zeit »nicht gleichgültig bleiben« (ebd., 14).

Angesichts der enormen Bedeutung der dette sociale lautet der Fundamen-

talsatz von Bourgeois’ Solidarité: »Der Mensch wird nicht erst im Laufe seines

Lebens zum Schuldner seiner Zeitgenossen; er ist Schuldner bereits seit dem

Tag seiner Geburt. DerMensch wird als Schuldner der menschlichen Assozia-

tion geboren.« (Ebd., 41) Vom Beginn seines Lebens an beginne der Mensch,

so Bourgeois, »sich eines immensen Kapitals zu erfreuen, welches andere,

vorhergehende Generationen angespart haben« (ebd.). Schon das Kind werde

»kein Bedürfnis befriedigen, keine seiner sich herausbildenden Fähigkeiten

ausüben können, ohne aus dem immensen Reservoir an nützlichen Dingen

zu schöpfen, welche die Menschheit angehäuft hat« (ebd., 42):

»Und je mehr es in seinem Leben voranschreitet, desto mehr wird es seine

Schuld wachsen sehen, denn jeden Tag wird ihm aus dem von der Mensch-

heit geschaffenen materiellen und geistigen Werkzeug ein neuer Gewinn

erwachsen: Schuld in jedem seiner Schritte auf den Straßen, welche die

Menschen zum Preis Tausender Qualen, ja zuweilen Tausender Toter, durch

Sumpf und Gebirge gebaut haben; Schuld in jeder Umdrehung des Rades

von Auto oder Zug, in jeder Umdrehung der Schiffsschraube; Schuld in jeder

Konsumierung eines Produkts aus Landwirtschaft, Industrie oder Wissen-

schaft; Schuld gegenüber all den Toten, die dieses Erbe hinterlassen haben,

gegenüber all jenen, deren Arbeit die Erde, dieses zu Unzeiten unwirtliche



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 141

und düstere Obdach, in ein weites fruchtbares Feld, in eine schöpferische

Fabrik verwandelt hat.« (Ebd., 43)

Bourgeois formulierte hier eine ganze Litanei der unermesslichen sozialen

Schuldverhältnisse, denen sich kein in der Gesellschaft lebender Mensch ent-

ziehen könne. Statt von einer sozialen Schuld wäre aber wohl besser von einer

sozialen Hypothek zu sprechen, denn es geht hier ja nicht um ein persönli-

ches Fehlverhalten oder ein individuelles Vergehen. Es geht ausschließlich um

die in modernen Gesellschaften nun einmal vorhandenen Abhängigkeitsver-

hältnisse, um die vorgängig zu jedem individuellen Handeln immer schon

bestehenden historisch-sozialen Vorleistungen der Gesellschaft, denen sich

niemand entziehen kann und denen die Individuen ihre heutigen Freiheits-

und Wohlstandschancen in fundamentaler Weise verdanken.

Jeder in der Gesellschaft lebende Mensch ist also, wie Bourgeois empha-

tisch hervorhob, »zu jeder Stunde ein Schuldner ihr gegenüber« (ebd., 36; Herv.

i.O.). Genau hier liege für jedes Individuum »die Basis seiner Pflichten, die

Last seiner Freiheit« (ebd.). Die Verpflichtung jedes Einzelnen gegenüber der

Gesellschaft sei »schlicht und einfach das Gegenstück der Vorteile, die ein

jeder aus dem Gesellschaftszustand zieht, der Preis der Dienste, welche die

Assoziation einem jeden leistet« (ebd., 37). Und diese Verpflichtung bezie-

he sich nicht nur auf die gegenwärtig lebenden Mitglieder der Gesellschaft,

sondern auch auf sämtliche Vorgängergenerationen. Da diese ihr »Kapital an

Ideen, Kräften und nützlichen Dingen« für alle nachkommenden Generatio-

nen geschaffen haben, so gelte für uns, dass wir unsere soziale Hypothek auch

abzutragen haben an denjenigen, »die nach uns kommen werden« (ebd., 44).

Die gegenwärtige Generation habe insofern die Pflicht, das unermessliche,

von unseren Vorgängern erhaltene Erbe an Gütern, Ressourcen und Fähig-

keiten »zu bewahren und treu weiterzugeben«; und zwar »unter der Auflage,

es zu vermehren« (ebd.). Denn jeder Mensch gehe, »indem er in den Besitz

dieses besseren Zustands der Menschheit eintritt, den ihm seine Vorfahren

bereitet haben, nach seiner Geburt die Verpflichtung ein, durch seine eigene

Anstrengung nicht nur am Erhalt der Zivilisation mitzuwirken, an der er sei-

nen Anteil nehmen wird, sondern überdies auch an der weiteren Entwicklung

dieser Zivilisation« (ebd., 45).



142 »Solidarität zuerst«

Der rückwirkende Quasi-Vertrag der sozialen Gerechtigkeit

Bourgeois kombinierte das solidaristische Schuld- und Dankbarkeitsmotiv,

das schon Comte ähnlich intensiv vertreten hatte, nun explizit mit der von

Fouillée inspirierten Idee des Gesellschaftsvertrags. Der Vertrag, d.h. die freie

und reflektierte Zustimmung, sei unter den heutigen Bedingungen nämlich

die einzig angemessene und legitime Form, in der sich die Individuen mit-

einander verbinden. Und dies gelte nicht nur für individuell geschlossene Pri-

vatverträge, sondern auch für die Idee des Gesellschaftsvertrags, mit dem sie

sich als ein demokratisches Gemeinwesen konstituieren. Bourgeois zufolge

haben weder der Staat noch die Gesellschaft eine außerhalb der Individuen

bestehende »reelle Existenz«, auf deren Grundlage sie sich als »Subjekt be-

sonderer und höherer, den Rechten der Menschen entgegengesetzter Rechte«

behaupten könnten (Bourgeois 2020, 33). Man könne in der Moderne näm-

lich grundsätzlich nur von den Menschen als »den einzig möglichen Subjek-

ten von Recht und Pflicht« (ebd.) sprechen. Dementsprechend seien in den

letzten Jahrzehnten, wie Bourgeois im Anschluss an das berühmte From sta-

tus to contract-Theorem des britischen Rechtshistorikers Henry Sumner Maine

betonte, die arrangements d’autorité auch durch arrangements contractuelles er-

setzt worden, was einen elementaren Fortschritt in der Rechtsentwicklung

der Menschheit darstelle (vgl. ebd., 46).4

Für eine heute tragfähige Theorie sozialer Gerechtigkeit müsse man

deshalb auf die Idee des Gesellschaftsvertrags zurückgreifen, wie sie in der

Geschichte der jüngeren politischen Philosophie vor allem von Jean-Jacques

Rousseau vertreten worden sei. Rousseau gehe aber, so Bourgeois, von einem

ursprünglichen Sozialvertrag aus, von einer »ersten Übereinkunft« (ebd.,

35, Anm. 20) der Menschen in einem sogenannten Naturzustand, durch die

erst der Gesellschaftszustand hervorgerufen worden sei. Zudem unterstelle

er einen »am Anfang aller Dinge perfekten, sofort mit absoluten Rechten

und Pflichten […] ausgestatteten Menschen«, der durch »die Laster der

Institutionen« schrittweise deformiert werde (ebd.). Dagegen sei aber fest-

zuhalten, dass »am Ausgangspunkt« der gesellschaftlichen Entwicklung der

Menschheit »der brutale Kampf um die Existenz« gestanden habe (ebd.). Die

»Idee einer freiwilligen Assoziation« sei erst »durch die Evolution der zufällig

4 Die deutsche Ausgabe übersetzt arrangementsmit »Übereinkünfte« und spricht dem-

entsprechend missverständlich von »Übereinkünften per Vertrag« und »Übereinkünf-

ten per Autorität«.



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 143

gebildeten Gruppen in Richtung eines höheren Zustands von Intelligenz und

Moralität« entstanden (ebd.). Und erst diese Evolution habe »auf den Ruinen

des Zustands von Krieg und Autorität, in einem langsamen Werden die

Ankunft des friedlichen und vertragsmäßigen Regimes vorbereitet« (ebd.).

Gegenläufig zu den Theorien eines ursprünglichen Gesellschaftsvertrags

müsse man deshalb, so Bourgeois, die Idee eines erst rückwirkend geschlos-

senen Quasi-contrat d’association humaine entwickeln. In diesem Sinne gelte

dann:

»Dort, wo der Sachzwang die Menschen miteinander in Beziehung bringt,

ohne dass ihr vorgängiger Wille die Bedingungen dieses einzuführenden

Arrangements hätte aushandeln können, darf das Gesetz, welches diese Be-

dingungen zwischen ihnen festlegt, nichts anderes sein als eine Interpretation

und Repräsentation des Übereinkommens, welches sich zuvor zwischen ihnen hät-

te herausbilden müssen, wenn sie frei und gleich hätten beraten können. Einziges

Fundament des Rechts wird also die Annahme der Zustimmung sein, welche

ihre freien und gleichenWillen gegeben hätten. Der Quasi-Vertrag ist nichts

anderes als der rückwirkend gebilligte Vertrag.« (Ebd., 46; Herv. i.O.)

Dieser rückwirkende Quasi-Vertrag bringt Bourgeois zufolge genau diejeni-

gen Regeln eines sozialen Ausgleichs, einer monetären Kompensation zwi-

schen den Bevorteilten und den Benachteiligten des gesellschaftlichen Soli-

darzusammenhangs hervor, auf die sich die Gesellschaftsmitglieder, »wenn

sie zuvor frei und gleich gewesen wären, zwischen sich in gleicher Morali-

tät die Bedingungen ihrer Übereinkünfte zu diskutieren«, vertraglich geei-

nigt hätten, um »die Nutzen und Lasten gerecht [zu] verteilen« (ebd., 34).

Der Vertrag ziele »auf die gerechte Bewertung der ausgetauschten Dienste,

das heißt die gerechte Aufteilung der Nutzen und Lasten, der sozialen Aktiva

und Passiva« (ebd., 48). In diesem Sinne schaffe er als den eigentlichen »Ge-

genstand des sozialen Gesetzes« eine neue, konkret formulierbare und »im

Recht gründende Verpflichtung« des Individuums zur monetären Kompen-

sation, zur Begleichung seiner sozialen Hypothek gegenüber der Gesellschaft

(ebd.). Und genau dies liefere die Grundlage des gesuchten, über die privat-

rechtlichen Bestimmungen des bürgerlichen Rechts hinausgehenden Sozial-

rechts, das zur Lösung der sozialen Frage so dringend benötigt werde. Denn

das positive Gesetz könne und dürfe auf dieser Grundlage »durch zwingende

Sanktionen das Abtragen der sozialen Schuld sichern« (ebd., 52). Und Bour-

geois nannte auch gleich die zahlreichen Felder, auf denen dieses neue So-



144 »Solidarität zuerst«

zialrecht zum Tragen kommen müsse: »Steuern, Eigentum, Erbe, Fürsorge,

Organisation der öffentlichen Dienste« (ebd., 54).

Dieses Konzept einer Vertragstheorie der sozialen Gerechtigkeit wolle

aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, nicht so weit gehen wie der

Gesellschaftsvertrag Rousseaus, der »die völlige Übereignung eines jeden

Assoziierten mit allen seinen Rechten an die Gemeinschaft« verlange und

deshalb vor allem in der sozialistischen Theorie so beliebt sei, die von dieser

Ausgangsannahme »die Gütergemeinschaft abzuleiten« versuche (ebd., 37).

Die individuellen Rechte der Einzelnen sollten und dürften aber, so Bour-

geois, keineswegs aufgegeben werden. Im Gegenteil: Sei für den Einzelnen

die dette sociale »einmal gemessen und als natürlich und legitim angesehen,

bleibt der Mensch tatsächlich frei, im vollen Genuss seiner Freiheit, denn er

bleibt mit seinem gesamten Recht ausgestattet« (ebd., 38).

Ziel der Natur und Ziel der Gesellschaft

Bourgeois’ Programmschrift Solidarité hatte 1896 noch ganz allgemein von ei-

ner sozialen Verpflichtung gesprochen, »die für jeden Menschen aus seinem

Zustand eines Schuldners gegenüber allen resultiert« (Bourgeois 2020, 52).

Sie hatte in Sachen monetärer Umverteilung eine Gesetzgebung gefordert,

die »von jedem assoziierten Menschen die Ausführung dieser vorrangigen

Pflicht einfordert« (ebd., 52f.). Die gravierenden sozialen Unterschiede,

die erheblichen Einkommens- und Vermögensungleichheiten zwischen den

Gesellschaftsmitgliedern kamen dabei merkwürdigerweise nicht näher zur

Sprache, sodass keinerlei Differenzierungen bei der Frage vorgenommen

wurden, in welcher Höhe die verschiedenen sozialen Gruppen von dieser

Rückzahlungspflicht jeweils betroffen seien. Auch blieb die Frage ausgeblen-

det, ob wirklich allen Gesellschaftsmitgliedern die sozialen Solidaritäten in

gleicher Weise zugutekommen oder ob nicht davon auszugehen ist, dass

einige Gruppen in besonderer Weise profitieren, während andere die Vorteile

ihrer Gesellschaft deutlich weniger nutzen können. Solidarité spricht ledig-

lich simplifizierend und eigenartig abstrakt von »der Schuld des Menschen

gegenüber den Menschen« (ebd., 54) und davon, dass »der Mensch unauf-

hörlich von den Vorteilen profitiert, die das soziale Milieu bietet« (ebd., 53).

Damit fällt diese Schrift aber ihrer eigenen Überzeugung in den Rücken,

dass es nicht den Menschen, sondern nur verschiedene Menschen gebe, die



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 145

in unterschiedlicher Weise und mit verschiedenartigen Auswirkungen in die

sozialen Solidaritäten ihrer Zeit und ihrer Gesellschaften eingebunden seien.

In späteren Reden und Schriften griff Bourgeois diese Fragen dann aber

systematisch auf und nahmweiterführende Klärungen vor, ohne die sich kein

angemessenes Bild von seiner Konzeption sozialer Gerechtigkeit gewinnen

lässt.5 In Solidarité hatte er mit einer gewissen naturalistischen Schlagseite

erklärt: »Die durch die Wissenschaft geleitete Vernunft definiert die unum-

gänglichen Gesetze des Handelns; der vom moralischen Gefühl angetriebene

Wille führt dieses Handeln aus.« (Ebd., 16) So hätten zwar die Sozialisten

Recht, wenn sie »die Gleichgültigkeit verurteilen und die Heilung des Übels«

anstreben;mehr noch hätten allerdings die Ökonomen Recht, »wenn sie jeden

Heilungsversuch den Regeln der Tatsachenwissenschaft unterordnen« (ebd.).

Denn letztlich sei der »durch die Wissenschaft geleiteten Vernunft« Vorrang

vor dem »moralischen Gefühl« einzuräumen, da sie aufgrund ihrer Einsicht

in die nicht hintergehbaren Gesetzmäßigkeiten des sozialen Lebens den Rah-

men vorgibt, innerhalb dessen sich diemoralischen Bemühungen umdas Gu-

te bewegen könnten.DasThema der Gerechtigkeit und der sozialen Ungleich-

heit spielte in Solidarité insofern nur eine untergeordnete Rolle. Und so blieb

unklar, ob und inwiefern den normativen Prinzipien von Freiheit und Gleich-

heit ein eigenständiger moralischer Geltungsanspruch gegenüber Natur und

Gesellschaft zugesprochen werden kann oder ob am Ende einfach die Über-

macht der faktischen Verhältnisse anzuerkennen ist, der man sich mehr oder

weniger resignativ beugen muss.

In seinen Beiträgen zu den Solidarismus-Konferenzen der École des hautes

études sociales im Herbst des Jahres 1901 nahm Bourgeois dann aber eine kla-

re Trennung von Natur und Gesellschaft, von empirischer Wissenschaft und

moralischem Gefühl vor und sprach beiden einen je eigenen Wert zu. Damit

rückte er den Gegensatz von sozialer Faktizität und moralischer Geltung in

den Fokus, sodass die Empörung über gesellschaftlich verursachtes Unrecht –

statt als wissenschaftlich ›unaufgeklärt‹ verdächtigt und auf diese Weise po-

litisch entschärft zu werden – nun zum eigentlichen Ausgangspunkt der soli-

daristischenTheoriebildung werden konnte. Die Natur, so erklärte Bourgeois

nun, habe ihre Ziele in sich selbst, und diese Ziele seien »nicht die unsrigen«

(Bourgeois 1907, 10). Das Ziel des Menschen in der Gesellschaft sei jedoch die

5 Es ist bedauerlich, dass die erste, im Jahr 2020 erschienene deutsche Ausgabe von Tex-

ten Bourgeois’ (Bourgeois 2020) keinerlei Hinweise auf diese späteren Texte enthält

und nahezu ausschließlich friedenspolitische Reden Bourgeois’ präsentiert.



146 »Solidarität zuerst«

Gerechtigkeit, auch wenn sich keine allgemeingültige Definition dieses Prin-

zips angeben lasse. Ähnlich wie Fouillée verzichtete nämlich auch Bourgeois

auf den Anspruch, eine philosophisch-metaphysische Begründung des Ge-

rechtigkeitsprinzips liefern zu wollen. Stattdessen notierte er lakonisch und

ganz im Sinne eines moralischen common sense-Pragmatismus:

»Niemand hat bestritten, dass das Ziel der Gesellschaft die Gerechtigkeit

sein soll. Heute tritt eine metaphysische Sorge zutage: Man fragt nach der

Natur, der Herkunft und der philosophischen Definition der Gerechtigkeit.

Es ist aber unnütz, sich gegenwärtig solche Fragen zu stellen.Wir stellen eine

Tatsache fest: Das Bedürfnis nach Gerechtigkeit existiert in jedem Bewusst-

sein, und es herrscht unbedingt. Ob der Begriff der Gerechtigkeit eine an-

geborene Idee, ein innerer Ausdruck eines – ich weiß nicht wie – außerhalb

unseres Geistes bestehenden Ideals oder vielleicht eine relativ neue Errun-

genschaft, das Resultat einer säkularen Evolution ist, interessiert uns wenig.

Wir nehmen sie als ein Gegebenes, und das ist unser Ausgangspunkt.« (Ebd.,

27)

Während die Ökonomen, so Bourgeois, dazu neigten, den ungehinderten

Konkurrenz- und Vernichtungskampf in naturalistischer Manier als »Ziel

der Gesellschaft« (vgl. ebd., 10) auszugeben, sei festzuhalten, dass sich die

Menschen aufgrund ihrer moralischen Gefühle und Überzeugungen nicht

einfachmit einem solchen Gesellschaftsmodell abfinden oder gar anfreunden

wollen. Sie würden es vielmehr als ihre Pflicht betrachten, »dem Kampf nicht

teilnahmslos zuzusehen, nicht gleichgültige Zuschauer des Sieges der einen

und der Niederlage der anderen zu sein« (ebd., 29). Deshalb resultiere aus

diesem Gegensatz zwischen naturalistischem Szientismus und moralischer

Selbstverständigung die Notwendigkeit eines planvollen politischen Verände-

rungshandelns, wie es das neue Sozialrecht des Wohlfahrtsstaates ins Auge

fasse, um auf die Herausforderungen der solidarité de fait mit einer politisch-

demokratisch zu entfaltenden solidarité refléchie et voulue zu reagieren. Denn

»die Gerechtigkeit, die wir in allen unseren Bemühungen voranzutreiben

haben, erreichen wir nur durch eine reflektierte und gewollte Solidarität«

(ebd., 11).



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 147

Soziale Schuldner und soziale Gläubiger

In diesem Zusammenhang rekurrierte Bourgeois erneut auf das Motiv der

sozialen Schuld aller Menschen und die daraus resultierenden Rückzahlungs-

pflichten. Anders als in Solidarité stellte er nun aber auch Reflexionen zur

ungleichen Verteilung und Begleichung dieser Schuld an. Im Blick auf das

schon in Comtes Catéchisme positiviste formulierte Motiv der Rückerstattung

(vgl. Comte 1891, 315) erweiterte er das solidaristische Schuld-Thema damit

um fundamentale Differenzierungen, in denen es neben dem Motiv des so-

zialen Schuldners nun auch um die Idee des sozialen Gläubigers geht, d.h.

um die Frage, ob die Gesellschaft nur den vom Sozialzusammenhang beson-

ders profitierenden Mitgliedern eine soziale Rechnung präsentieren darf –

oder ob umgekehrt auch die davon besonders benachteiligten Individuen ih-

rerseits eine entsprechende Rechnung erstellen und von ihrer Gesellschaft so

etwas wie eine soziale Wiedergutmachung erwarten können und dürfen.

So sei zwar jeder Mensch Nutznießer der Ergebnisse vergangener und

gegenwärtiger Mühen der Menschheit; der Umfang dieser Nutznießung sei

aber in hohemMaße ungleich verteilt. Die solidarité de fait schaffe nämlich so-

ziale Effekte, »von denen die einen profitieren und unter denen die anderen

leiden, und dies in sehr ungleicherWeise« (Bourgeois 1907, 9). Sie produziere,

wie Bourgeois schon in seinen Beiträgen zum Pariser Kongress zur Sozialer-

ziehung im September 1900 formuliert hatte,

»auf der einen Seite diejenigen, die im Besitz einer sehr großen Summe so-

zialer Vorteile sind und die davon profitieren, ohne wirklich ihre Schuld ge-

genüber allen bezahlt zu haben – und die dabei ihren Teil so verteidigen, als

wäre es ihr Recht; sie begehen damit eine Hinterziehung […]. Auf der ande-

ren Seite [produziert sie, HJGK] jene, die um den größten Teil der sozialen

Vorteile beraubt sind und das Gefühl haben, dessen Gläubiger zu sein – sie

leiden, sie fühlen sich betrogen, sie beanspruchen ihren Anteil, aber sie kön-

nen nicht genau das Ausmaß des Schadens ermessen, der ihnen zugefügt

wurde, oder die Rechtmäßigkeit ihres Anspruchs kalkulieren; sie sind gereizt

und der Gewalt überlassen oder wollen, unter Verkennung der natürlichen

Gesetze, gegen die sie nichts ausrichten können, eine Stadt der Gerechtig-

keit errichten, wo der einzige Grund, der das Leben für den Menschen le-

benswert macht, verschwinden wird: die menschliche Freiheit.« (Bourgeois

2008a, 114)



148 »Solidarität zuerst«

In der Gesellschaft verfestigen und vergrößern sich Bourgeois zufolge die so-

zialen Unterschiede permanent, denn derjenige, der über Besitz und Kapital

verfügt, könne von der gesellschaftlich angehäuften sozialen Ausstattung (le

outillage social) in beträchtlichen Ausmaßen profitieren, während derjenige,

der diese Voraussetzungen nicht mitbringt, sie kaum zu nutzen vermag: »Der

Erste kann fortwährend das Vermögen, das er ererbt hat, dank der sozialen

Ausstattung fruchtbringend vermehren. Der Andere, so fleißig und sparsam

er auch seinmag, hat nichts anderes als den täglichen Lohn.« (Bourgeois 1907,

33) Das zentrale Problem bestehe deshalb darin, dass nicht alle Individuen die

gleichen sozialen Chancen hätten, von den Vorteilen der sozialen Ausstattung

zu profitieren, denn:

»Derjenige, der ohne Vorteile und ohne zuvor erworbene Bildung ist und

sich allein auf die Kraft seiner Arme verwiesen sieht, arbeitet und sein Glück

sucht, hat deutlich schlechtere Voraussetzungen, um von der sozialen Aus-

stattung zu profitieren als derjenige, der schon ein beträchtliches intellektu-

elles undmaterielles Kapital besitzt. Es gibt also eine Progression im Nutzen,

den wir aus der sozialen Ausstattung ziehen.« (Ebd., 93f.; Herv. i.O.)

Aber nicht nur die sozialen Vorteile seien ungleich verteilt; auch die sozia-

len Hypotheken würden nur in höchst ungleicher Weise beglichen. Es könne

aber nicht sein, so Bourgeois, dass nur die ohnehin schon Benachteiligten

»jeden Tag, ohne Pause, diese Schuld durch ihre Anstrengung, ihre Arbeit,

ihr Blut und ihr Leben bezahlen« (Bourgeois 2008c, 144f.). Vielmehr komme

es darauf an, »diejenigen bezahlen zu lassen, die keine Anstrengungen un-

ternehmen müssen, um nicht nur das Notwendige, sondern auch den Über-

fluss des Lebens zu haben und dabei meinen, sie könnten dieses frei genie-

ßen, ohne persönlich etwas zu schulden« (ebd.). Zwar sei es grundsätzlich

richtig, dass alle Menschen, auch die Ärmsten der Armen, der akkumulier-

ten Arbeit der Menschheit etwas schulden, denn »ohne diese kollektive An-

strengung wäre die Masse der Unglücklichen sicherlich noch sehr viel elen-

der gestellt« (Bourgeois 2008b, 125); Bourgeois betonte aber mit Nachdruck,

dass er »nicht von dem Armen seinen Teil der sozialen Schuld« verlangen wol-

le, denn »ohne Zweifel gibt es im Ensemble der Produkte der menschlichen

Arbeit einen Anteil, von dem er profitiert, aber dieser ist unendlich klein,

und er erhält womöglich nicht einmal die angemessene Vergütung für das,

was seine persönliche Arbeit zu diesem Ensemble beiträgt« (ebd.). Neben den

Armen gebe es aber die Wohlhabenden, die »in höchsten Maßen von dieser

akkumulierten Arbeit profitieren, die sie zu jeder Stunde auf tausenderlei Ar-



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 149

ten genießen, manchmal sogar im reinen Müßiggang«; und diese seien »weit

davon entfernt, in diesen gemeinsamen Fonds dasjenige einzuzahlen, was ih-

nen abzuverlangen wäre« (ebd.). Dabei seien es gerade diese, von denen man

»die Begleichung ihrer sozialen Schuld« (ebd.) erwarten könne und müsse.

Von den malheureux sollte man dagegen, so Bourgeois, eine Bezahlung der

Schuld nicht einfordern, denn auch wenn »abstrakt und theoretisch gesehen,

alle Menschen Schuldner sind«, so sei als gesellschaftliche Realität festzuhal-

ten: »Einige haben Verbindlichkeiten, andere eine Forderung. Den letzteren,

das heißt den Unglücklichen, soll ihre Forderung beglichen werden, denn die-

jenigen, die von der früheren Solidarität am meisten profitiert haben, sollen

für diejenigen zahlen, denen Unrecht getan wurde, die daran gehindert wur-

den, einen gleichen und legitimen Vorteil zu ziehen.« (Bourgeois 1907, 113)

Von daher gelte: »Wir vor allem, die wir Bildung erfahren haben, die wir ei-

nen gewissen überlegenen Bildungsstandard erreicht haben, wir haben eine

Schuld an die Gesellschaft zurückzuzahlen.« (Ebd., 49)

Bourgeois präsentierte den Profiteuren der gesellschaftlichen Solidaritä-

ten also eine soziale Rechnung, deren Begleichung er für eine unmittelbare

Rechtspflicht hielt: »Wenn der freie und starke Mensch die Profite seiner ei-

genen Aktivität für sich behalten will, als wenn er sie ohne die Solidarität

erhalten hätte, dann weigert er sich, die Schuld zu bezahlen, die er kontra-

hiert hat; dann ist, wir wiederholen es, die Gerechtigkeit verletzt.« (Ebd., 16)

Die Höhe dieser Schuld sei allerdings nicht exakt zu ermitteln, denn

»es ist unmöglich zu wissen, in welchem Ausmaß derjenige, der einen hö-

heren Grad an Macht und Vermögen erreicht hat, dies der Gesellschaft ver-

dankt, ebenso wie es unmöglich ist, dasjenige zu bemessen, was die Gesell-

schaft jenem Armen zu zahlen hat, von dem ich gesprochen habe […]; je-

nem, der weder Bildung noch Zugang zu Kapital hat und nicht über die nö-

tige Gesundheit verfügt, um sein Leben selbst zu meistern, jenem also, der

sichwährend seines gesamten Lebens durch die Tatsache der Solidarität zer-

trampelt vorfindet, ohne von ihr profitiert zu haben. Ich glaube nicht, dass

man die Verbindlichkeiten des einen und die Forderungen des anderen be-

stimmen kann.« (Ebd., 49f.)



150 »Solidarität zuerst«

Ein Restbereich privater Verfügungsfreiheit?

Wenn aber nicht genau festzustellen ist, bis zu welchem Grad der Einzelne

seinen Wohlstand eigener Arbeit und Anstrengung, glücklichen Verteilungs-

zufällen der Natur oder den sozialen Zusammenhängen der solidarité de fait

verdankt, dann stellt sich die Frage nach der individuellen Zurechenbarkeit

von Gewinnen und Verlusten, von Erfolgen und Misserfolgen in neuer Weise.

Zwar sei anzuerkennen, so Bourgeois, dass »jeder Mensch in seiner Lebens-

führung durch unendlich viele Bedingungen determiniert wird, die er nicht

beherrscht«, denn »jede seiner Taten, ja er selbst, erscheint uns voll und ganz

als die Resultante einer langen Serie von Vorläufern, von Kräften, Taten und

Reaktionen, denen er sich nicht entziehen kann, über die er nicht verfügt, die

ihmnicht einmal bewusst sind« (Bourgeois 1907, 28); allerdings dürfeman das

Individuum deshalb nicht vollständig zum Ensemble der gesellschaftlichen

Realitäten erklären, als wenn ihm keinerlei ›individualistische‹ Verfügungs-

rechte über sein Eigentum und Vermögen zustünden. So notierte Bourgeois:

»Es gibt einen Teil unserer Freiheit, unseres Eigentums, unserer Personali-

tät, die sozialen Ursprungs ist« (ebd., 56), sodass die dette sociale (auch nur)

für diesen Teil in Anschlag zu bringen sei: »Es ist dieser soziale Teil von uns

selbst, der mutualisiert werden muss, darüber hinaus haben wir kein Recht,

den Menschen etwas aufzuerlegen.« (ebd).

Bourgeois’ Position bleibt hier allerdings merkwürdig unklar und ambi-

valent. Zum einen scheint es so zu sein, als ob er – den von ihm vehement ver-

teidigten Erkenntnissen der Sozialwissenschaft und den moralischen Über-

zeugungen des solidaristischen Denkens entsprechend – die Individuen mit

ihren je unterschiedlichen Fähigkeiten vollständig ›sozialisieren‹ bzw. ›mu-

tualisieren‹ will, ohne ihnen deshalb ihre – erst durch die sozialen Solidari-

täten ermöglichten –Selbstentfaltungspotenziale und Freiheitsrechte zu be-

streiten. Zum anderen erweckt er hier aber den Eindruck, als ob er ihnen – in

der Tradition des besitzindividualistischen Liberalismus mit seiner schroffen

Gegenüberstellung von Individuum und Gemeinschaft – einen, wenn auch

verkleinerten, Bereich gleichsam ›a-sozialer‹ Individualität und ›a-sozialen‹

Eigentums zugestehen will. Offensichtlich lag ihm viel daran, einen solchen

Bereich für die wohlhabenden Mitglieder der Gesellschaft theoretisch und

abstrakt zu reservieren und gegen sozialistische Zugriffsansprüche abzusi-

chern. Dieses Reservierungsinteresse unterscheidet ihn von den anderen So-

lidaristen, die zwar ebenso an individuellen Rechtsansprüchen der einzel-

nen festhielten, diese allerdings nicht mit einer Vorstellung vorsozialer An-



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 151

teile personaler Individualität zu begründen versuchten. Bourgeois hatte in

diesem Sinne schon in Solidarité betont, dass das Individuum nach Anerken-

nung und Begleichung seiner dette sociale »tatsächlich frei, im vollen Genuss

seiner Freiheit« (Bourgeois 2020, 38) sei. Und auch in seinen Beiträgen zu

den Solidarismus-Konferenzen hielt er daran fest, dass eine Rückgewinnung

individualistischer Freiheits- und Verfügungsrechte nach Begleichung dieser

Schuld prinzipiell möglich sei,wenn er erklärte: »Die Bezahlung dieser Schuld

ist die erste Bedingung der Freiheit.« (Bourgeois 1907, 31)

Nachdem der Einzelne seine soziale Rechnung beglichen habe, könne er

zumindest theoretisch, so offenbar Bourgeois’ Anliegen, eine von jeder So-

zialpflichtigkeit entlastete Dispositionsfreiheit über sein privates Eigentum

beanspruchen. Über das noch verbleibende Vermögen könne und dürfe er

dann nach Belieben verfügen; und genau dieser vermeintlich verbleibende

freie Verfügungsanspruch kennzeichnet die starken individualistisch-libera-

len Interessen, auf deren Grundlage Bourgeois einen Bogen zu den klein-

bürgerlichen Anhängern des orthodoxenWirtschaftsliberalismus zu schlagen

versuchte. Allerdings betonte er zugleich, dass auch nach einer solchen Zah-

lung sofort wieder eine neue dette sociale zu entstehen beginne, denn »die Be-

freiung wird nie total und für immer erreicht. Ich habe gesagt, dass niemand

endgültig befreit ist; allein dadurch, dass er fortfährt zu leben, wird er von

Neuem zum Schuldner, und täglich muss in ihm das Gefühl wachsen, dass

er seinen Mitmenschen gegenüber verpflichtet ist, dass er sie zu Gläubigern

hat« (ebd., 77).

Trotz dieser liberal-individualistischen Schlagseite ist Bourgeois’ zentrale

Aussageintention also unübersehbar: Es ging ihm um eine moderne Gerech-

tigkeitstheorie des umverteilendenWohlfahrtsstaates. Bourgeois wollte nicht

einfach –wie noch Comte – alle Individuen undifferenziert in eine unendlich

dankbare emotionale Anerkennung ihrer dette sociale rufen und eine allgemei-

ne Ehrfurcht vor den Mühen und Opfern vergangener Generationen kultivie-

ren. Es ging ihm vielmehr darum, diejenigen, die in besonderemMaße zu den

Profiteuren der sozialen Ausstattung der Gesellschaft gehören, auf ihre stren-

ge – und als solche nicht nur moralisch, sondern auch juridisch zu fassende –

Pflicht zur Begleichung ihrer sozialen Hypothek aufmerksam zu machen. In

diesem Sinne konnte Bourgeois das Motiv der dette sociale zur Grundlage und

zum Ausgangspunkt einer modernenTheorie sozialer Gerechtigkeit erheben,

denn schließlich müsse »jeglichem Nachdenken über die sozialen Arrange-

ments […], jenseits jeglicher philosophischer Konzeptionen und Systeme, die

Idee einer Schuld als Ursache und Maß der natürlichen und moralischen Ver-



152 »Solidarität zuerst«

pflichtung und hinreichendes und notwendiges Motiv der sozialen Sanktion

zugrunde liegen« (Bourgeois 2020, 47f.).

Deshalb müsse jedes einzelne Gesellschaftsmitglied anerkennen, dass

Profite, die man durch die soziale Solidarität erhält, mit einer dette sociale

und entsprechenden Rückzahlungspflichten verbunden sind. Ebenso müsse

man anerkennen, dass diejenigen, die durch die soziale Solidarität Nachteile

erleiden, einen rechtlichen Anspruch auf entsprechende Entschädigung

haben. Denn wenn sich die Gesellschaftsmitglieder – in Kenntnis der his-

torischen Entstehungskontexte und der gegenwärtigen Komplexitätslagen

ihrer Gesellschaft – als freie und gleiche Rechtssubjekte anerkennen und an

der Gerechtigkeit als Ziel der Gesellschaft festhalten wollen, dann müssen

sie sich, so Bourgeois, in einem rückwirkenden Gesellschaftsvertrag über

die Art und Weise verständigen, in der sie in die Resultate der sozialen

Solidarität und der sich immer mehr verfestigenden Verhältnisse sozialer

Ungleichheit politisch korrigierend eingreifen können und wollen. Und da

nicht zu erwarten sei, dass die durch die Folgewirkungen der solidarité de fait

überproportional benachteiligten Individuen dem rückwirkenden Vertrag,

der unter den Bedingungen politischer Modernität einzig die Legitimität

des Staates begründen kann, ohne angemessene Kompensationsleistungen

zustimmen werden, ergebe sich als vorrangige Aufgabe des Staates die

Gewährleistung jener justice réparative et préventive, die schon Fouillée mit

Nachdruck eingefordert hatte.

Auf dem Weg zur Sozialversicherungs-Gesellschaft

Bourgeois’ solidaristische Konzeption sozialer Gerechtigkeit ist dabei, wie er-

wähnt, von sozialistischen Anwandlungen weit entfernt. Es geht ihr nicht um

das Ideal einer möglichst weitgehenden Gleichverteilung des gesellschaftli-

chen Reichtums, um Sozialisierungen oder um Kollektiveigentum. Entspre-

chende Ideen wies Bourgeois stets als unrealistisch und unmoralisch zurück.

Das Privateigentum erschien ihm »als Verlängerung und Garantie der Frei-

heit« (Bourgeois 1907, 34), sodass es nicht um dessen Aufhebung, sondern

vielmehr um dessen »Befreiung« gehen müsse. So erklärte er:

»Die Kollektivierung ist nicht das Ziel des Systems der Solidarität. Das, was

kollektiv ist, ist der Ausgangspunkt, die solidarische und notwendige Gesell-

schaft. Das Ziel ist individuell. Es ist die durch die Bezahlung der sozialen



6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag 153

Schuld wiedererlangte Freiheit. In diesem Sinne ist die Doktrin der Solidari-

tät der Rückkauf der individuellen Freiheit und des individuellen Eigentums;

sie ist selbst die Rechtfertigung des befreiten Eigentums (propriété libérée).«

(Ebd., 45)

Deshalb konnte Bourgeois den Enteignungsvorstellungen der französischen

Sozialisten nichts abgewinnen. Aber auch gegenüber den Genossenschafts-

ideen blieb er in dem Maße skeptisch, wie sie sich mit Vorstellungen von

Zwangsmitgliedschaften verbinden. Das Ideal der Gleichheit zwischen den

Menschen meinte für ihn zwar deutlich mehr als nur die rechtliche Gleich-

heit vor dem Gesetz; eine faktische ökonomisch-soziale Gleichheit sei jedoch

allein schon wegen der natürlichen Ungleichheiten zwischen den Menschen,

»gegen die alle unsere Bemühungen nichts ausrichten können« (ebd., 57), we-

der möglich noch wünschenswert.

Im Anschluss an das auf sozialer Selbsthilfe beruhende Selbstverständnis

der sociétés des secours mutuels ging es Bourgeois vielmehr um einen Sozial-

versicherungsstaat, der die sozialen Vorteile und Risiken, die sich für jedes

Individuum allein aus seiner Zugehörigkeit zur Gesellschaft ergeben, nach

der Logik der sozialen Sicherung auf Gegenseitigkeit zwischen allen Gesell-

schaftsmitgliedern aufzuteilen versucht; und zwar so, dass »die Risiken ge-

meinsam getragen werden und der Zugang zu den verschiedenen sozialen

Vorteilen offen wird für alle« (ebd., 81). Was die freiwilligen Hilfsvereinigun-

gen auf Gegenseitigkeit im Kleinen seien, das sollte Bourgeois zufolge nun

zum grundlegenden gesellschaftlichen Sozialprinzip werden. Die ganze Ge-

sellschaft solle sich in diesem Sinne in ihrem moralischen Selbstverständ-

nis als eine demokratisch gewollte und staatlich organisierte Sozialversiche-

rung auf Gegenseitigkeit verstehen. Bourgeois’ sozialpolitisches Motto laute-

te dementsprechend: »Die Risiken und Vorteile mutualisieren« (ebd., 49; Herv.

i.O.) – im Sinne eines jeden Staatsbürger einbeziehenden »Vertrags der Vor-

sorge und der sozialen Garantien« (ebd., 50). Bourgeois erhob das Organisa-

tionsprinzip der Sozialversicherungen damit zu einem umfassenden sozia-

len Gerechtigkeitsprinzip, das die gesamte politische Organisation der Ge-

sellschaft kennzeichnen sollte: »Verteilt die Risiken der Solidarität nach dem

Prinzip der Mutualisation auf alle, und ihr werdet den wirklichen Sozialver-

trag haben: den Vertrag der Solidarität gegen die Ungerechtigkeit, dem je-

des soziale Wesen zustimmen muss.« (Ebd.) An diesem Prinzip habe sich die

neu zu errichtende Sozialgesetzgebung der Dritten Republik in den Fragen

des Steuer- und des Erbschaftsrechts ebenso zu bewähren wie in Fragen des



154 »Solidarität zuerst«

Fürsorge- und Versicherungswesens sowie der öffentlichen sozialen Dienst-

leistungen und der Daseinsvorsorge.

Rückblickend wird man festhalten können, dass es Léon Bourgeois mit

seiner vertragstheoretischen Konzeption sozialer Gerechtigkeit auf der Basis

der solidarité de fait zumindest im Ansatz gelungen ist, sozialethische Fun-

damente für ein wohlfahrtsstaatliches Politikprojekt zu liefern, das sich auf

dem Normativitätsprofil der politischen Moderne ebenso wie auf dem Kom-

plexitätsniveau moderner, hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften be-

wegt. Sein solidaristisches Modell sozialer Gerechtigkeit setzt bei der soli-

daritätssoziologischen Einsicht an, dass die Menschen ihren je individuellen

Wohlstand,wie auch immer sie ihn erreicht haben, zumweit überwiegenden,

allerdings nicht exakt kalkulierbaren Teil nicht ihren individuellen Fähigkei-

ten, sondern den Resultaten komplexer gesellschaftlicher Interdependenzen,

eben der solidarité de fait zu verdanken haben, um auf dieser Grundlage die

Idee der Sozialpflichtigkeit des Eigentums einsichtig zu machen. Und damit

konnte Bourgeois – getragen von den Freiheits- und Gleichheitsansprüchen

des politischen Republikanismus und den demokratietheoretischen Prinzi-

pien des öffentlichen Vernunftgebrauchs und des vernünftigen Konsenses –

eine kontraktualistische Theorie sozialer Umverteilung und sozialpolitischer

Intervention auf den Weg bringen, die »sowohl vom wissenschaftlichen als

auch vommoralischen Standpunkt aus« (Bourgeois 2020, 54) einen Anspruch

auf Plausibilität erheben kann. In diesem Sinne konnte er am Ende seiner

Schrift Solidarité emphatisch erklären:

»Es ist also richtig zu sagen, dass die Kenntnis der natürlichen Gesetze

der Solidarität der Wesen zu einer Theorie der Gesamtheit der Rechte

und Pflichten des Menschen in der Gesellschaft führt. […] Auf diese Weise

erscheint die Doktrin der Solidarität in der Geschichte der Ideen als [Wei-

ter]-Entwicklung der Ideen der Philosophie des 18. Jahrhunderts und als

Erfüllung der politischen und sozialen Theorie, welche die Französische

Revolution mit den drei abstrakten Begriffen der Freiheit, Gleichheit und

Brüderlichkeit zum allerersten Mal formuliert hatte.« (Ebd.)6

6 Das französische développementmüsste hier nicht als »Entwicklung«, sondern als »Wei-

terentwicklung« übersetzt werden.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Auf den französischen Solidarismus zurückzublicken, bedeutet nicht nur, ei-

ne weithin vergessene, aber allemal relevante Theorietradition des neueren

politischen Denkens wieder ins Spiel zu bringen. Ein solcher Rückblickmacht

auch nicht nur auf einen blinden Fleck in unseren Wahrnehmungen der po-

litischen Ideengeschichte aufmerksam. Er eröffnet vor allem die Frage, ob

uns der solidarisme nicht daran erinnert, dass wir uns schon längst von den

sozialethischen Standard-Interpretationen des politischen Liberalismus hät-

ten verabschieden können und sollen, ohne deshalb die politischen Errungen-

schaften der europäischen Moderne, die Prinzipien von Freiheit und Gleich-

heit, vonmoralischer Autonomie und Selbstbestimmung, von demokratischer

Republik und öffentlichem Vernunftgebrauch auch nur im Geringsten anzu-

tasten (vgl. zum Folgenden Große Kracht 2017,337-354).

An der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert war der Liberalismus in den

europäischen Gesellschaften in seine erste große Krise geraten. Und der so-

lidarisme war neben anderen – zumeist dezidiert antiliberal und antirepubli-

kanisch verfassten – Strömungen eine der vielen Reaktionen auf diese Krise.

Zugleich war er aber eine der ganz wenigen Bewegungen, die nicht einfach

nur –mehr oder weniger triumphierend –das Ende des Liberalismus verkün-

den, sondern das wertvolle Erbe der liberalen Freiheits- und Gleichheitsprin-

zipien zugleich retten und verteidigen wollten. Er war insofern nicht anti-,

sondern dediziert postliberal. Es ging ihm um die zeitgemäße Vermittlung

der freiheitsrechtlichen Lektionen des 18. Jahrhunderts mit den solidaritäts-

soziologischen Lektionen des 19. Jahrhunderts. Im Zentrum stand dabei der

Abschied von der »alten Antithese« von Individuum und Gemeinschaft und

die Einsicht in »das gleichzeitige Wachstum des individuellen und des so-

zialen Lebens« (Alfred Fouillée) im Rahmen einer arbeitsteiligen Gesellschaft,

die ihre Mitglieder »zu gleicher Zeit persönlicher und solidarischer« (Émile

Durkheim) macht. Der solidarisme ist also kein vormodernes, antifreiheitli-



156 »Solidarität zuerst«

ches oder sonst wie reaktionäres Syndrom, das auf die Müllhalde der poli-

tischen Ideengeschichte gehört, auch wenn ihm dies von dezidiert liberalen

Kreisen immer wieder attestiert wurde. Er ist vielmehr einer der interessan-

testen Ansätze der modernen politischen Theorie, auf das historische Ende

des Liberalismus in einer Weise zu reagieren, die das normative Projekt der

europäischenModerne nicht aufkündigt, sondern auf einemneuen, den post-

liberalen Herausforderungen der Industriegesellschaft entsprechenden Kom-

plexitätsniveau zu verteidigen und weiterzuentwickeln versucht.

Historisches Ende und merkwürdiges Überleben des Liberalismus

Angesichts der Herausforderungen der Industriegesellschaft galt der klassi-

sche Liberalismus denmeisten Zeitgenossen schon im späten 19. Jahrhundert

als hoffnungslos obsolet. Er hat sein historisches Ende aber überraschend er-

folgreich überstanden. In den letzten Jahrzehnten – vor allem nach dem Zu-

sammenbruch der Staatenwelt des sogenannten ›Ostblocks‹ 1989/90 – erlebte

er sogar eine massive Renaissance; ein bemerkenswertes Phänomen der Ide-

engeschichte des 20. Jahrhunderts, das keineswegs zu erwarten war. Denn

schon in der Blütezeit des Kaiserreichs hatten sich großformatige, postli-

beral formatierte Strukturformen des organisierten Kapitalismus ausgebil-

det, die politisch wie wirtschaftlich immer dominanter wurden. Vor diesem

Hintergrund war man sich weithin einig, dass die Wahrnehmungsmuster

und Ordnungsvorstellungen des Liberalismus nicht mehr zeitgemäß waren

und dass auf die in Deutschland ohnehin nur kurzlebige liberale Epoche der

1860er- und 1870er-Jahre nun eine wie auch immer geartete ›soziale‹ Epoche

der Wirtschafts- und Sozialgeschichte folgen würde. Die industrielle Moder-

ne war seit den 1880er-Jahren jedenfalls aus den Kinderschuhen des national-

ökonomischen Liberalismus herausgewachsen. Sie hatte es mit einem neuar-

tigen Kooperationskapitalismus zu tun bekommen, der sich nicht über indi-

viduelle Marktteilnehmer, sondern über organisierte Kollektivakteure konsti-

tuierte und Deutschland auf einen erfolgreichen Entwicklungspfad zur »First

Postliberal Nation« (Werner Abelshauser) brachte. In dieser Zeit entwickel-

te sich ein »neuer Realtypus von Kapitalismus und bürgerlicher Gesellschaft«

(Abelshauser 2011, 30). Er schuf neue und »zeitgemäße Formen der Verge-

sellschaftung wirtschaftlicher Tätigkeit in Zeiten der Hochindustrialisierung«

(Abelshauser 1987, 149), die sich mit dem klassischen Methodenarsenal der li-

beralen Nationalökonomie nicht mehr angemessen erfassen ließen. Für die



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 157

anstehenden politisch-moralischen Selbstverständigungsdebatten der indus-

trialisierten Massengesellschaft erwiesen sich die individualistischen Maxi-

men des überkommenden Liberalismus zunehmend als obsolet.

Auch zum Aufbau der Wirtschafts- und Sozialordnung der Weimarer Re-

publik, die sich im Jahr 1919 »die erste sozial- oder wohlfahrtsstaatliche Ver-

fassung der Welt« (Kaufmann 2003, 79) gegeben hatte und in der erstmals

»der politischeWille zur Umverteilung von Einkommen und Vermögenmehr-

heitsfähig« (Abelshauser 2011, 54) geworden war, konnte und wollte der Li-

beralismus nur wenig beitragen. Vielmehr entwickelten sich in protestan-

tisch-bürgerlichen Kreisen, die einst das kulturelle Trägermilieu des Libera-

lismus bildeten und im obrigkeitlichen Kaiserreich an zentralen Schaltstellen

in Wirtschaft, Wissenschaft und Verwaltung saßen, nun veritable Ressenti-

ments gegen die ungeliebte Republik, die in die Hände der Sozialdemokra-

ten und der Katholiken gefallen war. Insbesondere der neue Wohlfahrtsstaat

geriet dabei – etwa mit der prominenten Rede von der »Krise der Sozial-

politik« (vgl. Kaufmann 2003, 79-118) – in den Fokus liberaler Feindseligkei-

ten. Und auch die Anfänge der später so erfolgreichen neoliberalen Bewegung

sind in denMentalitäten dieser antidemokratischen und antiwohlfahrtsstaat-

lichen Aversionen des verunsicherten Bürgertums der 1920er-Jahre zu veror-

ten. Deutlich wird dies etwa bei Walter Eucken, der Galionsfigur des deut-

schen Ordoliberalismus, der – pars pro toto – zu Beginn der 1930er-Jahre

lauthals über den Umverteilungsstaat, die Massendemokratie und den in die

Hände der Gewerkschaften gefallenen »Wirtschaftsstaat« der Weimarer Re-

publik lamentierte, der »den Parteien und den von ihnen organisierten Mas-

sen und Interessengruppen einen stark gesteigerten Einfluß auf die Leitung

des Staates« eingeräumt habe und gründlich in seine Schranken verwiesen

werden müsse (Eucken 1932, 306).

Nach dem Zweiten Weltkrieg, in den scheinbar immerwährenden Jahr-

zehnten von Aufschwung, Wachstum und Wohlstand, von keynesianischer

Globalsteuerung und ausgebauten Sozialprogrammen, lebten die insgesamt

recht wenigen Vertreter des Neoliberalismus noch in ähnlich gelagerten

Mentalitätslagen von Ressentiment und Antipathie. Mit dem »Ende des sozi-

aldemokratischen Zeitalters« (Ralf Dahrendorf) seit den 1970er-Jahren schlug

dann aber die von ihren Protagonisten so lange herbeigesehnte Stunde der

neoliberalen Machtübernahme – mit Augusto Pinochet in Chile 1973, mit

Margret Thatcher in Großbritannien 1979 und mit Ronald Reagan in den USA

1981, die durch den Untergang der Ostblock-Staaten noch massiv beschleu-

nigt wurde. Schon der chilenische Militärputsch gegen die demokratisch



158 »Solidarität zuerst«

gewählte Regierung des Sozialisten Salvador Allende löste einen regelrechten

Begeisterungsschub neoliberaler Wirtschaftsprogrammatik aus, die von

den chilenischen Schülern des an der University of Chicago lehrenden Milton

Friedman – den sogenannten Chicago boys – in dem lateinamerikanischen

Land nun flächendeckend exekutiert werden konnte. Ohne diktatorischer

Sympathien verdächtig zu sein, bot bekanntlich auch Friedman selbst Pi-

nochet Nachhilfe in Ökonomie an; und auch Friedrich August von Hayek

erklärte anlässlich seiner Besuche bei Pinochet, dass er »einen liberalen

Diktator einer demokratischen Regierung« vorziehe, »der es an Liberalismus

mangelt«, denn es sei möglich, dass »ein Diktator auf liberale Art regiert«,

auch wenn eine Diktatur nur eine »vorübergehende Übergangslösung« sein

könne (zit.n. Slobodian 2020, 394).

Unter den Programmbegriffen von Freiheit, Markt und Eigenverant-

wortung kam es nun in weiten Teilen der Welt zu einer kaum für möglich

gehaltenen politisch-kulturellen Hegemonie radikal marktliberaler Wertvor-

stellungen, Lebensstilentwürfe und Ordnungsmuster, die in den Jahren nach

der Jahrtausendwende ihren Höhepunkt erreichte. Dass hier die individua-

listischen Moralbegriffe der frühmodern-vorindustriellen Adam Smith-Welt

fröhliche Urständ feiern und auf breiter Linie reüssieren konnten, ist jedoch

nur schwer nachzuvollziehen. Dieser Siegeszug lässt sich vielleicht nur da-

durch erklären, dass keine andere soziale Idee, keine alternative Vision einer

freiheitlichen und gerechten Gesellschaft zur Verfügung stand, die anschau-

lich hätte machen können, wie Freiheit und Gerechtigkeit, Demokratie und

Wohlfahrtsstaat, individuelle Selbstbestimmung und soziale Verantwortung

unter postliberalen Gesellschaftsbedingungen miteinander in Einklang zu

bringen sind.

Mit der 2008 ausgebrochenen Finanzkrise ist die neoliberale Hegemo-

nie jedoch ihrerseits an ihr Ende gekommen. Seitdem herrscht auf dem Feld

der sozialen Ideen weithin Ratlosigkeit. Auch wenn die Koordinaten der herr-

schenden Politik national wie international nach wie vor überwiegend neoli-

beral formatiert sind, so glaubt mittlerweile doch niemand mehr an das Ver-

sprechen, wir könnten durch mehr Markt und weniger Staat, durch mehr

Freiheit und Eigenverantwortung, durch weniger Administration und Regu-

lierung eine Gesellschaft gestalten, die nicht nur kurzfristig beweglich und

dynamisch ist, sondern in langfristiger Perspektive auch wirtschaftlich er-

folgreich, sozial gerecht und ökologisch nachhaltig sein kann und dabei ei-

nen tragfähigen sozialen Zusammenhalt gewährleistet, der die Gesellschaft

vor Spaltung und Anomie, von Erosion und Zerrüttung zu bewahren vermag.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 159

Und spätestens mit der seit dem Frühjahr 2020 tobenden Corona-Pandemie

ist uns endgültig klar geworden, dass in Zeiten der Krise nicht marktliberale

Orientierungsmuster, sondern einzig der Staat und ein irgendwie gearteter

Rekurs auf die Solidarität noch weiterhelfen können, auch wenn uns diese

Einsicht mitunter vielleicht eher erschreckt als erfreut.

Anywheres, somewheres und ihre verschiedenen Solidaritäten

Ob wir wollen oder nicht: Wir müssen heute Ausschau halten nach einer neu-

en politisch-moralischen Vision sozialer Vernunft, die in der Lage ist, die

individuellen Freiheitsambitionen der Menschen zusammenzubringen mit

den sozialen Verflechtungs- und Verpflichtungszusammenhängen der Gesell-

schaften, in denen sie leben. Dies gilt umso mehr, wenn jüngere Krisen-

diagnosen Recht haben, die die Gesellschaften des Westens von miteinan-

der kaum vermittelbaren Gegensätzen von Neoliberalismus und Rechtspopu-

lismus, von progressiven Kosmopoliten und regressiven Nationalisten, von

Globalisierungsgewinnern und Globalisierungsverlierern durchzogen sehen.

Demnach geht es hier nicht nur und nicht einmal primär um materielle Ver-

teilungskämpfe um das gemeinsam erwirtschaftete Sozialprodukt, sondern

vor allem umkulturelle Anerkennungskämpfe, um Fragen sozialerWertschät-

zung und um die geltenden Leitbilder des gesellschaftlichen Zusammenle-

bens. Womöglich artikulieren sich hier tiefgreifende soziokulturelle Grund-

satzkonflikte um die Frage, was eigentlich das Individuum und was die Ge-

meinschaft, was den Einzelnen und was die Nation, was den Staat und was

die Demokratie ausmacht und ausmachen sollte und welche gemeinsamen

Wertvorstellungen unser Zusammenleben prägen sollten.

Die einen – der britische Journalist David Goodhart nennt sie die welt-

läufigen anywheres im Unterschied zu den heimatverbundenen somewheres

(Goodhart 2020) – setzen hier ganz selbstverständlich undmit hohem Selbst-

bewusstsein auf die Freiheits- und Selbstbestimmungsrechte des Einzelnen,

auf die zunehmenden Entfaltungschancen in einer globalisierten Welt, die

ihnen voller Möglichkeiten und Anregungen zu sein scheint. Latte macchiato

in der Hauptstadt, internationale persönliche Kontakte geschäftlicher und

privater Art, gute Einkommenslagen, großstädtische Mentalitäten und glo-

bale Reisetätigkeit gehören hier zum angesagten liberalen Lebensstil. Und

die urbanen Kosmopoliten halten genau dies für die eigentlich moderne

Lebensweise. Sie setzen dabei nicht nur auf das Recht individueller Freiheit,



160 »Solidarität zuerst«

sondern durchaus auch auf die bürgerliche Tugend der Solidarität, die ihnen

als eine schöne und bewundernswerte Eigenschaft des moralisch gebildeten

Herzens gilt; eine Solidarität, die man gerne ausübt und die das Leben zu

bereichern vermag, zumindest solange das eigene Budget hoch genug ist,

um freiwillig und nach eigenem moralischen Gusto Gutes zu tun. Die Soli-

darität fungiert hier als ein wertvolles, aber auch empfindliches Pflänzlein

mitmenschlicher Hilfsbereitschaft, das man angemessen hegen und pflegen

muss. Man darf es dabei aber nicht überfordern, etwa durch überbordende

sozialpolitische Ansprüche des Staates auf eine zwangsbewehrte monetäre

Umverteilung oder durch unangebrachtes, moralisch fragwürdiges Verhalten

der Almosen- und Leistungsempfänger, etwa wenn diese sich nicht devot

und dankbar genug verhalten.

Den kosmopolitischen liberalen Eliten stehen nach David Goodhart

die somewheres gegenüber. Das sind diejenigen Bevölkerungsschichten, die

heute zwar nicht in ihrer Mehrheit, aber doch in relevanten Teilen zu den

Trägermilieus der rechtspopulistischen Bewegungen zählen. Sie fühlen sich

schon vom kulturellen Selbstverständnis der liberalen Weltbürgerinnen und

Weltbürger, erst recht aber von der individualistischen Kälte der neolibera-

len Arbeitsmarkt- und Sozialreformen der letzten Jahrzehnte verunsichert

und geradezu gedemütigt. Sie hängen am gewohnten Versprechen vom

›Wohlstand für alle‹. Sie trauern den alten Zeiten von Schweinsbraten und

Buttercremetorte nach und sind froh, wenn sie von den Problemen und

Herausforderungen, den Chancen und Möglichkeiten der globalen Welt nur

wenig behelligt werden. Sie glauben an eine soziale Sicherheit, die von ihrem

Staat nicht einfach auf Minimalstandards einer reinen Grundsicherung redu-

ziert wird. Und sie hängen an ihrer vertrauten Heimat, an ihren überlieferten

Lebensformen, an ihren nicht selten paternalistischen Ehe- und Familienbil-

dern. Sie hängen aber auch amVersprechen einer Nation des wirtschaftlichen

Wachstums und der sozialen Gerechtigkeit; und dazu gehören nicht zuletzt

gute Zinsen aufs Sparbuch und die Erwartung, dass es die Kinder einmal

besser haben werden. Sie hängen an der Vorstellung einer fairen Verteilung

der Lasten und Gewinne der gemeinsam getragenen Volkswirtschaft und am

Gefühl, dass wir als Nation zusammenarbeiten und zusammengehören wol-

len und sollen. Ihre Vorstellungen bundesrepublikanischer Verbundenheit

zielen nicht nur auf die wechselseitige Gewährleistung bürgerlicher Frei-

heitsrechte, sondern auch auf die Bereitschaft zu langjährigen verlässlichen

Einzahlungen in die nationalen Sozialversicherungssysteme. Sie zielen vor

allem auf einen Wohlfahrtsstaat, der ihnen und ihren Familien im Gegenzug



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 161

eine gute und verlässliche soziale Sicherung bietet. Und dabei erwarten

sie für den jahrzehntelangen Beitragszahler selbstverständlich, dass er im

Bedarfsfalle deutlich mehr herausbekommt als derjenige, der nie eingezahlt

hat oder erst seit kürzerer Zeit, etwa als Geflüchteter oder Migrant, in der

Bundesrepublik lebt.

Nach der neoliberalen Zertrümmerung dieses Sozialversprechens, das die

politischen und ökonomischen Eliten seit den 1990er-Jahren öffentlich –mit-

unter gar im feierlichen Ton selbstbewusster Modernität – betrieben haben,

waren damit Wut und Enttäuschung auf breiter Front vorprogrammiert. Und

wenn diese Enttäuschungen von den herrschenden kosmopolitischen Menta-

litäten noch zusätzlich als naiv, unbeholfen und hinterwäldlerisch, als lar-

moyant, rückständig und moralisch defizitär qualifiziert oder gar pauschal

als nationalistisch und rassistisch angegangen werden, kann dies dazu bei-

tragen, dass nicht wenige auf diese Entwertungserfahrungen mit offen arti-

kulierten Stereotypen »gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit« (Wilhelm

Heitmeyer) reagieren. Hier findet sich dann ein breiter Nährboden für das

Wiederaufleben einer völkischen Nationalsolidarität, die alle Fremden mili-

tant ausgrenzt und erneut der schon immer falschen Illusion nachjagt, es

gebe so etwas wie ein an Blut und Boden haftendes deutsches Volk, für das

es sich zu leben und zu sterben lohne. In diesen Exklusionssolidaritäten des

›wir‹ gegen ›die‹ sind die ›anderen‹ allerdings – wie man in solidaristischer

Perspektive konstatierenmuss –nicht jenewohlhabendenBevölkerungsgrup-

pen, die von den Solidaritäten der bundesrepublikanischen Volkswirtschaft in

besonderer Weise profitieren, »ohne wirklich ihre Schuld gegenüber allen be-

zahlt zu haben – und die dabei ihren Teil so verteidigen, als wäre es ihr Recht«

(Bourgeois 2008a, 114). Es sind vielmehr jene Migrantinnen und Migranten,

die unter den weltweiten Kriegs- und Unrechtsverhältnissen in besonderer

Weise leiden und eigentlich alles Recht hätten, den von der wirtschaftlichen

Globalisierung in besonderer Weise profitierenden Staaten, nicht zuletzt der

Bundesrepublik Deutschland, ihrerseits eine ›soziale Rechnung‹ zu präsen-

tieren und von ihr eine ›reparierende Gerechtigkeit‹ einzufordern.

Soziale Dankespflichten jenseits von Glück und Pech

In der politischen Kultur der Bundesrepublik scheinen sich heute also eine

unverbindlich dünne liberale Freiwilligkeitssolidarität und eine militant auf-

geladene völkische Exklusionssolidarität gegenüberstehen. Beide sehen sich



162 »Solidarität zuerst«

dabei noch konfrontiertmit einer hochemotionalen Protest- und Empörungs-

solidarität aus den politisch links stehenden Milieus, die energisch einfor-

dert, sich mit Schwachen und Notleidenden, mit Benachteiligten und Aus-

gestoßenen in gleichermaßen lokaler, regionaler und globaler Perspektive zu

›solidarisieren‹. Alle drei Solidaritätswahrnehmungen sind allerdings nicht

willens und in der Lage, sich auf das – eben nicht tugendhaft-individuelle

oder ethnisch-völkische oder emphatisch-emotionale, sondern soziologisch-

deskriptive – Interpretationsangebot der solidaristischen Solidarität einzu-

lassen. Denn diese fokussiert nicht auf Tugenden und Gefühle. Sie fokussiert

auch nicht auf vermeintlich vorpolitisch bestehende Partikular-Solidaritäten

einzelner Völker und Bevölkerungsgruppen. Es geht ihr vielmehr um die de

facto-Solidaritäten wechselseitiger Abhängigkeit, die in den modernen Ge-

sellschaften immer größer und unübersichtlicher werden – und in dem Ma-

ße ansteigen, in dem diese Gesellschaften ein immer komplexeres weltgesell-

schaftliches Globalgeflecht ausbilden.

Die de facto-Solidaritäten beginnen mit der Tatsache, dass wir immer

schon, ob wir wollen oder nicht, mit einer sozialen Hypothek belastet sind,

obwohl diese Hypothek eigentlich keine Belastung, sondern eine elementa-

re Ermöglichungsbedingung unserer Freiheits- und Selbstentfaltungschan-

cen ist. Schließlich können wir uns nur im Rahmen dieser Hypothek zu frei-

en und selbstbestimmen Individuen entwickeln. Auch der radikale Freelancer,

der allein auf sich gestellt sein Glückmachenmöchte und feierlich verspricht,

nie jemandem auf der Tasche zu liegen, muss am Ende zugestehen, dass er

ohne die sozialen Solidaritäten nicht auskommt. Schließlich kann sich auch

das Glück des einsamenGoldsuchers nur dann erfüllen,wenn es in der Gesell-

schaft Menschen gibt, die an seinem Edelmetall interessiert sind und es ihm

abkaufen. Und dies wird nur dann der Fall sein, wenn sich in der Gesellschaft

eine längere Tradition der sozialen Wertschätzung von Gold und Geld ent-

wickelt hat. Erst dadurch wird der einzelne Goldfund wertvoll, erst dadurch

wird die Goldsuche überhaupt sinnvoll. Mit anderen Worten: Schon seinem

rein individuellen Glück nachzujagen, kann nur im Kontext der sozialen de

facto-Solidaritäten gelingen, nur im Rahmen zahlreicher gesellschaftlicher

Vorleistungen und Ermöglichungsbedingungen.

Nicht zufällig steht deshalb das Motiv der dette sociale, der sozialen Dan-

kesschuld, im Zentrum der solidaristischen Theoriebemühungen. Die Vor-

stellung einer allumfassenden Pflicht zur sozialen Dankbarkeit, die wir – wie

schon Auguste Comte energisch eingefordert hatte – immer und überall auf-

zubringen haben, liegt allerdings zunächst einmal quer zu unseren morali-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 163

schen Standardwahrnehmungen. Für die Dinge, die wir in unseren Gesell-

schaften vorfinden oder auch nicht, für die Chancen und Möglichkeiten, Res-

sourcen und Potenziale, die sie für uns bereit halten, können wir ja nichts.

Hier haben wir, so scheint es, einfach nur Glück oder Pech gehabt. Glück und

Pech sind aber moralisch belanglos. Aus Pech resultiert kein moralischer An-

spruch. Niemand wird die Baumwurzel zur Rechenschaft ziehen, über die er

gestolpert ist, als er sich einen komplizierten Beinbruch zuzog. Und Glück

verpflichtet nicht zu moralischer Dankbarkeit. Schließlich gibt es wohl kaum

einen plötzlichen Lottomillionär, der lebenslang heftige Dankbarkeitsgefühle

gegenüber seiner Lottogesellschaft entwickelt.

Die Vorstellung einer umfassenden sozialen Schuld, die uns zu gewal-

tigen Dankbarkeits- und Verpflichtungsgefühlen gegenüber unserer Gesell-

schaft gleichsam nötigt, dürfte uns also zunächst befremdlich erscheinen.

Wir wurden ja ohne unsere Willenszustimmung in die gesellschaftlichen Zu-

sammenhänge hineingeboren, an deren Entstehung wir nicht beteiligt waren

und für die wir – im Guten wie im Schlechten – nicht verantwortlich sind.

Dass unsere Beziehungen zu den historisch entstandenen sozialen Ausstat-

tungen unserer Gesellschaft, von denen wir profitieren, unter denen wir aber

vielleicht auch leiden, eine moralische Relevanz haben, leuchtet uns deshalb

nicht unmittelbar ein. Und dies gilt erst recht, wenn wir uns angewöhnt ha-

ben, die moralischen Kategorien von Schuld und Verantwortung, von Dank-

barkeit und Verpflichtung nur in Bezug auf das individuelle Handeln zure-

chenbarer Personen zu verwenden. In diesem Sinne kennen wir sicherlich

eine Dankesschuld gegenüber unseren Eltern und Großeltern, wohl auch ge-

genüber Nachbarn, Bekannten und Verwandten, Lehrern und Erziehern, viel-

leicht auch gegenüber Geschäftspartnern und Arbeitskollegen, nicht aber ge-

genüber Geschichte und Gesellschaft als solchen. Allerdings ist der Schritt zur

Verallgemeinerung dieser Dankesschuld gegenüber einer Vielzahl konkreter

Einzelpersonen zu einer allgemeinen Dankesschuld gegenüber allen vorange-

gangenen Generationen und gegenüber allen jetzt lebenden Gesellschaftsmit-

gliedern, mit denen wir durch unzählige anonyme Prozesse wechselseitiger

Einwirkungen de facto-solidarisch verbunden sind, dann nicht mehr groß.

Und er ist nur allzu plausibel, wenn wir unseren Blick nicht auf konkret er-

lebte persönliche Beziehungen eingrenzen, sondern die komplexen sozialen

Realitäten moralphilosophisch so zu erfassen versuchen, wie sie nun einmal

sind.

Gegenüber den gesellschaftlichen Phänomenen, in die wir uns unentrinn-

bar verstrickt sehen, würden wir ohnehin nicht einfach von Glück oder Pech



164 »Solidarität zuerst«

reden, so als handelte es sich hier um blanke Zufälligkeiten. Wer etwa ar-

beitslos wird, demwirdman nicht einfach Pech attestieren. Ermag irgendwie

auch Pech gehabt haben, aber nicht nur und nicht einmal in erster Linie, denn

schließlich handelt es sich beim Phänomen der Arbeitslosigkeit nicht um ei-

ne Frage des Zufalls, sondern um ein gesellschaftliches Problem. Dies haben

schon die Solidaristen betont, auch wenn uns gerade von neoliberaler Seite

immer wieder eingeredet wird, dass man Arbeitslosigkeit nicht als soziales,

sondern als individuelles Problem mangelnder Eigenverantwortung und Fle-

xibilität zu verarbeiten habe. Umgekehrt ist derjenige, der in den Unwägbar-

keiten der ökonomischen Solidaritäten zu Wohlstand und Reichtum kommt,

nicht einfach nur fleißig und tüchtig gewesen; er hat auch nicht einfach nur

›a-soziales‹ Glück gehabt. Sicherlich mag er irgendwie auch Glück gehabt ha-

ben, tüchtig gewesen sein und sich zur richtigen Zeit am richtigen Ort be-

funden haben, vor allem aber hat er von den komplexen und unübersichtli-

chen sozioökonomischen Verhältnissen seiner Gesellschaft überproportional

profitieren können; und zumeist weiß er auch darum. Die Gesellschaften, in

denen wir leben, sind nun einmal keine Lottogesellschaften. Sie organisieren

und verteilen Chancen und Vermögen nach sozial konstituierten und deshalb

grundsätzlich auch sozial veränderbaren Regeln, nicht nach derWillkür einer

Göttin Fortuna.

Wenn wir uns darüber klar werden, dass wir immer schon in sozialen So-

lidaritäten vielfältigster Art verstrickt sind, denen wir unsere Existenzbedin-

gungen, unsere Ressourcen und Entfaltungschancen in enormen Ausmaßen

verdanken, dann ist es jedenfalls naheliegend, dass wir intensive Gefühle so-

zialer Dankbarkeit entwickeln werden. Allerdings macht uns diese Dankbar-

keit nicht blind und unkritisch. Im Gegenteil: Sie verlangt von uns erhebliche

Reflexions- und Differenzierungsleistungen. Denn wenn die Ausmaße, in de-

nen jeder einzelne von uns von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft

profitieren kann, sozial höchst ungleich verteilt sind, dann stellen sich kom-

plexe Gerechtigkeitsfragen. Wenn es auf der einen Seite Individuen gibt, die

von den sozialen Solidaritäten auf überproportionale Weise profitieren, dann

hat die Gesellschaft ihnen gegenüber, wie insbesondere Léon Bourgeois deut-

lich gemacht hat, ein legitimes Recht, Rückerstattungen zu erwarten, auch

wenn deren Höhe nicht annähernd exakt zu bemessen ist, sondern jeweils

politisch und moralisch beraten und diskutiert werden muss. Alle – im libe-

ralenDenken so tief verankerten –Hoffnungen,manmüsse hier doch irgend-

wie eine halbwegs exakte Summe bestimmen können, nach deren Bezahlung

man dann frei von Verpflichtungen gegenüber Geschichte und Gesellschaft



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 165

wäre, seine ›eigentliche‹ Freiheit wiedererlangt hätte und mit seinen Mit-

teln und Ressourcen allein nach eigenem Belieben weiterleben könnte, sind

in solidaristischer Sicht als soziologisch unaufgeklärt zu bezeichnen. Es gibt

schlicht keine solche geschichts- und gesellschaftslose ›eigentliche‹ Freiheit.

Und selbst wenn es möglich wäre, die soziale Dankesschuld irgendwie kor-

rekt zu begleichen, so würden die sozialen Solidaritäten unmittelbar nach ei-

ner solchen Begleichung erneut greifen, sodass sofort neue Dankesschulden

aufzulaufen beginnen.

Auf der anderen Seite gibt es noch deutlich zahlreichere Individuen, die

von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft nur unterproportional pro-

fitieren und diese Potenziale deutlich weniger zu nutzen vermögen, weil sie

sich etwa in abgehängten Regionen, schlechten Bildungskontexten, belasten-

den Arbeitsverhältnissen, prekärenWohnsituationen oder schlicht in sozialer

Marginalisierung vorfinden. Diese Individuen haben in solidaristischer Sicht

das Recht, ihrer Gesellschaft eine soziale Rechnung zu präsentieren, Kom-

pensationsleistungen und eine justice réparative einzufordern, etwa im Hin-

blick auf individuelle Unterstützungsleistungen oder auf politische Initiati-

ven zum Auf- und Ausbau öffentlicher Güter und eines öffentlichen Sektors

der Daseinsvorsorge, der ihnen und ihren grundlegenden Bedürfnissen in be-

sondererWeise entgegenkommt. Um diesen Forderungen gerecht zu werden,

sind freilich anspruchsvolle öffentliche Debatten zu führen, in denen es um

angemessene und zielführende politische Konzepte zu einer klugen, fairen

und nachhaltigen Governance der sozialen de facto-Solidaritäten gehen muss.

Undweil es unmöglich ist, hiermit genauen Summen zu arbeiten –Summen,

die dann gegebenenfalls enorm hoch, unbezahlbar hoch ausfallen müssten,

wäre vor allem darüber zu diskutieren, ob es nicht sinnvoller ist, das suggesti-

ve, mit falschen Genauigkeitsfiktionen aufgeladene Bild von den Rechnungen

und Zahlungen hinter sich zu lassen und stattdessen die Motive des demo-

kratischen Diskurses und des rückwirkenden Sozialvertrags zu stärken, die

bei den Solidaristen ja ebenfalls eine zentrale Rolle spielen.

Die Vielfalt solidaristischer de facto-Solidaritäten

Die de facto-Solidaritäten der Solidaristen, die herzlich wenig mit unseren

emotionalen Solidaritätsgefühlen zu tun haben, sind höchst vielgestaltig. Sie

sind verschieden eng und verschieden intensiv. Und sie scheren sich nicht

darum, ob wir sie anerkennen oder nicht. Es ist ihnen auch egal, ob wir über-



166 »Solidarität zuerst«

haupt um sie wissen. Sie haben uns, wenn auch auf unterschiedliche Weise,

fest im Griff, immer und überall. Sie bestimmen und beherrschen uns im Gu-

tenwie imBösen.Ohne sie könnenwir uns nicht entfalten, keine differenzier-

ten Persönlichkeiten werden. Ohne sie gibt es keine arbeitsteilige Wirtschaft,

keine fabrikmäßige Produktion, keinWachstum und keine Chance auf ›Wohl-

stand für alle‹. Ohne sie gibt es aber auch keine Wirtschaftskrisen, keine Bör-

sencrashs, keine verheerenden Arbeitslosigkeiten, keine breiten Verarmungs-

und Verelendungsprozesse. Ohne sie gibt es keine vielschichtige und anre-

gungsreiche öffentliche Bildung und Kultur, aber auch keine weltweiten Pan-

demien, die Millionen von Menschen dahinraffen. Die de facto-Solidaritäten

umzingeln uns mehr und mehr, und ohne sie geht schlechterdings nichts.

De facto-solidarisch sind wir nicht zwangsläufig mit unseren Familien-

mitgliedern und Freunden. In denmodernenGesellschaften sindwir dies ten-

denziell sogar immer weniger. De facto-solidarisch sind wir zunächst einmal

mit all denjenigen, von deren Leistungen und Taten,Unterlassungen und Ver-

fehlungen wir in unseren jeweiligen Lebenssituationen abhängig sind. Dabei

spielt es keine Rolle, ob wir diese Personen mögen oder nicht, ob sie in un-

serem Nahbereich anzutreffen sind oder nicht, ob wir sie überhaupt kennen

oder nicht. Es ist sogar egal, ob sie noch leben oder schon lange verstorben

sind. So sind wir, um einige banale Beispiele zu nennen, schon beim Früh-

stück de facto-solidarisch mit den unbekannten Anbauern von Tee oder Kaf-

fee, mit dem Bäckereibetrieb in der Nähe oder Ferne und mit all denen, die

regionale und globale Transport- und Kommunikationswege erfunden haben

und aufrechterhalten, angefangen spätestens bei den unbekannten Erfindern

des Alphabets und des Zahlensystems. Auf dem Weg mit dem Auto zur Ar-

beit sind wir de facto-solidarisch nicht nur mit den Straßenbauern früherer

und heutiger Zeiten,mit den globalen Produzenten von Eisenerzen, Schaum-

gummi und Sitzbezügen, sondern auch mit den unbekannten Erfindern des

berühmten Rades, das wir deshalb sprichwörtlich nicht immer neu erfin-

den müssen. Wir sind aber auch de facto-solidarisch mit denjenigen, die uns

unterwegs anhusten und mit Viren infizieren; und mit denjenigen, die dies

durch entsprechende Vorsichtsmaßnahmen zu verhindern versuchen. All die-

sen unendlichen Solidaritäten, die uns permanent erfassen, können wir nicht

entgehen. Und allein durch die regelmäßigen Alltagsvollzüge unseres Lebens

in den sozial immer dichteren Gesellschaften tragen wir unermüdlich dazu

bei, diese Solidaritäten zu regenerieren, zu vergrößern und zu intensivieren.

Zu den vielen Feldern der de facto-Solidarität gehört die unermessliche

Vielzahl an ökonomisch-materiellen Beziehungen, die es zwischen den Indi-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 167

viduen gibt und immer schon gegeben hat; und dieser Aspekt lag den Solida-

risten besonders am Herzen. Diese Beziehungen, die in frühen, arbeitsteilig

nur wenig differenzierten, kleinräumig verfassten Gesellschaften noch gering

waren, haben spätestens in den industrialisiertenMassengesellschaften enor-

me Ausmaße angekommen. Sie haben sich in den Zeiten der Globalisierung

auf eine Art und Weise vermehrt, dass man mit Fug und Recht sagen kann,

es gebe kaum noch Bevölkerungen und Regionen der Erde, die nicht in die

zahlreichen Solidaritäten der Weltgesellschaft eingeschlossen sind und hier

jederzeit – zum Guten wie zum Bösen – mit vielfältigen und oft kaum vor-

hersehbaren Auswirkungen rechnen können und müssen.

De facto-Solidaritäten beziehen sich aber auch auf die globalen öko-

logischen Zusammenhänge des Weltklimas und der Erderwärmung, die

Bestands- und Regenerationsbedingungen von sauberer Luft und sauberem

Wasser, die Kapazitäten weltweiter CO2-Senken und die Belastungsgrenzen

von Meeren, Wäldern und Landschaften im Blick auf die enorme Schadstoff-

produktion vieler Volkswirtschaften der Welt. Für diese Solidaritäten, von

denen die Solidaristen des 19. Jahrhunderts noch nichts wissen konnten,

stellen sich ebenfalls die Fragen ungleich anfallender sozialer Rechnungen,

die sich die von diesen Emissionen und ihren ökologischen Folgen in höchst

ungleicher Weise betroffenen Völker gegenseitig ausstellen können und

dürfen. Im globalen Maßstab der ökologischen Krise geht es um die Frage,

wer seinen Produktions- und Lebensstil dringend gründlich ändern muss

und wer gegebenenfalls sofortige Nothilfe beanspruchen kann und das Recht

hat, von den anderen radikale Änderungen ihrer Lebensweisen einzufordern.

Denn auch hier profitieren die einen, vor allem die Industrienationen des

globalen Nordens, enorm von den ökologischen Ressourcen der Welt, die sie

seit Langem massiv übernutzen, während andere, etwa viele Inselgruppen

im Pazifik, das globale Klima kaum belasten, aber damit rechnenmüssen, bei

einem dramatisch ansteigenden Meeresspiegel als erste im buchstäblichen

Sinne unterzugehen. Auch hier also stellen sich virulente Gerechtigkeits-

probleme, die mit den solidaristischen Motiven der sozialen Schuld und des

rückwirkenden Quasi-Vertrags bearbeitet werden können.

Die de facto-Solidaritäten bestehen also bei einer unübersehbaren Menge

an höchst unterschiedlichen Phänomenen. Sie beziehen sich auch auf die Un-

mengen an historisch und sozial vermittelten Wissensbeständen, Einsichten

und Erkenntnissen, an intellektuellen und moralischen Traditionen, Über-

zeugungen und Vorstellungswelten, an eingelebten kulturellen Überlieferun-

gen und sich permanent verändernden Wertmustern und Normvorstellun-



168 »Solidarität zuerst«

gen, mit denen jede Gesellschaft ihre Mitglieder prägt und sozialisiert. Die

de facto-Solidaritäten sind deshalb keine sozialen Sachverhalte, die uns und

unsere Intuitionen und Überzeugungen, unsere Identitäten und Moralitäten

nur äußerlich tangieren. Im Gegenteil: Sie konstituieren uns zuallererst als

soziale Wesen, als moralisch sensible Individuen. Denn erst im permanenten

Austausch mit ihrer Gesellschaft in ihren politisch-moralischen Bewegungen

und Veränderungen, ihren fließenden Begriffen von dem, was gut und rich-

tig, gehörig und ungehörig, ehrenhaft und verachtenswert ist, entfalten die

Gesellschaftsmitglieder ihre kritische Urteilskraft, ihre eigenen moralischen

Standards und ihre politische Identität – und damit dann auch wieder die ih-

rer Gesellschaft.Und diese enge, zwischen Empirie undMoralität schwanken-

de Beziehung der Individuen zu ihrer Gesellschaft (und umgekehrt) mit dem

ebenfalls zwischen Empirie undMoralität changierenden Begriff der Solidari-

tät zu bezeichnen, stellt einen echten semantischen Glücksfall für die öffentli-

chen Selbstverständigungsprozesse einer Gesellschaft dar, die sich nach dem

historischen Ende des politischen Liberalismus sozialethisch auf ein postli-

berales, aber keineswegs antiliberales Fundament umstellen muss und um-

stellen will.

Globale Ansteckungs-Solidaritäten

Nicht zuletzt betreffen die de facto-Solidaritäten auch die Fragen öffentlicher

Gesundheit und des Schutzes der körperlichen Unversehrtheit, die ebenfalls

längst global geworden sind. Was die Solidaristen für die Stadt Paris noch

auf lokaler Ebene zu lösen versuchten, ist heute längst ein Solidaritätspro-

blem, das alle räumlichen Grenzen sprengt. Charles Gide und Léon Bourgeois

hatten amEnde des 19. Jahrhunderts nachdrücklich vor den bakteriellen Erre-

gern der Tuberkulose gewarnt.Die grassierenden Bazillen hätten, so Gide, die

Tatsache der unentrinnbaren Solidarität mit neuer Wucht ins alltägliche Be-

wusstsein katapultiert. Und dass die Pariser Polizeipräfektur in ihrem Kampf

gegen die Infektionssolidaritäten dieser Lungenkrankheit im Jahr 1893 »das

Ausspeien in den Straßenbahnwagen und im Omnibus« verboten hatte, sei

nichts anderes als ein bemerkenswertes »Auftreten der Solidarität im Gesetz«

gewesen (vgl. Gide 1929, 53).

Mit der im Frühjahr des Jahres 2020 ausgebrochenen Corona-Pandemie

sah sich dann nicht nur eine europäische Hauptstadt, sondern die Erde als

Ganze in eine solche unerbittliche Infektionssolidarität gezwungen. Sie be-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 169

droht dieMenschheit heute in einer existenziellen und für die Solidaristen des

19. Jahrhunderts noch völlig unvorstellbaren Weise; und zwar in einer Mas-

sivität, der mit Ausspei-Verboten im öffentlichen Personennahverkehr nicht

mehr beizukommen ist. Das periphere Auftreten eines neuartigen Virus in

Südchina führte innerhalb weniger Wochen nicht nur zu Hunderttausenden

Toten und Millionen Infizierten, auch und gerade in den denkbar weit ent-

fernten Ländern des globalen Nordens. Es sorgte auch für verheerende wirt-

schaftliche Niedergänge, für massenhafte Insolvenzen und Verarmungen. Es

sorgte für drastische politische Freiheitseinschränkungen, für Ausgangssper-

ren und Quarantänen, die die staatlichen Regierungen möglichst rasch und

vollumfänglich durchzusetzen hatten. Alle liberalen Freiheits- und Autono-

mieprinzipien, alle Versuche, es bei wohlmeinenden Appellen an die Vernunft

zu belassen und auf die individuelle Verantwortung der Einzelnen zu setzen,

waren angesichts der dramatischen Unaufhaltsamkeit der Infektionsketten

binnen weniger Tage Makulatur. Die globale Welt erlebt in der Corona-Krise

tatsächlich ein massives »Auftreten der Solidarität im Gesetz«. Und in der Tat

wurde in dieser Krise sehr schnell wirklich jeder und jedem deutlich – oder

per staatlicher Zwangsmaßnahme deutlich gemacht, dass diesen Solidaritä-

ten nicht entgangen werden kann. Denn auch, wer angesichts seines Alters

und seines Gesundheitszustandes womöglich gute Gründe hat, sich vor dem

Virus individuell nur wenig zu fürchten, war und blieb doch, ob er wollte

oder nicht, ja ohne es überhaupt wissen zu können, ein potenzieller Überträ-

ger dieses Virus. Und deshalb wurden wir alle durch die Zwangsmaßnahmen

dieser »Solidarität im Gesetz« im Frühjahr 2020 erstmals gezwungen, etwa

auf private Sport- und Freizeitaktivitäten mit Freunden und Bekannten voll-

ständig zu verzichten.

Die sozialen Solidaritäten der Pandemie und ihre Folgen sind auch hier

höchst ungleich verteilt. Denn infiziert waren zunächst überproportional

wohlhabende und weltoffene Kosmopoliten, die sich bei geschäftlichen oder

touristischen Reisen, etwa beim Skiurlaub, angesteckt hatten. In der Folge

hatten sich in Deutschland Großstädte wie Hamburg, München und Köln

schnell zu hot spots dieser Infektionen entwickelt, während ökonomisch

abgehängte ländliche Regionen, in denen wenig Mobilität herrscht und

überwiegend ältere Menschen wohnen, zunächst deutlich weniger betroffen

waren. Andererseits schienen junge und gesunde Kosmopoliten durch das

Virus existenziell weniger gefährdet zu sein als jene Älteren, die das Virus

nicht ›ins Land geschleppt‹ haben, aber deutlich mehr um ihr Leben fürchten

müssen, wenn die Infektionsketten auch ihre Lebenswelten erreichen. Sie



170 »Solidarität zuerst«

sind also zugleich besonders ›unschuldig‹ und besonders gefährdet, während

die anderen – wobei dieser Begriff hier ohnehin schon völlig unpassend ist –

vielleicht besonders ›schuldig‹, aber weniger gefährdet sind. Hier stellen sich

jedenfalls komplexe Fragen von sozialer Verantwortung und Zurechnung,

die mit dem simplen Paradigma individueller Eigenverantwortung nicht zu

lösen sind. Individuelle Moral und freiwilliges Handeln sind hier schlicht

nicht zielführend. Und die Vorstellung, man könnte bei Infektionen und

ihren Folgen – wie etwa bei verschuldeten Kfz-Unfällen – über ein privates

Haftungsrecht etwas ausrichten, sind so lächerlich, dass niemand überhaupt

auf eine derart unbeholfene Idee gekommen ist. In diesem Sinne hatte schon

Charles Gide notiert, dass angesichts der Dichte der sozialen Solidaritäten

die Zeiten vorbei seien, in denen man mit guten Gründen noch hätte sagen

können: »das geht mich nichts an« oder »das geht nur mich etwas an« (vgl.

Gide 1913, 695).

Hilfreich scheinen in den Zeiten der Pandemie nur öffentlich-recht-

liche Regelungen zu sein, die allen Gesellschaftsmitgliedern drakonische

Einschränkungen ihrer elementaren Freiheits- und Bewegungsrechte aufer-

legen, um Fremde und Andere, mit denen man vermeintlich nichts zu tun

hat, vor Infektionen zu schützen und die Infektionskurven so abzuflachen,

dass die öffentlichen Gesundheitssysteme nicht heillos überfordert werden.

Hier stehen auch denmodernen Gesellschaften, denenman lange einzureden

versuchte, dass einzig ein schwacher Staat den Bedingungen der politischen

Moderne angemessen sei, außer rigorosen staatlichen Zwangsmaßnahmen

offensichtlich keine anderen Hilfsmittel zur Verfügung. Die sozialen Solida-

ritäten brauchen, wenn es darauf ankommt, zu ihrer effektiven politischen

Bearbeitung nicht primär Freiheit, Markt und Eigenverantwortung. Sie

brauchen vielmehr einen durchsetzungsstarken, dabei aber an die poli-

tisch-moralischen Selbstverständigungsdebatten der Gesellschaftsmitglieder

rückgebundenen und von einer starken Zivilgesellschaft aufmerksam beob-

achteten Staat, der sich auch und gerade dann demokratisch legitimieren

muss, wenn er in Krisenzeiten kraftvoll ›durchregieren‹ soll. Die de facto-

Solidaritäten haben uns also in vielfacher Weise fest im Griff. Und spätestens

jetzt wird jeder und jedem deutlich, dass wir nicht so tun können, als ließen

sie sich irgendwie ignorieren. Vielmehr kommt heute – wie schon die fran-

zösischen Solidaristen der Dritten Republik so nachdrücklich betont hatten

– alles darauf an, sie wissenschaftlich zu studieren und möglichst genau zu

erfassen, um sie im Rahmen einer demokratischen Republik politisch klug,



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 171

bewusst und planvoll zu regulieren, zu organisieren und zu gestalten, so gut

diese Solidaritäten es jeweils zulassen.

Die notwendige Ent-Emotionalisierung der Solidarität

Die de facto-Solidaritäten stellen eine veritable Herausforderung unserer

Standardwahrnehmungen von Solidarität dar. Während uns tiefe Solidari-

tätsgefühle vor allem mit unseren Familienmitgliedern, mit Freunden und

Verwandten, mit Nachbarn und Arbeitskollegen, überhaupt mit Menschen

verbinden,mit denen wir intensive gemeinsame Erlebnisse hatten und haben

und mit denen wir gemeinsame Erfahrungen teilen, ist aus solidaristischer

Sicht zu sagen, dass diese Gefühle – auch wenn wir sie gerne mit dem

Wort Solidarität belegen – dann eben auch als Gefühle zu beschreiben sind.

Solidarität ist dagegen keine Emotion und kein Gefühl, sondern eben eine

soziale Tatsache. Was uns an intensiven Gefühlen mit unseren Mitmenschen

verbindet, ist dann nicht als Solidarität zu bezeichnen, auch wenn wir uns

das so angewöhnt haben. Stattdessen wären diese Gefühle viel eher als Liebe,

Freundschaft oder Sympathie, als Empfindung von Vertrautheit und Ver-

bundenheit, als Zusammengehörigkeits-und Gemeinschaftssinn, vielleicht

auch als Verpflichtung und Verantwortung, als Mitleid oder Barmherzigkeit,

als Betroffenheit, Mitgefühl und Anteilnahme oder wie auch immer zu

benennen. Schließlich verfügen wir über ein breit ausgebautes semantisches

Arsenal, um diese Gefühle angemessen und differenziert zur Sprache zu

bringen.

Der solidaristische Solidaritätsbegriff, der streng deskriptiv und völlig

moralfrei formatiert ist, bietet insofern die Chance, wichtige Klärungen in

der unübersichtlichen öffentlichen Rede von der Solidarität vorzunehmen.

Denn er impliziert zunächst einmal eine radikale Ent-Emotionalisierung die-

ses Begriffs, der längst zu einem unserer großen Sehnsuchtswörter gewor-

den ist. Während er in völkischen Milieus mit hoher emotionaler Verve gegen

Fremde und Andere gerichtet und in bürgerlichen Kreisen vor allem als zartes

Pflänzlein mitmenschlicher Hilfsbereitschaft gefasst wird, wird er in linken,

kosmopolitisch orientierten Bewegungen mit hohem moralischen Anspruch

universalistisch ausgelegt. Mit Emphase bekennt man sich hier gerne zur So-

lidarität mit den Ärmsten der Armen, mit den Verdammten der Erde, mit

allem, was Not leidet und Menschenantlitz trägt, wobei diese emphatische

Anrufung der Solidarität – gerade mit Fremden und Anderen – nicht selten



172 »Solidarität zuerst«

auch als Ausweis eigener moralischer Sensibilität und ›richtiger‹ Gesinnung

fungiert. Dass de facto-Solidaritäten hier oft nur eine geringe Rolle spielen,

d.h. dass es im Kern eben nicht um Solidarität, sondern um Anteilnahme und

Mitgefühl, um Empörung und Protest geht, wird dabei als Problem zumeist

nicht in den Blick genommen – oder auch brüsk zurückgewiesen.

Wenn sich etwa Angehörige gut situierterMittelschichten emphatischmit

den Leidenden dieser Welt ›solidarisieren‹, wenn sie ihre tiefen Verbunden-

heitsgefühle mit ihnen artikulieren und sich auf diese Weise etwa mit Kata-

strophenopfern irgendwie gemein machen wollen, dann ist aus solidaristi-

scher Sicht zu fragen, ob der Begriff der Solidarität hier eine angemessene

Verwendung findet. Wer im deutschen Mittelgebirge wohnt und ›solidarisch‹

Geld für die Opfer von Tsunamis in Südostasien spendet, rechnet nicht ernst-

haft damit, selbst einmal Opfer von Überschwemmungen zu werden und Hil-

fe aus Thailand und Indonesien zu benötigen. Und wer sicher im Trockenen

sitzt und sich ›solidarisch‹ mit Geflüchteten im Mittelmeer erklärt, ist mit

ihnen nicht durch eine gemeinsame Gefahrenlage verbunden. Von einer un-

mittelbaren de facto-Solidarität mit konkreten Gruppen von Ertrinkenden im

Mittelmeer kann man jedenfalls nur sehr begrenzt sprechen, auch wenn die

sozialen Notlagen, dieMenschen in vielen Ländern derWelt zu einer verzwei-

felten Flucht treiben, keineswegs unabhängig von den – bis heute kolonial

und herrschaftlich durchformten – politischen, wirtschaftlichen und militä-

rischen Politikinteressen derwohlhabenden Länder entstanden sind.Über die

historischen Prozesse von Eroberung und Ausbeutung, über die gegenwärti-

gen Realitäten höchst ungleicher Handelsrelationen im Rahmen einer globa-

len Ordnung der Weltwirtschaft, in der die Absatz- und Gewinninteressen

großer Wirtschaftsakteure des globalen Nordens die lokalen, regionalen und

nationalen Wirtschaftsinteressen afrikanischer Bevölkerungen in vielfacher

Form dominieren, gibt es in der Tat steigende ökonomische Solidaritäten,

die uns mit der afrikanischen Staatenwelt verbinden. Und die Auswirkun-

gen dieser Solidaritäten sind höchst ungleich verteilt, sodass wir gegenüber

großen Teilen der afrikanischen Bevölkerung allemal eine soziale Rechnung

enormen Ausmaßes zu begleichen haben; eine Rechnung, bei deren Erstel-

lung zu berücksichtigen ist, dass sich viele Afrikanerinnen und Afrikaner in

einer durch den globalen Norden nicht allein, aber doch deutlich mit verur-

sachten Leidenssituation befinden, die sie zu einer verzweifelten Flucht über

das Meer treiben.

Derartige solidaristische Überlegungen werden aber nicht angestellt,

wenn man sich bei uns mit den Ertrinkenden der Weltmeere ›solidarisiert‹.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 173

Hier geht es nicht um ökonomische de facto-Solidaritäten, sondern um

intensive Gefühle von Empörung, Wut und Protest, die sich gegen eine

wohlstandschauvinistische Wagenburg-Mentalität richten. Sie richten sich

gegen das politische Ansinnen, die eigenen Wohlstandsniveaus egozentrisch

zu verteidigen und gegenüber den elementaren Notlagen anderer eine osten-

tative Gleichgültigkeit an den Tag zu legen. Wer in diesem Zusammenhang

aber mit hoher emotionaler Aufladung von Solidarität mit Fremden und

Anderen redet, muss sich fragen lassen, was ihn eigentlich zur Verwendung

dieses Begriffs veranlasst. Offensichtlich will man hier den Solidaritätsbegriff

vor allem deshalb gebrauchen, weil man meint, mit den älteren Begriffen

von Mitleid und Barmherzigkeit nicht mehr hantieren zu können, da diese

in der politischen Moderne diskreditiert seien. Schließlich hängt diesen

Begriffen seit Langem eine Aura von Paternalismus und Fremdbestim-

mung, von Demütigung und Missachtung, von Über- und Unterordnung

an, die den egalitären Freiheits- und Gleichheitsambitionen der Moderne

zumindest prima facie entgegensteht. In diesem Sinne haben sich schon die

Solidaristen des späten 19. Jahrhunderts an der normativen Abwertung von

Mitleid und Barmherzigkeit beteiligt, wenn sie dafür plädierten, die alten

Begriffe der christlichen Barmherzigkeit durch säkulare Vorstellungen einer

»aufgeklärten Liebe« (Alfred Fouillée) zu ersetzen.

Heute ist allerdings zu fragen, ob hier nicht elementare moralische Im-

pulse und Intuitionen vorschnell unter einen Generalverdacht geraten (vgl.

Große Kracht 2017, 348f.). Mitleid und Barmherzigkeit sind nicht per se de-

mütigend; und nicht jeder, der sich Armen, Schwachen und Notleidenden im

Gestus mildtätiger Hilfe zuwendet, will sich damit ›von oben herab‹ vor allem

selbst ein gutes Gewissen attestieren, von den politischen Ursachen der Not

ablenken oder sein eigenes Helfersyndrom ausleben. Für eine Gesellschaft,

die sich nicht einfach als Ansammlung eigennutzorientierter Privatbürger

verstehen will, ist es zudem von elementarer Bedeutung, sich öffentlich dar-

über zu verständigen, wie sie mit den menschlichen Intuitionen von Liebe,

Mitleid und Barmherzigkeit gerade auch in ihren politisch-sozialen Dimen-

sionen umgehen kann und inwiefern es ihr nicht nur um Freiheit und Ge-

rechtigkeit, sondern eben auch um diese vermeintlich so unpolitisch-priva-

ten, so verstaubt-vormodernen Kategorien des Moralischen gehen kann und

darf. Liebe,Mitleid und Barmherzigkeit haben jedenfalls eine verstärkte sozi-

alphilosophische Aufmerksamkeit verdient.Dass der einschlägige Buchmarkt

mit Titeln zu Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit geradezu überschwemmt

wird, während es kaum eine philosophisch reflektierte und nicht von vorn



174 »Solidarität zuerst«

herein auf die überlieferten Religionsgemeinschaften enggeführte Literatur

zu Nächstenliebe und Barmherzigkeit gibt, ist hier ein deutliches Mangel-

symptom. Von daher ist es allemal ratsam, die Kategorie der Solidarität nicht

auch noch auf das enge Feld der Tugend- und Moralkonzepte zu schicken,

wo sie dannmit diesen altehrwürdigen Begrifflichkeiten unserer moralischen

Tradition konkurrieren muss. Dies würde am Ende nur auf eine noch weitere

Entwertung dieser in der politischen Öffentlichkeit ohnehin wenig gelittenen

Motive hinauslaufen. Aber wollen wir wirklich in einer Gesellschaft leben, in

der am Ende gar nicht mehr öffentlich und in philosophisch reflektierterWei-

se von Mitleid und Barmherzigkeit und ihrer fundamentalen Bedeutung für

die sozialmoralischen Grundlagen unserer Gesellschaft die Rede ist?Wie auch

immer: Das solidaristische Solidaritätskonzept macht uns jedenfalls darauf

aufmerksam, dass wir Solidarität nicht als charmantes und modern klingen-

des Synonym für Barmherzigkeit verwenden sollten, denn das würde am En-

de beide Konzepte unnötig schwächen und beschädigen.

Wenn Menschen sich gegenseitig helfen, muss man das also nicht mo-

disch als Solidarität bezeichnen. Man kann es auch schlicht Hilfsbereitschaft

nennen.WennMenschen Anteil nehmen an der Not anderer, dann muss man

das nicht Solidarität nennen. Man kann es auch Mitleid und Anteilnahme

nennen. Und wenn sie sich über Unrecht empören, das anderen geschieht,

muss man auch das nicht Solidarität nennen. Man kann es als tiefes Gefühl

mitmenschlicher Verbundenheit bezeichnen. Da, wo Gemeinsinn herrscht,

muss man nicht von Solidarität reden, man könnte auch einfach beim Wort

Gemeinsinn bleiben. Und auch da, wo Menschen füreinander einstehen,

muss man nicht unbedingt die Solidaritätsvokabel bemühen. Man kann das

Füreinander-Einstehen auch schlicht als Füreinander-Einstehen bezeichnen.

Man kann auch nicht einfach eine ›solidarische Gesellschaft‹ fordern,

denn aus solidaristischer Sicht ist jede Gesellschaft per se immer schon

solidarisch. Ebenso wenig kann man aus dieser Sicht der so oft zu hörenden

Klage zustimmen, dass die Solidarität in den modernen Gesellschaften

immer mehr verloren geht, denn dies ist aus solidaristischer Sicht schlicht

eine soziologisch falsche Wahrnehmung. Auch kann man nicht einfach

eine Tugend der Solidarität einfordern, denn Solidarität ist schlicht keine.

Tugenden sind individuelle Charaktereigenschaften; und die Werke dieser

Tugenden – etwa die ›geistlichen und leiblichen Werke der Barmherzigkeit‹,

die im Hochmittelalter eine differenzierte Ausarbeitung gefunden hatten,

heute aber nicht einmal am Katzentisch der Moralphilosophie Platz nehmen

dürfen – sind vielleicht strenge Vorschriften der individuellen Moral, aber



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 175

sie bleiben freiwillige Leistungen. Ihre Erbringung oder Nicht-Erbringung

obliegt ausschließlich dem Einzelnen. Hier darf sich der Staat mit seinen

gesetzlichen Zwangsmitteln nicht einmischen. Solidarität ist dagegen aus

solidaristischer Sicht schlicht eine soziale Tatsache. Wer sich aber diesen So-

lidaritäten in bewusster Weise stellt, der wird nach Handlungsperspektiven

suchen, mit denen er auf diese Solidaritäten angemessen reagieren kann.

Und dafür sind keine besonderen Tugendleistungen, kein Altruismus und

keine Aufopferung gefordert, sondern schlicht und einfach die Bereitschaft,

sich als moralisches Subjekt zu verstehen und auf unfaire Strategien einer

egozentrischen Vorteilsmaximierung auf Kosten anderer zu verzichten.

Mitunter sprechen die Solidaristen davon, dass die angemessene Antwort

der Individuen auf die soziologische de facto-Solidarität in den Handlungs-

weisen einer bewussten und aktiven, einer reflektierten und freiwilligen So-

lidarität bestehe. Die Tätigkeitsfelder einer solchen Praxis aktiver Solidarität,

wenn man diese Begrifflichkeit verwenden möchte, sind dann aber sorgfäl-

tig von den Feldern des Mitleids, der Nächstenliebe und der Barmherzigkeit

abzugrenzen, aber auch von denen der Empörung über das Unrecht, das an-

deren angetan wird. Sie zielen nämlich genau auf diejenigen – mitunter erst

noch zu schaffenden – Räume und Bereiche, in denen es um Individuen geht,

die reell oder potenziell in ähnlicher Weise von gemeinsamen Bedrohungs-

und Gefahrenlagen betroffen sind, gegen die sie kollektiv und organisiert vor-

gehen wollen. Die klassischen Beispiele einer solchen Solidaritätspraxis sind

die großen Kollektivorganisationen der Gewerkschaften und der Sozialver-

sicherungen, in denen zwar das Kriterium bewusster Reflexivität sehr klar,

dasjenige der individuellen Freiwilligkeit jedoch deutlich weniger zum Zu-

ge kommt. Wenn in Streiksituationen nur diejenigen ›solidarisch‹ sind, die

in diesem Moment wirklich aus innerer Überzeugung und Leidenschaft mit-

machen wollen, dann haben viele Streikmaßnahmen deutlich schlechtere Er-

folgsaussichten. Und auch wenn unser Recht nur freiwillige Gewerkschafts-

mitgliedschaften kennt, so sind diese Formen einer kollektiven Selbsthilfe-

praxis der Arbeiterbewegungen doch entscheidend darauf angewiesen, dass

sie sich dauerhaft hinreichend stark und schlagkräftig organisieren können.

Dafür ist das Kriterium der freien individuellen Motivation aber keine ent-

scheidende Kategorie, denn Größe, Verbindlichkeit und Nachhaltigkeit sind

hier allemal wichtiger als eine irgendwie spontan und volatil anmutende Frei-

willigkeit. Noch deutlicher wird dies bei den Sozialversicherungen, die alle

ihre Mitglieder gegen die gemeinsamen Standardrisiken des arbeitsgesell-

schaftlichen Lebens absichern wollen. Denn nach allen historischen Erfah-



176 »Solidarität zuerst«

rungen mit diesem zentralen Element des modernen Wohlfahrtsstaates sind

Sozialversicherungen nur dann dauerhaft leistungsfähig, wennmanmit dem

Instrument der Zwangsmitgliedschaft arbeitet, wie dies seit den Zeiten der

bismarckschen Arbeiterversicherungen der Fall ist. Reflexivität ist also fraglos

fundamental für eine solche Praxis der Solidarität; Freiwilligkeit nicht unbe-

dingt.

Solidarität und die öffentliche Moral der Gesellschaft

Fragt man vor diesem Hintergrund nach dem sozialethischen Potenzial des

solidarisme für die gesellschaftlichenHerausforderungen der Gegenwart, dann

ist zunächst festzuhalten, dass die von der solidaristischen Bewegung entwi-

ckelten Thesen dem Freiheitsprojekt der europäischen Moderne keineswegs

entgegenstehen. Das solidaristische Bild vom Menschen, das den Einzelnen

ganz selbstverständlich zum »Produkt der Gesellschaft« (Charles Gide) er-

klärt, das also davon ausgeht, »daß die Individuen eher ein Produkt des ge-

meinsamen Lebens sind, als daß sie es bestimmen« (Durkheim 1992, 404),

scheint allerdings mit unseren moralischen Grundüberzeugungen frontal zu

kollidieren. Das Personenkonzept, das etwa Émile Durkheim in seiner mo-

ralsoziologischen Auseinandersetzung mit der Moralphilosophie Immanuel

Kants entwickelte, stellt aber keineswegs eine Bedrohung unserer Vorstellun-

gen von moralischer Autonomie, individueller Freiheit und persönlicher Ver-

antwortung dar. Im Gegenteil: Es liefert eine dezidiert nichtphilosophische –

und deshalb auch philosophisch kaum zu bestreitende – Begründung dieser

Überzeugungen auf sozialwissenschaftlicher Basis, mit der sich womöglich

eine stabilere Grundlegung der Freiheits- und Gleichheitserrungenschaften

der Moderne gewinnen lässt. Wir kommen nämlich kaum umhin einzuräu-

men, dass Durkheim wohl Recht hatte gegenüber den uns bis heute kulturell

geläufigeren Vorstellungen von der immer schon gegebenen Natur des Men-

schen, von seiner immer schon – »man weiß nicht wie« (Durkheim 1984, 154)

– bestehenden Autonomie, die allerdings erst imKontext der Aufklärungsphi-

losophie des 18. Jahrhunderts entdeckt und freigelegt wurde. Das, was unsere

Personalität ausmacht, was uns an unseremMenschsein jeweils als heilig und

unantastbar gilt, ist in der Tat nicht fertig mit der Natur des Menschen ge-

geben, »der plötzlich – im Vollbesitz seiner Intelligenz und seines Willens

– auf der Erde erschienen ist« (Bourgeois 2020, 19). Autonomie und Indivi-

dualität desMenschen sind eben doch ein Produkt gesellschaftlicher Entwick-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 177

lungen, historischer Erfahrungen und sozialer Lern- und Reflexionsprozesse.

Schließlich ist unsere heutige universalistische Überzeugung von der Würde

des Menschen eine relativ junge Errungenschaft der Menschheitsgeschich-

te, die über lange Zeiträume nur statusbezogene Würdekonzepte kannte. Sie

wusste jahrhundertelang um eine besondere Würde des Königs, des Adligen

und des Klerikers, hätte in dieser Zeit aber niemals ein feierliches Bekenntnis

zur unantastbaren Würde eines jeden Menschen abgelegt. Und gegenwärtig

merkenwir wieder einmal, dass dieses Bekenntnis keineswegs für immer und

ewig gesichert ist.

Der ›Kult des Individuums‹, den Durkheim am Ende des 19. Jahrhunderts

– im Rahmen der Dreyfus-Affäre – als neue Menschheitsreligion auf säku-

larer Grundlage hoffnungsvoll anbrechen sah, vermochte gegen die kollekti-

vistischen Gewaltorgien der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts nichts aus-

zurichten. Und heute schwant uns, dass sogar das bundesrepublikanische,

durch die Katastrophe der Shoah befeuerte und vermeintlich so fest eingewur-

zelte Bekenntnis zur ›unantastbaren Würde des Menschen‹ wieder unter die

Räder kommen könnte. Auch die kurzlebige Zeit der breiten ›Willkommens-

kultur‹, mit der unsere öffentliche Moral im Herbst 2015 auf die existenzielle

Not von Kriegsgeflüchteten reagierte, scheint heute schon wieder in Verges-

senheit zu geraten. Dabei hatte die bundesrepublikanische Bevölkerung den

ankommenden – und zuvor überall schroff abgewiesenen – Kriegsflüchtlin-

gen damals wirklich einen großen Bahnhof bereitet und ihre enorme Hilfs-

bereitschaft und Gastfreundlichkeit in unzähligen Initiativen praktisch wer-

den lassen. Schätzungen gehen davon aus, dass sich im Herbst 2015 und den

Monaten danach 6 bis 20 Millionen Bundesbürger aktiv an Hilfsprojekten be-

teiligt haben (vgl. Wolfrum 2020, 163). Durch das ganze Land zog damals ein

bisher nicht gekanntes kollektives Staunen über die hohe Empathie und Sen-

sibilität einer Nation, die sich einen derartigen moralischen Aufbruch selbst

nicht zugetraut hätte.

Heute jedoch ist diese Erinnerung verblasst. Unsere politischen Eliten be-

tonten in der letzten Zeit – bevor ihnen ›Corona‹ dazwischenkam – einhellig

und geradezu penetrant, dass sich ›2015 nicht wiederholen‹ dürfe. Der mi-

litante, mit Wasserwerfern und Schusswaffengebrauch zu gewährleistende

Schutz der europäischen Grenzzäune scheint wieder wichtiger zu sein – ge-

nauer: wichtiger sein zu sollen – als der Schutz der Würde der verelendenden

Menschen unmittelbar davor. Wenn entsprechende Schutzmaßnahmen für

Zäune statt für Menschen heute aber mehr oder weniger klaglos hingenom-

men werden und nicht auf breite gesellschaftliche Empörung stoßen, ist dies



178 »Solidarität zuerst«

ein deutliches Indiz dafür, dass die gesellschaftliche Moral zurzeit wenig für

universale Menschenrechte und den individuellen Schutz vor Not und Elend

zu vibrieren scheint.

Wenn es keine abstrakte Menschenwürde als solche gibt, dann ist die erst

im historisch-sozialen Entwicklungsprozess der Menschheit entstandene ›re-

lative‹ und ›progressive‹ Autonomie desMenschen, von der Durkheim sprach,

eine, die sich nicht mit geschichtsphilosophischer Notwendigkeit fortentwi-

ckeln und ausweiten muss. Sie ist dann vielmehr eine, die sich auch zurück-

entwickeln kann. Es hängt dann ausschließlich von den aktuell mobilisier-

baren moralischen Überzeugungen der Menschen ab, wie ihre Gesellschaft

sich zumWert der Menschenwürde positioniert. Die Gesellschaften sind hier

jedenfalls nicht vorab festgelegt. Sie können sich in ihrer moralischen Sen-

sibilität unterschiedlich entwickeln. Ihre Moralstandards hängen dabei nicht

nur vom guten Willen der Individuen ab, von ihrer Bildung und Vernunft.

Wichtiger sind allemal die gesellschaftlich erlebten, mehr oder weniger re-

flexiv gespeicherten und im kollektiven Gedächtnis verankerten moralischen

Erfahrungen und Vorkommnisse, die als solche, wie vor allem Durkheim im-

mer wieder betonte, regelmäßig öffentlich erinnert und aktualisiert werden

müssen.

Wenn die Dreyfus-Affäre, die Erinnerung an die gesellschaftliche Empö-

rung über die im Namen der französischen Nation begangenen Verstöße ge-

gen dieMenschenrechte des jüdischen Hauptmanns Alfred Dreyfus, nur noch

in den Geschichtsbüchern aufzufinden ist; wenn das öffentliche Gedächtnis

der Shoah immer mehr zum leeren Ritual zu werden droht; wenn die mora-

lische Begeisterung der ›Willkommenskultur‹ des Jahres 2015 von den poli-

tischen Eliten heute programmatisch diskreditiert wird, dann spricht vieles

dafür, dass die öffentliche Moral unserer Gesellschaft gegenwärtig eine Phase

der Regression durchlebt. Diese Diagnose gilt auch für die Tatsache, dass die

ohnehin schon benachteiligten und im Rahmen der sogenannten Hartz-IV-

Gesetzgebung des Jahres 2004 noch zusätzlich unter Prekarisierungsdruck

gesetzten Gruppen der Bevölkerung – anders als die Geflüchteten des Jahres

2015 – nie so etwas wie eine öffentliche Wertschätzung erfahren haben. Bis

heute erfahren sie von der herrschenden gesellschaftlichenMoral – auch nach

dem Ende der Hegemonie des Neoliberalismus – nur eine mehr oder weni-

ger latente Verachtung, jedoch keinerlei Anerkennung. Wenn es jedoch, wie

viele Beobachter hartnäckig behaupten, in der Sache zutreffend sein sollte,

dass erst der sozialpolitische ›Hartz IV-Druck‹ für hinreichende wirtschaftli-

che Dynamik und Effizienz gesorgt hat, dass also erst die politisch gewollte



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 179

Etablierung breiter Niedriglohnsektoren die Wirtschaft unserer Gesellschaft

– zum überproportionalen Vorteil der kapitalbesitzenden Schichten – wieder

stark und wettbewerbsfähig gemacht hat, dann wäre dies allemal ein Grund

für eine breite gesellschaftliche Dankbarkeit gegenüber denjenigen Bevölke-

rungsgruppen, die diesen ›Standort-Erfolg‹ mit ihrer faktischen Verarmung,

ihrer sozialen Prekarisierung erst möglich gemacht haben. Sie hätten in so-

lidaristischer Sicht dann allemal das Recht, ihrer Gesellschaft eine ordentli-

che soziale Rechnung zu präsentieren. Und es müsste dann vor allem darum

gehen, diejenigen bezahlen zu lassen, die von den – vermeintlichen oder tat-

sächlichen – Wachstums- und Wohlstandsimpulsen dieser Arbeitsmarktre-

formen in besonderer Weise profitieren konnten. Vom beidem – weder von

öffentlicher Dankbarkeit noch von öffentlichenWiedergutmachungen – ist in

unserer politischen Kultur aber rein gar nichts zu spüren.

Dennoch: Die Bilanz zur öffentlichen Moral der Bundesrepublik muss

keineswegs einfachhin negativ ausfallen. In der kurzen Phase der ›Willkom-

menskultur‹ im Herbst 2015 konnte die bundesrepublikanische Gesellschaft

jedenfalls für einige Wochen – ganz anders als viele Nachbarstaaten – auch

daswertvolle Gefühl ihrer hohenmoralischenQualität, ihrer hohen Standards

menschenrechtlicher Sensibilität, selbstloser Hilfsbereitschaft und gemein-

samen Engagements für notleidende Fremde erleben und zelebrieren. Und

sie konnte anschließend mit einem gemeinsamen öffentlichen Stolz auf die-

se Zeit zurückblicken, auch wenn dieser Stolz nicht dauerhaft anhielt. Ob

uns dies auch im Nachgang zur Corona-Krise, dem bisher größten sozialmo-

ralischen Kollektiverlebnis der Bundesrepublik, in ähnlicher Weise gelingen

wird, ist noch nicht absehbar. Ob dieser gemeinsame Kampf gegen das Virus

unser soziales Selbstbewusstsein, unsere kollektive öffentliche Moral stärkt

oder schwächt, ist noch nicht entschieden. Viele Beobachter sind sich aber

schon jetzt sicher, dass dieses Erlebnis die kollektiven Moralstandards der

Bundesrepublik grundlegend verändern wird. Und in der Tat spricht vieles

dafür, dass die öffentliche Moral ›nach Corona‹ nicht nur national, sondern

auch global eine andere werden könnte. Sie könnte eine werden, in der die li-

beralenMaximen von Freiheit,Markt und Eigenverantwortung jeden Charme

verlieren und derWunsch nach Gemeinschaft und Zusammenhalt, die Bereit-

schaft zu Gemeinsinn und sozialer Verantwortung, zu moralischer Sensibi-

lität und sozialer Empathie einen bisher nicht gekannten Siegeszug erleben.

Es könnte aber auch sein, dass sich die monatelangen kollektiven Zumutun-

gen und Restriktionen der Pandemiebekämpfung als kolossale sozialmorali-



180 »Solidarität zuerst«

sche Überforderung entpuppen, auf die die soziale Moral der Gesellschaft nur

noch mit Lethargie und Resignation zu reagieren vermag.

Es könnte sein, dass sich aufgrund einer solchen Überforderung eine So-

zialkultur entwickelt, in der Alte, Kranke und Schwache massiv unter Druck

geraten, da es auf die Dauer nicht angehen könne, dass man dem hehren

Ziel der Gesundheit aller bedenkenlos die bürgerlichen Freiheitsrechte op-

fert und massive wirtschaftliche Verarmungsprozesse in Kauf nimmt, da im

Zweifel die Freiheiten und Lebenschancen aller ja wohl wichtiger seien als

die Gesundheit ohnehin schon vorbelasteter Einzelner. Die neue Moral ›nach

Corona‹ könnte auch eine werden, in der sich ängstlich-autoritäre, zudem de-

nunziatorisch aufgeladene Verhaltensmuster des ›wachsamenNachbarn‹ und

des ›besorgten Bürgers‹ ebenso ungehindert ausbreiten wie eine gefährliche

Sehnsucht nach starken nationalen Regierungen, nach starken Männern und

Frauen, deren Machtansprüche man sich angesichts der unüberschaubaren

Komplexitätslagen sozialer Solidaritäten nur allzu gerne unterwerfen will,

statt ammühsamen Projekt gemeinsamer wissenschaftlicher Aufklärung, po-

litischer Teilhabe und demokratischer Selbstregierung weiterzuarbeiten. Und

schließlich könnte die neue Moral gegenläufig dazu auch eine werden, in der

sich ein neuer Groll, neue Aversionen gegen die vermeintlich völlig unge-

hemmt auftretenden Herrschaftsansprüche des Staates, gegen das ›System‹

und das ›Establishment‹, festsetzen und kaum noch auflockern lassen. ›Nach

Corona‹ wird das komplexe Spannungsfeld von Demokratie, Staat und Zivil-

gesellschaft, von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidarität jedenfalls wieder neu

auf der Tagesordnung stehen. Es muss politisch und moralisch wieder neu

ausgehandelt werden. Die Bundesrepublik könnte dabei – so oder so – eine

andere werden.

Wie auch immer: Am Ende sind es die Gesellschaften und die in ihr so-

zialisierten Individuen, die die jeweils herrschenden Moralmaßstäbe sichern

und etablieren, ausbauen und intensivieren oder auch schwächen, aufkün-

digen und grundlegend verändern. Dagegen sind keine philosophische Ver-

nunft und kein metaphysisches Kraut gewachsen. Mit anderen Worten: In

Sachen Moral ist vieles möglich. Alles hängt voll und ganz von uns ab, aber

nicht von uns allein, nicht einfach von unserer individuellen Tugend undMo-

ral, sondern von uns als moralischen Subjekten inmitten der permanenten,

nie stillzustellenden Debatten um die öffentliche Moral unserer Gesellschaft

und ihre Solidaritäten, deren ›Produkte‹ wir weit eher sind als dass wir sie

beherrschen und bestimmen.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 181

Öffentliche Selbstverständigungen im Rahmen eines
sozialen Quasi-Vertrags

Das Motiv der permanenten öffentlichen Debatte um die Moral der Gesell-

schaft spielt bei den Solidaristen von daher eine zentrale Rolle; und ohne

dieses Motiv lässt sich auch die solidaristische Idee vom rückwirkenden

Quasi-Vertrag als Grundlage einer modernen Theorie sozialer Gerechtig-

keit nicht angemessen verstehen. Die Theoreme des vertragstheoretischen

Denkens spielen spätestens seit dem großen Erfolg von John Rawls’ Theory

of Justice (1971) in der politischen Philosophie der Gegenwart eine zentrale

Rolle. Ihnen traut man zu, auf der Basis der Prinzipien individueller Freiheit

und Gleichheit kollektive Regelungen zu finden, die in dem Maße legitim

sind, wie ihnen alle davon Betroffenen vernünftigerweise zustimmen bzw.

zustimmen könnten. Bei Rawls’ Gerechtigkeitstheorie, aber auch bei den

meisten anderen der gegenwärtigen Vertragstheorien, geht es aber – anders

als beim rückwirkenden Quasi-Kontrakt der Solidaristen – um die Idee

eines vorgängigen, die Gesellschaft allererst konstituierenden Gesellschafts-

vertrags. Diesen schließen die Individuen in Unkenntnis ihrer späteren

realen Lebensbedingungen unter einem »Schleier des Nichtwissens« (John

Rawls) miteinander ab, wobei sie nicht als moralische Subjekte, sondern

als eigennutzorientierte Rationalegoisten agieren. Die Gesellschaftsverträge

werden hier ausschließlich im Blick auf mögliche Kooperationsgewinne,

auf Win-Win-Situationen zum wechselseitigen Vorteil aller entworfen. Und

so verwundert es nicht, dass diese elementar auf die Sozialfigur des homo

oeconomicus zugeschnittene Variante des Gerechtigkeitsdiskurses gerade in

den zurückliegenden Zeiten der neoliberalen Hegemonie über das politisch-

moralische Durchschnittsempfinden der Gesellschaft hohe Aufmerksamkeit

finden konnte.

Im solidaristischen Konzept des Quasi-Vertrags ist dagegen nirgendwo

von aufgeklärten Rationalegoisten, von Eigennutzmaximierung und Koope-

rationsgewinnen die Rede.Vielmehr geht es hier explizit umBürgerinnen und

Bürger, die sich in Kenntnis ihrer jeweiligen sozialen Positionen und ihrer so-

zialen Solidaritäten frei und gleich miteinander beraten und »gleichermaßen

das Recht zu diskutieren und zuzustimmen haben« (Bourgeois 2020, 49). Sie

sind dabei nicht von egozentrischen Klugheitskalkülen, sondern von mora-

lischen Freiheits- und Gleichheitsmotiven getragen; und sie debattieren die

Bedingungen ihrer Übereinkünfte »in gleicherMoralität« (ebd., 34). Der rück-



182 »Solidarität zuerst«

wirkende Quasi-Vertrag, den alle Gesellschaftsmitglieder im Wissen um ih-

re höchst ungleichen gesellschaftlichen Lebensbedingungen miteinander ab-

schließen, ist dann nur der gleichsam feierliche Schlusspunkt, an dem die

Ergebnisse dieser moralischen Selbstverständigungsdiskurse bis auf weite-

res symbolisch festgehalten und ratifiziert werden. In diesen Diskursen geht

es also nicht um die Konstruktion vonWin-Win-Situationen, sondern um die

gemeinsame Verständigung über gute Gründe, die für bestimmte politische

Regulierungen sprechen und die prinzipiell allen Gesellschaftsmitgliedern als

solche einleuchten bzw. einleuchten könnten. Und die Tatsache, dass eine be-

stimmte Regel meinem individuellen Partikularinteresse nutzt, kann dabei

nicht als guter Grund fungieren.

DieThemen dieser Selbstverständigungsdiskurse umfassen grundsätzlich

alle Bereiche der gesellschaftlichen de facto-Solidaritäten. Sie sind prinzipiell

grenzenlos. So ist im Hinblick auf die Fragen einer gerechten Verteilung des

gemeinsam erwirtschafteten Wohlstands der Gesellschaft ein breiter Diskurs

über die Ausmaße einer gerechten Umverteilung und die Aufgaben eines gu-

ten Wohlfahrtsstaates zu führen; und dies war das eigentliche Anliegen der

Solidaristen im Frankreich der Dritten Republik. Hier geht es dann vor allem

um gemeinsame Verständigungen über jeweils einschlägige wissenschaftli-

che Erkenntnisstände, über Faktenlagen und Zukunftsprognosen zur wirt-

schaftlich-sozialen Entwicklung etc., auch wenn man vermeintlich sicheren

Einsichten der Wissenschaften nicht einfach blind vertrauen darf. In diesen

Debatten könnte sich die Gesellschaft z.B. darüber aufklären, dass es wahr-

scheinlich sinnvoll und wünschenswert ist, auf eine allzu radikale Gleichver-

teilung des gesellschaftlichen Reichtums zu verzichten, mit monetären An-

reizstrukturen zu arbeiten und differenzierte Entlohnungssysteme zu entwi-

ckeln, in denen sich Fleiß und Anstrengungen bezahlt machen können; ein

Plädoyer, dass immer schon zum Markenkern des Liberalismus gehörte. Zu-

gleich kann sich die Gesellschaft aber auch darüber aufklären, dass zu hohe

Grade sozialer Ungleichheit für eine erfolgreiche und leistungsfähige Natio-

nalökonomie wahrscheinlich nachteilig sind; eine Einsicht, die man in libe-

ralen Kreisen nur ungern hört. Vor allem aber dürfte es in diesen Debatten –

über Gerechtigkeitsfragen nach der Verteilung des gemeinsam erarbeiteten

gesellschaftlichen Reichtums hinaus – auch um die grundsätzliche Frage ge-

hen, welche Bereiche des gesellschaftlichen Lebens eher staatlich oder eher

marktlich gesteuert werden sollten, was wir der Privatwirtschaft und was wir

der öffentlichenDaseinsvorsorge zuweisenwollen,wowir überkommene For-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft? 183

men des Privateigentums durch ältere oder jüngere Formen des Sozialeigen-

tums ersetzen wollen etc.

In diesen Debatten geht es also nicht primär um Vorstellungen von

Tausch-, Ausgleichs- und Kompensationsgerechtigkeit, in deren Hinter-

grund immer noch die Idee mitschwingt, dass es primär nicht um eine

kollektive Governance der de facto-Solidaritäten, sondern um die politische

Herstellung hinreichend gleicher und freier Existenzbedingungen für die

Individuen gehen könnte und müsste. Denn in diesen Debatten dürfte sich

rasch zeigen, dass ein solcher Fokus auf Gerechtigkeit unterkomplex ist,

wenn es darum geht, die sozialen Solidaritäten des gemeinschaftlichen

Lebens klug und nachhaltig zu bearbeiten. Neben dem gesellschaftlichen

Ziel der Herstellung sozialer Gerechtigkeit dürfte es ebenso sehr um die

Voraussetzungen langfristiger wirtschaftlicher Prosperität und materiellen

Wohlstands, um die ideellen Grundlagen unserer politischen Kultur und

unserer demokratisch-partizipativen Lebensformen, um die Bedingungen

eines sensiblen und nachhaltigen Umgangs mit den begrenzten ökologi-

schen Ressourcen der Erde und nicht zuletzt auch um die Frage gehen, wie

wir uns als Gesellschaft politisch und moralisch verantwortlich gegenüber

unserer eigenen Geschichte, gegenüber den weltweiten Herausforderungen

der Gegenwart und gegenüber den unsicheren Perspektiven unserer globalen

Zukunft verhalten können und wollen.

Die öffentlichen Selbstverständigungsdebatten im Rahmen des solidaris-

tischen Quasi-Vertrags beziehen sich also auf den gesamten Bereich der po-

litischen Regulierung des gesellschaftlichen Lebens (vgl. Große Kracht 2017,

353f.). Dabei geht es nicht zuletzt auch um die komplexen Fragen der sozialen

Verantwortungsverteilung zwischen den Individuen, den verschiedenen ge-

sellschaftlichen Organisationen und Institutionen, den Vereinen, Verbänden

und Interessengruppen und dem Staat als letztverbindlicher politisch-recht-

licher Regulierungsinstanz. Das liberale Dispositiv individueller Verantwor-

tung muss in diesem Rahmen durch ein postliberales Dispositiv kollektiver

Regulierungs- undGestaltungsverantwortung ersetzt werden.Damit wird die

eigentliche Verantwortung der Staatsbürgerinnen und Staatsbürger für sich

und ihre Gesellschaft aber keineswegs geschwächt oder gar abgeschafft. Im

Gegenteil: Sie wird angesichts der gesellschaftlichen Komplexitätslagen er-

heblich ausgeweitet und auf ein wesentlich höheres Anspruchsniveau geho-

ben, auf dem nicht mehr jeder für sich zu sorgen hat, sondern alle für alles

verantwortlich werden. Die staatsbürgerliche Verantwortung wächst damit

über eine privatisierende Engführung auf Eigenverantwortung hinaus und



184 »Solidarität zuerst«

dehnt sich in den breiten, allemal unbehaglichen Raum politischer Mitge-

staltungsverantwortung für die – längst auch global ausgreifenden – gesell-

schaftlichen Solidarzusammenhänge insgesamt aus. Und in dem Maße, wie

die modernen Gesellschaften am neuzeitlichen Demokratieprojekt festhalten

und eine solche Verantwortungsausdehnung gewissermaßen verlangen, kann

undmuss auch ein entsprechend anspruchsvolles Projekt umfassender demo-

kratischer Selbstregierung auf die Tagesordnung treten. Denn nun müssen

die Staatsbürgerinnen und Staatsbürger nicht nur ihre jeweiligen Eigeninter-

essen in den Blick nehmen, sondern sich auch darum bemühen, ihre sozia-

len Solidaritäten gemeinschaftlichmöglich klug und erfolgreich zu regulieren

und zu administrieren.

Wennwir den sozialen Solidaritäten, die so zahlreich und in so vielschich-

tigen Formen – zum Guten wie zum Bösen – auftreten, nicht entgehen kön-

nen und im Interesse unserer Entwicklungs- und Entfaltungsbedingungen

auch gar nicht entgehen wollen, dann ist jedenfalls festzuhalten, dass die-

se Solidaritäten – und nicht etwa das Individuum mit seinen vermeintlich

naturgegebenen Rechten und Pflichten – den Ausgangspunkt jeder gesell-

schaftlichen Selbstverständigung bilden. Mit ihnen beginnt alles und ohne

sie geht nichts. Es bleibt deshalb dabei: Die solidaristische Devise »Solidari-

tät zuerst; sie ist das erste Faktum, mit ihr muss man anfangen« (Léon Bour-

geois) ist heute aktueller denn je. Wer hohe Grade an individueller Freiheit

und moralischer Autonomie für alle Gesellschaftsmitglieder, hohe Grade an

wirtschaftlicher Leistungskraft und materiellem Wohlstand, hohe Grade an

sozialer und gesundheitlicher Sicherheit, eine vielgestaltig ausdifferenzier-

te Landschaft von Bildung, Kunst und Kultur und eine belastbare öffentliche

Moral von Gemeinsinn, Zusammengehörigkeit und Verantwortung will, wird

diese Ziele heute viel eher unter solidaristischer als unter liberaler Flagge er-

reichen können.



Literaturverzeichnis

Abelshauser, Werner (1987): Freiheitlicher Korporatismus im Kaiserreich und

in der Weimarer Republik, in: Ders. (Hg.), Die Weimarer Republik als

Wohlfahrtsstaat. ZumVerhältnis vonWirtschafts- und Sozialpolitik in der

Industriegesellschaft, Stuttgart: Steiner, 147-170.

– (2011): DeutscheWirtschaftsgeschichte. Von 1945 bis zur Gegenwart. Zweite,

überarbeitete und erweitere Auflage, München: C.H.Beck.

Adorno, Theodor W. (1970): Einleitung, in: Emile Durkheim, Soziologie und

Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7-44.

Audier, Serge (2010): La pensée solidariste. Aux sources du modèle social

républicain, Paris: Presses universitaires de France.

Bastiat, Frédéric (1982): Harmonies économiques. Deuxième édition, aug-

mentée des manuscrits laissés par l’auteur (1851). Faksimile-Nachdruck,

Genève/Paris: Slatkine.

Bode, Ingo (1999): Solidarität im Vorsorgestaat. Der französischeWeg sozialer

Sicherung und Gesundheitsversorgung, Frankfurt a.M./New York: Cam-

pus.

Borgetto, Michel (1993): La notion de fraternité en droit public français. Le

passé, le present et l’avenir de la solidarité, Paris: Libraire générale de

droit et de jurisprudence.

Bouglé, Celestin (1903): L’évolution du solidarisme, in: Revue politique et par-

lementaire 35, 480-505.

– (1907): Le solidarisme, Paris: Giard et Brière.

Bourgeois, Léon (1904): Préface, in: Les applications sociales de la solidarité.

Leçons professeés á l’École des hautes études sociales, Paris: Alcan, V-

XXII.

– (1907): L’idée de solidarité et ses conséquences sociales, in: Essai d’une phi-

losophie de la solidarité. Conférences et discussions. Présidées par Léon



186 »Solidarität zuerst«

Bourgeois et Alfred Croiset (École des hautes études sociales, 1901-1902)

(1902). Deuxième édition, Paris: Alcan, 1-119.

– (2008): Solidarité. Présentation par Marie-Claude Blais, Lorment: Le Bord

de l’eau.

– (2008a): Rapport au Congrès d’Éducation Sociale en 1900, in: Ders. 2008,

104-120.

– (2008b): Extrait de compte rendu de la séance du Congrès d’Éducation So-

ciale du jeudi soir 27 septembre 1900, in: Ders. 2008, 121-140.

– (2008c): Discours de clȏture au Congrès d’Éducation Sociale en 1900, in:

Ders. 2008, 141-158.

– (2020): Solidarität (1896), in: Ders., Solidarität. Von den Grundlagen eines

dauerhaften Friedens, Berlin: Suhrkamp.

Brunetière, Ferdinand (1898): Aprés le procés, in: Revue des Deux Mondes,

15.03.1898, 428-446.

Comte, Auguste (1891): Katechismus der Positiven Religion (1852, 1859). Nach

der zweiten Ausgabe des Originals übersetzt von E. Roschlau, Leipzig:

Otto Wigand.

– (1923a): Soziologie. 2. Auflage, Bd. 1: Der dogmatische Teil der Sozialphilo-

sophie, Jena: Gustav Fischer.

– (1923b): Soziologie. 2. Auflage, Bd. 3: Abschluß der Sozialphilosophie und

allgemeine Folgerungen, Jena: Gustav Fischer.

– (1973): Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die für eine Reform der Gesell-

schaft notwendig sind (1822), München: Hanser.

– (2008): System der positiven Politik. Zweiter Band von vier Bänden (1851),

Wien: Turia und Kant.

Donoso Cortés, Juan (2007): Essay über den Katholizismus, den Liberalis-

mus und den Sozialismus, betrachtet in ihren Grundprinzipien (1851), in:

Ders., Essay über den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozia-

lismus und andere Schriften aus den Jahren 1851-1853. Dritte, vermehrte

Auflage, Wien/Leipzig: Karolinger, 1-279.

Durkheim, Émile (1976): Bestimmung der moralischen Tatsache (1906), in:

Ders., Soziologie und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 84-117.

– (1981a): Einführung in die Sozialwissenschaft. Eröffnungsvorlesung von

1887-1888, in: Ders., Frühe Schriften zur Begründung der Sozialwissen-

schaft, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand, 25-52.

– (1981b): Einführung in die Soziologie der Familie. Studienjahr von 1888-

1889, in: Ders., Frühe Schriften zur Begründung der Sozialwissenschaft,

Darmstadt/Neuwied: Luchterhand, 53-76.



Literaturverzeichnis 187

– (1984): Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesungen an der Sorbonne

1902/03, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

– (1986): Der Individualismus und die Intellektuellen (1898), in: Hans Bertram

(Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 54-70.

– (1992): Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer

Gesellschaften (1893), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

– (1995): Über Deutschland. Texte aus den Jahren 1887-1915. Herausgegeben

von Franz Schultheis und Andreas Gipper, Konstanz: UVK.

– (1995a): Die Philosophie an den deutschen Universitäten (1887), in: Ders.

1995, 27-83.

– (1995b): Die positiveMoralwissenschaft in Deutschland (1887), in: Ders. 1995,

85-175.

– (1995c): Bau und Leben des sozialen Körpers nach Schäffle (1885), in: Ders.

1995, 189-216.

– (1995d): Stellungnahme zum deutschen Einfluß auf die französische Sozio-

logie (1902), in: Ders. 1995, 237.

– (1995e): »Deutschland über alles«. Die deutsche Gesinnung und der Krieg

(1915), in: Ders. 1995, 245-290.

– (1999): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der

Moral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

–/Denis, Ernest (1915): Wer hat den Krieg gewollt? Die Vorgeschichte des

Kriegs nach den diplomatischen Aktenstücken, Paris: Colin.

Eisner, Kurt (1919): Sieben Briefe. An eine Freundin, IV. Solidarität (1908), in:

Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2, Berlin: Cassirer, 52-56.

Eucken, Walter (1932): Staatliche Strukturwandlungen und die Krisis des Ka-

pitalismus, in: Weltwirtschaftliches Archiv 36, 297-321.

Ewald, François (1993): Der Vorsorgestaat (1986), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Feilbogen, Siegmund (1915): Die Solidaritätsphilosophie in Frankreich, in:Max

Adler (Hg.), Festschrift für Wilhelm Jerusalem zu seinem 60. Geburtstag

von Freunden, Verehrern und Schülern,Wien/Leipzig: Braumüller, 61-80.

Fouillée, Alfred (1880): La science sociale contemporaine, Paris: Hachette.

– (1883): L’idée moderne du droit en Allemagne, en Angleterre et en France

(1878). Zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage, Paris: Hachette.

– (1884): La propriété sociale et la démocratie, Paris: Hachette.

– (1896): Le mouvement positiviste et la conception sociologique du monde,

Paris: Alcan.



188 »Solidarität zuerst«

– (1899): Critique des Systèmes de morale contemporains (1883). Vierte Auf-

lage, Paris: Alcan.

– (1907): Der Evolutionismus der Kraft-Ideen (1890), Leipzig: W. Klinkhardt.

Gall, Lothar (1975): Liberalismus und ›bürgerliche Gesellschaft‹. Zu Charakter

und Entwicklung der liberalen Bewegung in Deutschland, in: Historische

Zeitschrift 220, 324-356.

Gauchet, Marcel (1991): Die Erklärung der Menschenrechte. Die Debatte um

die bürgerlichen Freiheiten 1789 (1989), Reinbek: Rowohlt.

Gide, Charles (1889): Le centenaire de 1789, in: Revue d’économie politique 2,

326-336.

– (1890): L’école nouvelle. Conférence faite á Genève le 28 Mars 1890, publié

par La Société Chrétienne Suisse d’Économie Sociale, Genf: Richter.

– (1905): Grundzüge der Nationalökonomie. Mit Zustimmung des Verfassers

übersetzt und für den deutschen Leser eingerichtet von Dr. Gustav Weiß

von Wessenstein, Wien: Manz.

– (1913): Die Solidaristen, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der volkswirt-

schaftlichen Lehrmeinungen (1909). Nach der zweiten, durchgesehe-

nen und verbesserten Ausgabe herausgegeben von Franz Oppenheimer.

Deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer, 667-697.

– (1925): Die sozialökonomische Literatur in Frankreich seit dem Beginn die-

ses Jahrhunderts, in: Moritz Julius Bonn/Melchior Palyi (Hg.), Die Wirt-

schaftswissenschaft nach dem Krieg (FS Lujo Brentano), Bd. 2, München-

Leipzig: Duncker&Humblot, 33-58.

– (1928): Grundsätze der Volkswirtschaftslehre. Nach der 25. Auflage über-

setzt von Dr. Ludwig Nowotny, Halberstadt: Meyer.

– (1929): Der Kooperatismus. Nach der fünften Auflage übersetzt von Dr. Kurt

Bretschneider und eingeleitet von Prof. Dr. Ernst Grünfeld, Halberstadt:

Meyer.

Goodhart, David (2020): The road to somewhere. Wie wir Arbeit, Familie und

Gesellschaft neu denken müssen (2017), München: millemari.

Große Kracht, Hermann-Josef (2005): Kontraktualistische Vernunft – quo va-

dis? Zu Aktualitätsprofil undTheoriekontext der Rede vom ›Gesellschafts-

vertrag‹, in: Karl Gabriel/Hermann-Josef Große Kracht (Hg.), Brauchen

wir einen neuen Gesellschaftsvertrag?, Wiesbaden: VS, 9-33.

– (2011): Wilhelm Emmanuel von Ketteler. Ein Bischof in den sozialen Debat-

ten seiner Zeit, Kevelaer: topos.

– (2014): Kult des Individuums oder Sakralität der Person? Ungeklärte Bezie-

hungen und neue Verständigungschancen zwischen Theologie und Sozi-



Literaturverzeichnis 189

altheorie, in: Ders. (Hg.), Der moderne Glaube an die Menschenwürde.

Philosophie, Soziologie und Theologie im Gespräch mit Hans Joas, Biele-

feld: transcript, 223-241.

– (2017): Solidarität und Solidarismus. Postliberale Suchbewegungen zur nor-

mativen Selbstverständigung moderner Gesellschaften, Bielefeld: tran-

script.

Habermas, Jürgen (1961): Reflexionen über den Begriff der politischen Be-

teiligung, in: Ders./Ludwig von Friedeburg/Christoph Oehler/Friedrich

Weltz, Student und Politik, Neuwied: Luchterhand, 13-55.

– (1990): Vorwort zur Neuauflage 1990, in: Ders., Strukturwandel der Öf-

fentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesell-

schaft (1962), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 11-50.

von Hayek, Friedrich August (1971): Die Verfassung der Freiheit, Tübingen:

Mohr.

– (1981): Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die Illusion der sozialen Gerech-

tigkeit. Eine neue Darstellung der Prinzipien der Gerechtigkeit und der

politischen Ökonomie, Landsberg am Lech: verlag moderne industrie.

– (2004): Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit (1976), in: Ders.,Wissenschaft

und Sozialismus. Aufsätze zur Sozialismuskritik (Gesammelte Schriften

in deutscher Sprache, Abt. A, Bd. 7), Tübingen: Mohr-Siebeck, 186-196.

Hobbes, Thomas (1984): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchli-

chen und bürgerlichen Staates (1651), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1956): Die Metaphysik der Sitten (1797), in: Ders., Werke in

sechs Bänden. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel, Bd. 4, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 303-634.

– (1964): Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt

aber nicht für die Praxis (1793), in: Ders., Werke in sechs Bänden. Her-

ausgegeben von Wilhelm Weischedel, Bd. 6, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

127-172.

Kaube, Jürgen (1993): Das Reflexionsdefizit desWohlfahrtsstaates, in: Stephan

Lessenich (Hg.), Wohlfahrtsstaatliche Grundbegriffe. Historische und ak-

tuelle Diskurse, Frankfurt a.M./New York: Campus, 55-69.

Kaufmann, Franz-Xaver (2003): Sozialpolitisches Denken. Die deutsche Tra-

dition, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang (2000a): Liberalismus sans phrase I: Verdienstethi-

scher Naturalismus und Entwicklungschancengleichheit, Stuttgart/Wei-

mar: Metzler, 354-375.



190 »Solidarität zuerst«

– (2000b): Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik

egalitaristischer Sozialstaatsbegründung, in: Ders. (Hg.), Politische Phi-

losophie des Sozialstaats, Weilerswist: Velbrück, 202-256.

Lassalle, Ferdinand (1919): Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch. Der ökonomi-

sche Julian oder: Kapital und Arbeit (1864), in: Ders., Gesammelte Reden

und Schriften. Herausgegeben und eingeleitet von Eduard Bernstein, Bd.

V, Berlin: Cassirer.

– (1948): Offenes Antwortschreiben an das Central Comité zur Berufung ei-

nes Allgemeinen Deutschen Arbeiter-Congresses zu Leipzig (1.März 1863),

in: Ders., Arbeiter-Programm.Offenes Antwortschreiben.Herausgegeben

von August Skalweit, Frankfurt a.M.: Klostermann, 53-84.

Marica, George Em. (1932): Émile Durkheim. Soziologie und Soziologismus,

Jena: Gustav Fischer 1932.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1989): Manifest der Kommunistischen Partei

(1848), Stuttgart: Reclam.

Münkler,Herfried (2004): Enzyklopädie der Ideen der Zukunft: Solidarität, in:

Jens Beckert u.a. (Hg.), Transnationale Solidarität. Chancen undGrenzen,

Frankfurt a.M./New York: Campus, 15-28.

Pankoke, Eckart (1970): Sociale Bewegung – Sociale Frage – Sociale Poli-

tik. Grundfragen der deutschen ›Socialwissenschaft‹ im 19. Jahrhundert,

Stuttgart: Ernst Klett.

Pareto, Vilfredo (1898): Solidarité Sociale, in: Journal des économistes 33, 161-

171.

– (1900): Le péril socialiste, in: Journal des économistes 42, 161-178.

Piketty, Thomas (2020): Kapital und Ideologie (2019), München: C.H.Beck.

Rawls, John (1975): EineTheorie der Gerechtigkeit (1971), Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp

Ruby, Marcel (1971): Le solidarisme, Paris: Gedalge.

Schulze-Delitzsch, Hermann (1863): Capitel zu einem deutschen Arbeiterka-

techismus. Sechs Vorträge vor demBerliner Arbeiterverein, Leipzig: Ernst

Keil.

Slobodian, Quinn (2019): Globalisten. Das Ende der Imperien und die Geburt

des Neoliberalismus (2018), Berlin: Suhrkamp.

Smith, Adam (1974): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner

Natur und seiner Ursachen (1776). Aus dem Englischen übertragen nach

der fünften Auflage 1789, mit einer Würdigung von Horst Claus Reckten-

wald, München: C.H.Beck.



Literaturverzeichnis 191

Sorel, Georges (1969): Über die Gewalt (1908). Nachwort von George Licht-

heim, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Spaemann, Robert (1959): Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Re-

stauration. Studien über L.G.A. de Bonald; München: Kösel.

Waechter; Matthias (2019): Geschichte Frankreichs im 20. Jahrhundert, Mün-

chen: C.H.Beck.

Weber, Max (1934): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus

(1904/05), Tübingen: Mohr.

Winkler, Heinrich August (2009): Geschichte des Westens, Bd. 1: Von den An-

fängen in der Antike bis zum 20. Jahrhundert, München: C.H.Beck.

Wolfrum, Edgar (2020): Der Aufsteiger. Eine Geschichte Deutschlands von

1990 bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta.



Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Extinction Rebellion Hannover

»Hope dies – Action begins«: 
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-5070-3
EPUB: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann, 
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten 
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8



Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 Sebastian Haunss, Moritz Sommer (Hg.)

 Fridays for Future – 
Die Jugend gegen den Klimawandel 
Konturen der weltweiten Protestbewegung 

 Oktober 2020, 264 S., kart.
22,00  €  (DE), 978-3-8376-5347-2
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5347-6
 ISBN 978-3-7328-5347-2

 Helmut König

 Lüge und Täuschung 
in den Zeiten von Putin, Trump & Co. 

 September 2020, 360 S., kart.
29,50  €  (DE), 978-3-8376-5515-5
E-Book: 
PDF: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5515-9
EPUB: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-7328-5515-5

 BICC Bonn International Center for Conversion, 
HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und 
Konfliktforschung, IFSH Institut für Friedensforschung und 
Sicherheitspolitik an der Universität Hamburg, 
INEF Institut für Entwicklung und Frieden 

 Friedensgutachten 2020 
 Im Schatten der Pandemie: letzte Chance für Europa 

 Juni 2020, 160 S., kart., 33 Farbabbildungen
15,00  €  (DE), 978-3-8376-5381-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5381-0




	Inhalt
	Vorwort
	1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne
	2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«?
	3. Normative Ernüchterungen
	4. »Solidarität zuerst«.
	5. Relative und progressive Autonomie
	6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag
	7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?
	Literaturverzeichnis

