Hermann-Josef GrofRe Kracht
»Solidaritit zuerst«

Edition Politik | Band 124



Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und einem Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Férderung von Open
Access in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft

2021)

Die Publikation beachtet die Qualititsstandards fiir die Open-Access-Publikation
von Biichern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://0a2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualititsstandards_oabiicher/

Hauptsponsor: Staats- und Universitits-
bibliothek Bremen (POLLUX — Informations-
dienst Politikwissenschaft)

Vollsponsoren: Universititsbibliothek Bay-
reuth | Universititsbibliothek der Humboldt-
Universitit zu Berlin | Freie Universitit Ber-
lin - Universititsbibliothek | Staatsbibliothek
zu Berlin | Universititsbibliothek Bielefeld |
Universitdtsbibliothek der Ruhr-Universitdt
Bochum (RUB) | Universitits- und Landes-
bibliothek Bonn | Vorarlberger Landesbiblio-
thek | Universititsbibliothek der Technischen
Universitit Chemnitz | Universitits- und
Landesbibliothek Darmstadt | Sichsische
Landesbibliothek Staats- und Universitats-
bibliothek Dresden (SLUB) | Universititsbi-
bliothek Duisburg-Essen | Universitits- und
Landesbibliothek Diisseldorf | Universitits-
bibliothek Erlangen-Niirnberg | Universitits-
bibliothek Frankfurt/M. | Niedersichsische
Staats- und Universitdtsbibliothek Gottin-
gen | Universititsbibliothek Greifswald |
Universitdtsbibliothek der FernUniversitit

in Hagen | Staats- und Universititsbiblio-
thek Carl von Ossietzky, Hamburg | TIB —
Leibniz-Informationszentrum Technik und
Naturwissenschaften und Universititsbiblio-

thek | Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek

- Niedersichsische Landesbibliothek | Uni-
versititsbibliothek Heidelberg | Universitits-
bibliothek Kassel | Universititsbibliothek
Kiel (CAU) | Universititsbibliothek Koblenz

- Landau | Universitits- und Stadtbiblio-
thek K8ln | Universititsbibliothek Leipzig |
Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern |
Universitatsbibliothek Otto-von-Guericke-
Universitit Magdeburg | Universititsbiblio-
thek Marburg | Max Planck Digital Library
(MPDL) | Universitits- und Landesbibliothek
Miinster | Universititsbibliothek der Carl
von Ossietzky-Universitit, Oldenburg | Uni-
versititsbibliothek Osnabriick | Universitits-
bibliothek Passau | Universititsbibliothek St.
Gallen | Universititsbibliothek Vechta | Uni-
versititsbibliothek Wien | Universititsbiblio-
thek Wuppertal | Zentralbibliothek Ziirich
Sponsoring Light: Bundesministerium der
Verteidigung | Landesbibliothek Oldenburg
Mikrosponsoring: Stiftung Wissenschaft
und Politik (SWP) - Deutsches Institut

fiir Internationale Politik und Sicherheit |
Leibniz-Institut fitr Europiische Geschichte,
Mainz

Hermann-Josef Grof3e Kracht (apl. Prof. Dr. phil., theol. habil., M.A.), geb. 1962,
ist Akademischer Oberrat am Institut fiir Theologie und Sozialethik der Techni-

schen Universitit Darmstadt.



Hermann-Josef GroBe Kracht
»Solidaritat zuerst«

Zur Neuentdeckung einer politischen Idee

[transcript]



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hermann-Josef GroBe Kracht

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5837-8

PDF-ISBN 978-3-8394-5837-2

EPUB-ISBN 978-3-7328-5837-8
https://doi.org/10.14361/9783839458372
Buchreihen-ISSN: 2702-9050

Buchreihen-eISSN: 2702-9069

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download



Inhalt

VOIWOI ..o 9
1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne .................. 13
Konjunkturen der Solidaritdt..........covieeiiiii e 14
Ein »kaltes, stahlhartes Wort«........oooiiiiiiiii 7
Die Solidaritat als »grand fait« ........ooeieiiii e 2

2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

Der versdaumte Abschied von der liberalen Gesellschaftsillusion . ............ 25
Autonome Persdnlichkeit und egalitére Birgergesellschaft ..................cooeeet. 26
Birgerliche Freiheit und privates Produktiveigentum............cooviviiiiiiinnn., 28
Jeder seines eigenen Gliickes Schmied? .........oooiiiiiiiiiiiii 30
Noch immer Unabhangigkeit? Eine sozialethische Grundsatzdebatte................. 33
»Die Arbeiter als lauter Unternehmer«? ..........cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiea, 35
Im Glicksspiel der gesellschaftlichen Zusammenhange ..............cocevviineen... 37
Das Ende der Kategorien von Leistung und Verdienst..........cooeviiiiiiiinnenn. 39
Gerechtigkeitsambitionen und die Logik des Marktes ..............ccooevviinnen.n. 42
Nur noch Aquivalententausch-Gerechtigheit? ................cocvivivneeniinennss bt
Fabrikunfalle: Das postliberale Moralprofil des Wohlfahrtsstaates.................... 47
Der Wohlfahrtsstaat und die Krise des Liberalismus ..............c.ccooevieiieien. 50
Das Normativitatsprofil der neuen Sozialversicherungsgesellschaft.................. 53
Der Wohlfahrtsstaat auf der Suche nach einer postliberalen Moral ................... 55

3. Normative Erniichterungen.

Ungeliebte Einsichten postliberaler Solidaritatssoziologie ................... 59
Soziologie als Naturwissenschaft der Gesellschaft ..............cocvviiiiiiinn... 60
Auguste Comte und die »Reorganisation der Gesellschaft«....................o.o... 62

Solidaritat und Arbeitsteilung. .......ooeeiineer e 66



Ein neues gouvernement spirituel? ..........cooiiiiiiiiii e 69

An der Schwelle zu einer modernen Solidaritatstheorie..............ccoovveee..... 70
Der friihe Durkheim und die Moralwissenschaften in Deutschland..................... il
»Ein dunkles Phanomen« ... ..uueeiie it e 13
Von der Ahnlichkeits- zur Abhangigkeitssolidaritat ...................coeevvininn... 75
Das Scheitern einer szientistisch iberakzentuierten Moralsoziologie ................ 79
Soziale Evolution oder dffentlicher Diskurs? .........cooviiiiiiiiiiiiii e 81

4. »Solidaritat zuerst«.

Programm und Profil des Solidarismus .................................. 83
Léon Bourgeois und der Linksrepublikanismus ............ooovviiiiiieiiiinnnnn. 83
Ein sozialpolitischer Siegeszug ........vvneeire i 87
Solidarité de fait und solidarité devoir ..........ccovieeiiiiiiiii e 90
Alfred Fouillée und die Anfénge solidaristischer Sozialphilosophie .................. 92
Eine demokratische Moral jenseits von |dealismus und Naturalismus ................ 95
Charles Gide und die »Schule der Solidaritdt« ..........oceviiiiiiiiiiiiiiiiine.n. 97
Tuberkulosebazillen, Bérsenturbulenzen und die solidarité fatale ................... 100
Auf dem Weg zur letzten Stufe der Solidaritat...........c.ooeviiiiiiiiiiian.t. 104

5.  Relative und progressive Autonomie.

Solidaristische Solidaritat und individuelle Freiheit.......................... 107
Gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens................ 109
Soziale Evolution und individuelle Persénlichkeit...............coooiiiiiiiii... 12
»Zu gleicher Zeit persénlicher und solidarischer«...........oovveviiiiiiinnnnn, 15
Die Dreyfus-Affare und der Kult des Individuums............oooeiiiiiiiiiinann, 18
Uneingeldste Hoffnungen und ein »Wind der Traurigkeit« ..............oceiinaee.. 122
Moralische Autonomie als Produkt der Gesellschaft ............cccoovvvvviinn.n. 125
Relative und progressive Autonomie zugleich ... 127

6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag.

Solidaristische Solidaritat und soziale Gerechtigkeit ........................ 131
Quasi-Vertrag und reparierende Gerechtigkeit ..., 131
Nicht individuelle Tugend, sondern soziales Recht ...............c..ociiiiiiie 135
»Als Schuldner der menschlichen Assoziation geboren« .............cccoeeveienan. 139
Der riickwirkende Quasi-Vertrag der sozialen Gerechtigkeit ........................ 142
Ziel der Natur und Ziel der Gesellschaft ..........cooieeiiiiiiiiiiiiiiiiene. 144
Soziale Schuldner und soziale Glaubiger ...........ccoviiiiiiiiiii. 147

Ein Restbereich privater Verfiigungsfreiheit? ..., 150



Auf dem Weg zur Sozialversicherungs-Gesellschaft .............coceviiieiin... 152

1. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?................................... 155
Historisches Ende und merkwiirdiges Uberleben des Liberalismus.................. 156
Anywheres, somewheres und ihre verschiedenen Solidaritdten .................... 159
Soziale Dankespflichten jenseits von Gliick und Pech ...............coooiiiiinitt. 161
Die Vielfalt solidaristischer de facto-Solidaritaten..............c..coooiiiiiia. 165
Globale Ansteckungs-Solidaritaten ..........ooieeeeiiiiiiiiii e 168
Die notwendige Ent-Emotionalisierung der Solidaritat ...............c.oceieiinenn. m
Solidaritat und die offentliche Moral der Gesellschaft ............c..ccoieiieinn... 176
Offentliche Selbstverstandigungen im Rahmen eines sozialen Quasi-Vertrags.......... 181

Literaturverzeichnis..............ccooiiiiiiii 185






Vorwort

»Solidaritit zuerstl« — Mit der Covid 19-Pandemie ist dieser Imperativ omni-
prasent geworden. Er wird von den Regierenden immer wieder eingeschirft,
um Ausgangsbeschrinkungen, Quarantinemafinahmen und Lockdowns un-
terschiedlicher Intensitit zu legitimieren. Zunichst traf er auf eine breite
Folgebereitschaft, nicht zuletzt aus Angst vor der unbekannten Gefahr, die
man durch eine gemeinsame Kraftanstrengung schnell zu tiberwinden hoffte.
Mittlerweile aber wachsen Unmut und Vorbehalte, Zweifel und Unsicherhei-
ten. Die Tragfihigkeit der immer wieder emphatisch angerufenen Solidaritit
scheint langsam aufgebraucht zu sein. Viele kénnen das Wort schlicht nicht
mehr héren. Und doch scheint der Rekurs auf die Solidaritit in den Zeiten
der Pandemie unvermeidlich zu sein.

»Solidaritit zuerst!l« — das ist aber nicht erst heute ein sozialer Imperativ.
Schon im Paris der Jahrhundertwende (19./20. Jhdt.) erklang tiberall die Parole
ssolidarité d'abord<. Und schon damals bewegte sie sich — nicht nur, aber auch -
im Rahmen einer bedrohlichen Epidemie. Denn in dem Moment, in dem die
immer wieder ausbrechende Tuberkulose als gefihrliche Infektionskrankheit
erkannt worden war, wurde den Zeitgenossen schlagartig klar, dass ihre per-
sonliche Gesundheit in massiver Weise von ihrer gesellschaftlichen Umwelt,
von der zunehmenden sozialen Dichte ihrer Lebensverhiltnisse und der Leis-
tungskraft einer nachhaltigen Hygiene- und Gesundheitspolitik des Staates
abhing. Aber nicht nur das: Lingst war deutlich geworden, dass sich die mo-
derne Industrie- und Massengesellschaft insgesamt — weit tiber Fragen der
Bekimpfung von Epidemien hinaus — mit dem sozialphilosophischen Design
des politischen Liberalismus nicht mehr angemessen erfassen lisst. Sie bené-
tigte fiir ihr normatives Selbstverstindnis grundlegend neue Antworten auf
grundlegend neue Herausforderungen. Sie stand vor der dringenden Aufga-
be, den liberalen Rechtsstaat zu einem postliberalen Wohlfahrtsstaat auszu-
bauen; und sie brauchte dazu nicht weniger als eine neue Sozialtheorie von



»Solidaritat zuerst«

Person und Gesellschaft, von individueller Freiheit und sozialer Gerechtig-
keit.

In diesem Rahmen entstand die um die Jahrhundertwende sehr erfolgrei-
che sozialpolitische Reformbewegung des solidarisme, die nach einem Drit-
ten Weg jenseits von Individualismus und Kollektivismus suchte und unter
dem Programmwort der solidarité sozialethische Grundlagen fiir den gerade
erst entstehenden Wohlfahrtsstaat entwickeln wollte. Statt an den geschichts-
und gesellschaftslosen Prinzipien der Aufklirungsphilosophie orientierte sie
sich an den Einsichten der franzésischen Solidarititssoziologie und verband
damit die ambitionierte Hoffnung, der aus den Kinderschuhen des Liberalis-
mus herausgewachsenen Gesellschaft auf diese Weise eine neue soziale Idee,
eine neue Vision gesellschaftlicher Freiheit und Gerechtigkeit zur Verfiigung
stellen zu konnen.

Dieser Essay will in pointierter Form an die Aufbriiche des franzdsischen
solidarisme erinnern und dessen bis heute nicht ausgeschopfte Potenziale
fiir die sozialmoralischen Debatten um das normative Selbstverstindnis der
westeuropiischen Gegenwartsgesellschaften freilegen. Er will dabei nicht
zuletzt die noch immer bestehende Dominanz der liberalen Wahrnehmungs-
muster und Theoriearsenale sozialphilosophisch irritieren. Und er sucht
durchaus den 6ffentlichen Streit. Dazu greift er in vielfacher Form auf Anlie-
gen, Themen und Motive zuriick, die sich bereits in meiner in diesem Verlag
erschienenen Studie zur Begriffs- und Theoriegeschichte der Solidaritit aus
dem Jahr 2017 finden (Solidaritit und Solidarismus. Postliberale Suchbewegungen
zur normativen Selbstverstindigung moderner Gesellschaften; Grofde Kracht 2017).
Schon hier nahm der franzésische Solidarismus einen breiten Raum ein.
Von daher sind zahlreiche Originalzitate und viele weitere Inhalte und Aus-
fithrungen dieses Buches - oft auch in wortlichen Ubernahmen - in diesen
Essay eingegangen. Sie finden sich iiber den gesamten Text verstreut. Vor
allem die Kapitel 3, 4 und 6 gehen inhaltlich kaum iiber die entsprechen-
den Abschnitte dieses Bandes hinaus. Breite Teile dieses Essays lesen sich
deshalb wie eine Wiederholung bzw. >Neuabmischung« des Textes von 2017
und kénnen keine Originalitit beanspruchen. Die vielen Ubernahmen und
Selbstzitationen sind in der Sache aber nicht zu vermeiden, wenn es darum
geht, den franzosischen Solidarismus hinreichend ausfithrlich vorzustellen,
um eine sozialethische Grundsatzdebatte zwischen liberalen und solidaristi-
schen Perspektiven der Gesellschaftstheorie anzuregen. Dennoch hoffe ich,
dass der hier vorgelegte Text auch denjenigen Leserinnen und Lesern, die
das Buch von 2017 kennen, neue Anregungen und Impulse vermitteln kann.



Vorwort

Danken mochte ich an dieser Stelle wieder einmal Jonas Hagedorn fiir
seine wertvolle und verlissliche Hilfe, dem transcript Verlag fiir die bewihrte
Zusammenarbeit und dem Bistum Mainz fir die finanzielle Unterstiitzung.
Die Ubersetzungen aus dem Franzdsischen stammen von mir. Fiir Mithilfe
danke ich, wie schon 2017, dem native speaker Pierre Schweitzer. Offensicht-
liche Fehler in den Zitaten wurden stillschweigend korrigiert. Aus Griinden
der Lesbarkeit verwendet der Text das generische Maskulinum; wo es Sinn
ergibt, ist die weibliche Form aber immer mit gemeint.

Darmstadt, im Januar 2021
Hermann-]. Grofse Kracht






1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind
der Moderne

Es ist eines der grofen Sehnsuchtsworter unserer Zeit: die Solidaritit. Sie
kann es mit den anderen grofien Wortern der Gegenwart locker aufnehmen,
mit Freiheit und Gleichheit, mit Demokratie und Gerechtigkeit, vielleicht
auch mit Respekt, Achtung und Anerkennung, ganz sicher aber mit Nachs-
tenliebe, Mitleid und Barmherzigkeit. Die alten christlichen Tugenden der
Hilfe und der Mildtitigkeit haben in der sikularen Moderne noch nie einen
guten Klang gehabt. Sie diirfen sich in der politischen Offentlichkeit heute
kaum noch sehen lassen. Der Ruf nach Achtung und Respekt ist dagegen in
aller Munde. Er fokussiert aber auf die Wiirde der Einzelnen in ihrer jeweili-
gen Eigenart und schafft kaum sozialen Zusammenhalt. Ahnlich gelten auch
Freiheit und Gleichheit vielen Zeitgenossen als allzu abstrakte, allzu kalte
Rechtsprinzipien, die keine Gefithle moralischer Verbundenheit wachzurufen
vermogen. Auch die Gerechtigkeit scheint in eine semantische Krise geraten
zu sein. SchlieRlich gibt es auf dem Markt der politischen Philosophie heute
eine Vielfalt von mehr oder weniger elaborierten Theorien der Tausch-,
Leistungs- und Verteilungsgerechtigkeit, d.h. fiir jede Interessenlage und
jeden Geldbeutel ein passendes Gerechtigkeitsangebot. Und so ist kaum zu
erwarten, dass der Rekurs auf Gerechtigkeit das soziale Band der Gesellschaft
festigen kann. Auch das Wort von der Demokratie scheint kaum noch in der
Lage zu sein, den Zusammenhalt der Gesellschaft zu férdern. Jedenfalls sind
die Phinomene von Politik- und Demokratieverdrossenheit uniibersehbar;
und die Rede von der >Krise der Demokratie« ist lingst ein fester Bestandteil
unserer Zeitdiagnose.

Die Solidaritit dagegen scheint krisenfest zu sein. An ihr entziinden sich
immer wieder Wiinsche nach sozialer Verbundenheit, nach wechselseitiger
Verantwortung, nach intensiven Gefithlen von Zusammenhalt und Zugeho-
rigkeit tiber unsere Familien und Freundeskreise hinweg. An ihr entziinden



»Solidaritat zuerst«

sich aber auch Hoffnungen auf eine moralische Kultur wechselseitiger Acht-
samkeit und Anteilnahme, sozialer Sensibilitit und gemeinschaftlichen Han-
delns in Politik und Gesellschaft weltweit, ohne die wir nicht leben kénnen
und nicht leben wollen. In der Bundesrepublik gehort die Solidaritit zu den
zentralen Grundwerten. In den Programmen der grofien politischen Parteien
ist sie fest verankert; und gerade in Krisenzeiten darf sie in keiner erbauli-
chen Sonntagsrede, in keiner staatstragenden Ansprache, in keinem Beitrag
zur politisch-moralischen Selbstverstindigung der Gesellschaft fehlen. Wir
alle scheinen sie mehr oder weniger schmerzlich zu vermissen. Die Klage
tiber Solidarititserosionen ist dementsprechend allgegenwirtig. Und es gibt
schlicht niemanden, der auf die Idee kime, sich irgendwie abfillig iiber die
Solidaritat zu duflern. Streit gibt es hochstens in der Frage, was denn nun
die srichtige« Form der Solidaritat ist und wie wir sie am besten schiitzen und
sichern, férdern und ausbauen kénnen.

Konjunkturen der Solidaritat

Dariiber wird leicht vergessen, dass im 20. Jahrhundert im Namen der Solida-
ritit grausamste Massenverbrechen begangen wurden, dass Nationalsozialis-
mus, Faschismus und Stalinismus den Wert und die Wiirde des Einzelnen auf
dem Altar der vermeintlich itbergeordneten Kollektivinteressen der Solidar-
gemeinschaft — des Volkes oder der Nation, der Rasse oder der Klasse — op-
fern konnten, ohne mit der Wimper zu zucken. Die Solidaritit hat offensicht-
lich keine interne Sperrklinke, die sie daran hindert, wieder hinter die in der
europdischen Moderne erreichten Standards individueller Freiheit und mo-
ralischer Selbstbestimmung zuriickzufallen. Offensichtlich dndert dies aber
nichts daran, dass kein anderer Begriff der politischen Moderne heute einen
ahnlich intensiven emotionalen Wirmestrom auszulésen vermag wie eben
die Solidaritat.

Nur wihrend der neoliberalen Welle, die vor allem in den 2000er-
Jahren tiber uns hinwegflutete, erlebte die Solidaritit einen nennenswerten
Sympathieeinbruch. Hier wurde nun plotzlich — mit einem erstaunlichen
offentlichen Erfolg — die Eigenverantwortung zum moralischen hot spot,
wihrend die Solidaritit unter den Verdacht geriet, dem liberalen Tugend-
katalog von Selbstbestimmung, Flexibilitit und Effizienz, von individueller
Tatkraft und Tichtigkeit in falscher Sozialromantik in den Riicken zu fallen.
Seit der Finanzmarktkrise 2008/09 ist die Solidaritit dagegen wieder auf



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

dem Vormarsch. Nun beobachtete man niamlich kollektiv, dass nicht die
anonymen Krifte des Marktes, sondern nur eine planvolle, mit enormen Fi-
nanzmitteln aufwartende Rettungspolitik des Staates in enger Abstimmung
mit den grofen gesellschaftlichen Interessengruppen, den Gewerkschaften
und Arbeitgeberverbinden, in der Lage war, das Land durch die Krise zu
steuern und Wohlstand, Sicherheit und Zusammenhalt der Gesellschaft
einigermafien zu gewihrleisten. Seitdem ist der Staat wieder zuriick; und
die Gesellschaft scheint heilfroh zu sein, dass sie ihn hat, dass er vorangeht
und wieder die Initiative ergreift — eine Entwicklung freilich, die auch
Gefahren birgt. Denn gerade in den Zeiten der Krise scheint sich der Staat
im Gestus einer souverinen Selbstermichtigung nur allzu gerne und allzu
selbstverstindlich Herrschaftskompetenzen anzumafien, die die politischen
Errungenschaften der europdischen Freiheits- und Demokratiegeschichte
nicht wenig bedrohen. Hier entstehen jedenfalls neue Herausforderungen
fiir eine den Prinzipien von Demokratie und Gewaltenteilung verpflichtete
Rechtsprechung, fiir eine sensible politische Offentlichkeit und vor allem fiir
eine lebendige — und als solche allemal staatskritisch formierte, gegen leicht-
fertige Rufe nach dem sstarken Staat« hinreichend gefeite — demokratische
Zivilgesellschaft. Sehr wahrscheinlich brauchen wir einen starken Staat; wir
diirfen ihn aber nicht einfach laufen lassen. Gerade ein starker Staat braucht
um der Demokratie willen eine noch stirkere Zivilgesellschaft.

Zu Beginn der im Frithjahr 2020 ausgebrochenen Corona-Krise erfuhr die
Rede von der Solidaritit erneut einen massiven Aufschwung. Dabei wurde
aber nicht immer klar, worin denn nun eigentlich das Solidarische dieser Kri-
se besteht und bestehen soll. Besteht das Solidarische darin, dass wir abrupt
lernen mussten, wie notwendig es ist, dass wirklich die gesamte Bevilkerung
»mitzieht¢, dass wirklich alle bereit sind, schwerwiegende Einschrinkungen
ihrer elementaren Freiheitsrechte, ihrer Rechte auf Bewegungs- und Begeg-
nungsfreiheit hinzunehmen und tiefgreifende, mit staatlichen Zwangsmaf3-
nahmen sanktionierte Beschrinkungen mitzutragen? Besteht das Solidari-
sche darin, dass etwa Solo-Selbstindige auf ihr Recht, ungehindert zu ar-
beiten, Geld zu verdienen und ihr Gliick zu machen, auf unbestimmte Zeit
klaglos verzichten, ohne zu wissen, ob dies nicht schon bald existenzgefihr-
dende Ausmafle annimmt; und ohne zu wissen, ob staatliche Hilfen, Dar-
lehen und Kreditabsicherungen ausreichen, um iiber die Runden zu kom-
men? Meint Solidaritit hier >nur< die Bereitschaft, fiir die Gesundheit aller
eine hohe Verantwortung zu iibernehmen und erhebliche Belastungen bis hin
zu wirtschaftlicher Verarmung mehr oder weniger klaglos in Kauf zu neh-



»Solidaritat zuerst«

men? Oder meint Solidaritit hier auch, dass wir froh und dankbar sind, in
einem staatlich organisierten Solidarverband zu leben, in dem nicht alles nur
von der Eigenverantwortung und Selbstinitiative der Menschen abhingt; dass
wir froh und dankbar sind, dass der Staat — wenn man so will: die Staatsso-
lidaritit, allen Ambivalenzen staatlicher Herrschaftsanspriiche zum Trotz —
hier mit Zwangsmitteln aufwartet, damit wirklich eine flichendeckende So-
lidaritit des Stay at home zustande kommt; eine Solidaritit, die mit noch so
flammenden politischen Appellen allein nicht realisierbar ist? Oder liegt die
Solidaritit, die hier so massiv auf die Agenda tritt, am Ende nicht auch — und
vor allem — in der sozialen Tatsache, dass wir alle auf Gedeih und Verderb mit-
einander verbunden sind, weil jede und jeder von uns ein potenzieller oder
auch reeller Virentriger und damit eine potenzielle oder auch reelle Gefahr
fiir viele ist? Liegt die Solidaritat also darin, dass niemand mit guten Griinden
sagen kann, die Corona-Krise gehe ihn nichts an oder er wiirde die Angelegen-
heit im Infektionsfall privat mit seinen Arzten kliren; oder falls er jemanden
anstecke, kime wohl irgendwie seine Privathaftpflicht-Versicherung fiir den
Schaden auf?

Das Corona-Virus erinnert uns in denkbarer Massivitit daran, dass die
Solidaritit jedenfalls nicht einfach eine Frage der personlichen Moral, der in-
dividuellen Bereitschaft zu Riicksichtnahme, Gemeinsinn und Opferbereit-
schaft ist. In den Zeiten der Pandemie wird vielmehr in ganz besonderer
Weise deutlich, dass die Solidaritit zunichst einmal ein gesellschaftliches
Faktum ist. Denn in der Pandemie sind wir alle, ob wir wollen oder nicht,
ob wir darum wissen oder nicht, ob wir dies akzeptieren oder nicht, in einer
unentrinnbaren Infektions-Solidaritit miteinander verbunden.

Daran hatten an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert schon die fran-
zosischen Solidaristen erinnert, um die es in diesem Buch gehen soll. So
schrieb etwa Charles Gide, einer ihrer Wortfiihrer, angesichts der damaligen
Tuberkulose-Ausbriiche in Paris, dass die gerade erst entdeckten mikroorga-
nischen Krankheitserreger »den Gedanken der Solidaritit« mit einer itberwil-
tigenden Evidenz »nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen
Tagessorgen jedes einzelnen von uns« katapultiert hitten:

»Jeder weifd nun, daf seine Gesundheit und sein Leben in hohem Maf3e nicht
allein von der Gesundheit seiner Nachbarn und Mitbiirger abhdngt, sondern
sogar von dieser oder jener ihrer unbedachten Handlungen, wie etwa das
Ausspeien auf die Erde und das dadurch verursachte Ausstreuen von Tuber-
kulosebazillen. Bedeutet nicht die kiirzlich (10. Juli 1893) erlassene Verord-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

nung der Pariser Polizeiprafektur, die das>Ausspeien in den StraRenbahnwa-
genund im Omnibus<untersagt, ein merkwiirdiges Auftreten der Solidaritat
im Gesetz? « (Gide 1929, 52f.)

Aber nicht nur Charles Gide, sondern auch Léon Bourgeois, die eigentliche
Frontfigur des solidarisme — seine Frau und seine Tochter starben im Jahr 1904
an der Tuberkulose - sah in der Politik der 6ffentlichen Gesundheit »die drin-
gendste soziale Verpflichtung, die aus dem Faktum der Solidaritit erwichst«
(Bourgeois 1904, VII).

In den Zeiten der Pandemie wird uns schlagartig klar, dass im Ernstfall
nicht weniger als unser aller Leben vom Tun und Unterlassen der anderen
abhingt. Uns wird klar, dass wir in unseren sozial immer dichteren Gesell-
schaften, in denen wir uns nicht aus dem Weg gehen kénnen, auf Leben und
Tod miteinander verbunden sind. Solidaritit ist deshalb nicht allein — und
nicht einmal in erster Linie — eine Frage von Tugend und Moral, von An-
stand und Verantwortung, von Riicksichtnahme und Gemeinsinn. Sie ist auch
nicht primir eine Frage staatlich verordneter Zwangssolidaritit. Die Solidari-
tit ist vielmehr schlicht ein unerbittliches Faktum des sozialen Lebens, dem
sich niemand entziehen kann. Bei der Solidaritit geht es — entgegen unse-
ren eingelebten Wahrnehmungsroutinen — gerade nicht um Gefiihle und Tu-
genden, sondern um etwas ganz anderes: Es geht um den Begriff einer de
facto-Solidaritit, die uns zum Guten oder zum Bésen unausweichlich mit-
einander verbindet, ob wir wollen oder nicht. Und genau hier rithren wir an
die eigentliche Wortbedeutung der Solidaritat (dicht, fest, solide), die schon
etymologisch nichts mit Mitleid und Moral zu tun hat. Es geht vielmehr um
unentrinnbar gegebene und nicht einfach zu unserer Disposition stehende
Bindungen, um feste soziale Legierungen, in denen wir uns immer schon
vorfinden und die unabhingig von unserem Willen und unserer Zustimmung
existieren.

Ein »kaltes, stahlhartes Wort«

Uber diesen urspriinglichen, nicht moralisch-normativ, sondern soziolo-
gisch-deskriptiv gefassten Solidarititsbegriff haben wir uns in unseren
gesellschaftlichen Selbstverstindigungsdebatten aber nur wenig Rechen-
schaft gegeben. Er erscheint vielen als fremd und irritierend; und er lést
nicht wenige Abwehrreflexe aus. Und doch: Ein Blick in die Begriffsgeschichte



»Solidaritat zuerst«

der Solidaritit macht deutlich, dass dieses Wort in der Tat auf das unaus-
weichliche soziale Faktum zunehmender wechselseitiger Abhingigkeit und
Verstrickung verweist, durch das sich der soziale Zusammenhang moderner,
hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften kennzeichnet. Vor diesem
Hintergrund diirften die zahlreichen Verwirrungen und Missverstindnisse
um den Solidarititsbegriff vor allem daher rithren, dass dieses Wort in der
Philosophie, den Politikwissenschaften und der politischen Publizistik zwar
oft und gerne bemiiht, aber nur tiberraschend wenig historisch-systematisch
reflektiert wird. Herfried Miinkler, einer der Grandseigneurs der politischen
Ideengeschichte, hat in diesem Zusammenhang mit einigem Recht konsta-
tiert, dass die Solidaritit »das Stiefkind der Moralphilosophie, aber auch der
Gesellschaftstheorie« ist:

»Wahrend iiber Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in jiingster Zeit buch-
stablich ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, finden sich zur Solida-
ritdt nur ein paar Biicher und Aufsitze. Offenbar ist Solidaritit nicht sonder-
lich theoriefahig; jedenfalls kann von einer Theorie der Solidaritat, die mit
den Theorien liber Freiheit und Gerechtigkeit vergleichbar ware, nicht die
Rede sein.« (Miinkler 2004, 15; Herv. i.0.)

Angesichts der enormen Beliebtheit der Rede von der Solidaritit ist das Bild
vom Stiefkind aber wohl unpassend. Oft werden Stiefkinder ja wenig geliebt,
und sie sind auch nicht omniprasent. Die Solidaritit wire wohl besser als das
Lieblingskind der Moderne zu bezeichnen, das immer und iiberall vorgezeigt
wird. Sie ist aber wohl auch ein illegitimes Findelkind. Dem freiheitsrecht-
lichen Liberalismus jedenfalls, dem eigentlichen Vater des normativen Pro-
jekts der Moderne, ist sie bis heute eher fremd und unzuginglich geblieben,
auch wenn er ihr mittlerweile durchaus charmante Ziige abgewinnen kann;
zumindest dann, wenn sie sich mit der Rolle einer unpolitischen, auf Freiwil-
ligkeit beruhenden Haltung individueller Moralitit zufrieden gibt. Dennoch
bleibt eine gehorige Unsicherheit iiber den genetischen Code der Solidaritit
bestehen. Man weif’ noch immer nicht so recht, was man von ihr genau zu
halten hat und ob und wie sie zur politischen Moderne gehéren kann und soll.

Die Solidaritat ist jedenfalls das jingste Kind der politischen Moderne;
und sie ist ein weithin unverstandenes Kind, in das bis heute alle moglichen
und unméglichen Hoffnungen, Wiinsche und Erwartungen hineinprojiziert
werden. Man fragt sich aber kaum, woher dieses Kind eigentlich kommt, wel-
che Geschichte es hat, wie es sich selbst verstehen will und wie es sein Verhilt-
nis zur Moderne zu bestimmen versucht. Kurt Eisner, der einem demokrati-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

schen Sozialismus verpflichtete Berliner Journalist, der im November 1918 die
bayerische Republik als Freistaat ausgerufen hatte und im Februar 1919 von
einem volkisch-reaktiondren Leutnant auf offener Strafle erschossen wurde,
hatin diesem Zusammenhang eine der schonsten Beschreibungen der Solida-
ritit verfasst, tiber die wir verfiigen. Er schrieb im Jahr 1908 in einem privaten
Brief an eine Freundin, dass man die Solidaritit nicht mit Liebe, Mitleid und
Barmbherzigkeit verwechseln diirfe:

»Das kalte, stahlharte Wort Solidaritdt aber ist in dem Ofen wissenschaft-
lichen Denkens gegliiht. [...] Die Solidaritit hat ihre Wiege im Kopfe der
Menschheit, nicht im Gefithl. Wissenschaft hat sie gesdugt, und in der
groflen Stadt, zwischen Schléten und Straflenbahnen, ist sie zur Schule
gegangen. Noch hat sie ihre Lehrzeit nicht abgeschlossen. Ist sie aber reif
geworden und allmichtig, dann wirst Du erkennen, wie in diesem harten
Begriff das heifSe Herz einer Welt von neuen Gefiithlen und das Gefiihl einer
neuen Welt leidenschaftlich klopft.« (Eisner 1919, 56)

Wie auch immer es heute — einhundert Jahre spiter — um diese »neue Welt«
bestellt sein mag; Tatsache ist jedenfalls, dass die Solidaritit in ihrem Ur-
sprung wirklich ein »kaltes, stahlhartes Wort« ist, das dem »wissenschaftli-
chen Denken« des 19. Jahrhunderts entstammt und seine Wurzeln nicht in
menschlicher Empfindsambkeit, sondern »zwischen Schléten und Strafen-
bahnen« hat. Sie erblickte erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts das Licht der
Welt und hat mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Ideen des po-
litischen Liberalismus, mit individueller Freiheit und Gleichheit, mit Aufkla-
rung, Bildung und Vernunft nichts zu tun. Bei den Klassikern der modernen
politischen Philosophie ist der Begriff noch nicht zu finden. Weder Hobbes
noch Locke, weder Rousseau noch Kant haben ihn verwendet; und auch im
Umfeld der Franzosischen Revolution von 1789 scheint er kaum eine Rolle ge-
spielt zu haben. Erst in der Februar-Revolution des Jahres 1848 wurde solidarité
zu einem Grundbegriff der politisch-sozialen Sprache, der sich dann bald zu
einem programmatischen Leitbegrift der entstehenden Arbeiterbewegungen
entwickelte und tiber Frankreich hinaus in ganz Europa prominent wurde.
Urspriinglich fungierte solidarité — als Synonym fiir solidité (Festigkeit, Sta-
bilitit) — ausschlieRlich als juristischer Fachbegriff fir die aus dem rémischen
Recht stammende obligatio in solidum, die wechselseitige Solidarhaftung, bei
der sich mehrere Vertragspartner gegeniiber einem Gliubiger verpflichten,
fiir Zahlungspflichten eines Einzelnen in Ginze, in solidum, einzustehen. Ers-
te Spuren einer dariiber hinausgehenden Verwendungsweise der Solidari-

19



20

»Solidaritat zuerst«

titsvokabel finden sich in einigen wenigen Texten der franzdsischen Restau-
rationsphilosophie, die sich gegen den Voluntarismus von Aufklirung und
Revolution richten und die vermeintlich unverdnderlichen, der Verfiigungs-
macht der Individuen entzogenen GesetzmafSigkeiten der Entwicklung von
Geschichte und Gesellschaft betonen. Besonders nachdriicklich wird dieses
Wahrnehmungsmuster dann im Jahr 1851 noch einmal von dem spanischen
Adligen Juan Donoso Cortés artikuliert, der von einem »Dogma der Solida-
ritit« sprach, das er scharf gegen die liberalen und sozialistischen Strémun-
gen seiner Zeit in Stellung brachte. Dieses Dogma markiere die Grenzen der
Ideen von individueller Freiheit und Gleichheit und erinnere daran, dass der
Mensch »das ist, was seine Familie ist, in der er geboren wurde; und das ist,
was die Gesellschaft ist, in der er lebt und in der er atmet« (Donoso Cor-
tés 2007, 160). Wer dagegen die an Blut und Abstammung, an Herkommen
und gottgewollter Ungleichheit der Menschen gebundene Solidaritit bestrei-
te, zerstore simtliche Formen familialen und nationalen Zusammenhalts und
betreibe den Untergang jeglicher Form sozialer Ordnung.

Im Umfeld der 1848er-Revolution sollte die Rede von der Solidaritit aber
nicht nur in reaktioniren Theoriemilieus, sondern auch bei einem begeister-
ten Anhinger der liberalen Freihandelslehre retissieren. Der seinerzeit sehr
bekannte Pariser Okonom und Publizist Claude Frédéric Bastiat, der sein Le-
benswerk dem Kampf gegen Schutzzéllner und Sozialisten gewidmet hatte,
sprach in seinem unvollendet gebliebenen Hauptwerk Harmonies économiques
(1850) emphatisch von einem »Gesetz der Solidaritit«, da die Gesellschaft ins-
gesamt nichts anderes sei als »ein Ensemble sich kreuzender Solidarititen«:

»Dieser ganze Austausch von Gedanken, Produkten, Diensten und Arbeiten,
von Ubeln und Giitern, von Tugenden und Lastern, der aus der menschlichen
Familie eine grofRe Einheit und aus den Milliarden vergidnglicher Existenzen
ein gemeinsames, universelles und kontinuierliches Leben macht; all das ist
die Solidaritdt.« (Bastiat 1982, 538f,; Herv. i.0.)

Diese Solidaritit werde sich, so Bastiat, der die heilsamen Wirkungen des
freien Marktes und der freien Konkurrenz hymnisch feierte, frither oder spi-
ter von selbst zu einer natiirlichen Harmonie des Fortschritts und des Wohl-
stands entwickeln, wenn man sie nur sich selbst iiberlisst und nicht kiinstlich
in sie eingreift. Deshalb komme es entscheidend darauf an, die sichtbaren
und unsichtbaren Gesetzmifligkeiten des freien Marktes zu erkennen und
ihnen zu vertrauen, denn nur so kénne sich die 6konomische solidarité na-
turelle — gegen »den grofien Missbrauch, den gewisse sozialistische Schulen



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

mit dem Wort Solidaritit betreiben« (ebd., 541) — ungehindert entfalten und
vollziehen.

Die Solidaritat als »grand fait«

Donoso Cortés und Bastiat reagierten gleichermafien auf den enormen Sie-
geszug, den die Formel der Solidaritit in den politischen Aufbriichen der Re-
volution von 1848 erlebt hatte. Nachdem der Solidaritatsbegriff in den 1840er-
Jahren schon im frithsozialistischen Umfeld Charles Fouriers, vor allem aber
beim vom Christentum beeinflussten demokratischen Sozialisten Pierre Le-
roux prominente Verwendung fand, avancierte er 1848 zum leidenschaftli-
chen Programmbegriff sozialistisch-demokratischer Gesellschaftsgestaltung.
Hier erfuhr die Solidaritit — als solidarité humaine — erstmals ihre hohen mo-
ralischen Aufladungen, aus denen sich egalitire Vorstellungen mitmenschli-
cher Verbundenheit und wechselseitiger Verpflichtung entwickelten. Anders
als mit der Anrufung der Briiderlichkeit verbanden sich mit der Rede von der
Solidaritit aber weiterhin nicht primir normativ-appellative, sondern vor al-
lem analytisch-deskriptive Bedeutungsgehalte. So erklirte etwa der sozialis-
tische Okonom Constantin Pecqueur im Jahr 1850 begeistert:

»Was ist die Solidaritat? Sie ist die natiirliche, notwendige, intime, konti-
nuierliche, uneingeschrinkte und unbegrenzte Abhangigkeit der einen von
den anderen, der menschlichen Wesen im Allgemeinen, [als Bedingung,
H]GK] fir ihre intellektuelle, moralische und physische Entwicklung, ihr
Wohlergehen, ihre Freiheit, ihre Vollendung und ihr Gliick. [...] Die grofRe
Tatsache (le grand fait), die die Sozialwissenschaft festgestellt hat, ist eben
diese: das konstante Bedirfnis, das wir aneinander haben, ein Bedrfnis,
das so absolut ist, dass aus allen Mitgliedern der Gesellschaft ein unteilba-
res Ganzes wird. Diese grofde Tatsache [..] ist zugleich die Grundlage und
das Licht der Sozialwissenschaft [..]. Die Organisation der Solidaritit ist
das einzige Mittel, um wirkliche Freiheit, Gleichheit und Briderlichkeit zu
erreichen.« (zit.n. Borgetto 1993, 353)

Auch in der enthusiastisch aufgeladenen Ausnahmesituation der 1848er-
Aufbriiche blieb also der dominante Bedeutungssinn der solidarité die
soziologische Beschreibung gesellschaftlicher Interdependenz- und Abhin-
gigkeitsverhiltnisse. Die Solidaritit will sich als grand fait, als hartes Faktum
sozialwissenschaftlicher Erkenntnis verstehen — und war weit davon ent-



22

»Solidaritat zuerst«

fernt, lediglich als Synonym fur Briiderlichkeit zu fungieren. In diesem Sinne
wird die Solidaritit auch in der seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entste-
henden franzosischen Solidarititssoziologie verstanden und entworfen. Bei
Auguste Comte und Emile Durkheim avancierte sie zum zentralen Grund-
begriff der neuen >Wissenschaft von der Gesellschaft«. Der Begriff der de
facto-Solidaritit bezeichnet hier nicht weniger als den auf sozialstrukturel-
len Prozessen wachsender »Arbeitsteilung und Kriftevereinigung« (Auguste
Comte), auf zunehmender »sozialer Dichte und Differenzierung« (Emile
Durkheim) beruhenden sozialen Zusammenhalt moderner Gesellschaften.
Denn dieser basiere, so die neue Soziologie, nicht linger auf Religion und
Uberlieferung; und schon gar nicht griinde er in einem kiinstlichen Gesell-
schaftsvertrag und der bewussten Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder.
In diesem Sinne bricht das soziologische Konzept der Solidaritit fundamen-
tal mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Wahrnehmungsmustern
der Aufklirungsphilosophie und des politischen Liberalismus.

Dieser deskriptiv-niichterne Solidaritatsbegriff sollte dann auch im Zen-
trum des republikanischen solidarisme um Léon Bourgeois, Alfred Fouillée und
Charles Gide stehen, der im Frankreich der Dritten Republik eine neue postli-
berale Sozialdoktrin jenseits von Individualismus und Kollektivismus auf den
Weg brachte; eine Sozialdoktrin, die vor allem fir den in dieser Zeit entste-
henden Wohlfahrtsstaat der Industriegesellschaft eine moderne republikani-
sche Legitimationstheorie zur Verfiigung stellen wollte. Dem solidarisme ging
es um das anspruchsvolle Projekt, die fiir das liberale Denken so grundlegen-
de Antithese von Individuum und Gemeinschaft zu itberwinden und auf das
»gleichzeitige Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens« (Alfred
Fouillée) hinzuweisen, um auf dieser Grundlage die Freiheits- und Gleich-
heitslektionen der Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts mit den so-
lidarititssoziologischen Einsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu brin-
gen. Der solidarisme verabschiedete damit die allzu simplen 6konomisch-so-
zialen Ausgangsannahmen des liberalen Moraldispositivs von Freiheit und
Unabhingigkeit, von Eigenstand und Eigenverantwortung, die sich am vor-
industriellen Leitbild einer egalitiren »Biirgergesellschaft mittlerer Existen-
zen« (Lothar Gall) orientieren und mit dem Aufkommen der grofien Indus-
trie historisch obsolet zu werden begannen. Ohne die Prinzipien von Freiheit
und Gleichheit zu gefihrden, eréffnete der soziologische Begriff der de facto-
Solidaritit dem solidarisme die Moglichkeit, die Theorie des liberalen Rechts-
staates zu einer Theorie des postliberalen Wohlfahrtsstaates auf republikani-
scher Grundlage weiterzuentwickeln und auf diesem Weg die Ideale der Fran-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

z6sischen Revolution fir die gesellschaftlichen Realititen des beginnenden
20. Jahrhunderts auf einem transformierten Normativititsniveau neu frucht-
bar zu machen. In diesem Sinne forderten die Solidaristen, die Revolutions-
Trias von >Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« durch die solidaristische Trias
von »Solidaritit, Gleichheit, Freiheit« zu ersetzen, denn:

»Die Solidaritatist das erste Faktum, vorgingig zu jeder sozialen Organisati-
on; sie ist zur gleichen Zeit der objektive Seinsgrund der Briiderlichkeit. Mit
ihr muss man anfangen. Solidaritdt zuerst, dann Gleichheit oder Gerechtig-
keit, die in Wahrheitidentisch sind, schlieflich: Freiheit. Dies ist die notwen-
dige Ordnung der drei Ideen, mit denen die Revolution die soziale Wahrheit
auf den Punkt bringt.« (Bourgeois 2008b, 122f.)

Dieser Essay will an die vergessenen Aufbriiche des franzésischen Solidaris-
mus erinnern und die Frage aufwerfen, ob sie in der Lage sind, eine neue
solidaristische Idee des Sozialen fir heute zu inspirieren und die vorherr-
schenden Plausibilititen des politischen Liberalismus in ihrer kulturellen He-
gemonie nachhaltig zu erschiittern.

23






2. Noch immer »Biirgergesellschaft
mittlerer Existenzen«?
Der versaumte Abschied von der
liberalen Gesellschaftsillusion

Die Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts steht an der Wiege unserer
politischen Kultur. Sie prigt bis heute unsere ethischen Grundiiberzeugungen
in fundamentaler Weise; und das ist auch gut so. In den Gesellschaften der
europdischen Neuzeit l9ste sie enorme Emanzipationsschiibe aus, ohne die
unsere Vorstellungen von der unbedingten Freiheit und Gleichheit aller, von
der unantastbaren Wiirde jedes Menschen, von der moralischen Autonomie
und Selbstbestimmungsfihigkeit des Einzelnen nicht entstanden wiren.

Mit der Entstehung des Stadtbiirgertums, der Entfaltung von Schifffahrt
und Handel, der Entdeckung neuer Mirkte und Absatzgebiete, der Zunahme
markt- und geldvermittelter Wirtschaft, dem rasanten Bevolkerungswachs-
tum, der Entwicklung von Technik und Wissenschaft, der neuen Dynamik in
Bildung und Kultur geriet die vermeintlich unverinderliche Welt der feudal-
gesellschaftlichen Ordnung ins Wanken. Mit der beginnenden Moderne ka-
men Wirtschaft, Politik und Gesellschaft nachhaltig in Bewegung: »Alle fes-
ten, eingerosteten Verhiltnisse mit ihrem Gefolge von altehrwiirdigen Vor-
stellungen und Anschauungen werden aufgelést, alle neugebildeten veralten,
ehe sie verknochern konnen. Alles Stehende und Stindische verdampft, alles
Heilige wird entweiht.« (Marx/Engels 1989, 23) Stattdessen herrschten nun
Aufbruch, Verinderung und Unsicherheit, aber auch Hoffnung und Zuver-
sicht. Mit der politisch-industriellen Doppelrevolution, der politischen Ent-
machtung des Adels und dem Durchbruch zur 6konomischen Herrschaft des
Besitzbiirgertums im Rahmen der rasanten Industrialisierungsprozesse der
modernen Gesellschaft, sollte die alte Welt endgiiltig einstiirzen.



26

»Solidaritat zuerst«

Autonome Personlichkeit und egalitare Biirgergesellschaft

In dem Maf3e, wie die jahrhundertelang geltenden, in den ewigen Gesetzen
der Schépfungsordnung Gottes und seiner Vorsehung griindenden Funda-
mente der alteuropiischen Sozialstruktur an Glaubwiirdigkeit verloren, ent-
stand ein mentaler Freiraum fiir eine neue gesellschaftliche Moral, fiir post-
feudale Vorstellungen des sozialen Lebens, die sich von den iiberlieferten Ka-
tegorien gottgewollter Hierarchie und stindischer Ordnung verabschieden
und stattdessen das biirgerliche Subjekt als neues normatives Leitbild ausru-
fen. Im selbstbewussten Anspruch, das >finstere Mittelalter« durch eine neue,
vom >Licht der Vernunfi« erhellte Geschichtsepoche zu ersetzen, machte sich
die europiische Aufklirungsbewegung auf den Weg, den verkrusteten Herr-
schaftsverhiltnissen ihrer Zeit die Verheiflungen eines kommenden Zeitalters
der Bildung und des Fortschritts entgegenzusetzen. In ihrem Zentrum stand
das Ideal der autonomen Einzelpersonlichkeit, der freie, miindige, vernunft-
begabte und verantwortungsbewusste Mensch, so wie er in den natur- und
vernunftrechtlichen Anthropologien der Neuzeit, in den Staats- und Sozial-
philosophien des 17. und 18. Jahrhunderts beschrieben und entworfen wurde.*
Das freie Individuum — damit waren stets nur Midnner gemeint - sollte sich
zum einen als 6konomisch unabhingiger Marktbiirger erfahren kénnen, der
auf einem von obrigkeitlichen Vorgaben freien lokalen Markt der Waren und
Dienstleistungen eigenverantwortlich agieren und seinen materiellen Inter-
essen ungehindert nachgehen kann; und je iiberschaubarer dieser Markt ist,
umso hoéher sind hier die Chancen 6konomischer Selbstbestimmung. Zum
anderen sollte sich dieses Individuum als politisch partizipierender Aktivbiir-
ger realisieren konnen, der sich nicht mit der halbierten Freiheit einer nur
Skonomischen Autonomie begniigt, sondern gleichberechtigt am politischen
Meinungs- und Willensbildungsprozess des Staates mitwirken will; und die
Chancen einer demokratischen Selbstregierung erscheinen hier tatsichlich
hoch, weil in einer solchen egalitiren Marktgesellschaft keine grundlegen-
den Interessenantagonismen vorliegen und das Wahlrecht fiir unterbiirger-
liche, eigentumslose Bevdlkerungsschichten ohnehin nicht gelten sollte. Und
schliefdlich sollte sich das autonome Individuum auch in den Fragen von Bil-
dung, Kunst und Kultur, von Religion, Ethik und Weltanschauung als kulturell

1 Die folgenden zwei Abschnitte lehnen sich eng—z.T. auch mit wortlichen Ubernahmen
—an GrofRe Kracht 2005, 13-19 an.



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

selbstentscheidungsfihige Person erleben kénnen und entsprechende Aner-
kennung finden, auch wenn die Vorstellung vorherrschend blieb, dass eine
vollige Ablehnung jedes Gottesglaubens nicht zu akzeptieren sei, da man oh-
ne die Vorstellung einer belohnenden oder bestrafenden Instanz im Jenseits
kaum eine geniigende Gehorsamsbereitschaft gegeniiber den Gesetzen des
Staates erwarten konne.

Mit diesem dreifachen Autonomieversprechen verband sich zu Beginn des
biirgerlichen Zeitalters ein faszinierendes gesellschaftliches Reformprojekt,
dessen zukunftsweisende Kraft auch weite Teile der unteren sozialen Schich-
ten erreichen konnte. Die frithliberale Gesellschaftsvision wurde zwar nir-
gends konsistent und umfassend ausgearbeitet und ist deshalb heute weniger
prasent als die epochalen verfassungsrechtlichen Leitideen von Freiheit und
Gleichheit, von politischer Offentlichkeit und demokratischer Republik, die
in Autoren wie John Locke, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant ihre
berithmten Meisterdenker gefunden haben. Dennoch vermochte sie eine er-
hebliche politisch-moralische Strahlkraft zu entfalten. Einer treffenden For-
mulierung des Frankfurter Historikers Lothar Gall zufolge orientiert sich die-
se Vision am »Zukunftsbild einer klassenlosen Biirgergesellschaft >mittlerer«
Existenzen, einer, riickblickend formuliert, vorindustriellen, berufsstindisch
organisierten Mittelstandsgesellschaft auf patriarchalischer Grundlage« (Gall
1975, 353). In ihr geht es um eine sozial homogene Gesellschaft freier und
gleicher, 6konomisch selbstindiger Privatbiirger, die nicht nur ihre individu-
ellen Existenzbedingungen, sondern auch ihr politisches Zusammenleben in
die eigenen Hinde nehmen kénnen und wollen. Und wer aufgrund mangeln-
der Bildung und fehlenden Besitzes zunichst noch vom Status eines solchen
Vollbiirgers ausgeschlossen ist, fir den sollte sich dieses Defizit durch umfas-
sende volkspidagogische Bemithungen mit der Zeit rasch und harmonisch
ausgleichen lassen. Damit war klar: Die statusorientierte Gesellschaft stin-
discher Geburtsprivilegien sollte ersetzt werden durch eine egalitire Gesell-
schaft freier und gleicher Privatbiirger, die jedem Individuum grundsitzlich
die gleiche Chance einrdumt, sich durch eigene Arbeit, durch Leistung, Fleif3
und Anstrengung einen zumindest bescheidenen Wohlstand zu erarbeiten.
In diesem Sinne war die frithliberale Bewegung davon tiberzeugt, dass »die
Zahl jener, die durch eine geistig wie materiell selbstindige Existenz sozu-
sagen das Entreebillet in die >biirgerliche Gesellschaft« erwerben witrden, [...]
stindig und stiirmisch ansteigen« werde, »bis schliefilich jeder oder nahezu
jeder >Biirgers, ein vollbiirtiges Mitglied der >biirgerlichen« Gesellschaft« sein
wird (ebd., 345).

27



28

»Solidaritat zuerst«

Biirgerliche Freiheit und privates Produktiveigentum

Zugeschnitten war dieses universalistisch-egalitire Gesellschaftsbild auf die
- nicht wenig idealisierten — Verhaltnisse einer dorflich-kleinstidtischen,
von freien Bauern, Handwerkern und Kaufleuten bevélkerten Lebenswelt, in
der die sozio6konomischen Grundlagen fiir eine iberschaubare Gesellschaft
selbstverantwortlicher Kleinproduzenten in hinreichender Weise vorliegen.
So schien hier die freie Verfiigung iiber ein gewisses produktives Eigen-
tum fir jeden erreichbar zu sein, etwa in Form einer Ackerscholle oder
eines Handwerksbetriebs, auf dessen Grundlage der Einzelne seine oko-
nomische Existenz nicht allein auf Subsistenzbasis, sondern auch mithilfe
der egalitiren Tauschprozesse eines freien Marktes eigenverantwortlich
sichern und ausbauen kann. So wie sich Freiheit politisch-rechtlich durch
die »Unabhingigkeit von eines anderen nétigender Willkiir« (Kant 1956, 345)
manifestiert, so realisiert sie sich in sozialer und 6konomischer Hinsicht hier
durch materielle Unabhingigkeit, d.h. dadurch, dass man nicht genétigt ist,
seine eigene Arbeitskraft einem anderen feilzubieten; wenn man so will also
durch Freiheit von eines anderen willkiirlicher Tauschbereitschaft am Ar-
beitsmarkt. Dieses 6konomisch-soziale Unabhingigkeitskriterium galt nicht
nur fir Adam Smiths Marktgesellschaft der invisible hand und die Existenz-
grundlagen seiner Metzger, Brauer und Bicker, von deren Eigeninteressen
wir unsere Nahrungsmittel bekanntlich weit eher als von deren Wohlwollen
erwarten sollten (vgl. Smith 1974, 17). Es galt auch fiir den 6konomisch
weniger interessierten Immanuel Kant, dem wir eine exakte Beschreibung
des Staatsbiirgerstatus im liberalen Gesellschaftskonzept verdanken:

»Die dazu erforderliche Qualitatist, aufer der natiirlichen (dafd es kein Weib,
kein Kind sei), die einzige: dafd er sein eigener Herr (sui iuris) sei; mithin ir-
gendein Eigentum habe [..], welches ihn erndhrt; d.i. dad er, in denen Fillen,
wo ervon andern erwerben mufs, um zu leben, nur durch Veriuflerung dessen
was sein ist erwerbe, nicht durch Bewilligung, die er andern gibt, von seinen
Kraften Gebrauch zu machen.« (Kant 1964, 151; Herv. i.0.)

Die Klassiker des politischen Liberalismus waren sich also stets bewusst,
dass der eigentumslose Lohnarbeiter, der unter dem permanenten Druck
der »Hungerpeitsche« (Max Weber) gendtigt ist, jeden Tag aufs Neue seine
Arbeitskraft zu verkaufen, der also sein Uberleben nur sichern kann durch
»die Bewilligung« an andere, »von seinen Kriften Gebrauch zu machen, den
Standards freier Staatsbiirgerlichkeit und eigenverantwortlicher Marktfihig-



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

keit nicht geniigen kann. Und genau dies ist bis heute die gingige Definition
des Arbeitnehmers nach § 611a, Abs. 1 des Biirgerlichen Gesetzbuches:
»Durch den Arbeitsvertrag wird der Arbeitnehmer im Dienste eines anderen
zur Leistung weisungsgebundener, fremdbestimmter Arbeit in personlicher
Abhingigkeit verpflichtet.« Wer nicht in der Lage ist, auf der Grundlage
eigener Besitztiimer unabhingig vom Wohlwollen anderer fiir sich und die
Seinen Sorge zu tragen, ist demnach nicht wirklich frei und unabhingig,
auch wenn ihm der Rechtsstaat und die Demokratie noch so viele Schutz-
und Abwehrrechte und noch so zahlreiche politische Partizipationschancen
einrdumen. Das demokratische Projekt der Moderne ist also, wie auch Jitrgen
Habermas schon frith betonte, elementar auf eine eigenstindige materielle
Existenz aller Biirger verwiesen. Denn nur so konnen diese »von ihren
verbrieften Freiheiten tatsichlich und gleichermafen Gebrauch machen«
(Habermas 1961, 20). Das politische Freiheits- und Gleichheitsprojekt der
europdischen Moderne hat insofern in der Tat das Ideal einer »Gesellschaft
von unabhingigen Biirgern mit gleichmifiig gestreutem Privateigentum zur
Voraussetzung«, auch wenn es eine solche Gesellschaft egalitirer und von-
einander unabhingiger Staats- und Wirtschaftsbiirger »natiirlich niemals
gegeben« hat (ebd.).

In dieser frithliberalen Gesellschaftsillusion wurzeln die sozialen Vorstel-
lungen der vorindustriellen Adam Smith-Welt. Schon die Legitimitit des biir-
gerlichen Staates selbst ist hier nicht mehr von Tradition und Herkommen,
vom Willen Gottes oder einer der Gesellschaft vorgegebenen Sozialmetaphy-
sik abhingig, sondern einzig vom aufgeklirten Eigeninteresse der vernunft-
begabten Individuen. Dementsprechend werden diese Individuen in den neu-
zeitlichen Theorien des Gesellschaftsvertrags auch als die eigentlichen Griin-
der ihres Staatswesens imaginiert. Ihre gemeinsame Staatsgriindung verfolgt
in dieser Imagination vor allem das Ziel, eine Welt der freien und gleichen
Wirtschaftssubjekte zu schaffen, die durch Ruhe und Ordnung, durch dufie-
re und innere Rechtssicherheit gekennzeichnet ist. Und schon Thomas Hob-
bes, der Begriinder des modernen vertragstheoretischen Staatsdenkens, hatte
dabei nicht nur die Abwesenheit von Krieg und Gewalt, sondern auch die Ent-
wicklungschancen einer sich entfaltenden Marktgesellschaft von freien Klein-
eigentiimern im Blick, fir die unsichere Lebensbedingungen in hohem Mafie
abtriglich sind. Sonst nimlich bestiinde, wie er notierte,

»fiir Fleif kein Raum, da man sich seiner Friichte nicht sicher sein kann; und
folglich gibt es keinen Ackerbau, keine Schiffahrt, keine Waren, die auf dem

29



30

»Solidaritat zuerst«

Seeweg eingefiihrt werden kénnen, keine bequemen Gebiude, keine Gera-
te, um Dinge, deren Fortbewegung viel Kraft erfordert, hin- und herzubewe-
gen, keine Kenntnis von der Erdoberflache, keine Zeitrechnung, keine Kiins-
te, keine Literatur, keine gesellschaftlichen Beziehungen« (Hobbes 1984, 96).

Jeder seines eigenen Gliickes Schmied?

Nicht nur die Ideen von Freiheit, Eigenverantwortung und ékonomischer Un-
abhingigkeit, sondern auch die arbeitsethischen Prinzipien von Leistung,
Mithe und Anstrengung haben hier ihren sozialstrukturellen Ort, noch zu-
satzlich befeuert durch die protestantische Auszeichnung profaner Alltagsar-
beit als besonderer Form des Gottesdienstes. Bis heute spiegelt das wohl be-
kannteste Sprichwort der Deutschen: »Morgenstund’ hat Gold im Mund« die
Ideale birgerlicher Arbeitsamkeit wider, auch wenn der alte romische Satz
aurora habet aurum in ore eigentlich die personifizierte Morgenréte meint und
die Hingabe an die Musen und Kiinste preist. Zum individuellen Arbeitsethos
hinzu kommen Tiichtigkeit, Sparsamkeit und Ordnungssinn, Strebsamkeit
und Piinktlichkeit, Bescheidenheit und Ehrlichkeit, Verlisslichkeit und Ver-
tragstreue, aber auch Gemeinsinn und soziale Verantwortung, denn alle diese
Tugenden braucht das biirgerliche Individuum, wenn es sich in seiner kono-
mischen Unabhingigkeit am Markt gleichberechtigt mit anderen bewihren
und als wertvolles und niitzliches Mitglied der »Biirgergesellschaft mittlerer
Existenzen« erweisen will.

Wer frither aufsteht und linger arbeitet als seine Konkurrenten, wird am
Markt zahlreichere und bessere Produkte als andere anbieten und entspre-
chend hohere Verkaufserlose erzielen kénnen. Der Markt gibt dabei vor, wel-
che Tugenden tatsichlich taugen und welche man sich besser abgewdhnen
sollte: diejenigen von Protz und Prunk, von Spontaneitit und Machtgehabe,
von Spiel und Vergniigen, aber auch die von spontaner Grof3ziigigkeit und
paternalistischer Giite, wie sie etwa die europdische Adelskultur kennzeich-
nen. Die Tugenden der Biirgergesellschaft richten sich also, so scheint es zu-
mindest, nach den Erfordernissen des Marktes. Wer ehrlich und verlisslich
arbeitet, wird sich einen guten Ruf als ehrbarer Wirtschaftsbiirger erwerben
und auf die Treue seiner Kundschaft verlassen konnen. Wer die Nachfrage-
und Angebotsbewegungen auf den jederzeit als begrenzt und itberschaubar
vorgestellten Mirkten wachsam beobachtet, kann mit den Angeboten seiner
eigenen Arbeit rechtzeitig reagieren und seine Produkt- und Dienstleistungs-



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

palette ggf. umstellen. Wer also aufmerksam, flexibel und anpassungsfihig
ist, kann die Bewegungen am Markt fir sich nutzen und im >Wind der Verin-
derung« zukunftsfreudig die Segel setzen, statt dngstlich Ausschau zu halten
nach einem sicheren Hafen fiir Schutz und Ruhe, den es vielleicht noch in der
Welt des Adels und der Kirche, nicht aber in der egalitiren Marktgesellschaft
der Neuzeit gibt. In dieser frithliberalen Imagination einer Adam Smith-Welt
kleiner Eigentiimer und Gewerbetreibender hingen Gedeih und Verderb des
Einzelnen also nicht von Schicksal oder Fiigung, von Patronage oder Protek-
tion, sondern, zumindest prima facie, von eigener Leistung und Initiative ab.
Diese aber werden vom Markt zugleich unerbittlich und permanent eingefor-
dert, sodass fiir marktferne Lebensweisen, fiir Ruhe und Mufe, fiir Feierlich-
keiten und Ausschweifungen, strukturell nur wenig Raum und Zeit bleiben,
auch wenn der frithbiirgerliche Lebensentwurf keineswegs auf den privaten,
eigennutzmaximierenden bourgeois, sondern auf den durch Geselligkeit und
Gemeinsinn charakterisierten citoyen zielte. Die biirgerlichen Tugenddiskurse
des 18. und frithen 19. Jahrhunderts waren mit ihrer Wertschitzung von Ar-
beit und Verantwortung, von regelmiRiger beruflicher Titigkeit und biirger-
schaftlichem Einsatz fir das Gemeinwohl von der heutigen Wertschitzung
egozentrischer kompetitiver Leistung in Konkurrenz zu anderen jedenfalls
noch denkbar weit entfernt.

Die soziale Vision einer vorindustriellen Mittelstandsgesellschaft freier
und gleicher Kleineigentiimer spricht grundsitzlich allen, sofern sie iiber
ein Mindestmaf an Bildung und Besitz verfiigen, die gleichen Chancen
auf selbstbestimmte Entfaltung und selbstverdienten Gewinn, auf Ansehen
und Respekt, Wohlstand und Vermogen zu. Deshalb kann es auch keinen
legitimen Grund geben, den Einzelnen ihr Glick zu neiden oder ihrem
durch harte Arbeit erworbenen Vermégen von auflen eine irgendwie geartete
Umverteilungspflicht aufzuerlegen. Allerdings weif das verantwortungsbe-
wusste biirgerliche Subjekt sehr wohl darum, dass es fiir unschuldig in Not
geratene Mitbiirger eine hohe moralische Verpflichtung zur Wohltitigkeit
gibt, die sich jedoch nicht, wie noch im Mittelalter, in einem acht- und
planlosen Almosengeben erschopfen sollte. Vielmehr miisse das individuelle
Elend in seinen Ursachen, vor allem aber das womdglich brachliegende
Selbsthilfepotenzial des Armen in den Blick genommen werden, wobei sich
durchaus herausstellen konnte, dass eine strenge Ermahnung zu Arbeit und
Disziplin womdglich das geeignetere Hilfsmittel ist.

In der Illusion einer kleinrdumigen Eigentiimergesellschaft mittlerer
Existenzen artikuliert sich jenes individualistisch-liberale Moraldispositiv,

31



32

»Solidaritat zuerst«

das - tiberraschend genug - auch die grofiraumigen, lingst uniiberschaubar
gewordenen Gesellschaften des 20. und 21. Jahrhunderts in ihren sozi-
alethischen Grundiiberzeugungen noch weithin ungebrochen dominiert.
Und dies gilt nicht nur fiir die herrschenden Vorstellungen individueller
und politischer Moral, sondern auch fiir das liberale Rechtsdispositiv von
Vertrag und Vertragstreue, von Verantwortungsitbernahme, Haftung und
Schadenersatz, wie es in den grofen Kodifikationen des modernen Privat-
rechts zum Ausdruck kommt. Es scheint, als lebten wir rechtlich, moralisch
und mental noch immer in einer — freilich stets eher imaginierten als real
bestehenden - frithliberalen Adam Smith-Welt, iiber die die gesellschaftliche
Evolutionsgeschichte lingst hinweggegangen ist.

Mit dem Aufkommen der grofien Industrie hatte sich nimlich alles veran-
dert. Das Freiheits- und Gleichheitsversprechen individueller Arbeit an eige-
nen kleinen Produktionsmitteln verlor nun endgiiltig seinen Verheiflungscha-
rakter, zumal sich die biirgerlichen Gesellschaften, wie etwa in den Revolutio-
nen von 1848 deutlich wurde, noch nicht einmal in der Lage sahen, jedermann
ein veritables »Recht auf Arbeit« zu gewihrleisten. Mit der Trennung von Ka-
pital und Arbeit entstanden nun die zuvor unbekannten Sozialfiguren des un-
ternehmerischen Kapitalbesitzers und des eigentumslosen Nurlohnarbeiters
als soziologische Standardtypen der industriellen Moderne. Damit ersetzte
die Spaltung der Gesellschaft in zwei interessenantagonistische Klassen die
Einheits- und Harmoniefiktionen des frithbiirgerlichen Gesellschaftsbildes,
denn nun wurden Lohnarbeit und Fremdbestimmung zunehmend zum Nor-
malmodus der sozialen Arbeitswelten, die von den Moralmaximen des libera-
len Dispositivs nichts mehr iibrig lief}en. Ein Lebensmotto wie »Morgenstund’
hat Gold im Mund« sagt jedenfalls dem Fabrikarbeiter nichts, der gerade zur
Spdtschicht eingeteilt ist.

Personlicher Fleifd bietet dem eigentumslosen Nurlohnarbeiter nun kei-
nerlei Chance, noch zu eigenverantwortlicher Lebensfithrung und selbstbe-
stimmter Wohlstandsmehrung zu gelangen, denn er sieht sich einzig auf den
Arbeitsmarkt als Einkommensquelle verwiesen. Auf die Bedingungen, unter
denen er sein einziges Marktangebot, seine Arbeitskraft und seine berufli-
chen Kompetenzen, am Arbeitsmarkt anbieten kann, hat er aber, wenn iber-
haupt, nur einen sehr begrenzten Einfluss. Denn menschliche Arbeitskraft,
die der Lohnarbeiter um den Preis des schlichten Verhungerns tagtiglich auf
den Markt tragen muss, erfiillt nun einmal keine der gingigen Bedingungen
einer frei handelbaren Ware. Der Arbeiter kann sie nicht kinstlich verknap-
pen und zeitweilig zwischenlagern, wenn die Nachfrage nach ihr sinkt. Und



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

schon gar nicht kann er sie vollstindig vom Markt nehmen und durch die
rasche Produktion eines anderen Angebots ersetzen, fiir das bis auf Weite-
res eine hohere Nachfrage besteht. Die Bedingungen seines materiellen Le-
bens und Uberlebens hingen also nicht von seiner individuellen Leistungs-
bereitschaft, sondern einzig und allein von den Nachfrageverhiltnissen des
Arbeitsmarktes bzw. vom Erfolg oder Misserfolg des Unternehmens ab, in
dem er beschiftigt ist, auf dessen Investitionsentscheidungen er aber kei-
nerlei Einfluss nehmen kann. Es bleibt also dabei: Seines eigenen Gliickes
Schmied kann nur derjenige sein, der auch iiber eine eigene Schmiede ver-
fiigt. Und ein freier Biirger kann nur derjenige sein, der nicht gezwungen ist,
jeden Tag seine Arbeitskraft feilzubieten.

Noch immer Unabhangigkeit? Eine sozialethische Grundsatzdebatte

Wie sehr die heraufziehende Fabrikgesellschaft der frithliberalen Gesell-
schaftsillusion mit ihrem freiheits- und gleichheitsrechtlichen Versprechen
von Arbeit und Fleif3, Leistung und Selbstverantwortung den Garaus bereitet,
wurde in der heftigen Polemik um >Staatshilfe oder Selbsthilfe< deutlich, die
in der ersten Hilfte der 1860er-Jahre zwischen Hermann Schulze-Delitzsch
und Ferdinand Lassalle ausgebrochen war (vgl. Pankoke 1970, 174-183; GrofRe
Kracht 2011, 89-114; Grofde Kracht 2017, 66-72). An dieser Debatte hatten
sich nicht nur die liberale und die gerade erst entstehende sozialdemo-
kratische Presse mit Eifer beteiligt, sondern auch prominente konservative
Autoren wie der Tibinger Staatsrechtler Albert Schiffle und der Mainzer
>Arbeiterbischof« Wilhelm von Ketteler, die zu dieser Frage jeweils eigene
Monografien beisteuerten, die breite Beachtung fanden. Diese Kontroverse
wird man als die erste grofie sozialethische Selbstverstindigungsdebatte der
sich industrialisierenden deutschen Gesellschaft bezeichnen kénnen, denn
mit ihr wurde einer breiten Offentlichkeit bewusst, dass der liberale Gesell-
schaftsentwurf und das individualistische Arbeitsversprechen von Leistung
und Eigenverantwortung an ihr historisches Ende gekommen waren.
Hermann Schulze, der umtriebige Patrimonialrichter aus der sichsischen
Kleinstadt Delitzsch, gilt als Grindervater der liberalen deutschen Genos-
senschaftsbewegung. Er bemiihte sich in sozialliberaler Zuversicht darum,
auch Arbeiter und kleine Handwerker fiir die Ideen von Gewerbefreiheit und
Marktwirtschaft zu gewinnen und die aufkommenden Probleme sozialer Ver-
armung mit den Mitteln des liberalen Moraldispositivs zu losen. Schulze-

33



34

»Solidaritat zuerst«

Delitzschs Genossenschaftsmodell bildet den ersten organisatorischen Ver-
such, fir die kleinen, vom sozialen Abstieg bedrohten Handwerker, aber auch
fir die neue Schicht der eigentumslosen Fabrikarbeiter ein konkretes gesell-
schaftliches Integrationsprojekt zu entwickeln. Er wollte ihnen Mittel und
Wege in Aussicht stellen, um ihre inferiore Lage aus eigener Kraft zu itberwin-
den und so zu Mitgliedern jener »klassenlosen Biirgergesellschaft mittlerer
Existenzen« aufzusteigen, der die Zukunft Deutschlands gehéren sollte. Bei
Schulze-Delitzsch finden sich in diesem Sinne bereits zahlreiche Themen und
Motive jener liberalen Wirtschafts- und Sozialethik, die in den gesellschaftli-
chen Debatten um die richtigen Wege von Sozialpolitik und Sozialreform bis
heute immer wieder bemiiht werden.

Mit seinem Arbeiterkatechismus aus dem Jahr 1863 verfolgte er die Absicht,
»gewissermaflen einen volkswirthschaftlichen Cursus fiir Handwerker und
Arbeiter zu geben« (Schulze-Delitzsch 1863, Vorwort), wobei er den mora-
lischen Wert der Selbstverantwortung ins Zentrum aller Reformbemiithun-
gen riickte. Die »Pflicht der Selbstsorge, die Verweisung eines Jeden auf sich
selbst« (ebd., 5f.) mache nimlich das sittliche Fundament der modernen Ge-
sellschaft aus: »Darauf, daf} Jeder die Folgen seines Thuns und Lassens selbst
trage, und sie nicht Andern aufbiirde, auf der Selbstverantwortlichkeit und
Zurechnungsfihigkeit beruht die Méglichkeit alles gesellschaftlichen Zusam-
menlebens der Menschen, sowie des Staatsverbandes.« (Ebd., 6) Eine solche
Selbstverantwortlichkeit setze aber, so Schulze-Delitzsch, »die Freiheit der
Arbeit voraus, die Gestaltung der ungehemmten Bewegung des Arbeiters im
Gebrauch seiner Krifte und Mittel zum Erwerbe seines Unterhalts« (ebd.).
Dagegen fithre jede Form der Fremdhilfe zwangsliufig zum moralischen Nie-
dergang, denn wo man den Arbeitern die individuelle Verantwortlichkeit ent-
zieht, »da begiinstigt man nur blos das gedankenlose in den Tag Hineinleben«
(ebd., 78).

Ahnlich wie Adam Smith und die britische Nationalékonomie war auch
Schulze-Delitzsch iiberzeugt von der wohlstandssteigernden Kraft der frei-
en Tauschwirtschaft, auch wenn nicht auszuschlieRen sei, dass »voriiberge-
hend fiir Arbeiter einzelner Etablissements, ja selbst ganzer Arbeitsbranchen,
durch eine plétzliche Aenderung in der Betriebsweise Verlegenheiten entste-
hen« (ebd., 40). Diese miissten aber im Namen des Fortschritts »zum Hei-
le des Ganzen« (ebd.) durchgestanden werden. Vor dem Hintergrund dieser
neuen sozialen Unsicherheiten wollte Schulze-Delitzsch mit seinen Genos-
senschaften vor allem den noch selbstindigen Kleinmeistern Mittel an die
Hand geben, um ihre Chancen auf eine 6konomisch weiterhin selbstindige



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

biirgerliche Existenz zu verbessern, etwa iiber Einkaufsvereine, mit denen
sich Mengenrabatte realisieren lassen. Zudem sollten Magazinkooperativen
die Absatzbedingungen der Produkte erhéhen, die von den Mitgliedern sol-
cher Genossenschaften »in ihren eigenen Geschiften gefertigt und im Ver-
einsmagazine fiir ihre Privatrechnung verkauft werden« (ebd., 127). Und auch
dem eigentumslosen Proletarier »in seiner aufderordentlichen Schwierigkeit,
sich je zur gewerblichen Selbstindigkeit emporzuarbeiten« (ebd., 74), soll-
te die liberale Genossenschaftsidee — vor allem in der Form von Kredit- und
Konsumvereinen — praktische Hilfe in seinem Bemithen um Sparsamkeit und
den Erwerb eines kleinen Produktivkapitals in Aussicht stellen.

Dies alles diirfe aber, so betonte Schulze-Delitzsch energisch, nicht dazu
fithren, dass die Freiheit und Selbstverantwortlichkeit der arbeitenden Men-
schen verletzt wird, denn:

»Einen Schutz gegen diese Freiheitanrufen, heiflt die eigene Entwickelungs-
fahigkeit aufgeben. Wer solchen Schutz in seinem Erwerb bedarf, weil er
wirklich nicht anders bestehen kann, verdient nicht zu bestehen, denn es
wiirde ihm dies nur gewédhrt werden auf Unkosten aller Uebrigen, deren
Freiheit und Entwickelungsfihigkeit dann seinetwegen angetastet werden
mifite, wodurch man sie auf einen gleich niedrigen Stand der Leistungsfa-
higkeit herunterbringen wiirde, wie er selbst ihn einnimmt. Dazu, zu einer
Existenz auf fremde Kosten, obenein zum Nachtheil des Ganzen, hat aber
Niemand ein Recht, und es widerstreitet dem Staatsinteresse, solchen Pra-
tensionen nachzugeben.« (Ebd., 103)

Wenn nimlich fiir den einzelnen Arbeiter jedes individuelle Existenzrisiko
wegfalle, seien der Trigheit und dem Schlendrian Tiir und Tor gedftnet. Des-
halb miisse es in allen Genossenschaftsbemithungen weiterhin, so Schulze-
Delitzsch, darum gehen, dass der Einzelne bei hinreichender Tiichtigkeit und
geniigendem Geschick auf dem Markt einen entsprechenden Gewinn realisie-
ren kann bzw. bei fehlendem Fleifd und mangelnder Geschicklichkeit entspre-
chende Verluste zu gewirtigen hat.

»Die Arbeiter als lauter Unternehmer«?

Gegen diesen Versuch, auch die Arbeiter fiir das liberale Gesellschaftsmodell
zu gewinnen, hat vor allem Ferdinand Lassalle, der aus einer wohlhaben-
den Familie des Breslauer Judentums stammende Griinder des Allgemeinen

35



36

»Solidaritat zuerst«

Deutschen Arbeitervereins, eine denkbar scharfe Polemik gefiihrt. Freiwillige
Sparkassen, Invaliden- und Krankenkassen konnten zwar, wie er in seinem
Offenen Antwortschreiben von 1863 betonte, dabei helfen, einzelnen Arbeitern
ihr individuelles Elend ertraglicher zu machen. Sie seien aber unfihig, »die
normale Lage des gesamten Arbeiterstandes selbst zu verbessern und iiber
ihr jetziges Niveau zu erheben« (Lassalle 1948, 58). Auch Vorschuss- und Roh-
stoffvereine konnten grundsitzlich nicht fiir die tiglich wachsende Zahl der
»in der fabrikmifligen GrofRproduktion beschiftigen Arbeiter«, sondern nur
»fiir den kleinen Handwerksbetrieb« hilfreich sein (ebd., 61). Aber auch durch
solche Hilfen werde sich dieser auf die Dauer nicht gegen die Konkurrenz der
grofien Fabriken behaupten konnen.

Statt um Selbsthilfe miisse es deshalb, so Lassalle, um Staatshilfe gehen,
vor allem im Blick auf die Errichtung von konkurrenzfihigen Fabriken in Ar-
beiterhand, den sogenannten Produktivassoziationen, denen Lassalles beson-
dere Sympathien galten. Die Zeiten, in denen man in wirtschaftlicher Hin-
sicht auf individuelle Freiheit und Eigenverantwortung pochen konne, seien,
wie er in Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch, seiner Kampfschrift gegen Schulze-
Delitzsch aus dem Jahr 1864 (Lassalle 1919), ausfithrte, mit der entstehenden
Fabrikgesellschaft definitiv vorbei. In dieser ndmlich sei Schulze-Delitzschs
Programm einer »Verweisung eines jeden auf sich selbst« (ebd., 44) schlicht
nicht mehr durchfithrbar. Das Postulat der Selbstverantwortung konne, so
Lassalle, nur in dem MafRe iiberzeugen, wie man »von dem Menschen der
Natur gegeniiber, von dem isolierten Menschen« (ebd., 45) spreche. Was fiir
»Robinson Crusoe auf seiner einsamen Insel« zutreffe, treffe aber keines-
wegs auch »innerhalb der menschlichen Gesellschaft« zu (ebd.). Zwar betone
auch Schulze-Delitzsch, dass der Mensch seine Bediirfnisse nur im Rahmen
des »Zusammenlebens und dadurch erméglichten Austausches gegenseitiger
Hilfsleistungen mit Wesen seiner Art« (ebd., 82) befriedigen konne; Lassalle
monierte jedoch, dass sich diese tauschorientierte Wahrnehmung des sozia-
len Lebens — wie in der gesamten »liberalen Bourgeois6konomie« (ebd., 94)
- noch durchgingig im Rahmen einer vorindustriellen Gesellschaft bewe-
ge, deren Wirtschaft auf individueller Eigenproduktion und anschliefendem
Tausch beruhte.

Dass mit dem Aufkommen der grofien Fabrik aber eine Form der Arbeits-
teilung entstanden sei, mit der sich eine neue Gemeinsamkeit in der Produk-
tion verbinde, werde von Schulze-Delitzsch ebenso ignoriert wie die Tatsa-
che, dass die Produktion heute von vornherein fiir den Markt bestimmt sei.
Lassalle attestierte Schulze-Delitzsch deshalb: »Sie schildern den Arbeitern



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

ihren eigenen Stand als — eine Welt von lauter Unternehmern! In ihrer ro-
sigen Phantasie verwandeln sie alle Fabrikarbeiter, diese Maschinenteile ei-
ner grofden Gemeinproduktion, in lauter kleine selbstindige Unternehmer,
die fertige gewonnene Produkte besitzen und fiir eigene Rechnung verkau-
fen!!« (ebd., 95f.) Und diese konkurrenzwirtschaftliche Produktionsweise, die
als solche »die Quelle des grofRen Reichtums und zugleich der grofien Armut
unserer heutigen Gesellschaft« sei, mache die Lage des Arbeiterstandes »so
itberaus traurig und ungewif« (ebd., 102). Denn »jemand, der sich die Haupt-
nahrungsmittel fiir den eigenen Bedarf selbst produziert, kann nie so schnell
und tief'ins Elend gestofRen werden, wie jemand, der, wie unsere Arbeiter, oh-
ne die geringste Widerstandskraft eines Kapitals tiglich mit Haut und Haar
auf dem Weltmarke liegt und von jeder Zuckung desselben abhingt!« (Ebd.)

Im Gliicksspiel der gesellschaftlichen Zusammenhéange

Deshalb miisse man, so Lassalle, im Blick auf das Selbstverantwortungspostu-
lat klar zwischen der rechtlichen und der wirtschaftlichen Sphire unterschei-
den. Wihrend auf der Ebene des Rechts »die Selbstverantwortlichkeit unbe-
dingter Grundsatz« sei, und zwar »aus dem sehr einfachen Grunde, weil in
der Rechtssphire jeder nur von seinen eigenen Handlungen abhingt« (ebd.,
53), werde im Bereich der Okonomie jeder in vielfacher Weise von Ereignissen
betroffen, die er in keiner Weise zu verantworten hat. Lassalle nannte hier ei-
ne »Reihe von Beispielen, die ins Millionenfache vermehrt und spezialisiert
werden« (ebd., 56) kénnten:

»Wenn z.B. heute die Rosinenernte in Korinth und Smyrna oder die Getrei-
deernte im Mississippital, in den Donauldndern und der Krim sehr reich-
lich ausgefallen ist, so verlieren die Korinthenhédndler in Berlin und Kéln [...]
durch den Preisschlag vielleicht die Halfte ihres Vermdgens. Ist umgekehrt
unsere Getreideernte schlecht ausgefallen, so verlieren in diesem Jahre die
Arbeiter die Hilfte ihres Arbeitslohnes und mehr, der zwar im Celdausdruck
derselbe bleibt, aber ihnen nur einen um so viel geringeren Teil von Nah-
rungsmitteln beschaffen kann [..]. Jede neue mechanische Erfindung, wel-
che die Produktion einer Ware billiger stellt, entwertet Massen fertiger Wa-
renvorrdte derselben Art mehr oder weniger oder ganzlich und bricht Rei-
henvon Unternehmern und Hindlern die Existenz. Ja, keine neue Eisenbahn
kann angelegt werden, ohne Grundstiicke, Hiuser und Geschifte an diesem

37



38

»Solidaritat zuerst«

Ort und an dem Tor des Ortes, wo sie angelegt wird, auf das Soundsovielfa-
cheihres Preises zu steigern und Grundstiicke, Hiuser und Geschifte an dem
anderen Orte oder am entgegengesetzten Tor desselben Ortes auf lange zu
entwerten.« (Ebd., 53f. u. 56)

Fiir Lassalle stellte sich die Okonomie also, im Unterschied zur Sphire des
Rechts, nicht als Feld der Eigenverantwortung, sondern als »das Gebiet der
gesellschaftlichen Zusammenhinge« (ebd., 56) dar. Und damit entstehe die
Aufgabe, nicht linger nach individuellen, sondern nach gemeinschaftlichen
Losungen fiir die soziale Frage zu suchen. Denn die komplexen wirtschaftli-
chen Zusammenhinge kommen, so Lassalle,

»als ein Schicksal zum Vorschein, welches Ball spielt mit der vermeintlichen
Freiheit des auf sich angewiesenen einzelnen. Der eine wird hoch aufge-
schnellt in diesem Spiel, das unbekannte und um so mehr unbeherrschte
Méchte mit ihm treiben, hoch hinauf in den Schof$ des Reichtums; hundert
andere werden tief hinabgestiirzt in den Abgrund der Armut, und das Rad
der gesellschaftlichen Zusammenhinge geht umpriagend und zerquet-
schend iber sie und ihre Handlungen, Gber ihren Fleif? und ihre Arbeit
hinweg. Der Zufall spielt Ball und die Menschen sind es, die in diesem Spiel
als Balle dienen.« (Ebd., 57f.)

Wo aber der Zufall herrscht, da sei, wie man anerkennen miisse, alle Freiheit,
Selbstverantwortung und Zurechnungsfihigkeit des Individuums aufgeho-
ben. Und deshalb miisse es gerade im Namen von Freiheit und Zurechenbar-
keit darum gehen, durch geeignete politische Mafinahmen die Auswirkungen
dieses Waltens des Zufalls »auf die Gesamtheit aller zu verteilen und so das
erdriickende Gewicht, mit welchem er sich sonst auf den Einzelnen stiirzt,
fiir alle unfithlbar zu machen« (ebd., 58). Denn nur ein solcherart planvoller
Umgang mit der Unwigbarkeit der 6konomischen Verhiltnisse, die sich »nur
verkennen, nicht aber durch Verkennen aufheben lift«, sei in der Lage, die
Voraussetzungen zu schaffen, unter denen sich »die Zurechnungsfihigkeit,
Selbstverantwortung und Freiheit des einzelnen erst herstellen« lasse (ebd.,
59).

Mit dem Ubergang zu den grofiformatigen Markt- und Konkurrenzgesell-
schaften iiberwiege heute also »die Summe der nicht wifSbaren Umstinde [...]
jederzeit unendlich die Summe der wif8baren Umstinde« (ebd., 60). Wihrend
aber, so Lassalle, kapitalkriftige Unternehmer durch geschickte Spekulation
und das Ausnutzen unterschiedlichster Konjunkturen in der Lage seien, in



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

diesem »individuellen Gliicksspiel« mitzuspielen und unter giinstigen Um-
stinden enorme Reichtiimer anzusammeln, blieben die Arbeiter von diesen
Chancen ausgeschlossen, »weil sie den Einsatz zu diesem Gliicksspiel nicht
vorlegen konnen: das Kapital« (ebd., 61). Von daher sei und bleibe der »griine
Tisch, auf welchem die Unternehmer und Spekulanten das Gliicksspiel spie-
len, zu welchem die heutige Produktion geworden ist, stets »der Riicken der
Arbeiter«:

»Der Arbeiter ist es, welcher mit Lohnverminderung, mit Aufopferung miih-
seliger Ersparnisse, mit ganzlicher Arbeits- und somit Existenzlosigkeit die
notwendigen Mifserfolge in jedem Spiel der Arbeitsherren und Spekulanten
bezahlt, deren falsche Spekulationen und Berechnungen er nicht hervorge-
bracht hat, deren Gier er nicht verschuldet und deren Gliickserfolge er nicht
teilt.« (Ebd., 65; Herv. i.0.)

Am Ende restimierte Lassalle lakonisch: »Arbeiterstand wie Handwerkerstand
bilden daher in unserer Gesellschaft eine wirtschaftliche Abteilung, iiber wel-
cher die Inschrift der Danteschen Holle steht:>Die ihr hier eintretet, lasst jede
Hoffnung fahren«.« (Ebd., 62)

Das Ende der Kategorien von Leistung und Verdienst

Die leidenschaftlich gefithrte Grundsatzdebatte zwischen Schulze-Delitzsch
und Lassalle hatte die Grenzen des liberalen Arbeitsversprechens und des
liberalen Moraldispositivs erstmals nachdriicklich ins Bewusstsein gehoben.
Denn in der Tat: Die bis heute prominenten, fiir viele nach wie vor mafge-
benden Vorstellungen von Leistungsgerechtigkeit und Eigenverantwortung
haben in den modernen Gesellschaften in dem Moment ihre Plausibilitats-
grundlagen eingebiiflt, in dem die Individuen ihre Agrarprodukte nicht
mehr vorrangig fiir sich selbst und ihre Familien produzieren. In dem Mo-
ment, in dem es nicht mehr darum geht, nur eventuelle Uberschiisse zu
verkaufen, sondern die gesamte Produktion nicht linger auf den Eigenbe-
darf, sondern auf Verkaufserlose am Markt auszurichten, wird sie von den
schwankenden Tauschbedingungen des Marktes abhingig. Und hier zihlen
nicht individuelle Leistung und Anstrengung, sondern einzig die Frage,
ob man auf hinreichend kaufkriftige Nachfrage trifft. Schon in der Adam
Smith-Welt der vorindustriellen Marktgesellschaft geht es also nicht mehr
um Leistungs-, Verdienst- oder Anstrengungsgerechtigkeit, sondern nur

39



40

»Solidaritat zuerst«

noch um die abstrakte Tauschgerechtigkeit des Marktes, die unseren arbeits-
ethischen Gerechtigkeitsvorstellungen Hohn spricht. Man kann sich noch
so anstrengen: Wenn keine Nachfrage besteht, bleibt alle Mithe umsonst.
Deswegen gibt es in Sachen Leistungsgerechtigkeit schreiende Ungleichhei-
ten zwischen Spitzensportlern im Fuflball und Spitzensportlern im Fechten,
die bei gleicher Anstrengungsintensitit hochst unterschiedliche monetire
Anerkennungen erhalten. Und auch der einsame Goldsucher findet fiir den
vermeintlich intrinsischen Wert seiner mithsam zusammengetragenen Nug-
gets nur dann Abnehmer, wenn er in einer Gesellschaft lebt, in der dieses
Edelmetall hohe Begehrlichkeiten und entsprechende Tauschbereitschaften
hervorruft. Der Fund von Goldklumpen allein macht ihn weder reich noch
satt.

Die Kategorien von Leistung und Verdienst verlieren also nicht erst in den
hocharbeitsteiligen Industriegesellschaften, sondern schon in jeder Markt-
und Tauschgesellschaft ihre sozialstrukturellen Grundlagen. Sie werden hier
fiir sozialethische Selbstverstindigungsbemithungen schlicht irrelevant. Und
das gilt auch dann, wenn man im Blick auf das Motiv der gerechten Leis-
tung zwischen Anstrengungs- und Ergebnisgerechtigkeit, zwischen Arbeits-
und Produktgerechtigkeit unterscheiden will. Der Begriff der Leistung selbst
ist schliefSlich schon ambivalent. Sollen, wie es unserem Arbeitsethos und
unseren tiefsten, an den Individuen und ihren Mithen und Entbehrungen,
ihren Erwartungen und Ambitionen orientierten Gerechtigkeitsintuitionen
entspricht, nur individuelle Anstrengungen als Leistung gelten? Oder ist die
eigentliche Leistung nur das vorzeigbare Produkt dieser Anstrengung? Ist es
also leistungsgerecht, wenn jemand, der nach enormen Miihen ein halbwegs
vorzeigbares Ergebnis seiner Arbeit zustande bringt, dafiir eine hohere Be-
lohnung bekommt als derjenige, dem dieses Ergebnis ohne sonderliche An-
strengung, mit Freude und Leichtigkeit und noch dazu in besserer Qualitat
gelingt? Oder ist es einzig leistungsgerecht, den Wert des erstellten Produkts
zu betrachten? Schon in den Notengebungen unserer Grundschulen dominie-
ren bekanntlich, allen anderslautenden pidagogischen Bekenntnissen zum
Trotz, nicht anstrengungs-, sondern ergebnisorientierte Vorstellungen von
Leistungen, die manchen einfach so zufliegen, wihrend andere sie auch bei
héchsten Bemithungen nur mit Ach und Krach erbringen kénnen. Bereits
dies verstofdt massiv gegen unsere nicht an Produkten, sondern an Personen,
nicht an der Funktionalitit von Gegenstinden, sondern an der Wiirde und
den Ambitionen von Menschen orientierten Gerechtigkeitsintuitionen. Wih-
rend man fir schulische Notengebungen in diesem Sinne dann aber noch



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

eine — freilich nicht mehr anstrengungs-, sondern nur noch ergebnisorien-
tierte — Leistungsgerechtigkeit reklamieren kénnte, ist auch diese reduzierte
Variante der Leistungsgerechtigkeit fir markewirtschaftliche Transaktionen
nicht mehr plausibel denkbar. Denn hier entscheiden nun einmal nicht er-
stellte Leistungen, sondern die anonymen und stets volatilen Verhiltnisse von
Angebot und Nachfrage dariiber, ob Markteinkommen erzielt werden kénnen
oder eben nicht.

Dass das liberale Moraldispositiv von Leistung und Eigenverantwortung
schon mit dem Ubergang von der Selbstversorgungs- zur Marktwirtschaft
unplausibel wird, ist heute weithin unstrittig, auch wenn es unseren mora-
lischen Alltagsintuitionen erheblich zuwider liuft. So formulierte etwa der
sozialliberale Vordenker John Rawls, der mit seiner einflussreichen Theory of
Justice (1971) eine moderne Philosophie der sozialen Gerechtigkeit auf ver-
tragstheoretischer Grundlage zu entwerfen versuchte, eine klare Absage an
die Idee einer moralisch relevanten Leistungsgerechtigkeit. Diese konne es
unter den Bedingungen von Angebot und Nachfrage schlicht nicht geben.
SchlieRlich hinge »der moralische Wert eines Menschen gewif nicht davon
ab, wieviele Arbeitskrifte seiner Art es gibt, oder wie begehrt seine Erzeug-
nisse sind« (Rawls 1975, 345).

Auch energische Verteidiger der Marktwirtschaft riumen dies ein. So be-
tonte etwa Friedrich August von Hayek, die Galionsfigur des Neoliberalismus
der Nachkriegszeit, mit Nachdruck, es sei in einem System freier Marktwirt-
schaft »weder wiinschenswert noch durchfithrbar [...], dafd die materielle Ent-
lohnung allgemein dem entsprechen soll, was die Menschen als Verdienst an-
sehen« (von Hayek 1971, 114). Schon »im gewdhnlichen Geschiftsleben haben
wir nicht das Gefiihl, einem Mann mehr zu schulden, weil ihm eine Dienst-
leistung fiir uns ein grofRes Opfer gekostet hat, wenn uns dieselbe Leistung
von jemand anderem mit Leichtigkeit hitte geboten werden kénnen« (ebd.,
119). Und auch wir selbst erwarten, so von Hayek, »in unserem Verkehr mit
anderen, nicht nach unserem subjektiven Verdienst, sondern nach dem Wert,
den unsere Leistungen fiir sie haben, entlohnt zu werden« (ebd.). Deshalb
miisse man festhalten, dass insbesondere der ohnehin schon hoch diffuse Be-
grift der sozialen Gerechtigkeit in einer freien Marktwirtschaft »offensichtlich
absurds, dass er »leer und bedeutungslos« sei (von Hayek 1981, 95 u. 100). Jeder
einzelne konne und solle sich im Umgang mit seinen Mitmenschen zwar so
gerecht wie moglich verhalten; aber die Ergebnisse, die fir ihn aus den Pro-
zessen von Angebot und Nachfrage resultieren, konnten »weder gerecht noch
ungerecht« sein, da sie »nicht beabsichtigt und vorhergesehen sind und von



42

»Solidaritat zuerst«

einer Vielzahl von Umstinden abhingen, die in ihrer Gesamtheit niemandem
bekannt sind« (ebd., 102). Diese Gerechtigkeitsignoranz des Marktes gelte, so
von Hayek, nicht nur fiir marktferne Arbeitsmithen und Anstrengungen, son-
dern auch fir marktnah getroffene Investitionsentscheidungen, denn auch
deren Erfolg bleibe allemal unsicher und unberechenbar. Markterfolge stell-
ten sich fiir die Individuen namlich vielfach aus Griinden ein, »die sie nicht
kennen konnten« (ebd., 104). Hier sei schlicht anzuerkennen, »dafd Gliick eine
grof3e Rolle spielt« (ebd., 105), obwohl es fiir den sozialen Zusammenhalt und
die moralische Akzeptanz der Marktgesellschaft natiirlich wichtig sei, »daf
die Individuen davon iiberzeugt sind, dafd ihr Wohlergehen von ihren eigenen
Anstrengungen und Entscheidungen abhingt« (ebd., 106).

Gerechtigkeitsambitionen und die Logik des Marktes

Der Markt ist gegeniiber den Vorstellungen individueller Leistungsgerechtig-
keit immun und unsensibel. Er widerspricht damit dem liberalen Moraldispo-
sitiv frontal, denn er honoriert weder bestimmte Anstrengungsvolumina noch
bestimmte Berufsqualifikationen oder bestimmte Produktmengen als solche.
Er honoriert nur das, was — aus welchen Griinden auch immer - gerade auf
zahlungskriftige Nachfrage trifft. Als Indikator einer fiir die menschlichen
Selbstwahrnehmungen von Arbeit und Freiheit, Leistung und Gerechtigkeit
irgendwie relevanten Moral ist er deshalb ginzlich ungeeignet.

Dieser schon durch die Marktwirtschaft als solche verursachte Legitimi-
titsentzug von Leistung und Eigenverantwortung verschlimmert sich noch,
wenn man bedenkt, dass auch die vermeintlich rein individuellen Fihigkei-
ten, Charakterziige und Begabungen, etwa Belastbarkeit, Durchsetzungsfi-
higkeit und Beharrungsvermdgen, Entdeckerfreude, Neugier und Kreativi-
tit, Mut und Risikobereitschaft etc., den Individuen nicht in einem mora-
lisch relevanten Sinne zuzurechnen sind. Seine Talente hat ein Individuum
genauso wenig durch individuelle Anstrengungen erworben wie seine hohe
oder niedrige Intelligenz, sein Aussehen, seine kérperliche Robustheit und
die Mithe oder Leichtigkeit, mit der es sich einfachen oder komplexen Her-
ausforderungen zu widmen vermag. Hier ist nicht individueller Wille oder ei-
gene Anstrengung, sondern, wie John Rawls anmerkte, schlicht die »Lotterie
der Natur« am Werk, deren Ergebnisse »unter moralischen Gesichtspunkten
willkiirlich« sind (Rawls 1975, 94). Nach allem, was man aus der entsprechen-
den Forschung weif}, ist schon die je individuelle — und verschieden verteil-



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

te — Arbeits- und Leistungsbereitschaft nicht primar oder gar ausschlieflich
auf eigene, bewusste Willensentscheidungen, sondern in viel hoherem Mafie
auf vorgegebene psycho-physiologische Grundausstattungen und frithe So-
zialisationserfahrungen zuriickzufiihren, fiir die die einzelnen nichts kén-
nen. Und wenn man versucht, hier eine klare Grenze zwischen moralisch re-
levanter, d.h. allein auf eigener Anstrengung beruhender Leistung und mora-
lisch belangloser, weil biologisch und sozialisatorisch vorgegebener Fihigkeit
zu ziehen, kann man nur scheitern. Man wird deshalb wohl festhalten miis-
sen, dass die vorgegebenen Fihigkeiten einen weit hoheren Einfluss auf die
real erzielten Arbeitsergebnisse haben als die eigenen Anstrengungsbereit-
schaften, zumal sich auch diese nicht unabhingig von den sozialen Kontexten
einstellen und dauerhaft stabilisieren.

Auch Friedrich August von Hayek liefd keinen Zweifel daran, dass die in-
dividuellen Fihigkeiten »zum grofden Teil [...] das Ergebnis angeborener An-
lagen oder der Umgebung« sind, in die man »hineingeboren wurde«, sodass
sie »gewif3 kein personliches Verdienst darstellen« (von Hayek 2004, 192). Und
John Rawls notierte dazu nur noch lakonisch: »Man hat seinen Platz in der
Verteilung der natiirlichen Gaben ebensowenig verdient wie seine Ausgangs-
position in der Gesellschaft.« (Rawls 1975, 125) Es diirfe nimlich

»auf der Hand liegen, dafd der Einsatz, zu dem jemand bereit ist, von sei-
nen natirlichen Fihigkeiten und den ihm offenstehenden Méglichkeiten
abhingt. Die Begabteren werden unter sonst gleichen Umstanden mehr ge-
wissenhaftes Bemiihen an den Tag legen, und es scheint keine Moglichkeit
zu geben, das Moment des gliicklichen Zufalls herauszuanalysieren. Der
Gedanke der Belohnung des Verdienstes ist undurchfithrbar.« (Ebd., 346)

Die schmerzliche Einsicht in die empirische Unhaltbarkeit unserer Katego-
rien von Leistung, Fleif} und Eigenverantwortung bedeutet allerdings eine
schwere Demiitigung fir die arbeits- und autonomieethisch formatierten
Moralkonzepte, mit denen uns die europdischen Gesellschaften seit der Frii-
hen Neuzeit ausgestattet haben. Sie verlangt von uns einen grundsitzlichen
Abschied von den Ambitionen der frithliberalen Gesellschaftsillusion und
ihres individualistisch-liberalen Moraldispositivs; eine Verabschiedung, die
den modernen Gesellschaften bis heute nicht wirklich gelungen ist.
Stattdessen verfingt man sich in zahlreichen Abwehrreflexen, die darauf
hinauslaufen, diese notwendige Verabschiedung zu verweigern. So bemiiht
man sich im tonangebenden liberalen Milieu — allein schon mangels Alter-
nativen — hartnickig darum, die Tauschmechanismen des Marktes als solche

43



4

»Solidaritat zuerst«

als gerecht auszuzeichnen, da hier ja stets Aquivalente getauscht werden, was
immerhin auch eine Form der Gerechtigkeit darstelle. Und da andere Gerech-
tigkeiten in der modernen Gesellschaft nun einmal nicht zu haben seien, sei
man gut beraten, sich trotz aller Unwigbarkeiten moglichst voll und ganz auf
den freien Markt einzulassen und hier sein fragiles Gliick zu suchen. Denn
immerhin habe man es hier, anders als in den Zeiten der Feudalherrschaft,
nicht mit politisch-patriarchaler Macht, mit Einschrinkungen der wirtschaft-
lichen Freiheit oder gar mit blanker Gewalt zu tun. Die uniiberschaubaren So-
zialverhiltnisse der hocharbeitsteiligen Industriegesellschaften werden dabei
aber wider besseres Wissen noch immer auf die unterkomplexe Welt einer
von lauter Privateigentiimern bevolkerten Marktgesellschaft — Lassalles »Welt
von lauter Unternehmern« — reduziert, in der jeder auf eigene Rechnung und
Verantwortung als eine kleine Firma frei und eigenverantwortlich agiert. Und
wihrend sich die frithen Liberalen noch zu Recht die Kopfe dariiber zerbro-
chen hatten, wie der breiten Masse das freiheits- und gleichheitssichernde
Privateigentum an Produktionsmitteln zuginglich zu machen sei, ohne das
niemand frei und unabhingig sein konne, spielt dieses staatsbiirgerqualifi-
zierende Basiskriterium in den heutigen Rezepturen liberaler Sozialethik be-
zeichnenderweise keine Rolle mehr. Dass wir uns nicht in einer egalitiren
Privateigentiimergesellschaft, sondern in einer sozialstrukturell ungleichen
Klassengesellschaft befinden, in der der weit iberwiegende Bevolkerungsteil
sunbiirgerlich« konstituiert ist und von der »Bewilligung lebt, die er andern
gibt, von seinen Kriften Gebrauch zu machen« (Immanuel Kant), wird heute
zumeist schlicht ignoriert.

Nur noch Aquivalententausch-Gerechtigkeit?

Der Mainstream der liberalen Publizistik will die eklatante Gerechtigkeits-
ignoranz des Marktes, der den Menschen einzig noch einen fairen, aber
kaum verlisslichen Aquivalententausch als gerecht in Aussicht stellen kann,
als Problem partout nicht anerkennen. Und er will uns einreden, dass an-
dere Gerechtigkeiten — weder unsere moralisch tief verankerte individuelle
Verdienstgerechtigkeit noch die ebenso tief verankerte, wenn auch héchst
diffuse soziale Gerechtigkeit — in modernen Gesellschaften grundsitzlich
nicht zu haben seien. Er méchte unsere Gerechtigkeitsambitionen moglichst
vollstindig auf die Akzeptanz einer derart reduzierten Marktgerechtigkeit
umprogrammieren und schligt deshalb vor, dass wir uns méglichst rasch



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

und klaglos zu geschmeidig angepassten Marktakteuren umdefinieren, da
eben nur auf marktlicher Grundlage eine wirklich freie Gesellschaft in den
Blick genommen werden konne.

Allerdings laufen sozialethische Vorschlige, wir sollten uns doch bitte al-
le als eigenverantwortliche >Arbeitskraftunternehmer< und >Ich-AGs« verste-
hen - auch wenn sie im Rahmen der bundesrepublikanischen Sozial- und Ar-
beitsmarktpolitik in den letzten Jahrzehnten statt auf schallendes Gelidchter
auf viel publizistische Sympathie und Zustimmung trafen —, unseren huma-
nistischen Gerechtigkeitsiiberzeugungen frontal zuwider. Schliellich geht es
uns um personale Dimensionen der Gerechtigkeit, um Anstrengungs- und
Arbeitsgerechtigkeiten, aber auch um Bediirfnis- und Anerkennungsgerech-
tigkeiten fir unsere je spezifischen Identititen, unsere Besonderheiten und
Verletzlichkeiten. Und es geht uns immer auch um soziale Gerechtigkeit in
unserem Verhiltnis zu unseren Mitmenschen, mit denen wir uns immer ir-
gendwie vergleichen und in Beziehung setzen. Dass es auf hinreichend frei-
en Mirkten zu herrschaftsfreien dquivalenten Tauschrelationen von Giitern
verschiedenster Art kommt oder zumindest kommen kann, ist unseren Ge-
rechtigkeitsambitionen dagegen ziemlich egal. Und das liberale Dauerman-
tra, dass der freie Markt trotz aller Unsicherheiten doch immerhin tausch-
gerecht sei, trigt wenig dazu bei, dass wir unsere Gesellschaft und ihre Me-
chanismen der Verteilung von Waren und Dienstleistungen, von Einkiinften
und Ressourcen, von Amtern und Funktionen, von Macht und Einfluss, von
Wertschitzung und Respekt wirklich als moralisch anerkennenswert erleben
kénnen.

Eine gewisse Ausnahme bildet hier der Kieler Philosoph Wolfgang Kers-
ting, der seit vielen Jahren eine dezidiert liberale politische Philosophie, einen
»Liberalismus sans phrase«, zu entwickeln versucht (vgl. Kersting 2000a). Er
wehrt sich nimlich vehement gegen die resignative Vorstellung, wir miissten
unsere eingelebten Kategorien von personlicher Verdienst- und Leistungsge-
rechtigkeit zugunsten einer blinden Akzeptanz der rein tauschfunktionalen
Marktgerechtigkeit umdefinieren. Dabei raumt er durchaus ein, dass man
alle Vorstellungen von verdienten, d.h. einzig durch eigene Anstrengungen
erworbenen Fihigkeiten und Kompetenzen als empirisch unhaltbar aufge-
ben miisse, wenn man zentrale Erkenntnisse der Sozialisationsforschung und
Entwicklungspsychologie nicht einfach ignorieren wolle. Allerdings scheut er
vor den gerechtigkeitstheoretischen Konsequenzen dieser Einsicht zurick,
denn diese seien moralisch nicht auszuhalten. In einem Akt trotziger Ver-
zweiflung setzt er an die Stelle dieser Einsicht deshalb apodiktisch und ar-

45



46

»Solidaritat zuerst«

gumentlos das Postulat eines »verdienstethischen Naturalismus« (ebd., 367-
371). Es konne schlicht nicht angehen, so Kersting, »dafd niemand ein natiirli-
ches Recht auf die von ihm erarbeiteten soziodkonomischen Giiter hat« (Kers-
ting 2000b, 212). Ein solches Kontingenzargument wiirde sich namlich ver-
heerend auf unsere arbeits- und autonomieethischen Grundiiberzeugungen,
auf unser Verstindnis freier Personalitit und individueller Verantwortlich-
keit auswirken. Und deshalb miisse man eben doch - wider besseres Wissen
— behaupten, dass jedem Individuum die Ergebnisse seiner Arbeit und An-
strengung in einem moralisch relevanten Sinne zustehen. Wenn man die un-
absehbaren Folgen des Kontingenzarguments vermeiden wolle, miisse man
einfach darauf beharren, dass »die Person in ihrer natiirlichen Beschaffenheit
und mit all ihren durch ihr soziales Herkunftsmilieu bestimmten Eigenschaf-
ten zum ungeteilten Subjekt eines fundamentalen Anspruchs auf all die durch
Einsatz ihrer Talente, Fihigkeiten und Kompetenzen erarbeiteten Giitern er-
kldrt« (ebd., 217) wird. Die alten individualistischen Impulse der vorindustri-
ellen Illusion einer freien »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen« wirken
also bis heute offensichtlich mental und moralisch so massiv nach, dass alle
wissenschaftliche Erkenntnis an ihnen einfachhin scheitert. Offenbar kann
schlicht nicht sein, was nicht sein darf.

Mit den auf den ersten Blick so plausiblen, am Individuum orientierten
Kategorien von Leistung und Verdienst ist in den modernen Gesellschaften,
unseren elementaren moralischen Intuitionen zum Trotz, also sozialethisch
nichts zu gewinnen. Sie scheitern schon an den per se moralisch unsensiblen
Mechanismen des Marktes und erweisen sich schon hier als hoffnungslos ob-
solet. Sie bleiben allenfalls, und auch dies nur in engen Grenzen, pidagogisch
sinnvoll. Denn wenn man angesichts der Lotterie der biologisch-sozialisatori-
schen Grundausstattung, der markewirtschaftlichen Einkommensverteilung
nach Angebot und Nachfrage und der in den grof3en Fabrikgesellschaften ra-
sant zunehmenden 6konomischen »Zufille, die mit den Menschen Ball spie-
len« (Ferdinand Lassalle), immer geringere Chancen zu einer echten, mit Wil-
len und Bewusstsein vollzogenen Einwirkung auf seine materiellen Geschi-
cke hat, dann sollte man diese Chancen nach Méglichkeit wenigstens nutzen,
wenn man sich selbst — freilich weithin kontrafaktisch — noch einen letzten
Rest an 6konomisch-materieller Autonomie- und Selbstbestimmungsfihig-
keit attestieren will. Sozialphilosophisch ehrlicher wire es aber, sich tatsich-
lich der Danteschen Devise Lascare omni speranza hinzugeben und anzuerken-
nen, dass die einzelne Person, die von der Aufklirungsphilosophie so hoch
gehandelt wurde, in den uniibersichtlichen Arbeitsgesellschaften der spiten



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

Moderne kaum noch etwas auszurichten vermag. Von daher gilt dann wohl
die Devise: »Du hast keine Chance, aber nutze sie.« (Herbert Achternbusch)

Fabrikunfalle: Das postliberale Moralprofil des Wohlfahrtsstaates

Die von Hermann Schulze-Delitzsch und Ferdinand Lassalle ausgelésten De-
batten um okonomische Eigenverantwortung und die Zufille des modernen
Wirtschaftslebens hatten bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Gren-
zen des liberalen Gesellschaftsprojekts auf die Agenda der sozialethischen
Selbstverstindigung gesetzt. Das Ende des liberalen Moraldispositivs trat den
Zeitgenossen des 19. Jahrhunderts aber noch viel deutlicher vor Augen im
Angesicht einer neuen dramatischen Realitit, die man frither nicht kannte:
die grofien Unfille in Bergbau und Industrie, die oft Hunderte von Opfern
forderten und ganze Dérfer und Stadtteile in blankes Elend stiirzten. Die
von der biirgerlichen Gesellschaft begeistert gefeierten Erfindungen bei Koh-
le und Stahl, im Maschinenbau und der chemischen Industrie ermdglichten
die Nutzbarmachung gewaltiger, nur mithsam unter menschliche Kontrolle
zu bringender Naturkrifte. Und diese wollte man nicht nur in kleinen, hand-
werklich orientierten Manufakturen, sondern auch grofindustriell in Dienst
nehmen, um auf dieser Grundlage den materiellen Wohlstand der Volkswirt-
schaft rasant zu erh6hen. Damit entstanden jedoch vollig neuartige Problem-
und Risikolagen, die sich nicht nur, aber in besonders dramatischer Weise im
Phinomen der industriellen Arbeitsunfille manifestierten (vgl. Ewald 1993;
GrofSe Kracht 2017, 261f. u.350-352).

In der Regel lag diesen Unfillen kein individuell zurechenbares Verschul-
den zugrunde. Sie erschienen eher - zwar nicht in jedem Einzelfall, aber doch
in ihrer Gesamtheit — als unvermeidbare Nebenfolge von gesellschaftlichen
Modernisierungsprozessen, die sich der Logik individueller Verantwortung
entziehen. Wenn etwa der einzelne Fabrikarbeiter — durch lange Arbeitszei-
ten ermiidet — bei der Bedienung einer hochgefihrlichen, zudem notwendi-
gerweise noch nicht vollig ausgereiften Technologie einen fahrlissigen Fehler
begeht, wie er im Arbeitsalltag nun einmal nicht vermieden werden kann,
ist er dann haftbar zu machen fir die Folgen? Und falls ja, wie sollte er mit
seinem bescheidenen Einkommen in der Lage sein, einen vollumfinglichen
Schadenersatz zu leisten, wenn in Folge seines Fehlers Dutzende Familien
plotzlich ohne ihren Ernihrer dastehen — sofern er selbst diesen Unfall iber-
haupt iiberlebt? Und wenn eine Maschine, wie es oft vorkam, ohne erkenn-

47



48

»Solidaritat zuerst«

bare Ursache explodiert? Sind dann die Unternehmer und Investoren haftbar
zu machen? Kénnen sie nicht mit guten Griinden darauf hinweisen, dass die
Gesellschaft die wohlstandsmehrende Anwendung der neuen Technologien
dringend wiinscht? Und kann es ernsthaft ein moralisches Fehlverhalten sein,
moderne Industriebetriebe und Fabrikanlagen, Bergwerke und Eisenbahnen
mit ihren nicht ginzlich zu vermeidenden Gefahren tiberhaupt in Betrieb zu
nehmen?

Wie es scheint, sind Wohlstandssteigerung und die Zunahme von Arbeits-
unfillen in der modernen Industriegesellschaft fest miteinander verkoppelt,
denn schwere Fabrikunfille werden hier zu einer gesellschaftlichen Normali-
tit. Sie entstehen aus den alltiglichen Arbeitsabliufen der industrialisierten
Gesellschaft — und zwar regelmifdig, wenn auch im Einzelnen nicht vorher-
sehbar. Sie konnen aber statistisch erfasst werden. Mit den Methoden der mo-
dernen Wahrscheinlichkeitsrechnung kann man ihre Hiufigkeit, ihre durch-
schnittlichen Dimensionen und Auswirkungen zwar nicht beeinflussen, sehr
wohl aber relativ verlisslich berechnen. Und dadurch werden ihre Folgen do-
mestizierbar. Statt hilflos vor diesem regelmifligen industriegesellschaftli-
chen Leid zu stehen oder unbeholfen nach gerechter Wiedergutmachung, sei
es durch den Arbeiter, sei es durch den Unternehmer, zu rufen, stand die Ge-
sellschaft nun vor der Aufgabe — und zugleich vor der Méglichkeit —, sich
vom liberalen Verantwortungsdispositiv des Privatrechts zu verabschieden
und ein vollig neuartiges kollektives Sozialrecht einzufithren, das effektive
Hilfe in Aussicht stellen und beiden Seiten in verlisslicher Weise materielle
Sicherheiten bieten kann. Die eingelebten Geltungsgrundlagen der liberalen
Sozialmoral mussten dafiir aber fundamental aufgesprengt werden.

Am Beispiel der groflen Fabrikunfille und der Frage, ob und wie ihre Fol-
gen entweder gerecht zu entschidigen oder aber effektiv zu regulieren sind,
musste die Industriegesellschaft lernen, dass die liberal-individuellen Kate-
gorien von Schuld und Verantwortung, von Haftung und Schadenersatz in
weiten Bereichen des sozialen Lebens unbrauchbar geworden waren. In der
Tat erfand sie in diesem Rahmen - in langwierigen Reflexionsprozessen ihrer
Arbeiter- und Unternehmerverbinde, ihrer Rechtsprechung und ihrer Staats-
wissenschaften — die neue Kategorie des kollektiv abzusichernden Berufsrisi-
kos, d.h. eine nach Branchen und Titigkeiten zu unterscheidende, statistisch
zu berechnende und vom Willen und Bewusstsein der handelnden Akteure
unabhingige Gefihrlichkeit industrieller Arbeit, bei deren Erfassung morali-
sche Kategorien wie Absicht, Leichtsinn und Fahrlissigkeit keine Rolle spie-
len. Die Erfindung und politisch-rechtliche Institutionalisierung des Berufs-



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

risikos macht damit eine véllig neuartige, nicht linger individualistisch zu
formatierende Form von politischer Moral notwendig. Verlangt ist nun nim-
lich ein fiir die gewohnten liberalen Wahrnehmungsmuster arg unmoralisch
anmutendes Konzept von kollektiver Versicherung und anonymer Schadens-
abwicklung im Rahmen eines erst noch zu konzipierenden postliberalen Sozi-
alrechts. Denn nun geht es nicht mehr um Haftungsfragen und einzelfallge-
rechten Schadenersatz, sondern um abstrakte, versicherungsmathematisch
zu berechnende Pauschalsitze fiir unterschiedliche Grade der Schidigung,
die dem verungliickten Individuum und seiner Familie durch gesetzlich vor-
geschriebene Unfallversicherungen der Unternehmen verlisslich, sicher und
schnell ausgezahlt werden.

Die auf Datenerhebung und Stochastik beruhende Unfallversicherung
schiitzt die Existenzbedingungen des Arbeiters nach vorab feststehenden
Regelsitzen. Das verungliickte Individuum wird hier gewissermafen zu
einem anonymen Aktenvorgang neben anderen Aktenvorgingen degradiert
und entsprechend entpersénlicht. Thm selbst und den konkreten Umstinden
seines Unfalls wird kein niheres Interesse geschenkt. Gerade dadurch aber
kénnen sich tragfihige postliberale Losungen entwickeln, die die materiel-
len Bediirfnisse und Erwartungen aller Beteiligten berechenbar absichern.
Versichert werden nimlich nicht nur die Existenzbedingungen der be-
troffenen Arbeiter, sondern ebenso die des Unternehmens, das sich durch
regelmifig abgefithrte Versicherungsbeitrige gemeinsam mit den ande-
ren Unternehmen derselben Branche vor unkalkulierbaren und woméglich
existenzbedrohenden Einzelfillen schiitzen und langwierigen juristischen
Auseinandersetzungen aus dem Weg gehen kann. Es verwundert von daher
nicht, dass die Einfithrung gesetzlicher, allgemeinverbindlicher und von
den Unternehmen zu tragender Unfallversicherungen — dies war in den
1880er-Jahren der erste grofle Innovationsschub des entstehenden deut-
schen Wohlfahrtsstaates — nicht so sehr von staatlichen Obrigkeiten oder
von selbstbewussten Arbeiterorganisationen, sondern von den Unterneh-
merverbinden selbst gefordert und vorangetrieben wurde. Der moderne
Wohlfahrtsstaat ist damit schon in seinen Anfingen entscheidend auf poli-
tische Initiativen aus der Unternehmerschaft zuriickzufiithren; und er sollte
auch in den Folgejahren regelmifRig zentrale Bestands- und Sicherungsinter-
essen der Unternehmer wahrnehmen, auch wenn diese — merkwiirdig genug
- immer wieder und nur allzu gerne wohlfahrtstaatskritische Klagegesinge
anstimmten.

49



50

»Solidaritat zuerst«

Mit der Erfindung des Berufsrisikos und der Sozialversicherung, deren
Logik schon bald darauf zielte, iiber das Risiko der Arbeitsunfille hinaus auch
die weiteren >Standardrisiken des industriellen Erwerbslebens, also Krank-
heit und Alter, spiter auch Arbeitslosigkeit, in ihren Auswirkungen kollektiv
abzusichern, war seit dem spiten 19. Jahrhundert ein postliberaler Mecha-
nismus der Vergesellschaftung entstanden, der iiber das gesamte 20. Jahr-
hundert grofen Erfolg und festen Bestand haben sollte. Bis heute findet er
in seiner Leistungsfihigkeit und Effizienz zumeist hohe Anerkennung, auch
wenn er vor allem im liberalen Lager immer wieder wegen seiner vermeint-
lich defizitiren Moralgrundlagen, seiner Ignoranz gegeniiber Eigenverant-
wortung und Eigeninitiative, Arbeitsfleifd und Leistungsgerechtigkeit ange-
feindet wird.

Der Wohlfahrtsstaat und die Krise des Liberalismus

Mit der Erfindung der Sozialversicherungen wurden die individualistischen
Verantwortungswahrnehmungen des liberalen Denkens in sozialethischer
Hinsicht also durch ein kollektives, postliberales Organisationsmodell zur
Regulierung der neuen Normalititslagen der Industriegesellschaft ersetzt.
Dieses scheint in seiner Rationalitit ohne jede individuelle Moral, ohne jeden
tiberlieferten Begriff von Recht und Gerechtigkeit auszukommen. Es ist kalt,
herzlos und maschinell, es lisst sich durch geschickte Betriigereien ausnut-
zen und hintergehen, es kennt nur Formulare, Richtlinien und Vorschriften.
Und es ist am konkreten Menschen mit seinen individuellen Bediirfnissen
wenig interessiert. Es ist in hohem Mafle >a-sozial« und unsensibel; und
trotzdem ist es funktional und effektiv — und in seiner Fahigkeit zur Scha-
densabwicklung schlicht alternativlos, wenn man vor den komplexen sozialen
Problemlagen industriegesellschaftlichen Zusammenlebens nicht kapitulie-
ren will. Die Frage, ob dieses Arrangement auch eine eigene postliberale
Moralitit haben konnte, sodass es nicht nur aufgrund seiner Funktionalitit
technisch geachtet, sondern wegen einer neuartigen, zwar nicht linger
individualistisch-liberalen, dennoch aber den Leitideen von Freiheit und
Gleichheit verpflichteten Normativitit auch moralisch wertgeschitzt werden
kann, geriet allerdings kaum in den Blick.

Angesichts der Risiken der industriegesellschaftlichen Arbeitswelt wur-
den die Kategorien der individualistisch-liberalen Vergesellschaftung, die
Prinzipien von Vertrag und Verantwortung, von Haftung und Entschidi-



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

gung als Grundmuster sozialer Interaktion also zunehmend unbrauchbar.
Am Horizont erschien stattdessen das neue, noch weithin unverstandene
Leitbild einer postliberalen Gesellschaft, die sich vor allem als »eine umfas-
sende Versicherung gegen die Risiken« versteht, »die sie durch ihre eigene
Entwicklung verursacht« (Ewald 1993, 10f.). Es kam zur »Geburt der Versi-
cherungsgesellschaft« (ebd.), die die iiberschaubare Marktplatzgesellschaft
der Adam Smith-Welt abloste und der komplex und anonym gewordenen
Welt des hochtourigen Industriekapitalismus ein neues wohlfahrtsstaatli-
ches Freiheits- und Gleichheitsversprechen auf kollektivistisch-postliberaler
Grundlage zur Seite stellte.

Das neue Sozialrecht des spitmodernen Wohlfahrtsstaates bricht nim-
lich keineswegs, wie ihm oft vorgeworfen wird, mit den Leitideen der Frei-
heit und Gleichheit aller Staatsbiirger. Im Gegenteil: Erst dieses Sozialrecht
verschafft den eigentumslosen Massen zumindest in Ansitzen die Moglich-
keit, eine halbwegs planbare und sozial gesicherte Existenz in der moder-
nen Arbeitsgesellschaft zu fithren. Denn durch geeignete politische Mafinah-
men kann es gelingen, die Lohnarbeiter von ihrer permanenten Daseinsun-
sicherheit, dem eigentlichen Proletarierschicksal, zu befreien und ihnen im
Rahmen einer wohlfahrtsstaatlich gewihrten und entsprechend begleiteten
»Normalerwerbsbiografie« (Ulrich Miickenberger) soziale Sicherheit und Ver-
lasslichkeit in Aussicht zu stellen. Damit besteht dann die Chance, dass das
Arbeits- und Autonomieversprechen der biirgerlichen Gesellschaft — nun frei-
lich unter postliberalen Vorzeichen — einen echten Aufschwung erleben kann,
ja dass es seine universalistischen Anspriiche iberhaupt erstmals hinreichend
realistisch und breitenwirksam umsetzen kann. Und diese Chance eréffnete
sich just in einer Zeit, in der das liberale Biirgertum dabei war, sich von diesen
Anspriichen politisch und moralisch lingst wieder zu verabschieden.

In den liberalen Milieus schiirte das aufziehende Zeitalter der grofRen Fa-
briken nimlich dunkle Befiirchtungen von Chaos und Anarchie, von Ende und
Untergang. Die immer grofer geschnittenen Fabrikgesellschaften mit ihren
zunehmend unpersoénlichen GrofRindustrien, Borsenkapitalien und Aktienge-
sellschaften, mit ihrer sozialen Entwurzelung, ihrer Vermassung und grof3-
stidtischen Anonymitit lieRen vom Ideal einer »Biirgergesellschaft mittlerer
Existenzen« kaum noch etwas iibrig. Stattdessen herrschten nun Nervositit
und Unruhe, Existenznote und soziales Elend, Revolutionsingste und Un-
sicherheiten aller Art; eine kalte, bedrohliche, iibermichtige und durch und
durch unfreie Massengesellschaft, die das einst so selbstbewusste freie Indi-
viduum mit kalter systemischer Macht in das »stahlharte Gehiuse« (Max We-



52

»Solidaritat zuerst«

ber) industriekapitalistischer Horigkeit sperrt und seinen moralischen Am-
bitionen nur noch mit Hohn und Ignoranz begegnet. So schrieb der grofie
Soziologe Max Weber Anfang des 20. Jahrhunderts im Tenor illusionsloser
Resignation:

»Die heutige kapitalistische Wirtschaftsordnungist ein ungeheurer Kosmos,
in den der einzelne hineingeboren wird und der fiir ihn, wenigstens als ein-
zelnen, als faktisch unabidnderliches Gehiuse, in dem er zu leben hat, ge-
geben ist. Er zwingt den Einzelnen, soweit er in den Zusammenhang des
Marktes verflochten ist, die Normen seines wirtschaftlichen Handelns auf.«
(Weber 1934, 37)

Gerade in den Kreisen von Bildung und Besitz, von Einfluss und Wohlstand
war man sich nun sicher, dass die liberale Epoche, wenn es sie je gegeben
haben sollte, keine Zukunft mehr habe. Die liberale Gesellschaft schien ihre
einstigen Selbstimaginationen und alle ihre freiheits- und gleichheitsrechtli-
chen Versprechen aufgegeben zu haben. Mit der Trennung von Kapital und
Arbeit und dem Aufkommen der Groflindustrie war der Weg, der iiber die
individuellen Tugenden von Leistung, Fleif$ und Tiichtigkeit zu Wohlstand
und Sicherheit fiir alle hitte fithren sollen, fiir immer grofiere Mehrheiten
der Bevolkerung sozialstrukturell versperrt. Der Liberalismus geriet in die-
sem Rahmen in eine schwere moralische Krise und degenerierte vielfach zur
angstlichen Defensivideologie der besitzenden Klassen. Die einstigen Inklu-
sionsversprechen von Besitz und Bildung wurden dabei zu schroffen Exklu-
sionskriterien umdefiniert. Immer hiufiger traf man in liberalen Zirkeln nun
auf kulturpessimistische Angste vor der drohenden Massengesellschaft und
der kollektiven Irrationalitit der Menge, vor deren Hintergrund man das ei-
gentliche Zeitalter der biirgerlichen Gesellschaft dem Untergang geweiht sah.
Hier brachen tiefsitzende Aversionen gegeniiber der Realitit einer nachbiir-
gerlichen Massendemokratie auf, die nicht als Konsequenz des biirgerlichen
Verfassungsideals begriif3t, sondern zumeist nur noch als diffuse Bedrohung
fiir sechte Autonomie< und >wahrhafte Individualitit« wahrgenommen wur-
de. Es war nun der Liberalismus selbst, der das liberale Ausgangsverspre-
chen von Freiheit und Gleichheit fiir alle achselzuckend aufkiindigte und in
der Abwehr der Partizipationsanspriiche der nachdringenden unterbiirgerli-
chen Schichten immer hiufiger auf sozialdarwinistisch imprignierte Strate-
gien von agonalem Durchsetzungskampf, von machtgestiitztem Eigeninter-
esse und egozentrischer Selbstbehauptung im struggle for life setzte; eine Maxi-
me, die schon beim sozialliberalen Arbeiterfreund Schulze-Delitzsch anklang,



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

als er den Individuen eine »Existenz auf fremde Kosten, obenein zum Nacht-
heil des Ganzen« (Schulze-Delitzsch 1863, 103) bestritt — und die im manches-
terliberalen laisser faire eines zeitweise auch in Deutschland breit goutierten
Herbert Spencer ihren vollendeten Ausdruck fand.

Das Normativitatsprofil der neuen Sozialversicherungsgeselischaft

Der Sozialversicherungsstaat liegt dagegen — wenn auch auf der Basis ei-
ner fundamentalen politisch-ethischen Transformation, die den Verhiltnis-
sen des>stahlharten Gehiuses«< der industriekapitalistischen Gesellschaft ent-
spricht — durchaus auf der normativen Linie der universalistischen Freiheits-
und Gleichheitsambitionen der politischen Moderne. Denn einzig die institu-
tionellen Sicherungen der wohlfahrtsstaatlichen Versicherungsarrangements
er6ffnen den Weg, die freiheitsrechtlichen Errungenschaften des liberalen
Zeitalters mit dem sozialen Komplexititsniveau der Industriegesellschaften
in Einklang zu bringen. Es geht nun darum, den materiell ungesicherten,
auf fremdbestimmte Lohnarbeit verwiesenen Massen des Industriezeitalters
nicht nur elementare Hilfeleistungen gegen Not und Elend, sondern auch ein
verldssliches funktionales Aquivalent fiir die ihnen unzuginglichen materi-
ellen Grundlagen biirgerlicher Unabhingigkeit in Aussicht zu stellen. Und
in dem Mafle, wie dies gelingt, eréffnet das neue Leitbild der Sozialversi-
cherungsgesellschaft die Chance, das historisch obsolet gewordene Freiheits-
und Gleichheitsversprechen der Aufklirung auf postliberaler Grundlage neu
aufzulegen. Die vermeintliche »originire Privatautonomie« lisst sich dann
durch eine kiinstliche, kollektiv organisierte »derivierte Privatautonomie« er-
setzen (vgl. Habermas 1990, 25). Und die angeblich immer schon in der eigent-
lichen Natur des Menschen verankerte, schon vorstaatlich bestehende und
erst mit den Emanzipationsprozessen der Moderne historisch zum Durch-
bruch gekommene Freiheit der Individuen wird dann nicht nur philosophisch
postuliert, sondern politisch bewusst herbeigefithrt: als eine soziale Freiheit,
die nicht nur freiheitsrechtlich gewihrt werden kann, sondern zunichst ein-
mal sozialstaatlich herbeigefiithrt werden muss, wenn sie sich als reale Frei-
heit fur alle entfalten und bewihren will.

Wenn es dem Wohlfahrtsstaat gelingt, breiteste Bevolkerungskreise in ein
ihre Lebens- und Arbeitswelten begleitendes System sozialer Sicherung ein-
zubinden, die Standardrisiken von Krankheit und Alter, Arbeitslosigkeit und
Pflege verlisslich zu versichern, die Lohnarbeit als dauerhaftes Normalar-

53



54

»Solidaritat zuerst«

beitsverhiltnis zu etablieren und mit effektiven Arbeits- und Kindigungs-
schutzmafinahmen sowie einer Wirtschaftspolitik zu begleiten, die nicht nur
auf Wachstum und Wettbewerbsfihigkeit, sondern auch auf Vollbeschifti-
gung setzt, dann kann er in der Tat die realen Entfaltungschancen von Freiheit
und Gleichheit fiir alle deutlich erhéhen. Und erst dies erméoglicht dem Pro-
jekt der Moderne, das universalistische Freiheits- und Gleichheitsversprechen
nicht nur normativ und ideell aufzurufen, sondern auch politisch-praktisch
so weit umzusetzen, dass es tendenziell wirklich alle Gesellschaftsmitglieder
zu erreichen vermag — wenn auch nicht mehr, wie urspriinglich gedacht, im
eigenverantwortlich-individuellen Modus privaten Eigentums auf der Basis
biirgerlicher Arbeit, sondern nun im neuen gemeinschaftlich-kollektiven Mo-
dus eines durch gesellschaftliche Zusammenarbeit hervorgebrachten Wohl-
stands, tiber dessen angemessene Verteilung je neu zu verhandeln ist. Dabei
konnen dann auch die im Modell freier Marktgesellschaften zum Scheitern
verurteilten Kategorien der Arbeits- und Leistungsgerechtigkeit wieder zum
Leben erweckt werden, wenn man etwa in der Rentenversicherung nicht ein-
fach auf reine Grundsicherung, sondern auf die Anerkennung der Lebens-
leistung und die Idee einer vorleistungsgerechten Lebensstandardsicherung
setzt. In diesem Sinne schuf der Wohlfahrtsstaat des 20. Jahrhunderts tat-
sichlich erstmals so etwas wie die institutionelle Sicherung zentraler Inhal-
te des bitrgerlichen Arbeitsversprechens; eine Sicherung, die die biirgerliche
Marktgesellschaft von Anfang an nicht ernsthaft fur alle ihre Mitglieder in
Aussicht stellen konnte.

Wie die Geschichte der sozialpolitischen Governance der Fabrikunfille
zeigt, ist die raison détre des Wohlfahrtsstaates urspriinglich nicht die Be-
kimpfung sozialer Ungleichheit und eine irgendwie gerechte Verteilung
des gesellschaftlichen Reichtums im Namen sozialer Chancengerechtigkeit,
wie ihm unter der kulturellen Hegemonie des liberalen Moraldispositivs
immer wieder unterstellt wird. Der Wohlfahrtsstaat liegt vielmehr von An-
fang an jenseits der Staatsvorstellungen des politischen Liberalismus. Er
zielt auf die politische Bearbeitung postliberaler industriegesellschaftlicher
Problemlagen und bedient sich dazu postliberaler Mittel. Dies gilt nicht
nur fiir seine Anfinge; es gilt in zunehmendem Mafie bis heute, denn die
modernen Gesellschaften bekommen es mit stets neuen Komplexititslagen,
mit stets uniibersichtlicheren Verflechtungen zu tun, in denen sich die
Regulierungsmechanismen einer marktwirtschaftlichen Sozialordnung als
immer untauglicher erweisen. Heute kann man etwa, wie insbesondere
in der im Jahr 2008 ausgebrochenen Finanzmarktkrise deutlich wurde,



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

konkursbedrohte Grofibanken, die sich verspekuliert haben, nicht einfach
vom Markt verschwinden lassen, auch wenn nur dies eine marktgerechte
Losung wire. Weil sie nimlich, was auf einem freien Markt eigentlich nicht
moglich sein diirfte, iibermichtig und ssystemrelevant< geworden sind,
wiirde ihr Untergang mutmafilich zu unvorhersehbaren wirtschaftlichen
und sozialen Verwerfungen fithren, die sich politisch nicht verantworten
lassen. Damit wird an einem weiteren Beispiel deutlich, dass sich zahlreiche
Herausforderungen der modernen Gesellschaft im Modus der liberalen
Haftungs- und Verantwortungslogik des freien Marktes schlicht nicht mehr
bearbeiten lassen. Und wenn heute angesichts der Milliardenbetrige, die
von zunehmend anonymisierten Kapitalgesellschaften investiert oder auch
fehlinvestiert werden, in der wirtschaftsnahen Politik und Publizistik ernst-
haft ein schirferes persénliches Haftungsrecht gefordert wird, kann eine
derart naive Komplexititsreduktion nur noch Kopfschiitteln auslésen; ebenso
wie der schlicht licherliche Versuch, gegen die Finanzmarktkrise normativ
erneut die guten alten Tugenden des »ehrbaren Kaufmanns«< anzurufen.

Der Wohlfahrtsstaat auf der Suche nach einer postliberalen Moral

Der Wohlfahrtsstaat ist in den modernen Gesellschaften in dem Maf3e leis-
tungsfihig, wie er das liberale Dispositiv individueller Verantwortung durch
das postliberale Dispositiv kollektiver Regulierungs- und Gestaltungsverant-
wortung erginzt und abldst. Fiir die Idee des postliberalen Wohlfahrtsstaates
wurde in der europiischen Ideengeschichte aber, anders als fiir die des libera-
len Rechtsstaates, keinerlei sozialphilosophische Vorarbeit geleistet. Treffend
kann Jiirgen Kaube deshalb konstatieren:

»Es gibt keinen Bodin, keinen Rousseau oder Marx des Wohlfahrtsstaates.
Der Sozialstaat leitet sich nicht aus kanonischen Texten her, nicht einmal
aus solchen, die den Menschenrechtserklarungen des 18. Jahrhunderts oder
dem Kommunistischen Manifest dhneln wiirden. Ihm liegt keine ausgear-
beitete Ideologie zugrunde, und es ist fast so, als testete mit dem Wohl-
fahrtsstaat die politische Evolution, ob politische Gebilde auch ohne eine
kompakte philosophische Anschubfinanzierung entstehen und stabilisiert
werden kénnen.« (Kaube 2003, 42)

In der Tat: Die Diskurse zu den moralischen Legitimationsgrundlagen des bis
heute umstrittenen, von vielen durchaus geliebten, von vielen aber auch skep-

55



56

»Solidaritat zuerst«

tisch bedugten oder vehement verurteilten Wohlfahrtsstaates bewegen sich
nahezu ausschlieRlich im Kategorienrahmen des liberalen Rechts- und Moral-
dispositivs. Seine Gegner argumentieren zumeist ungebrochen und mit ho-
her moralischer Emphase im liberalen Wahrnehmungsrahmen und bemithen
die Kategorien von Leistung und Eigenverantwortung, die von den >sozialen
Hingematten« der wohlfahrtsstaatlichen Arrangements angeblich unterhohlt
und ausgezehrt werden. Dadurch komme es, so heiflt es immer wieder, nicht
nur zu schweren Nachteilen fiir die volkswirtschaftliche Leistungskraft der
Nation im internationalen Wettbewerb; es komme vor allem auch zu erheb-
lichen moralischen Degenerationen, zum Verlust von Tiichtigkeit und Fleif,
von Selbstachtung und Selbstinitiative, in deren Folge die Menschen jeden
Ansporn zu eigener Aktivitit verlieren und menschlich verkriippeln. In die-
sem Sinne begleitet den modernen Wohlfahrtsstaat seit seinen Anfingen ein
wortgewaltiges moralisches Lamento in Presse und Publizistik, in Wirtschaft
und Politik, das sich lingst zu einem integralen Kernelement unserer politi-
schen Kultur verfestigt hat. Vom klassischen Wirtschaftsliberalismus des 19.
Jahrhunderts iiber den Ordoliberalismus der frithen Bundesrepublik bis hin
zu den verschiedenen neoliberalen Stromungen der politischen Philosophie
der letzten Jahrzehnte hat man sich angewohnt, in wohlfahrtsstaatlichen Ar-
rangements, die iiber schlichte Existenzsicherungen hinausgehen, vielleicht
nicht unbedingt gleich den »Weg zur Knechtschaft« (Friedrich August von
Hayek) zu sehen, wohl aber eine verhingnisvolle politisch-moralische Fehl-
entwicklung, die verhindert werden miisse. Wer freiheitlich und biirgerlich
denkt, so scheint es, muss stets auch wohlfahrtsstaatskritisch denken. Er
scheint den demokratischen Wohlfahrtsstaat jedenfalls nicht als eine wichti-
ge Errungenschaft der politischen Institutionengeschichte der europiischen
Moderne normativ auszeichnen und begriifRen zu konnen.

Aber auch seine Befiirworter verteidigen den Wohlfahrtsstaat nahezu aus-
schlieRlich im Kategorienrahmen des liberalen Rechts- und Moraldispositivs.
Zumeist argumentieren sie mit schlichten Hinweisen auf menschenrechtliche
Minimalstandards einer Grundsicherung biirgerlicher Existenz, die man sich
in einer Gesellschaft der Freien und Gleichen, zumal dann, wenn deren Wohl-
stand stindig steigt, wechselseitig schulde und deren Umfang parallel zum
wachsenden gesellschaftlichen Reichtum auszubauen sei. Vielfach legitimie-
ren sie ihn mit Rekurs auf das individualistische Motiv der Chancengerech-
tigkeit, die angesichts realer Ungleichheitslagen durch sozialpolitische Kom-
pensationsleistungen wenigstens annihernd herzustellen sei. Manche rekur-
rieren hier auch - vor allem in Kontext deliberativer Demokratietheorien —



2. Noch immer »Biirgergesellschaft mittlerer Existenzen«?

auf das Motiv einer nachholenden »Staatsbiirgerqualifikationspolitik« (Ulrich
K. Preuf), die durch staatliche Finanzierung entsprechender Bildungspro-
gramme gewihrleisten will, dass iiberhaupt hinreichend breite demokrati-
sche Meinungs- und Willensbildungsprozesse zustande kommen; als ob es
den benachteiligten Gruppen der Gesellschaft vor allem um eine Erhéhung
ihrer kommunikativen Kompetenz und nicht primir um eine bessere mate-
rielle Teilhabe ginge. Auch einer der gegenwirtig ambitioniertesten Versu-
che zur sozialphilosophischen Begriindung sozialer Gerechtigkeit, die Theory
of Justice von John Rawls, bewegt sich mit ihrem methodologischen Indivi-
dualismus und ihren kontraktualistischen Ideen von rationaler Zustimmung
im aufgeklirten Eigeninteresse unter den Bedingungen eines »Schleiers des
Nichtwissens« noch ganz im Methodenarsenal des klassischen politischen Li-
beralismus von Thomas Hobbes und John Locke, mit dessen Hilfe hier ein an-
spruchsvoller philosophischer Begriff sozialer Gerechtigkeit erlangt werden
soll.

Ohnehin fillt auf, dass in unseren Universititen und Akademien, in den
Statten der politisch-sozialen Bildung, in der Textproduktion der politischen
Theorie und Sozialphilosophie — und dementsprechend im mainstream unse-
rer politisch-moralischen Selbstverstindigungsdiskurse — eine ungebroche-
ne Hegemonie der freiheitsrechtlichen Autoren des Aufklirungszeitalters be-
steht. Unvermeidlich bekommt man es hier frither oder spiter mit Locke und
Rousseau, vor allem aber mit Kant zu tun, mit Autoren also, die von den spite-
ren industriegesellschaftlichen Herausforderungen noch nichts wissen konn-
ten. Dagegen fehlt der Blick auf relevante sozialphilosophische Autoren des
19. Jahrhunderts, das ja erstmals vor der Aufgabe stand, die philosophisch
abstrakten Ideale des rationalistischen, von den Prinzipien der Freiheit und
Gleichheit begeisterten 18. Jahrhunderts mit den komplex und uniibersicht-
lich gewordenen Realititen des neuen Industriezeitalters sozialethisch in Ein-
klang bringen zu miissen.

Unter der kulturellen Dominanz des politischen Liberalismus dringt sich
dabei der Eindruck auf, die Sozialphilosophie des 19. Jahrhunderts habe hier
womdglich auf ganzer Linie versagt. In den gingigen Handbiichern zur politi-
schen Ideengeschichte sind jedenfalls kaum Autoren des 19. Jahrhunderts auf-
zufinden, denen man attestieren kénnte, sich an einem solchen sozialphiloso-
phischen Verséhnungsprojekt von Aufklirungsphilosophie und Industriege-
sellschaft versucht zu haben. Aber kann es wirklich angehen, dass das gesam-
te 19. Jahrhundert zu dieser zentralen Aufgabe seiner Zeit sozialethisch nichts
beizutragen hatte? Oder geben uns unsere liberalen Rezeptionsgewohnheiten

57



58

»Solidaritat zuerst«

am Ende gar nicht erst die Chance, aufgeschlossen und hoffnungsvoll nach
solchen Perspektiven des 19. Jahrhunderts Ausschau zu halten? Wie auch im-
mer: Unsere ideengeschichtlichen Standardwahrnehmungen werden jeden-
falls in einer geradezu grotesken Weise von vorindustriellen Denkern wie
Hobbes, Locke und Kant dominiert. Und so verwundert es nicht, dass unsere
gegenwirtigen sozialphilosophischen Selbstverstindigungsbemithungen die
sozialen Komplexititslagen hocharbeitsteiliger Gegenwartsgesellschaften oft
gar nicht in den Blick bekommen — und dies als Problem nicht einmal bemer-
ken.

Der seit dem spiten 19. Jahrhundert Gberfillige, bis heute aber versium-
te Abschied von der frithliberalen Gesellschaftsillusion fithrt dazu, dass wir
es in Sozialethik und politischer Theorie zumeist mit abstrakten, geschichts-
und gesellschaftslos formatierten Wahrnehmungsmustern und Interpretati-
onsroutinen zu tun haben, die den sozialen Realititen unserer Gesellschaften
nicht entsprechen. Von daher ist es lingst an der Zeit, nach einem sozial-
wissenschaftlichen up date unserer politischen Ethik und Moral Ausschau zu
halten und dafiir zunichst einmal das 19. Jahrhundert in den Blick zu neh-
men. Denn dort entstand erstmals die sozialethische Herausforderung, die
individuellen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit mit den sozialen Kom-
plexititslagen heutiger Gesellschaften zusammenzudenken. Und dort lisst
sich auch tatsichlich eine ambitionierte Theorietradition antreffen, die es
sich zur Aufgabe gemacht hatte, die Rechtsprinzipien der Aufklirungsphilo-
sophie mit den Einsichten der modernen Sozialwissenschaften zu einer neu-
artigen, spezifisch postliberalen Sozialphilosophie zu verbinden: der repu-
blikanische solidarisme im Frankreich der Dritten Republik, der seinen Ho-
hepunkt an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert erlebte. Diese Theorie-
tradition, die in Deutschland weithin unbekannt geblieben ist, lisst sich aber
nur auf der Grundlage der franzosischen Solidarititssoziologie verstehen, die
sich seit den 1840er-Jahren zu entwickeln begann und vor allem von Auguste
Comte und Emile Durkheim vorangetrieben wurde. Die neue >Wissenschaft
von der Gesellschaft« machte sich nimlich - mit durchaus scharfen antihuma-
nistischen Aufladungen — auf den Weg, die rationalistischen Annahmen des
svernunftseligen«< 18. Jahrhunderts geniisslich zu zertrimmern und an deren
Stelle einen soziologisch abgeklarten und normativ erniichterten Szientismus
zu setzen, der von den Vernunftkonstruktionen der Aufklirungsphilosophie
nichts mehr ibrig lieR. Sie schuf damit ein neues Problemniveau, auf dem
sich die sozialmoralischen Selbstverstindigungsdebatten der modernen Ge-
sellschaft fortan zu bewegen hatten.



3. Normative Erniichterungen
Ungeliebte Einsichten
postliberaler Solidaritatssoziologie

Die Aufklirungsphilosophie des 17. und 18. Jahrhunderts hatte die autonome
Einzelpersonlichkeit — das 6konomisch unabhingige, politisch partizipieren-
de und kulturell selbstbestimmte Individuum — kraftvoll und energisch zum
Leitbild der europdischen Moderne erhoben. Der freie, vernunftbegabte, mit
Willen und Bewusstsein ausgestattete — und dabei nur minnlich gedachte -
Mensch wurde nicht nur zum Herren seines individuellen Geschicks ausgeru-
fen, sondern auch zum Herren von Welt und Geschichte erklirt, der von nun
an auch Staat und Gesellschaft durch einen rationalen Gesellschaftsvertrag
ins Leben ruft und mit normativer Anerkennung ausstattet. Dieses Wahrneh-
mungsmuster schmeichelte dem neu erwachten Selbstbewusstsein der Indi-
viduen; und es ist uns iiber die Jahrhunderte nicht nur vertraut, sondern auch
lieb und teuer geworden. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts setzte ihm aber
die entstehende Soziologie irritierende antiindividualistische Einsichten und
Vorstellungen entgegen, mit denen sich das autonome Individuum bis heute
schwer tut.

Die in Frankreich entstehende >Wissenschaft von der Gesellschafts, fiir die
Auguste Comte schon im Jahr 1824 den Neologismus sociologie erfunden hat-
te, war ein vollig neuartiges Phinomen. Sie erteilte den Staats- und Gesell-
schaftslehren des 17. und 18. Jahrhunderts eine energische Absage und ver-
abschiedete sich programmatisch von den fortschrittsoptimistischen Hoff-
nungen des Aufklirungszeitalters. Stattdessen setzte sie — nach den ambi-
valenten Erfahrungen mit der Franzosischen Revolution und ihren Folgen -
auf politisch-moralische Erniichterung und eine abgeklirte Skepsis, die von
der rationalistischen Selbstsicherheit und der philosophischen Schwirmerei
des Aufklirungszeitalters nichts mehr wissen wollte. Statt um Vernunft und



60

»Solidaritat zuerst«

Aufklirung ging es ihr um die Autoritit wissenschaftlich-objektiver Erkennt-
nisse. Man wollte sich nicht linger an Philosophie und Spekulation, sondern
streng am Erkenntnisideal der modernen Naturwissenschaften orientieren,
und zwar gerade auch auf dem Feld der Moral, der Politik und der Gesell-
schaft. Einzig noch auf dieser Grundlage sei es legitim, itber gesellschaftli-
che Leitbilder und politische Ordnungsmodelle nachzudenken. Die Soziolo-
gie ist insofern eine epochentypische Hervorbringung ihrer Zeit, denn dem
svernunftseligen 18. Jahrhundert« folgte das >wissenschaftsgliubige 19. Jahr-
hundert¢; und dieses lief3 fiir die Ideen von Freiheit und Gleichheit, fiir indivi-
duelle und politische Selbstbestimmung, fiir freie Meinungsbildung und »6f-
fentlichen Vernunftgebrauch« (Immanuel Kant) kaum noch Entfaltungsriu-
me. Das so emphatisch gestartete Projekt der Moderne hatte seinen Charme
verloren. Und wenn es sich nicht gleich vollstindig aufgeben wollte, hatte es
zumindest eine Pause einzulegen und iiber seine Grundlagen neu — und zwar
szientistisch-niichtern — nachzudenken.

Soziologie als Naturwissenschaft der Gesellschaft

Dabei wird der neuen Wissenschaft von der Gesellschaft gerne attestiert, dass
sie dem »Geist der Restauration« entsprungen sei (vgl. Spaemann 1959). Und
in der Tat: Bei den franzosischen Gegenrevolutioniren um Louis de Bonald
und Joseph de Maistre artikulierte sich erstmals jene leidenschaftliche Zu-
riickweisung der Ideen von Vernunft und Aufklirung, die sich in dhnlicher
Form auch in der spiteren Soziologie finden sollte. Unter dem Schock der
gewaltsamen Revolution, die ihnen als satanique dans son essence (Joseph de
Maistre) galt, riefen die katholischen Restaurationsphilosophen in den 1790er-
Jahren, zumeist aus dem Exil heraus, zum unerbittlichen Kampf gegen den
abstrakten Individualismus der Aufklirungsphilosophie. Einzig in der unver-
ziiglichen Riickkehr zum Ancien Régime sahen sie noch eine Chance, die in
Unordnung geratene Welt vor dem Chaos der Anarchie zu retten und den
politisch-moralischen Wirrnissen der Gegenwart ein Ende zu bereiten.
Gegen das hoffirtige Vertrauen in die kiinstliche Herstellbarkeit gesell-
schaftlicher Verfassungen setzten sie die Uberzeugung von der historischen
Uberlegenheit der Kategorien von Kontinuitit und Dauer, von Erfahrung und
Tradition, von organisch gewachsenen Institutionen und Verhiltnissen. Der
Willkiir einer rationalistischen Philosophie, die sich selbst an die Stelle Got-
tes setze und in blinder Selbstiiberschitzung zur souverdnen Herrin tiber die



3. Normative Erniichterungen

Geschichte aufschwinge, stellten sie die Unveridnderlichkeit der gottgegebe-
nen sozialen Ordnung der Welt entgegen, deren Gesetze die Menschheit nicht
ungestraft durchbrechen konne. Die gottlich vorgegebenen GesetzmiRigkei-
ten von Geschichte und Gesellschaft waren fir die Philosophen der Restau-
ration jeder Verfiigungsmacht des Menschen entzogen. Der soziale Lebens-
zusammenhang kénne deshalb nicht von den Menschen planvoll konstruiert
und beliebig neu geschaffen werden. Vielmehr gelte, wie de Bonald betonte:
»Die Gesellschaft macht sich selbst und macht den Menschen.« (Zit.n. ebd.,
63) Und deshalb ist die >kiinstliche« Revolutionsverfassung von 1791 fiir ihn
im Gegensatz zur geschichtlich gewordenen echten« Konstitution der Gesell-
schaft »die wahnsinnigste Ambition, von der Menschen ergriffen sein kon-
nen« (zit.n. ebd., 156).

Der kalte, antihumanistische Grundzug der Restaurationsphilosophie
sollte auch die seit Mitte des Jahrhunderts entstehenden Sozialwissen-
schaften prigen. Diese orientierten sich an der einige Jahrzehnte zuvor
aufgekommenen evolutionistischen Biologie der héheren Lebewesen, die
nicht linger von der Existenz unverinderlicher, einer ewigen Schopfungs-
ordnung angehdrender Arten ausging, sondern begann, die komplexen
Strukturen und Funktionen dieser Lebewesen gerade in ihrer organischen
Entwicklung zu betrachten. Die neue Evolutionsbiologie galt den frithen
Soziologen — im Unterscheid zur mechanisch, monokausal und statisch den-
kenden newtonschen Physik — als theoretisch und methodisch iberlegene
Sperrspitze der modernen Naturwissenschaften. Und so, wie die Biologie die
organische Komplexitit hochentwickelter Lebewesen analysiert, so sollte die
Soziologie den >Gesellschaftskorper< analysieren. Sie sollte die organischen
Bewegungsgesetze und Funktionsabliufe des sozialen Lebens in seiner histo-
rischen Entwicklung und seiner gegenwirtigen Komplexitit erforschen und
diese dabei vor allem in ithrem — von den Individuen und ihren Ambitionen
unabhingigen — Eigengewicht, ihrer Prigekraft und Unentrinnbarkeit in
den Blick nehmen.

Die neue Sozialwissenschaft wollte sich aber nicht einfach als eine an den
sozialen und moralischen Fragen ihrer Zeit desinteressierte >Naturwissen-
schaft der Gesellschaft« verstehen. Vielmehr wollte sie zugleich - und hier
zeigt sich eine fiir das Selbstverstindnis des Faches bis heute spezifische Am-
bivalenz von Empirie und Normativitit — eine zeitdiagnostische politische
Krisenwissenschaft sein. Sie suchte nicht nur nach wissenschaftlichen Ein-
sichten in die Funktionsweisen des gesellschaftlichen Lebens; es ging ihr auch
und vor allem um Antworten auf die dringende Frage, ob und wie sich die per-



62

»Solidaritat zuerst«

manente Konflikttrichtigkeit der franzésischen Nation, die nach der Revolu-
tion von 1789 politisch und moralisch nicht zur Ruhe kam, iiberwinden lasse
und wie das zwischen restaurativen und revolutioniren Tendenzen heillos
zerstrittene Land zu verlisslichen sozialmoralischen Fundamenten gelangen
konnte. Um die Nation politisch und moralisch zu stabilisieren, schien den
verschiedenen Protagonisten der neuen Sozialwissenschaft — unabhingig von
ihren eigenen, nicht selten gegensitzlichen politischen Orientierungen - je-
der weitere Riickgrift auf die Philosophie der Aufklirung mit ihren Leitprin-
zipien von individueller Zustimmung und rationalem Konsens ohne Aussicht
auf Erfolg zu sein. Stattdessen — davon war man nun zunehmend iberzeugt —
konnten nur noch die Objektivititsstandards unbestreitbarer wissenschaftli-
cher Erkenntnis, der Aufweis unverriickbarer Gesetzmif3igkeiten des sozialen
Lebens weiterhelfen. Denn wenn nachgewiesen werden kénne, dass komple-
xe Gesellschaften ebenso wie komplexe Lebewesen ein von den einzelnen In-
dividuen bzw. den einzelnen Organen unabhingiges Eigenleben haben, das
sich wissenschaftlich erkennen und auf einigermafien stabile >soziale Geset-
ze< bringen lisst, dann wiirde sich, so hoffte man zumindest, der leiden-
schaftliche politisch-ideologische Kampf zwischen Monarchie und Republik
als iberfliissig erweisen. Er konnte dann durch das niichterne Bemithen um
die Einsicht in unbestreitbare sozialwissenschaftliche Tatsachen ersetzt wer-
den, d.h. durch die ruhige und kithle Erforschung der von den Individuen
nur wenig beeinflussbaren GesetzmifSigkeiten des sozialen Lebens. Und der
Soziologie wire es dann gelungen, die tiberindividuellen Entstehungs- und
Entfaltungsbedingungen sozialer Ordnung aufzuweisen und diese vor allen
soziologisch naiven Versuchen eines willkiirlichen Umsturzes, sei er revolu-
tionirer oder restaurativer Art, zu bewahren.

Auguste Comte und die »Reorganisation der Gesellschaft«

In diesem Sinne war es vor allem Auguste Comte (1798-1857), der etwas ver-
schrobene Aufienseiter der franzosischen Universititsgelehrsamkeit, der seit
den 1830er-Jahren eine szientistische Wissenschaft von der Gesellschaft auf
den Weg brachte.! Dabei riickte er, wie er programmatisch erklirte, einen

1 Die folgenden Ausfithrungen zu Auguste Comte lehnen sich — oft auch mit wortlichen
Ubernahmen —sehrengan die entsprechenden Abschnitte in GroRe Kracht 2017, 77-98
an.



3. Normative Erniichterungen

»wissenschaftlichen Begriff der Solidaritit« (Comte 1923a, 255) ins Zentrum
der Aufmerksamkeit. Diesen damals noch wenig gebriuchlichen Begriff ver-
wendete er zur rein deskriptiven, vollig moralfreien Beschreibung des sozia-
len Zusammenbhalts menschlicher Gesellschaften, d.h. als Synonym fiir un-
abhingig von den Einsichten und Empfindungen der Individuen bestehende
soziale Verflechtungs- und Interdependenzverhiltnisse. Es ging ihm unter
der Maxime von >Ordnung und Fortschritt« darum, verlissliche Grundlagen
fiir ein neues soziales System zu legen, das »in dem griindlich verwirrten Sys-
tem unserer verschiedenen sozialen Ideen endlich wieder eine wirkliche und
dauerhafte Harmonie« (ebd., 15) herstellen kénne. Und eine solche »Reorga-
nisation der Gesellschaft« (ebd.) lasse sich nur durch den modernen Geist der
Naturwissenschaft bewerkstelligen, da nur dieser in der Lage sei, den Kampf
mit den beiden michtigen, zur Uberwindung der Krise aber gleichermafien
unfihigen geistigen Tendenzen der Gegenwart aufzunehmen: der >reaktioni-
ren Schule« der Restauration und der srevolutionidren Schule« der Aufklirung.

Die >reaktionire Schule« betone zwar, so Comte, mit Recht die Notwen-
digkeit einer sozialen Ordnung, sei mit dem veralteten Gedanken des Gottes-
gnadentums der Bourbonen-Konige den Herausforderungen der Gegenwart
aber nicht mehr gewachsen. Die >revolutionire Schule« verschirfe dagegen
die Krise, denn sie stelle die Regierung so dar, »als sei sie ihrer Natur nach
notwendig der Feind der Gesellschaft«, gegen den man sich »in einen dauern-
den Zustand des Argwohns und der Wachsambkeit versetzen« miisse (ebd., 33).
Zudem unterliege sie dem Irrglauben, »die menschliche Gesellschaft bewege
sich ohne eigene Richtung nur unter dem willkiirlichen Antrieb des Gesetzge-
bers« (ebd., 226), als wenn dieser die gesellschaftlichen Verhailtnisse jederzeit
beliebig steuern und gestalten kénnte. Mit threm Kampf gegen das theolo-
gisch-feudale System habe diese Schule zwar eine wichtige Aufgabe fiir den
gesellschaftlichen Fortschritt itbernommen; mit ihrem Sieg in der Revolution
sei ihre Zeit aber abgelaufen, auch wenn sie sich hartnickig weigere, dies zur
Kenntnis zu nehmen. »Die Zeit der Kritik und der Diskussion« (Comte 1973,
123) sei an ihr historisches Ende gekommen, da »das Dogma von der unbe-
grenzten Freiheit des Gewissens« (ebd., 42) ebenso wie »das Dogma von der
Souverinitit des Volkes« (ebd., 43) heute nur noch sozial verheerend wirken
kénnten. Sie wiirden jede feste Grundlage des gesellschaftlichen Lebens zer-
storen. Zudem seien Gewissensfreiheit und Volkssouverinitit auch aus na-
turwissenschaftlicher Sicht schlechterdings sinnlos: »Innerhalb der Astrono-
mie, der Physik, der Chemie, der Physiologie gibt es keine Freiheit des Ge-
wissens. Denn jeder wiirde es absurd finden, nicht an die Prinzipien zu glau-

63



64

»Solidaritat zuerst«

ben, welche in diesen Wissenschaften durch kompetente Manner aufgestellt
worden sind.« (Ebd.) In diesem Sinne ging es Comte um ein kommendes >po-
sitives« Zeitalter, das sich allein an sozialwissenschaftlichen Einsichten in die
Bewegungsgesetze des gesellschaftlichen Lebens orientiert. Denn nur wenn
man anerkenne, dass die Menschheit einem durch Beobachtung erkennbaren
»Naturgesetz der Entwicklung unterworfenc ist, das angibt, »welche politi-
sche Titigkeit ausgeiibt werden soll«, werde es moglich, dass »in der Politik
wirkliche Gesetze zur Geltung kommen« (ebd., 110).

Comte, der sich streng positivistisch, d.h. naturwissenschaftlich kithl und
ausschlieflich tatsachenorientiert positionieren wollte, verstand sich als in-
genidser Begriinder einer neuen »Wissenschaft der sozialen Entwicklung«,
die sich zwischen Biologie und Geschichte positioniert und »die schwers-
te und wichtigste von allen« (Comte 1923b, XXXII u. XXV) sei. Ahnlich wie
die Biologie habe diese Wissenschaft nicht mechanisch, sondern organisch
vorzugehen und nicht das Einzelne, sondern das Ganze zum Ausgangspunkt
ihrer Beobachtungen zu nehmen. Und wie die Biologie habe sie davon aus-
zugehen, dass das Ganze mehr sei als die Summe seiner Teile, dass es eine
eigenstindige Existenz sui generis habe. Der organische Vorrang des Ganzen
vor seinen Teilen gelte schliefilich auch fiir das Leben einer Gesellschaft, denn
die sozialen Organismen wiirden sich, so Comte, durchaus dhnlich wie bio-
logische Organismen entwickeln und entfalten.

Zur Bezeichnung dessen, was diese Organismen strukturiert und zusam-
menhilt, griff Comte mit grofer Selbstverstindlichkeit auf den Begriff der
Solidaritat zuriick, der urspriinglich die vertragliche Biirgschaft in solidum,
die verbindliche, wechselseitige Zahlungsverpflichtung zweier oder mehrerer
Rechtspersonen meinte. Dieser Begriff fungiert bei ihm schlicht zur Bezeich-
nung der festen Verbundenheit verschiedener Einzelteile. Mit einem gewis-
sen definitorischen Einschlag notierte er in diesem Sinne: »Man kann in der
Tat sagen, daf} itberall, wo irgend ein System besteht, hinfort auch eine ge-
wisse Solidaritit bestehen mufl.« (Comte 1923a, 254) Dies werde schon in der
Astronomie deutlich, die den Nachweis erbringe, dass »gewisse Stromungen
eines Gestirnes [..] auf dem Wege modifizierter Gravitation manchmal auf
ein anderes fithlbar hiniiberwirken« (ebd., 254f.). Wenn man also die Gesetz-
miRigkeiten des sozialen Lebens ausfindig machen wolle, miisse es in diesem
Sinne um das »Studium der sozialen Solidaritit und der menschlichen Evo-
lution« (ebd., 287) gehen.

In der Tat konne die Sozialwissenschaft, so Comte, wie keine andere Wis-
senschaft aufzeigen, »wie die Masse des Menschengeschlechtes, in der Ge-



3. Normative Erniichterungen

genwart, in der Vergangenheit und selbst in der Zukunft, in jeder Hinsicht
und immer mehr, sei es értlich oder zeitlich, eine ungeheure und ewige sozia-
le Einheit bildet«, deren einzelne Elemente »unaufthérlich durch eine innige
und allumfassende Solidaritit« verbunden seien, wobei jedes dieser Elemente
»auf seine Art und in einem bestimmten Mafle zur fundamentalen Entwick-
lung der Menschheit« in geradezu unvermeidlicher Weise beitrage (ebd., 297).
Damit offenbare sich der soziale Organismus zugleich in »seiner notwendigen
Uberlegenheit iiber jeden individuellen Organismus« (ebd., 427). Und gera-
dezu begeistert konnte Comte seine Leserinnen und Leser in diesem Zusam-
menhang fragen, ob man irgendwo »ein wunderbareres Schauspiel sehen«
konne

»als diese regelmafige und fortgesetzte Konvergenz einer unzihligen Men-
ge von Individuen, von denen jedes einzelne eine ganz bestimmte und bis
zu einem gewissen Grade unabhingige Existenz besitzt, und die gleichwohl
alle, trotz der grofleren oder geringeren, zwiespaltigen Verschiedenheiten
ihrer Talente und insbesondere ihrer Charaktere, unaufhérlich geneigt sind,
durch eine Unzahl verschiedener Mittel zu ein und derselben allgemeinen
Entwicklung beizutragen, ohne sich fiir gewdhnlich dariiber verstandigt zu
haben, ja meist ohne daf die Mehrzahl von ihnen es weif}, die nur ihren per-
sonlichen Trieben zu gehorchen meinen« (ebd., 427f.)?

Trotz seiner starken Orientierung an der Biologie distanzierte sich Comte
jedoch deutlich von den »biologischen Philosophen« (ebd., 355) seiner Zeit,
die keinerlei substanzielle Unterschiede zwischen sozialen und biologischen
Organismen erkennen und die Soziologie vollstindig auf Biologie, die so-
zialen Phinomene ginzlich auf organisch-physiologische Zusammenhinge
reduzieren wollten. Ihnen warf er vor, »jeder historischen Beobachtung im
eigentlichen Sinne« (ebd., 352) ihre Bedeutung zu nehmen. Die Soziologie
habe den sozialen Organismus nimlich immer auch in seinen intellektuellen
und moralischen Dimensionen zu erfassen, die durch eine lange Entwicklung
von Kultur und Geschichte entstanden seien. Und da schon in einem frithen
Entwicklungsstadium menschlicher Gesellschaften »der successive und zu-
nehmende Einfluf der fritheren Generationen alsbald die hauptsichliche Ur-
sache der allmihlichen Verinderungen« bilde, miisse in der Soziologie »die
historische Analyse [...] mit Notwendigkeit auf immer vorherrschen« (ebd.,
353f.). Comte erkannte den irreduziblen Eigenwert des Sozialen also durch-
aus an. Soziale Tendenzen und Gesetze wurden von ihm nicht einfach mit
biologischen Gesetzmifligkeiten gleichgesetzt, sodass hier durchaus Raum

65



66

»Solidaritat zuerst«

fiir individuellen Eigensinn und eine selbstbestimmte soziale Praxis der In-
dividuen verbleibt, die als solche in der Lage seien, auch ihrerseits auf die
historisch-sozialen Entwicklungsprozesse der Gesellschaft einzuwirken.

Solidaritat und Arbeitsteilung

Im Blick auf die treibenden Krifte, die in den modernen Gesellschaften den
sozialen Zusammenbhalt, die Solidaritit stiften und aufrechterhalten, sprach
Comte »der Arbeitsteilung und der Kriftevereinigung« (Comte 1923a, 428) ei-
ne zentrale Rolle zu. Diese Phinomene wiirden namlich gerade in den moder-
nen Gesellschaften zunehmend spiirbar, sodass hier ein deutliches Bewusst-
sein wechselseitiger Abhingigkeit und gegenseitiger Verpflichtung hervorge-
bracht werde. In den hocharbeitsteilig organisierten Gesellschaften der Ge-
genwart sei es namlich so, dass »Tag fiir Tag jeder von uns in notwendiger
Folge der grofien, immer erneuten Teilung der menschlichen Arbeit in vieler
Hinsicht selbst den Unterhalt seines eigenen Lebens auf der Tiichtigkeit und
Sittlichkeit einer Unmenge von beinahe unbekannten Kriften beruhen laf3t«
(ebd., 445), sodass jeder einzelne immer mehr von den Arbeitsleistungen sei-
ner Mitmenschen und der Mitglieder fritherer Generationen abhingig werde,
ob er darum wisse oder nicht.

Die Arbeitsteilung hat ihre Ursache fiir Comte, anders als fiir Adam Smith
und die klassische Nationalokonomie, nicht in einer mit der Menschennatur
vermeintlich schon immer gegebenen »Neigung zum Tausch« (Smith 1974, 16),
sondern in der historischen Entwicklungsdynamik des sozialen Lebens. Sie
werde dabei, wie er betonte, »um so bewundernswerterc, je mehr sich die Ge-
sellschaft »kompliziert und ausdehnt« (ebd., 428). Ein iiber die Sozialform der
Familie hinausgehender dauerhafter sozialer Zusammenhang entstehe nim-
lich erst im Rahmen arbeitsteiliger Begegnung und Kommunikation. Und erst
in dem Mafe, wie sich mit der Zeit die gewohnheitsmifiige Praxis eines sol-
chen arbeitsteilig vermittelten Zusammenwirkens entfalte, komme es zur »ei-
gentlichen Vergesellschaftung« (ebd., 429). Deshalb sei »die Spezialisierung
der Arbeiten [..] das elementare Prinzip der Gesellschaft« (ebd.), da sie all-
mihlich eine »Gewohnheit dieses teilweisen Zusammenwirkens« (ebd., 437)
schaffe. Und erst diese Gewohnheit sei in der Lage,

»auf dem Wege der intellektuellen Reaktion den sozialen Instinkt zu entwi-
ckeln, indem sie jeder Familie spontan ein dauerndes richtiges Cefiihl ihrer



3. Normative Erniichterungen

engen Abhingigkeit gegeniiber allen anderen, und zugleich ihrer eigenen
personlichen Wichtigkeit einflofit, insofern sich dann jede so ansehen kann,
als erfiillte sie bis zu einem gewissen Grade eine wahrhafte, 6ffentliche Funk-
tion, die fiir die Gesamtokonomie mehr oder weniger unentbehrlich, aber
vom Gesamtsystem unzertrennlich ist« (ebd.).

Comtes Konzept arbeitsteilig induzierter sozialer Solidaritit bleibt also
keineswegs bei den materiellen Effekten der Arbeitsteilung stehen. Es
unterscheidet sich damit von den nationaldkonomischen Theorien, die die-
ses fundamentale soziologische Phinomen nur auf bewusste Tauschakte
eigennutzorientierter Wirtschaftsakteure zuriickfithren. Den biologisch-
physiologischen Erkenntnissen der modernen Biologie und Anthropologie
sei dagegen zu entnehmen, dass »der wesentlich spontane Vergesellschaf-
tungstrieb der menschlichen Gattung« vor allem »einer instinktiven Neigung
zum Gemeinschaftsleben« entspringe; und diese sei »ganz unabhingig von
jeder personlichen Berechnung« und stehe »oft im Widerspruche zu den
stirksten individuellen Interessen« (ebd., 394). Und damit werde, so Comte,
schon vor aller abstrakten Spekulation der Philosophie die »auRerordentliche
Unvernunft der sonderbaren Lehren« deutlich,

»die den sozialen Zustand einzig und allein von dem wesentlichen Nutzen
herleiten [..], den der Mensch aus ihm fiir die vollkommenste Befriedigung
seiner verschiedenen personlichen Bedirfnisse zieht. Denn dieser unbe-
streitbare Nutzen [..] hat tatsichlich erst nach einer langen vorherigen
Entwicklung der Gesellschaft, deren Entstehung man ihm so zuschreibt,
zutage treten konnen.« (Ebd., 393f)

Comte war vor allem an der Bedeutung der Arbeitsteilung fir die soziale In-
tegration der Gesellschaft interessiert, die fir ihn letztlich nur eine geistig-
moralische sein konnte. So fragte er sich, inwiefern ausgerechnet die Pro-
zesse der Arbeitsteilung in der Lage sein sollten, den so dringend bendtigten
»auf das Ganze gerichteten Geist« (ebd., 439) zu entwickeln. Aus der Arbeits-
teilung resultiere ja zunichst einmal eine erhebliche »Zersplitterung« (ebd.).
Zwar werde der Einzelne durch seine spezialisierte Titigkeit de facto »in eine
enge Abhingigkeit von der Masse gebracht; allerdings wiirden seine Gefiih-
le von der Wahrnehmung dieses neuen Abhingigkeitszusammenhangs erst
einmal »abgelenkt«, da ihn seine Arbeit »bestindig an sein Privatinteresse
erinnert, dessen wahren Zusammenhang mit dem 6ffentlichen Interesse er
nur sehr undeutlich wahrnimmt« (ebd., 439f.). Dennoch folge aus den Phi-

67



68

»Solidaritat zuerst«

nomenen von Arbeitsteilung und Kriftevereinigung, dass man »nicht allein
die Individuen und die Klassen, sondern in vielen Beziehungen auch die ver-
schiedenen Volker so anzusehen« habe,

»als wenn sie gleichzeitig [..] an einem ungeheuren und gemeinsamen Wer-
ke teilndhmen, dessen unvermeidliche, allmahliche Entwicklung lberdies
auch die gegenwiartigen Mitarbeiter mit der Reihe ihrer etwaigen Vorgén-
ger und selbst mit derjenigen ihrer verschiedenen Nachfolger verkniipft. Es
ist also die fortgesetzte Verteilung der menschlichen Arbeiten, welche vor-
nehmlich die soziale Solidaritat ausmacht [...].« (Ebd., 436)

Hier sah Comte eine unaufhérliche historische Solidarititskontinuitit am
Werk, eine permanente Akkumulation von Kenntnissen, Fihigkeiten und Res-
sourcen aller Art, die die Menschheit im Laufe ihrer Geschichte ansammle
und von Generation zu Generation weitergebe. Diese Ressourcenakkumula-
tion beziehe sich auf die Gesamtheit des kulturellen und moralischen Erbes
der Menschbheit. Insofern arbeite nie jemand fur sich allein, fir seinen profit
personnel. Vielmehr arbeite jeder, ob er es weif3 oder nicht, immer fiir den an-
deren (pour autrui). Allerdings erhebe sich der Arbeiter »nur allzu selten zum
kontinuierlichen Gefiihl seiner wahren sozialen Wiirde und verharrt lange
Zeit, seine Aufgabe als eine einfache Quelle von personlichen Profiten anzuse-
hen« (Comte 2008, 169). Doch dies konne, so Comte, nur eine voriibergehen-
de Phase darstellen, denn die Tatsache, dass »jeder effektiv fiir den anderen
arbeitet«, beginne spitestens dann »allgemein gefiihlt zu werden, wenn der
Positivismus iiberall eine exakte Wiirdigung der Realitit vorherrschend ge-
macht haben wird« (ebd.).

In diesem Sinne insistierte Comte in seinem erstmals 1852 erschienenen
Catéchisme positiviste mit Nachdruck darauf, dass jeder Mensch von Geburt
an einer tiberwiltigenden Pflicht zur grenzenlosen sozialen Dankbarkeit un-
terliege; einer Pflicht, vor der alle individuellen Rechts- und Selbstbehaup-
tungsanspriiche der Einzelnen, die ihm seit der Aufklirung so lieb und teuer
geworden sind, zum Scheitern verurteilt seien:

»Der Positivismus gestattet immer nur Pflichten Aller gegen Alle. Denn sein
jederzeit sozialer Standpunkt kann niemals irgend welchen Rechtsbegriff
zulassen, der stets den Einzelmenschen zur Voraussetzung hat. Wir wer-
den geboren, belastet mit Verbindlichkeiten jeder Art gegen unsere Vor-
ganger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossen. Spater entwickeln und
vergrofRern sie sich nur, bevor wir im Stande sind, irgend eine Dienstleis-



3. Normative Erniichterungen

tung zurlckzuerstatten. Auf welche menschliche Grundlage kénnte man al-
so den Gedanken des Rechts stiitzen, der verniinftigerweise eine vorgangige
Wirksamkeit einschlieflen wiirde? Waren auch unsere Anstrengungen noch
so grof3, so wird uns das lingste wohlangewandte Leben niemals erlauben,
mehr als einen unmerklichen Theil dessen zuriickzugeben, was wir erhiel-
ten. Gleichwohl wiirde uns nur eine vollige Riickerstattung gehorig berech-
tigen, den Ausgleich der ferneren Dienste zu beanspruchen. Alles mensch-
liche Recht ist daher ebenso ungereimt, wie unsittlich.« (Comte 1891, 315f,;
Herv.i.0.)

Ein neues gouvernement spirituel?

Um die moralische Krise der Nation zu iiberwinden, sind die rechtsstaatli-
chen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit fiir Comte also vollig ungeeig-
net. Es brauche stattdessen, wie er energisch einforderte, ein neues gouverne-
ment spirituel, das in der Lage sei, die iiberall in der Gesellschaft anzutreffen-
de Zersplitterungstendenz »hinlanglich zu ziigeln und ihr soviel als méglich
vorzubeugen« (Comte 1923a, 441). Diese neue Regierung habe deshalb »un-
aufhérlich den Gedanken an das Ganze und das Bewuf3tsein der gemeinsa-
men Solidaritit darin wachzuhalten« (ebd., 442). Und die Frage, mit welchen
Mafnahmen dies geschehen kénne, nahm Comtes publizistisches Schaffen
seit Mitte des 19. Jahrhunderts voll und ganz in Anspruch. Seine unerfiillte
Liebe zu der 17 Jahre jiingeren, tuberkulosekranken Clothilde de Vaux, die er
im Herbst 1844 kennengelernt hatte und die im Frithjahr 1846 verstarb, hatte
Comte in erhebliche seelische Erschiitterungen gestiirzt, in deren Folge er ei-
ne Unzahl von schwirmerisch-sentimentalen Ausfithrungen zu einer die ge-
samte Menschheit in ihrer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft umfassen-
den Religion de "Humanité verfasste. Er formulierte in diesem Zusammenhang
zahlreiche konkrete Vorschlige zu einer regierungsamtlich, mit obrigkeitli-
cher Autoritit durchzusetzenden Religions- und Ideologiepolitik zur geistig-
moralischen Erziehung der Menschheit des abendlindischen Kulturkreises.
Dabei schwebte ihm eine nach dem Vorbild der mittelalterlichen Einheit von
regnum und sacerdotium aufzubauende sociocratie vor, die die restaurative Aris-
tokratie ebenso wie die anarchistische Demokratie endgiiltig iiberwindet und
durch die bedingungslose und feierliche Verehrung des Grand-Etre der Huma-
nité ersetzt. Denn dieses Grofie Wesen der Menschheit, dieser die gesamte
Menschheitsgeschichte umgreifende soziale Organismus, sei der Ursprung

69



70

»Solidaritat zuerst«

und die letzte Lebensquelle, der sich jede individuelle und kollektive Existenz
verdanke.

Samtliche Erziehungseinrichtungen dieser sociocratie hitten dafiir zu sor-
gen, dass jeder »von Kindheit an zur wirksamen Entwicklung des sozialen
Instinktes und des Pflichtgefithles« (Comte 1923b, 449) angehalten wird. Die
individualistischen Mentalititslagen des Aufklirungszeitalters witrden dann
der Vergangenheit angehoren und durch ein organisches Bewusstsein von
der Allgegenwart sozialer Pflichten ersetzt, in dem sich das Gefithl fiir die
umfassende historisch-soziale Solidaritit der Menschheit angemessen zum
Ausdruck bringe. Der einzelne Biirger verstehe sich dann nicht linger als in-
dividueller Triger unantastbarer Rechte, sondern, wie es seiner Rolle im Pro-
zess der Arbeitsteilung entspreche, als »ein wirklicher 6ffentlicher Funktio-
nir« (ebd., 468f.), der sich ganz in den Dienst der Gesellschaft stellen wolle.
Denn schlieflich hitten die Menschen, wie Comte mit Nachdruck betonte,
eine wahre und tiefe Empfindung davon, »wie siif3 es ist zu gehorchen, wenn
wir das in unseren Tagen fast unmdogliche Gliick verwirklichen kénnen, durch
weise und witrdige Fithrer von der driickenden Verantwortlichkeit einer all-
gemeinen Leitung unseres Handelns angemessen befreit zu werden« (Comte
19234, 450).

An der Schwelle zu einer modernen Solidaritatstheorie

Die aus heutiger Sicht nur als hoffnungslos totalitir zu bezeichnenden Kon-
sequenzen, die Comte in seinen Spatschriften aus seiner Konzeption sozia-
ler Solidaritit zog, dndern nichts daran, dass er als derjenige Autor gelten
kann und muss, der die ersten Ansitze zu einer Solidarititstheorie der mo-
dernen Gesellschaft geliefert hat. Comte steht damit gewissermaflen an der
Schwelle zu einem neuen, spezifisch postliberalen Niveau gesellschaftlicher
Selbstverstindigung, das eine tiber den neuzeitlichen Liberalismus hinaus-
weisende Perspektive fiir eine politische Philosophie der arbeitsteilig organi-
sierten Industriegesellschaften eréffnen konnte. Allerdings hinderten ihn sei-
ne fundamentalen Aversionen gegen die Freiheitrechte der Einzelnen, die die
Franzgsische Revolution seiner Ansicht nach ebenso selbstiitberschitzend wie
geschichts- und gesellschaftsvergessen verkiindet hatte, daran, sich auf die
Suche nach einer tragfihigen Balance von individuellen Rechten und sozia-
len Pflichten, von personlicher Freiheit und gesellschaftlicher Solidaritit, von
frei itbernommenen Verantwortlichkeiten einerseits und historisch-sozialen



3. Normative Erniichterungen

Vorgaben andererseits zu begeben. Stattdessen hat er das an den moralischen
Ambitionen von individueller Freiheit und Gleichheit orientierte Projekt der
politischen Moderne frontal aufgekiindigt.

Comte hat auch nicht ansatzweise darauf gesetzt, dass sich miindige
Staatsbiirger mit der Motivationskraft kognitiver Einsichten und kritischer
Reflexion selbst iiber die sozialen Bedingungen ihrer Existenz aufkliren
und auf dieser — nicht regierungsamtlich verordneten, sondern moralisch
selbstbestimmten — Grundlage starke Solidarititsbereitschaften ausbilden
kénnten. IThm blieb deshalb nur die mafilos iibersteigerte Option fiir Gefithl
und Gewohnung, fur Affekt und Emotionalitit, die den Rationalititsstan-
dards des politischen Projekts der Moderne keinen Raum lassen konnte.
Damit hat er jedes Bemithen um eine solidarititstheoretisch ansetzende
Sozialethik moderner Gesellschaften schwer in Verruf gebracht. Denn fortan
sollte stets der Verdacht im Raum stehen, dass mit dem Stichwort der sozia-
len Solidaritit am Ende doch immer freiheitsfeindliche Inhalte transportiert
werden, die den in der Moderne erreichten Graden individueller Autonomie
und Selbstbestimmung in den Riicken fallen.

Dennoch steht seit Comte die Aufgabe, die Freiheitsaufbriiche des 18.
Jahrhunderts mit den Solidarititseinsichten des 19. Jahrhunderts sozialphilo-
sophisch in Einklang zu bringen, auf der normativen Agenda der politischen
Moderne. Und auch wenn Comte an dieser Aufgabe grandios scheiterte, ist
und bleibt seine sociologie der Ausgangspunkt fiir alle weiteren Versuche, eine
postliberale Solidarititstheorie moderner demokratischer Gesellschaften auf
den Weg zu bringen.

Der friihe Durkheim und die Moralwissenschaften in Deutschland

Dass sich im Frankreich des ausgehenden 19. Jahrhunderts eine einflussrei-
che postliberale Solidarititssoziologie entfalten konnte, ist denn auch weni-
ger dem Pariser Privatgelehrten Auguste Comte als dem umtriebigen Griin-
der der franzosischen Universititssoziologie, dem seit 1887 zunichst in Bor-
deaux, seit 1902 dann an der Pariser Sorbonne lehrenden Emile Durkheim
(1858-1917) zu verdanken.* Comte blieb dagegen der kauzige Sonderling, des-

2 Die folgenden Ausfithrungen zu Durkheims Moral- und Solidaritdtssoziologie lehnen
sich — oft auch mit wortlichen Ubernahmen — sehr eng an die entsprechenden Ab-
schnitte in Grof3e Kracht 2017, 99-126 an.



7

»Solidaritat zuerst«

sen Rezeption und Gefolgschaft von Anfang an sektiererische Ziige trug, auch
wenn sein flammendes Bekenntnis zum Positivismus, d.h. zu Technik und
Naturwissenschaften als Grundlagen einer modernen politischen Kultur, im
spaten 19. Jahrhundert eine ganze Reihe von eifrigen und mitunter sehr wirk-
michtigen Schiilern — innerhalb und auflerhalb Frankreichs — hervorbringen
sollte, die im Namen von >Ordnung und Fortschritt« vielerorts deutliche Spu-
ren hinterliefRen.

Durkheim wurde 1858 als Sohn eines mittellosen Rabbiners in dem klei-
nen Stidtchen Epinal in den Vogesen geboren. Er gehért zu den anerkann-
ten Klassikern der Soziologie und genief3t allenthalben hohe Wertschitzung,
auch wenn er in den Disziplinen der politischen Philosophie und der Sozi-
alethik heute nur selten als Ideengeber und Gesprichspartner prisent ist. In
seiner Studienzeit brach er mit der jidischen Glaubenstradition seiner Fa-
milie und entwickelte sich zu einem leidenschaftlichen Freund der Republik,
deren Freiheits- und Gleichheitsprinzipien er zeitlebens verteidigte. Insbe-
sondere in seinen frithen Jahren war Durkheim aber zugleich in hohem Maf3e
fasziniert vom ganz und gar unrepublikanischen Geist der Rechts- und Mo-
ralwissenschaften in Deutschland, den er im Jahr 1886 wihrend eines halb-
jahrigen Forschungsaufenthalts in Leipzig, Berlin und Marburg kennen- und
schitzen gelernt hatte. So erklirte er im Jahr 1902 riickblickend, er habe als
junger Soziologe nicht weniger als »das Licht der Erkenntnis von Deutsch-
land« (Durkheim 1995d, 237) erwartet. Und er erginzte dankbar: »Persénlich
schulde ich den Deutschen viel. Den Sinn fiir die soziale Realitit, fiir ihre
organische Komplexitit und Entwicklung habe ich zum Teil iiber ihre gute
Stube erworben.« (ebd.)

In den deutschen Staats- und Moralwissenschaften erscheine die Moral,
wie der junge Durkheim in seinen Berichten zu dieser Forschungsreise be-
geistert schrieb, »nicht mehr als etwas Abstraktes, Inertes und Totes, das von
einer iberpersonlichen Vernunft betrachtet wird« (Durkheim 1995a, 58). Sie
erscheine hier vielmehr als ein »Faktor des kollektiven Lebens«, der geprigt
werde durch »unsere Vorlieben, unsere Sitten, unsere besondere Mentali-
tit und die Geschichte der Gesellschaft, deren Glieder wird sind« (ebd.). In
Frankreich dagegen sei man davon iiberzeugt, dass sich die Grundfragen von
Recht und Moral »mit einem Federstrich oder einer abstrakten Formel ent-
scheiden« (ebd., 55) lassen, weil hier das autonome Individuum als »der einzi-
ge Akteur und das einzige Ziel der gesellschaftlichen Entwicklung« (ebd., 58)
betrachtet werde. In Deutschland sei »dieser Individualismus, der an Kant
ankniipft« (ebd., 59), jedoch lingst auf dem Riickzug. Die Geschichte zeige



3. Normative Erniichterungen

nimlich nur allzu deutlich, dass die Menschen keineswegs iiberall »exakt die
gleichenc« seien, als wenn es »auf der Welt weder Nationen noch Staaten gege-
ben hitte« (Durkheim 1995b, 91). Die deutsche Moralwissenschaft habe in die-
sem Rahmen ein ausgeprigtes »Gefiihl fiir die Komplexitit lebendiger Dinge«
(Durkheim 1995a, 60) entwickelt, denn »der reale und konkrete Mensch in-
dert sich mit dem physischen und sozialen Milieu, das ihn umgibt, und mit
den Menschen indert sich natiirlich auch die Moral« (ebd., 58).

Viele deutsche Autoren setzen deshalb, so Durkheim, an die Stelle einer
»mechanischen Konzeption der Gesellschaft [...] immer mehr eine organische
Konzeptiong, in der das Individuum als »ein integraler Bestandteil der Ge-
sellschaft« erscheine, »in die es hineingeboren ist. Es ist von ihr vollkommen
durchdrungen.« (ebd., 59) Auch der Staat stelle hier nicht »wie fiir uns ei-
ne gewaltige Maschine dar, die dazu bestimmt ist, jene Menge an ungesel-
ligen Wesen zusammenzuzwingen, die Rousseau sich vorgestellt hat und an
die wir zu unserem Ungliick weiter glauben« (ebd., Anm. 34). Er gelte viel-
mehr als »ein spontanes Produkt des sozialen Lebens« (ebd.); und seine po-
litischen, rechtlichen und moralischen Dimensionen wiirden als »Fakten sui
generis« (Durkheim 1995b, 107, Anm. 19; Herv. i.0.) betrachtet, tiber die wir
nicht beliebig verfiigen konnten. Politische und soziale Verinderungen lie-
Ben sich deshalb auch »nicht durch ein magisches Wort des Gesetzgebers«
(ebd., 102) herbeifiihren. Vielmehr sei es »fast immer unméglich, ihnen sys-
tematisch und gezielt den Weg zu bahnen« (ebd.). Dem Konstruktions- und
Gestaltungsoptimismus der Aufklirungsphilosophie erteilte Durkheim hier
also eine deutliche Absage. Stattdessen notierte er im Blick auf das Indivi-
duum und sein Verhiltnis zur Gesellschaft melancholisch und mit durchaus
restaurationsphilosophischen Anklingen: »Was bedeuten der Welt seine Lei-
den und seine Freuden? Sie sind wie Wassertropfen im Meer des Lebens. Als
vergangliches Wesen lebt es nur im Augenblick. Die Gesellschaften dagegen
wurzeln in der Vergangenheit und erstrecken sich in die Zukunft: Sie sind
deshalb ein wiirdigeres Objekt unserer Liebe und unserer Hingabe.« (Ebd.,
146)

»Ein dunkles Phanomen«

Vor diesem Hintergrund erklirte Durkheim in seiner ersten Vorlesung an der
Universitit Bordeaux im Jahr 1887, dass es zu den vornehmsten Aufgaben
der neuen Sozialwissenschaft gehoren miisse, eine wissenschaftliche Skepsis

73



74

»Solidaritat zuerst«

gegeniiber den aufklirerischen Idealen freier Selbstbestimmung und unab-
hingiger Lebensgestaltung zu entwickeln. Denn keine andere Wissenschaft
konne »dem Individuum verstindlich machen, was die Gesellschaft bedeutet,
wie sie den Einzelnen vervollstindigt, wie wenige Dinge er auf seine eigene
Kraft zuriickfithren kannc, auch wenn jeder von uns »ein derart itbertriebenes
Gefiihl von seinem Ich« habe, »daf er die Grenzen, die ihn von allen Seiten
einschliefen, nicht mehr wahrnimmt« (Durkheim 1981a, 51). Die Soziologie
habe deshalb jedem Einzelnen klarzumachen, dass er vor allem »ein Organ im
Organismus« sei und dass es »fiir ihn keine Verminderung bedeutet, mit an-
deren solidarisch zu sein, von anderen abzuhingen und sich nicht vollstindig
selbst zu gehoren« (ebd., 51f).

Durkheim war davon iiberzeugt, dass man die moralischen Phinomene
als eine empirische Realitit sui generis betrachten miisse, d.h. als vom Willen
und Bewusstsein der Einzelnen unabhingige, ihnen vorgingige und von ih-
nen weitgehend unbeeinflussbare soziale Tatsachen. Die Moralwissenschaft
habe »ihren eigenen Gegenstand, den sie untersuchen muf}, wie die Physi-
ker physikalische Phinomene und die Biologen biologische Phinomene, und
zwar in Anwendung der gleichen Methode. Ihr Gegenstandsbereich sind Sit-
ten, Gebriuche, positive Rechtsvorschriften und wirtschaftliche Phinome-
ne.« (Durkheim 1995b, 166) Dabei seien die moralischen Tatsachen, wie Durk-
heim im Einklang mit Comte betonte, »das Komplexeste, was es auf der Welt
gibt« (ebd., 165), weshalb man sie auch nicht einfach als quasibiologische
Phinomene verstehen kénne. Auch wenn die bei den Biosoziologen so be-
liebten Analogien zwischen Individuen und Zellen, zwischen Verkehrswegen
und Nervenbahnen, zwischen menschlichen Handlungsvollziigen und bio-
logischen Prozessen, d.h. zwischen Gesellschaft und Organismus, durchaus
hilfreich seien, um den sui generis-Charakter sozialer Phinomene zu verdeut-
lichen, miisse man doch, so Durkheim, unbedingt daran festhalten, dass die
Soziologie »keine blofie Verlingerung und so etwas wie das letzte Kapitel
der Biologie« (Durkheim 1995¢c, 192) sein konne. »Zwischen beiden Wissen-
schaften besteht ein Bruch, wie auch zwischen ihren Gegenstandsbereichen.«
(Ebd.)

Dennoch orientierte sich Durkheim an der Vorstellung einer engen Paral-
lelitit der Lebens- und Entwicklungsbedingungen von biologischen und so-
zialen Organismen. So wie sich hohere Lebewesen durch »ein komplizierteres
Nervensystem« (Durkheim 1995b, 114) auszeichnen, so seien auch die moder-
nen Gesellschaften durch eine héhere Dichte und Komplexitit gekennzeich-
net, die die Individuen eng miteinander verbinden. Aus dieser wachsenden



3. Normative Erniichterungen

Dichte resultiere aber auch — und dies sollte das zentrale Theoriemotiv sei-
ner Solidarititssoziologie werden — eine wachsende Individualisierung der
Gesellschaftsmitglieder. Denn

»mit zunehmendem Fortschritt unterscheidet sich die menschliche Person
immer mehr von dem sie umgebenden natiirlichen und sozialen Milieu und
entwickelt ein Gefiithl ihrer selbst: Die Freiheit, die sie geniefit, wichst zur
gleichen Zeit wie ihre sozialen Verpflichtungen. Wir haben es hier mit ei-
nem dunklen und scheinbar widersprichlichen Phanomen zu tun, fiir das
es unseres Wissens noch keine Erklarung gibt.« (Ebd., 114f.)

Dieses »dunkle Phinomen« sollte Durkheim in den nichsten Jahren nicht zur
Ruhe kommen lassen und zum Ausgangspunkt seiner berithmten Dissertati-
onsschrift iiber die division du travail social aus dem Jahr 1893 werden, in der
er das Konzept einer durch Arbeitsteilung und soziale Dichte verursachten
Abhingigkeitssolidaritit entwickelte. Demnach kommt der soziale Zusam-
menhalt moderner Gesellschaften nicht linger iber gemeinsam geteilte kol-
lektive Uberzeugungen, also sozialkulturell, sondern iiber berufsspezifische
Differenzierungen, d.h. sozialstrukturell, zustande. Er resultiere aus Prozes-
sen zunehmender Arbeitsteilung, die ihrerseits ein gleichzeitiges Wachstum
von Individualitit und Abhingigkeit, von Selbstentfaltung und Sozialverstri-
ckung mit sich bringen.

Von der Ahnlichkeits- zur Abhangigkeitssolidaritat

In diesem Zusammenhang ist Durkheim vor allem bekannt fir seine — fiir
unsere Ohren eher ungewohnlich klingende — Unterscheidung von >mecha-
nischer< und »organischer« Solidaritit. Die erste, historisch iltere Solidaritit
beruhe »auf der Ahnlichkeit des Bewufitseins, auf der Gemeinsamkeit von
Ideen und Gefiihlen, die sich vor allem in der Form einer die gesamte Gesell-
schaft integrierenden und alle Mitglieder erfassenden gemeinsamen Religion
artikuliert, wihrend die zweite, jingere Solidaritit »ein Produkt der Diffe-
renzierung von Funktionen und von Arbeitsteilung« sei (Durkheim 1981b, 54).
Und weil »diese letzte Solidaritit uns mehr daran erinnert, wie sich bei hohe-
ren Tierarten die Teile verbinden, haben wir sie >organisch« genannt« (ebd.,
54f.). Wenn die Gesellschaften namlich grofier und dichter werden, konnen
die Einzelnen, so Durkheim, ihre Existenz nur sichern, indem sie sich von-
einander unterscheiden und jeder »eine eigene Aufgabe und Lebensweise«

75



76

»Solidaritat zuerst«

(ebd., 55) entwickelt. Und in dem Mafe, wie dies geschieht, werde dann »die
Arbeitsteilung zur Hauptbedingung des sozialen Gleichgewichts« (ebd.). Da-
mit greift Durkheims Studie zur Arbeitsteilung das oben erwihnte »dunkle
und scheinbar widerspriichliche Phinomen« wieder auf und formuliert als
zentrale Fragestellung: »Wie geht es zu, dafd das Individuum, obgleich es im-
mer autonomer wird, immer mehr von der Gesellschaft abhingt? Wie kann
es zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer sein? Denn es ist unwider-
legbar, dafk diese beiden Bewegungen, wie gegensitzlich sie auch erscheinen,
parallel laufen.« (Durkheim 1992, 82)

In den modernen Gesellschaften entwickelt sich Durkheim zufolge also
eine neuartige, auf Verschiedenheit und Differenz beruhende Abhingigkeits-
solidaritit als funktionales Aquivalent zur erodierenden Ahnlichkeitssolida-
ritit vormoderner Gesellschaften. So kénne sich heute niemand mehr »iiber
die Tendenzen unserer modernen Industrie tiuschen. Sie verschreibt sich im-
mer mehr den grofien Maschinen, den grofien Kraft- und Kapitalballungen
und folglich der duflersten Arbeitsteilung« (ebd., 83). Diese sei aber »nicht
nur der 6konomischen Welt eigentiimlich« (ebd., 84), sondern ein Phinomen,
das sich bei allen lebenden Organismen beobachten lasse. Sie sei somit kei-
ne »soziale Institution, die ihre Wurzeln in der Intelligenz und im Willen
des Menschen hat« (ebd., 85), sondern ein allgemeines Phinomen, das bei
biologischen Organismen ebenso anzutreffen ist wie bei menschlichen Ge-
sellschaften. Wihrend dies bei den hoheren Lebewesen, die in diesem Zu-
sammenhang das zentrale Nervensystem entwickelt hitten, schon lange der
Fall sei, habe sich in den hoheren Gesellschaften jedoch noch keine verldssli-
che und belastbare Form organischer Solidaritit ausgebildet. Und dieser Ent-
wicklungsriickstand sei fiir die vielen sozialen Krisen und Unsicherheiten der
modernen Arbeitsgesellschaft verantwortlich.

Ahnlich wie Comte verwendete also auch Durkheim den Begriff der so-
zialen Solidaritit in strikter Analogie zur biologischen Solidaritit vollig mo-
ralfrei und rein deskriptiv. So sprach er etwa von den mehr oder weniger
engen Solidarititen zwischen den verschiedenen Organen des Frosches, der
— anders als andere Lebewesen — nicht regelmifig atmen miisse, um sei-
ne Lebensfunktionen aufrechtzuerhalten. Deshalb bestehe hier »eine grofie
Unabhingigkeit und folglich eine nur unvollkommene Solidaritit zwischen
den Atmungsfunktionen des Frosches und den anderen Funktionen des Or-
ganismus« (ebd., 460). In der Regel existiere bei den hoheren Lebewesen aber
eine wesentlich engere Verbundenheit zwischen ihren verschiedenen Orga-
nen. Ahnliche Solidarititen sah Durkheim auch zwischen den verschiedenen



3. Normative Erniichterungen

Teilen komplizierter Maschinen oder bei den Abliufen in einer Verwaltung
oder einem Unternehmen am Werk.

Vor diesem Hintergrund war Durkheim davon iberzeugt, dass die Ar-
beitsteilung in den modernen Gesellschaften »wenn nicht die einzige, so doch
die hauptsichlichste Quelle der sozialen Solidaritit ist« (ebd., 109); und er
betonte, dass Comte der erste Soziologe gewesen sei, der dies erkannt habe
(vgl. ebd.). Die Ursache fiir den Umbruch von der mechanischen zur orga-
nischen Solidaritit, von den kulturellen Ahnlichkeiten zu den strukturellen
Abhingigkeiten sah auch Durkheim nicht im vermeintlich unaufhaltsamen
Siegeszug von Bildung und Vernunft, sondern im Phinomen zunehmender
sozialer Dichte, in der »Verdichtung der Gesellschaften im Laufe der histori-
schen Entwicklung« (ebd., 315). Ahnlich wie es bei Tieren und Pflanzen, die
auf engstem Raum zusammenleben, nicht nur den vielbeschworenen >Kampf
ums Daseing, sondern — wie er in Anlehnung an Beobachtungen von Charles
Darwin und dessen deutschen Adepten Ernst Haeckel betonte — viel eher die
Tendenz gebe, diesem Kampf durch Spezialisierung und Differenzierung zu
entgehen, verhalte es sich auch mit dem sozialen Zusammenleben der Men-
schen (vgl. ebd., 326). So schreite die Arbeitsteilung hier »um so mehr fort, je
mehr Individuen es gibt, die in gentigend nahem Kontakt zueinander stehen,
um wechselseitig aufeinander wirken zu kénnen« (ebd., 315). Und so kénn-
ten dann bei entsprechender beruflicher Spezialisierung in ein und derselben
Stadt »die verschiedensten Berufe nebeneinander leben«, sodass hier jeder in
der Lage sei, sein Ziel zu erreichen, »ohne die anderen daran zu hindern, das
ihre zu erreichen« (ebd., 326).

Ob aber soziale Dichte und Differenzierung gleichsam naturwiichsig ei-
ne tief empfundene organische Solidaritit zwischen den Gesellschaftsmit-
gliedern stiften, war auch fiir Durkheim durchaus fraglich. Die von vielen
Beobachtern, u.a. auch von Comte, geiuflerte Befiirchtung, dass sich »das
Individuum, gebeugt iiber seine Aufgabe, in seiner speziellen Titigkeit iso-
liere; dafd es die Mitarbeiter, die an seiner Seite am selben Werk arbeiten,
nicht mehr beachte; und daf ihm nicht einmal mehr der Gedanke komme,
dafd sein Werk ein gemeinsames sei« (ebd., 425), teilte Durkheim allerdings
nicht. Er vermutete vielmehr, dass die Phinomene von Differenzierung und
Konkurrenz in einer Art Doppelbewegung nicht nur trennend, sondern im-
mer auch verbindend wirken, denn schliefilich lasse die Arbeitsteilung »die
Titigkeiten zusammenfliefRen, die sie differenziert; sie nihert diejenigen an,
die sie trennt« (ebd., 335). Sie schaffe zwischen den Individuen nimlich neu-
artige Beziehungen, die das soziale Leben bereichern. Und sie fordere ten-

71



78

»Solidaritat zuerst«

denziell ein Bewusstsein wechselseitiger Verbundenheit, auch wenn dies den
Einzelnen in vielen Fillen nicht unmittelbar deutlich werde. Dennoch wiirden
sich, so Durkheims hoffnungsvolle Prognose, mit der Zeit von selbst Bezie-
hungen und Verhaltensregeln etablieren, die das Bewusstsein wechselseitiger
Abhingigkeit und die Gefiihle sozialer Verpflichtung und Verantwortung im
gesellschaftlichen Leben immer intensiver werden lassen.

Mit der Zeit werde die arbeitsteilige Gesellschaft nimlich, davon war
Durkheim iiberzeugt, ihre eigene Moralitit hervorbringen, auch wenn diese
zurzeit »noch nicht so weit entwickelt ist, wie es jetzt schon nétig wire« (ebd.,
285). Diese neue Moralitit werde sich dabei jenseits der bisherigen individua-
listisch-liberalen Vertragssolidaritit ansiedeln. Zwar sei unbestreitbar, dass
heute »die meisten unserer Beziehungen mit anderen [...] Vertragsbeziehun-
gen« (ebd., 270) sind, die »ihren Ursprung im Willen der Individuen« (ebd.,
450) haben, sodass diese in der Tat als spezifisch modern und angemessen
gelten konnen. Aber ein allein auf individuellen Willensbekundungen basie-
render Vertrag werde seinen Zweck nicht erfiillen, denn um wirksam werden
zu konnen, sei er »einer Regelung unterworfen, die das Werk der Gesellschaft
ist« (ebd., 267f.). Jeder private Vertrag miisse nimlich eingebunden sein in
ein 6ffentliches Vertragsrecht, das uns soziale Verpflichtungen auferlegt, die
»wir nicht im strengen Wortsinn vertraglich eingegangen sind« (ebd., 271).
Und nur in diesem Rahmen kénne ein privater Vertrag 6ffentliche Geltung
und Autoritit beanspruchen. Offentliche Regeln und Regulierungen weit
iiber private Vereinbarungen auf der Basis individueller Vertrige hinaus
sind fiir Durkheim deshalb nicht nur eine faktische Realitit, sondern auch
eine unverzichtbare Notwendigkeit des gesellschaftlichen Lebens; und ihr
Umfang werde mit zunehmender sozialer Dichte immer gréfRer. Die liberalen
Hoffnungen auf eine moralisch hinreichend tragfihige Vertragssolidaritit,
die allein aus sich heraus die soziale Integration moderner Gesellschaften
gewihrleisten soll, erweisen sich fiir Durkheim damit als unterkomplex und
aussichtslos. Von daher miisse sich die gesuchte neue organische Solidaritit
wesentlich tiefer verankern konnen als liberale Vertragssolidarititen. Und
die Frage, wie diese neue Solidaritit entsteht und wie sie in der Lage sein
kann, die Einzelnen auch gefithlsmifig ebenso stark an die Gesellschaft zu
binden wie das religiose Kollektivbewusstsein fritherer Zeiten, bildete dann
das zentrale Thema, an dem sich Durkheims Arbeitsteilungsbuch empirisch
und theoretisch — wenn auch nur mit begrenztem Erfolg — abarbeitete.



3. Normative Erniichterungen

Das Scheitern einer szientistisch
iiberakzentuierten Moralsoziologie

Durkheim ging es also um die Frage, ob sich in der modernen Gesellschaft
eine von den Individuen intensiv gefiihlte postliberale Arbeitsteilungssolida-
ritdt ausbilden wird, die sich verlisslich in den Képfen und Herzen der Men-
schen verankert. Denn nur, wenn sich starke Indizien fiir einen solchen, be-
reits im Gang befindlichen Formierungsprozess identifizieren lassen, wird
die Idee einer allmihlichen Umstellung von mechanischer auf organische So-
lidaritit nachvollziehbar. Dabei setzte Durkheim hier einen deutlich anderen
Akzent als Comte, denn die gesuchte neue Solidaritit soll sich gleichsam von
alleine aus den Prozessen arbeitsteiliger Differenzierung entwickeln, sodass
man im Blick auf den sozialen Zusammenhalt der Gesellschaft nicht auf regie-
rungsamtlich zu organisierende gemeinschaftsstiftende Ahnlichkeitsgefiihle
zuriickgreifen muss.

Freilich war Durkheim weit davon entfernt, ein harmonisches Bild der
modernen Industriegesellschaft zu zeichnen. Er bestritt die Konflikte und
Verwerfungen der hocharbeitsteiligen Gesellschaften keineswegs. Dass sich
die erhoffte organische Solidaritit noch nicht eingestellt hat, lag fiir den
Durkheim des Arbeitsteilungsbuches aber vor allem an voriibergehenden
Stérungen im Prozess der arbeitsteiligen Differenzierung, da dieser nun
einmal, »wie alle sozialen Tatsachen, oder allgemeiner, wie alle biologischen
Tatsachen, auch pathologische Formen« (Durkheim 1992, 421) aufweise.
Auf dem gegenwirtigen Stand dieses Prozesses gebe es noch »anomische
Formen« (ebd.) der Arbeitsteilung, die in der Gegenwartsgesellschaft mit
ihrer regellosen Marktwirtschaft und ihrer permanenten 6konomischen Kri-
sentrichtigkeit ungehindert zum Ausdruck kimen. Durkheim sprach hier —
allerdings nur knapp und oberflichlich - von der mit der modernen Industrie
aufgekommenen »Feindschaft zwischen Arbeit und Kapital« und den in den
letzten Jahren zunehmenden »industriellen und kommerziellen Krisenx, die
er als »Teilzusammenbriiche der organischen Solidaritit« bezeichnete (ebd.,
422).

Konkret diagnostizierte er in seinen gesellschaftsanalytisch merkwiirdig
schlichten Beobachtungen einen »Mangel an Reglementierungs, der bis auf
Weiteres »die geordnete Harmonie der Funktionen nicht zulifdt« (ebd., 436).
Dieser Mangel gelte etwa fiir »die Verschmelzung der Mirkte zu einem ein-
zigen Markt« und die dadurch entstehende »grofRe Industrie, in deren Folge
»der Produktion jeder Ziigel und jede Regel« fehle (ebd., 439). Deshalb komme

79



80

»Solidaritat zuerst«

es zu jenen Krisen, »die die Wirtschaftsfunktionen periodisch stéren« (ebd.).
Hier mache sich, wie Durkheim in Anlehnung an eine Formulierung Her-
bert Spencers betonte, schmerzlich bemerkbar, dass dem sozialen Leben so
etwas wie die »Nervenknoten des grofen Sympathikus« fehlen, denn der re-
gelnde Einfluss sei heute entweder »diffus, oder er stammt direkt vom Staat«
(ebd., 275). Dass dieser »grof3e soziale Sympathikus« (ebd.) nicht vorhanden
sei, erkenne man auch an den Beziehungen von Kapital und Arbeit, die sich
»bis jetzt im selben Zustand rechtlicher Unbestimmtheit« (ebd., 436) befin-
den. Weil die industriegesellschaftlichen Umbriiche, so Durkheim, »mit einer
auferordentlichen Geschwindigkeit vor sich gegangen sind, haben die konfli-
gierenden Interessen noch keine Zeit gehabt, sich auszugleichen« (ebd., 439).
In einer Fufinote merkte er allerdings an, dass diese »Feindschaft« wohl nicht
»zur Ganze der Geschwindigkeit dieser Umwandlung zur Last gelegt werden
darf, sondern zum guten Teil der noch zu grofien Ungleichheit der dueren
Bedingungen des Kampfes« geschuldet sei (ebd., Anm. 26). Als deren Ursache
identifizierte Durkheim vor allem »die vererbte Ubertragung des Reichtums«
(ebd., 447); ein Faktor, auf den »die Zeit keinen Einflufs« habe (ebd., 439, Anm.
26). Zur Frage, ob sich diese Storung mit der Zeit allein durch die immanen-
te Dynamik der sozialen Evolution, also ohne Interventionsmafinahmen des
Staates, iiberwinden lasse und wie sich hier von selbst ein gesundes Gleichge-
wicht einpendeln kénne, finden sich im Arbeitsteilungsbuch allerdings keine
niheren Hinweise.

Dennoch war Durkheim davon iiberzeugt, dass diese Pathologien ledig-
lich »Ausnahmefille« darstellen, in denen die Arbeitsteilung vorerst »von ihrer
natiirlichen Richtung« (ebd., 421) abgelenkt werde. Die jeweils notwendigen,
den verinderten sozialen Verhiltnissen entsprechenden Regeln, die sich bis
jetzt noch nicht hinreichend ausgebildet hitten, konnten den Prozessen ge-
sellschaftlicher Arbeitsteilung aber nicht von auflen vorgegeben werden. Sie
miissten sich aus diesen Verhiltnissen selbst entwickeln, auch wenn dies oft
nur mit erheblichen zeitlichen Verzogerungen geschehen kénne. Soziale Kon-
fliktlagen der modernen Gesellschaften wie Klassenspaltung und zunehmen-
de soziale Ungleichheit sind fiir Durkheims organologisch tiberakzentuierte
Soziologie also nicht etwa bleibende Folgeschiden des sozialstrukturellen Ge-
gensatzes von Kapital und Arbeit, von Bourgeoisie und Proletariat. Sie sind
fiir ihn vielmehr nur voriibergehende Fehlentwicklungen, die sich mit der
Zeit von selbst erledigen werden, denn schliefilich kénne man auch im biolo-
gischen Leben organischer Korper stets nur ein sich allméhlich einpendelndes
Gleichgewicht und keine dauerhaften Stérungen beobachten.



3. Normative Erniichterungen

Durkheims Arbeitsteilungsbuch bleibt also sehr weitgehend den Denk-
mustern der zeitgendssischen Evolutionsbiologie verhaftet; und man fragt
sich immer wieder, welche im Entstehen befindlichen, aber noch nicht hin-
reichend ausgebildeten >sozialen Organe« wohl in der Lage sein konnten, die
>Anomalien« der gegenwirtigen Industrie- und Arbeitsgesellschaften auszu-
gleichen und einen irgendwie stabilen und belastbaren organischen Gleichge-
wichtszustand fir die regellose Marktwirtschaft, den Antagonismus von Ka-
pital und Arbeit, die sich verfestigenden Ungleichheiten zwischen vererbtem
Reichtum und vererbter Vermogenslosigkeit etc. herzustellen. Die Ausfith-
rungen bleiben hier unscharf und wenig erhellend. Dass sich aus sozialstruk-
turellen Prozessen zunehmender Arbeitsteilung von selbst neue, intensiv ge-
fithlte soziale Zusammengehorigkeits- und Verpflichtungsgefiihle ergeben,
ist denn auch in der Tat nicht einsichtig. Und dies wird bis heute immer wie-
der als zentrales Defizit von Durkheims Arbeitsteilungsbuch moniert. Durk-
heims frithe Hoffnungen auf vermeintlich naturwiichsig und anonym ent-
stehende Solidarititsgefiihle sind jedenfalls auf ganzer Linie enttiuscht wor-
den. Durkheim selbst scheint dies frith eingesehen zu haben, denn seinen
programmatischen Leitbegriff der organischen Solidaritit sollte er in seinen
spiteren Schriften nicht mehr verwenden. Es scheint fast so, dass er diese
Idee nun bewusst vermeiden wollte. Er hat allerdings nie Auskunft dariiber
gegeben, was ihn zur Aufgabe dieses fiir sein Projekt einer Moralsoziologie
der hocharbeitsteiligen Gesellschaften so zentralen Begriffs veranlasst hatte.

Soziale Evolution oder offentlicher Diskurs?

So ist abschlieRend festzuhalten, dass der sozialbiologische Evolutionsopti-
mismus der Durkheimschen Theorie der organischen Solidaritit dem nor-
mativen Selbstverstindnis republikanischer Politik erheblich im Wege steht.
Mit ihrer Vorliebe fiir biologische Analogiebildungen kann Durkheims szien-
tistisch itberakzentuierte Moralsoziologie — entgegen den republikanischen
Uberzeugungen ihres Autors — dem Normativititsprofil der politischen Mo-
derne kaum gerecht werden. Durkheims Hoffnungen auf die sozialintegrative
Kraft zunehmender beruflicher Arbeitsteilung werden ihre Fallhohe zur Rea-
litit wohl nur in dem Mafe verlieren, wie zu erwarten ist, dass sich die Gesell-
schaftsmitglieder nicht in irgendwelchen anonymen sozialen Entwicklungs-
dynamiken, sondern in bewussten Reflexionsdiskursen, im Medium der 6f-
fentlichen Meinungs- und Willensbildung wechselseitig dariiber klarwerden,

81



82

»Solidaritat zuerst«

dass sie ihre mittlerweile erreichten Grade an personlicher Freiheit in ent-
scheidender Weise eben diesen Arbeitsteilungsprozessen verdanken, durch
die sie>zu gleicher Zeit persénlicher und solidarischer« werden konnten. Dar-
iiber hinaus wird man auch erwarten miissen, dass sich mit einer solchen
sozialwissenschaftlich vermittelten Einsicht in das gleichzeitige Wachstum
von Freiheit und Abhingigkeit auch eine von den Individuen bejahte und frei
tibernommene moralische Verpflichtung zur sozialen Verantwortung fiir an-
dere verbindet. Solche Einsichten und Verpflichtungsbereitschaften diirften
sich aber weit eher einer bewussten moralphilosophischen Reflexion als dif-
fus wirkenden systemischen Kriften verdanken.

Von daher wire zu fragen, ob es nicht doch aussichtsreicher ist, das
»soziale Band¢, das die Gesellschaft zusammenhalten soll, im Rahmen ei-
ner nun freilich nicht linger geschichts- und gesellschaftslos formatierten
Vernunftphilosophie, sondern im Rahmen einer soziologisch informierten
Gesellschaftstheorie erneut mit den Mitteln politischer Philosophie und
Ethik zu kniipfen. Und genau dieses Anliegen steht im Zentrum der Bemii-
hungen der solidaristischen Bewegung, der es im Frankreich der Dritten
Republik an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert erstmals gelang, die re-
publikanischen Uberzeugungen von Freiheit und Gleichheit, von Autonomie
und Selbstbestimmung mit den soziologischen Einsichten in die komplexen
Abhingigkeitssolidarititen moderner Gesellschaften zu verbinden und fiir
spezifisch postliberal formatierte Konzeptionen sozialer Gerechtigkeit und
politischer Wohlfahrtsstaatlichkeit fruchtbar zu machen.



4. »Solidaritat zuerst«.
Programm und Profil des Solidarismus

Das Stichwort >Solidarismus« sucht man in den Handbiichern der politischen
Ideengeschichte zumeist vergebens. Auch in Darstellungen zur neueren Ge-
schichte Frankreichs spielt es nur eine geringe Rolle. Dabei pragte der repu-
blikanische solidarisme das politisch-moralische Selbstverstindnis der fran-
zdsischen Nation insbesondere in den eineinhalb Jahrzehnten vor dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs in zentraler Weise. Der Solidarismus fungierte in
dieser Zeit gleichsam als »offizielle Sozialphilosophie der Dritten Republik«
(Bouglé 1907, 1). Er wollte die republikanischen Prinzipien von Freiheit und
Gleichheit mit den sozialwissenschaftlichen Einsichten in die wachsende so-
ziale Dichte und die zunehmenden sozialen Solidarititen sozialphilosophisch
versohnen und die alte Revolutionsdevise von Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit durch das neue Motto >Solidaritit zuerst« ersetzen. Dabei ging es
ihm vor allem um den Ausbau des liberalen Rechtsstaates zu einem demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Denn angesichts der sozialen Probleme der Zeit
wollte er der Dritten Republik auf der Grundlage der sozialen Solidaritit ei-
nen Dritten Weg jenseits des sozial unsensiblen orthodoxen Wirtschaftslibe-
ralismus und des als umstiirzlerisch geftirchteten marxistischen Sozialismus
er6ffnen.

Léon Bourgeois und der Linksrepublikanismus

Nach der blutigen Niederschlagung der Pariser Kommune stand die 1870 ge-
griindete Troisiéme République frangaise zunichst unter der Vorherrschaft mon-
archistischer Kreise, bevor mit dem Wahlsieg der gemifigten Republikaner
im Jahr 1877 die Zeit der sogenannten opportunistischen Republik begann
(vgl. Winkler 2009, 906-913). Die liberale Republik, die vor allem von stid-



84

»Solidaritat zuerst«

tischen kleinbiirgerlichen Schichten getragen wurde, orientierte sich an den
Leitprinzipien von Freiheit und Gleichheit, von Fortschritt und Wissenschaft.
Sie erhob den Laizismus und die >eine und unteilbare« franzésische Nation
zu ihren zentralen Werten. Ihre Fiithrer, vor allem Léon Gambetta und Jules
Ferry, bemithten sich dabei um Kompromisse mit den antirepublikanischen
Kriften der Nation. So behielten Adel und Grofbiirgertum ihre bisherigen
Schliisselpositionen in der Wirtschaft und im Militir bei; und auch die tradi-
tionell katholisch-konservative Landbevélkerung — Frankreich war zu dieser
Zeit nur wenig industrialisiert — versuchte man im Namen der Nation fir die
Republik zu gewinnen. Gegeniiber der sozialen Frage und der entstehenden
Arbeiterbewegung verhielt man sich dagegen weitgehend indifferent.

Im Rahmen der Dreyfus-Affire, die Ende der 1890er-Jahre ihren Hohe-
punkt erlebte, kam es dann jedoch zu einer veritablen Spaltung zwischen den
gemifigten liberalen und den sogenannten radikalen Republikanern. Denn
wihrend sich breite Teile der liberalen Anhinger der Republik zu den Anti-
dreyfusards bekannten und mit konservativen Monarchisten und Bonapartis-
ten zu paktieren begannen, schlugen sich die radikalen Republikaner im Na-
men von Freiheit und Gleichheit auf die Seite des zu Unrecht verurteilten jidi-
schen Armeehauptmanns Alfred Dreyfus, sodass die Bruchlinien der Republik
fortan zwischen eher rechten und eher linken Republikanern, zwischen op-
portunistischer und radikaler Republik verliefen. Die Linksrepublikaner soll-
ten dann im Juni 1901 den parti républicain, radical et radical-socialiste gritnden
und sich in dieser politischen Vereinigung landesweit mit eigenen Wahlkomi-
tees, Vereinen und Zeitschriften organisieren. Nach ihrem Wahlsieg im Jahr
1902 stellten die im kleinbiirgerlichen Milieu beheimateten, sich vor allem
aus Rechtsanwilten, Journalisten, Arzten, Ingenieuren und Professoren re-
krutierenden >Radikalsozialisten« bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs die
politischen Mehrheiten der Dritten Republik; das Adjektiv socialiste meinte
hier freilich nicht revolutioniren Umsturz, sondern vor allem »Fiirsorge fiir
die kleinen Leute in der Tradition der Jakobiner« (ebd., 1082). Die Radikalso-
zialisten betrieben eine konsequent laizistische Schul- und Bildungspolitik,
entwickelten aber auch breite sozialpolitische Reformperspektiven, zu deren
Finanzierung — gegen »das sakrosankte Prinzip der Steuerproportionalitit«
(Piketty 2020, 189) — vor allem eine progressive Besteuerung von Erbschaf-
ten dienen sollte. Das republikanische Frankreich, das vermeintliche »Land
der skleinen Eigentiimer«, von dem man dachte, dass es »auf ewig durch
die Franzosische Revolution egalitir geworden sei« (ebd., 185), kennzeichne-
te sich in der Zeit der Belle Epoque vor dem Krieg nimlich — wie Thomas Piketty



4. Programm und Profil des Solidarismus

und sein Forscherteam durch ihre Recherche in verschiedenen Erbschaftsar-
chiven jiingst nachweisen konnten — durch enorme und tendenziell zuneh-
mende soziale Ungleichheiten. Und dabei war gerade Paris die »Hauptstadt
der Ungleichheit« (ebd., 176), »in der 70 % der Bevdlkerung ohne Eigentum
sterben und 1% der Verstorbenen 79 % des gesamten Eigentums innehabenc
(ebd., 185). Progressivsteuern auf Erbschaften wurden in Frankreich erstmals
1901 eingefiihrt und auf 2,5 % begrenzt. Eine progressive Einkommenssteuer
konnte nach heftigen Auseinandersetzungen allerdings erst 1914 durchgesetzt
werden, als es um die Finanzierung der Militirausgaben des Krieges ging.

Neben dem langjihrigen Ministerprisidenten Georges Clemenceau war
der Pariser Jurist und Politiker Léon Bourgeois (1851-1925) der wichtigste Ver-
treter der linksrepublikanischen Krifte in der Zeit der Jahrhundertwende.’
Mit seiner im Oktober 1896 erschienenen Schrift Solidarité (Bourgeois 2020,
7-54) legte er das zentrale sozialpolitische Manifest der radikalsozialistischen
Bewegung vor und verhalf damit der Sozialdoktrin des solidarisme — als sozi-
alphilosophischer Alternative zu individualisme und collectivisme — zu enormer
Prominenz. Die franzosischen Solidaristen haben sich nie zu einer geschlos-
senen Gruppierung mit einer einheitlichen Sozialtheorie formiert; es ist aber
unbestreitbar, dass das Programm und Profil, vor allem aber der politische Er-
folg dieser Reformbewegung aufs Engste mit Léon Bourgeois verbunden war.
Allerdings beschrinken sich dessen Beitrage zur solidaristischen Theoriebil-
dung neben dieser kleinen Programmschrift aus dem Jahr 1896 nahezu aus-
schlieRlich auf verschiedene Reden und Statements bei wissenschaftlichen
Konferenzen und politischen Kongressen der Jahrhundertwende.>

Bourgeois wuchs als Sohn eines jiidischen Uhrmachers in Paris im hand-
werklichen Milieu auf, dem er Zeit seines Lebens politisch verbunden blieb.
Er studierte Rechtswissenschaften und nahm freiwillig am deutsch-franzosi-
schen Krieg teil. Nach dem Studium trat er in den 6ffentlichen Verwaltungs-
dienst ein und iibernahm in mehreren franzésischen Departements Amter

1 Die folgenden Ausfiihrungen zum Solidarismus und zu Léon Bourgeois lehnen sich —
oftauch mitwértlichen Ubernahmen—sehrengan entsprechende Abschnitte in GroRRe
Kracht 2017, 221-225, 259-264 u. 268 an.

2 Hier sind neben dem Pariser Kongress zur Sozialerziehung aus dem Jahr 1900 (Bour-
geois 2008, 103-158) die Vortrage und Diskussionsbeitrige auf den drei Solidarismus-
Konferenzen der Ecole des hautes études sociales im Herbst 1901 zu nennen, die zugéng-
lich sind in dem Band Essai d’'une Philosophie de la Solidarité. Conférences et discussions.
Présidés par M.M. Léon Bourgeois et Alfred Croiset (1901-1902), 2. Aufl., Paris : Alcan 1907.
Zu weiteren Texten Bourgeois’ vgl. die Hinweise in Grofde Kracht 2017, 223f.

85



86

»Solidaritat zuerst«

als Subprifekt und Prafekt. Im Jahr 1887 wurde er Polizeiprifekt in Paris;
und ein Jahr spiter wurde er erstmals in die Abgeordnetenkammer gewihlt,
wo er sich dem linken Fliigel der Republikaner anschloss. Nach dem durch
den Panamaskandal bedingten Riickzug Clemenceaus (1893) avancierte er zur
charismatischen Leitfigur dieser Gruppierung, aus der dann im Jahr 1901 der
erwihnte parti radical hervorgehen sollte.

Im November 1895 wurde Bourgeois, der Freimaurer war, fiir ein knappes
halbes Jahr Ministerprisident der ersten rein radikal-republikanischen, von
den Reformsozialisten tolerierten Regierung der Dritten Republik. Er besetz-
te sein Kabinett nahezu vollstindig mit Freimauern und wollte u.a. ein Gesetz
zur Progressivbesteuerung von Einkommen durchbringen, das jedoch am Wi-
derstand des mehrheitlich konservativ besetzten Senats scheiterte. Daraufhin
trat er im April 1896 zum Leidwesen seiner politischen Freunde zuriick. Spi-
ter itbernahm Bourgeois weitere Ministerimter, bis hin zur Prisidentschaft
des Abgeordnetenhauses (1902-1904) und des Senats (1920-1923); unterbro-
chen nur durch den zwischenzeitlichen Riickzug aus der Politik nach dem
Tuberkulose-Tod seiner Frau und seiner Tochter im Jahr 1904. Neben seinen
politischen Amtern war Bourgeois als aktiver republikanischer Sozialrefor-
mer in zahlreichen Initiativen und Vereinigungen engagiert, etwa als Prisi-
dent der 1866 von Jean Macé gegriindeten Ligue de l'enseignement, als Leiter
der von ihm ins Leben gerufenen Parlamentskommission d’Assurance et de pré-
voyance sociales, als Gritnder der Association internationale pour la lutte contre le
chomage und weiterer dhnlicher Organisationen.

Neben den solidaristischen Kernanliegen der Bildungs- und der Sozialpo-
litik ging es Bourgeois seit den spiten 1890er-Jahren zudem um Fragen der
Kriegspravention und der internationalen Sicherheit. Diese fithrten ihn als
Leiter der franzosischen Delegationen zu den Friedenskonferenzen von Den
Haag (1899 und 1907), wo er eigene Vorstellungen zu einer europiischen Frie-
densordnung auf der Grundlage einer - iiber Woodrow Wilsons »14-Punkte-
Programmc« von 1918 deutlich hinausgehenden — Société des Nations mit dem
Recht zu international verbindlichen Schiedsspriichen vorlegte (vgl. Bour-
geois 2020, 59-95). Allerdings konnte er sich mit seinen politischen Ideen dort
kaum durchsetzen. Dennoch wurde er 1919 der erste Prasident des Vélkerbun-
des und erhielt ein Jahr spiter fiir seine langanhaltenden friedenspolitischen
Bemithungen den Friedensnobelpreis.



4. Programm und Profil des Solidarismus

Ein sozialpolitischer Siegeszug

Mit seiner frithen Programmschrift Solidarité verhalf Bourgeois dem republi-
kanischen Solidarismus zu enormer 6ffentlicher Resonanz. Dieses nur weni-
ge Monate nach seinem Amtsverzicht erschienene, ca. 50 Druckseiten um-
fassende Biichlein gilt als das zentrale Dokument der solidaristischen Bewe-
gung. Bourgeois konstatierte hier, dass in den letzten Jahren eine »neue Idee«
(Bourgeois 2020, 8) entstanden sei, die »die Resultante zweier einander lange
Zeit fremder Krifte« bilde, die sich heute »angenihert und miteinander kom-
biniert haben: die wissenschaftliche Methode und die moralische Idee« (ebd.,
10). Diese neue Gemeinsamkeit kennzeichne »das, was man mancherorts be-
reits die solidaristische Bewegung nennt« (ebd., 10f.). Fiir die im Jahr 1902
erschienene dritte Auflage erginzte Bourgeois den Text um drei Vortrige,
die er im Jahr 1900 auf einem Pariser Kongress zur Sozialerziehung gehalten
hatte. Die so entstandene Textsammlung kann als das klassische Dokument
des franzdsischen Solidarismus gelten. 1912 erschien bereits eine siebte, um
weitere Vortrige aus den Jahren 1901 bis 1909 erginzte Auflage, der bis zum
Jahr 1931 weitere, ebenfalls erginzte Auflagen folgten. Mit Solidarité waren die
von den Solidarititssoziologen entwickelten Motive der solidarité sociale in der
franzosischen Politik angekommen.

Der solidarisme war zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich om-
niprasent. Er prigte viele Botschaften der groflen Pariser Weltausstellung
des Jahres 1900 und wurde in unzihligen Ansprachen und in einer Vielzahl
von populdren Schriften landesweit propagiert. Auch diesseits des Rheins
wurde notiert, dass der Solidarismus in Frankreich nicht nur in vielfacher
Form »in Lesebiichern, Darstellungen der weltlichen Moral und populiren
Biichern iiber Sozialpolitik« (Feilbogen 1915, 69) prisentiert wurde,® sondern
auch »dem Moralunterricht in den staatlichen Schulen« als Fundament diente
und damit gleichsam zur sikularen »Staatsreligion« avancierte, »da bekannt-
lich der Moralunterricht in allen staatlichen Schulen der Republik an die Stelle
des Religionsunterrichts getreten ist« (ebd., 62). In der Tat war in dieser Zeit

3 Zunennenisthier nichtzuletzt die von Augustine Tuillerie, der spateren Ehefrau Alfred
Fouillées, unter dem Pseudonym G. Bruno im Jahr 1877 veréffentliche Kindergeschich-
te Le tour de la France par deux enfants, die bis 1914 iiber 7 Millionen Mal verkauft wurde
und als »das emblematische Schulbuch der Dritten Republik« gelten kann; vgl. dazu
Waechter 2019, 33.

87



88

»Solidaritat zuerst«

die solidarité sociale die schlechthin zentrale Referenzgrofle des sozial erwa-
chenden franzésischen Republikanismus, der sich in dieser Zeit auf den Weg
machte, die Republik zu einem modernen Wohlfahrtsstaat auszubauen.

So entstanden in der Zeit um die Jahrhundertwende zahlreiche Geset-
ze zur Sozialpolitik — vom kostenlosen Zugang zu medizinischen Leistungen
(1893) iiber die Regulierung von Arbeitsunfillen (1898), der 6ffentlichen Hy-
giene (1902), der Unterstiitzung fur Alte, Schwache, Waisenkinder und Woch-
nerinnen (1905/1906) bis hin zur Einfithrung erster Ansitze einer obligatori-
schen Rentenversicherung (1910). Alle diese Initiativen standen im Zeichen
solidaristischer Einsichten in die zunehmenden sozialen Verflechtungsphi-
nomene moderner Gesellschaften und den damit verbundenen politisch-mo-
ralischen Verpflichtungs- und Verantwortungsverhiltnissen (vgl. Ruby 1971,
62-79). Das gegen die Ausbreitung der Tuberkulose gerichtete Gesetz zum
Schutz der 6ffentlichen Gesundheit und der sozialen Hygiene aus dem Jahr
1902 — zwei Jahre spiter sollten Léon Bourgeois’ 24-jihrige Tochter Héléne
und seine 52-jihrige Ehefrau Virginie an dieser Krankheit versterben — wur-
de denn auch allgemein als Loi Léon Bourgeois bezeichnet (vgl. ebd., 77).

Auch das Gesetz zur Altersrente (April 1910), das gegen den Widerstand
konservativer, liberaler und syndikalistischer Krifte von den Linksrepublika-
nern um Léon Bourgeois und den Reformsozialisten um Jean Jaurés durch-
gesetzt werden konnte, stand im Zeichen der solidarité sociale, denn die zur
Finanzierung dieser Renten auf 6,5 % erhohten Progressivsteuern auf Erb-
schaften wurden explizit mit dem Argument der »Teilhabe der ganzen Na-
tion am Dienst der Altersrenten mithilfe der Einrichtung einer neuen und
distinkten Steuer, einer Steuer der Solidaritit« (ebd., 76; vgl. Piketty 2020,
190), legitimiert. Allerdings dominierten nach wie vor die alten Aversionen
gegen ein — etwa am deutschen Beispiel angelehntes — System staatlich ga-
rantierter sozialer Sicherheit, das den iiberlieferten Traditionen der mutuelles,
der Hilfsvereine auf Gegenseitigkeit und des selbstorganisierten Hilfskassen-
wesens, in die Quere kommen konnte. Bis heute wirkt in der vielschichti-
gen Landschaft der franzdsischen Alterssicherung denn auch nach, dass »die
franzésische Arbeiter- und Handwerkerbewegung der Inkorporierung ihrer
Organisationen in das Institutionengefiige der Republik grundsitzlich skep-
tisch gegeniiberstand und eine Ubernahme des Bismarckschen Modells der
sozialen Zwangsversicherung ablehnte« (Bode 1999, 81).

Nach dem Krieg war die solidaristische Reformstimmung allerdings auf-
gebraucht, und nach dem Tod Léon Bourgeois’ im Jahr 1925 geriet der soli-
darisme allmihlich in Vergessenheit. In der Zwischenkriegszeit konnte das



4. Programm und Profil des Solidarismus

solidaristische Solidarititsmotiv den Auf- und Ausbau der franzésischen So-
zialpolitik nicht mehr entscheidend priagen. Der parti radical, der sich mit der
Gewerkschaftsbewegung schon immer schwer getan hatte, Streikmafinah-
men ablehnte und vor allem auf Bildung, Parlamentarismus und politische
Debatte setzte, entwickelte sich nun zunehmend zu einer reinen Klientelpar-
tei des Kleinbiirgertums. Denn er hatte vor allem schwere Sympathie- und
Gefolgschaftsverluste in der Arbeiterschaft hinzunehmen, die sich nach der
Revolution in Russland zunehmend den marxistisch-syndikalistischen Krif-
ten zugewandt hatte. Und diese vermochten sich mit der sverséhnlerischens
Programmatik des solidarisme noch nie anzufreunden. So merkte etwa Geor-
ges Sorel im Jahr 1908 bissig an, dass diese »Theoretiker des sozialen Friedens«
nur darauf zielten, »die Kurse und Vortrige zu hiufen«, um auf diese Wei-
se »den revolutioniren Syndikalismus im Speichel der Herren Professoren zu
ersiufen« (Sorel 1969, 248 u. 55).

Die franzosischen Debatten um die Sozialpolitik liefen seit den 1930er-
Jahren zumeist nur noch unter der Chiffre der securité sociale; nicht zuletzt
auch deshalb, weil nun immer stirker auch die Krifte der franzésischen Rech-
ten den Solidarititsbegriftf zur Propagierung einer solidarité francaise gegen
die Bedrohungen des internationalen Judentums und des Bolschewismus in
Anspruch nahmen. Allerdings gehérte auch in der Nachkriegszeit ein posi-
tiv aufgeladener Begriff republikanischer Solidaritit zum politisch-morali-
schen Selbstverstindnis der franzésischen Nation. Ihre Sozialpolitik kommt
bis heute ohne den — im Kontext der résistance in den 1940er-Jahren formulier-
ten — Begriff einer solidarité nationale nicht aus. Dafiir stehen nicht zuletzt die
— freilich hiufig wechselnden — Bezeichnungen der franzosischen Arbeits-
und Sozialministerien, in denen dem Topos der solidarité bzw. der solidarités
bis heute eine tragende Bedeutung zukommt.

89



90

»Solidaritat zuerst«

Solidarité de fait und solidarité devoir

Wie die Vertreter des solidarisme insgesamt,* so war auch Léon Bourgeois ein
iiberzeugter Anhinger der Revolution von 1789 und ihrer Trias von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit. Allerdings war er davon iiberzeugt, dass die
politischen Leitbegriffe des spiten 18. Jahrhunderts nach iiber einhundert
Jahren historisch-politischer Lernerfahrungen einer neuen Interpretation be-
diirfen. So schrieb er im Jahr 1902:

»Gegen den Missbrauch der Macht und der Autoritit hat 1789 gesagt: Frei-
heit!, und es war nétig, es zu sagen; aber 1789 konnte nicht daran denken,
die Freiheit gegen die damals unbekannten Gefahren zu garantieren, ge-
gen die auflergewohnliche Macht akkumulierter Kapitalien, noch multipli-
ziert durch den unaufhérlichen Fortschritt der Wissenschaft. Freiheit, wie
sie die Theoretiker der reinen politischen Okonomie definieren, ist schlicht
und einfach das, was unsere Vorgianger Macht genannt haben. Sie ist das,
was einem Milliardar erlaubt, die Bedingungen der Produktion und des Ver-
kaufs eines bestimmten Objekts in einem ganzen Land in seinen Handen zu
halten, so dass jeder Konsument gezwungen ist, dessen drakonische Forde-
rungen zu erfillen. Worin besteht die Freiheit der armen Leute angesichts
dieser Freiheit, die der Chef eines Trusts beansprucht?« (Bourgeois 1907, 58)

Deshalb sei die Menschenrechtserklirung der Revolution durch eine Erkli-
rung der Menschenpflichten zu erweitern; und zwar in der Form, dass diese
devoirs das liberale Privatrecht durch ein gleichrangiges Sozialrecht — durch
eine »Theorie von der sozialen Pflicht« (Bourgeois 2020, 48) — erginzen und
vervollstindigen. Die sozialen Pflichten habe die Revolution nimlich noch
vernachlissigt. So habe sie zwar »die Freiheit und Gleichheit geregelt und
organisiert, aber sie hat die Briiderlichkeit wie ein hoheres Gefiihl betrach-
tet, das dadurch der Intervention durch positives Recht entging« (Bourgeois
2008c¢, 148). Die als solche nicht sanktionsbewehrte Idee der fraternité républi-
caine sei deshalb durch »eine neue Regel des Sozialrechts« (Bourgeois 2008a,

4 Zuden Solidaristen sind neben Bourgeois vor allem Charles Gide und Alfred Fouillée zu
rechnen. In einem weiteren Sinne lassen sich aber auch so unterschiedliche Personlich-
keiten wie Alfred Croiset, Frédéric Rauh, Emile Boutroux, Alphonse Darlu, Ferdinand
Buisson und nicht zuletzt der Jurist Léon Duguit sowie der Durkheim-Schiiler Célestin
Bouglé zu den Sympathisanten des solidarisme zahlen.



4. Programm und Profil des Solidarismus

105; Herv. 1.0.) zu ersetzen. Nur so nimlich kénne man ein rechtlich ver-
bindliches Fundament legen, das die Prinzipien individueller Freiheit und
Gleichheit wirklich fir alle Gesellschaftsmitglieder zuginglich macht. In die-
sem Sinne sei auf die soziologische Tatsache der unentrinnbaren solidarité de
fait mit einer politisch-rechtlichen solidarité devoir, d.h. der Pflicht des Staates
zu einer sozialpolitisch planvollen Intervention in die herrschenden sozialen
Verhiltnisse, zu reagieren.

Dabei machte Bourgeois aus seiner Distanz zu sozialistischen Ideen kei-
nen Hehl. Es ging ihm nicht um eine méglichst weitgehende Gleichvertei-
lung des gesellschaftlichen Reichtums. Vielmehr wollte er — deutlich starker
als die anderen Solidaristen — nicht nur politisch-praktisch, sondern auch
sozialethisch eine tragfihige Briicke zum politischen Liberalismus bauen. Zu
diesem Zweck entwickelte er eine eigenstindige vertragstheoretische Kon-
zeption sozialer Gerechtigkeit, in deren Zentrum die Ideen einer der Gesell-
schaft zuriickzuerstattenden >sozialen Schuld« (dette sociale) jedes Individu-
ums und eines von allen Gesellschaftsmitgliedern riickwirkend abzuschlie-
Benden >Quasi-Vertrags der menschlichen Assoziation« (quasi contrat d’associa-
tion humaine) stehen; ein Theoriekonzept, mit dem Bourgeois im solidaristi-
schen Diskurs Neuland betrat (vgl. Kapitel 6). Bourgeois’ ambitionierter Ver-
such, liberale und soziale Theoriemotive miteinander ins Gesprich zu brin-
gen, brachte ihm zwar viel Zustimmung, aber auch scharfe anti-solidaris-
tische Attacken ein. Von katholisch-konservativer Seite warf ihm etwa der
einflussreiche Pariser Publizist Ferdinand Brunetiére vor, dass der solidarisme
nichts anderes sei als ein schlichter Utilitarismus (vgl. Bouglé 1907, 23). Dage-
gen wurde von wirtschaftsliberaler Seite, namentlich von Vilfredo Pareto und
Yves Guyot, konstatiert, dass der solidarisme ein sozialistisches Enteignungs-
und Auspliinderungsprogramm verfolge. So hatte Pareto im Jahr 1900 im
wirtschaftsliberalen Journal des économistes geschrieben, dass die Rede von der
Solidaritit »ein Vorwand fiir Leute« sei, »die von den Friichten der Arbeit an-
derer profitieren wollen, und fiir Politiker, die das Bediirfnis empfinden, An-
hinger auf Kosten der Steuerzahler zu rekrutieren« (Pareto 1900, 173f.). Und
schon zwei Jahre zuvor hatte er in derselben Zeitschrift gegen die Schwirme-
rei fir das neue Modewort der solidarité sociale polemisiert, gegen jene »sii-
e Solidaritit, die heute allenthalben gegen die »grausame Konkurrenz« in
Stellung gebracht und als »Allheilmittel« fiir alle sozialen und politischen Pro-
bleme angerufen werde. Dagegen sei, so Pareto, schlicht festzuhalten: »Die
Theoreme der Politischen Okonomie sind noch immer jene, die wir durch die
Sozialwissenschaften mit der hochsten Gewissheit erkennen; sie zu leugnen



92

»Solidaritat zuerst«

und durch vage und nebulse ethische Konzeptionen zu ersetzen, heifit, sich
von der Realitit verabschieden zu wollen.« (Pareto 1898, 171)

Alfred Fouillée und die Anfange solidaristischer Sozialphilosophie

Léon Bourgeois wird in der Literatur oft als »Vater des Solidarismus« bezeich-
net. Dieser Titel gebithrt allerdings viel eher dem republikanischen Sozialphi-
losophen Alfred Fouillée (1838-1912), der schon in den 1880er-Jahren zentra-
le Theoriemotive des spiteren Solidarismus entwickelt und begriindet hat-
te — und auf den sich auch Bourgeois immer wieder berief. Wie niemand
sonst hatte sich Fouillée schon frith der Aufgabe verschrieben, eine produk-
tive Versohnung zwischen der philosophisch-kritizistischen und der natura-
listisch-szientistischen Tradition des politischen Denkens seiner Zeit in An-
griff zu nehmen. Diesem Ziel widmete er sein gesamtes Lebenswerk.® Fouil-
lée kann deshalb als der wichtigste sozialphilosophische Inspirator der so-
lidaristischen Bewegung gelten, obwohl er selbst an den vor allem im Paris
der Jahrhundertwende abgehaltenen Kongressen und Konsultationen ihrer
Hauptakteure nie direkt beteiligt war.

Der 1838 geborene Fouillée stammt aus dem westfranzdsischen La Poué-
ze (Maine-et-Loire) und wuchs nach dem frithen Tod seines Vaters, der einen
kleinen Schiefer-Steinbruch betrieb, in prekiren Verhiltnissen auf. Er hat als
einziger seiner neun Geschwister iiberlebt. Von Kindheit an litt er an Lungen-
problemen, spiter auch an einer schweren Netzhautschidigung, die ihm fast
das Augenlicht gekostet hitte. Im Jahr 1871 legte er in Paris seine Dissertati-
onsschrift La liberté et le déterminisme vor, die fiir erhebliches Aufsehen sorgte.
Fouillées energisches Plidoyer fiir die Freiheit und seine emphatische Vertei-
digung des Republikanismus, vor allem aber die Prisenz von Léon Gambetta
bei der Disputation, der Fouillée anschlieflend eine grofie politische Karriere
in Aussicht gestellt hatte, l6ste in der rechtsgerichteten Presse scharfe Angrif-
fe gegen den jungen Philosophen aus. Fouillée verzichtete jedoch auf die Poli-
tik und wurde stattdessen maitre de conférence fiir Philosophie an der Ecole nor-
male supérieure; eine Position, die er wegen seines schlechten Gesundheitszu-
standes einige Jahre spiter wieder aufgeben musste. Mit 41 Jahren zog er mit

5 Die folgenden Ausfithrungen zu Alfred Fouillée lehnen sich — oft auch in wortlichen
Ubernahmen — sehr eng an entsprechende Abschnitte in Grofte Kracht 2017, 149-165
an.



4. Programm und Profil des Solidarismus

Augustine Tuillerie, seiner langjihrigen Lebensgefihrtin und spiteren Ehe-
frau, in das mildere Klima der Riviera. Dort verfasste er nahezu jahrlich ein
neues Buch. 34 Monografien und zahlreiche Artikel in Fach- und Publikums-
zeitschriften zeugen von der enormen Schaffenskraft eines republikanischen
Rechts-, Moral- und Sozialphilosophen, der inmitten der weltanschaulichen
Konfliktlagen seiner Zeit nach einer zukunftsfihigen Sozialphilosophie such-
te, die sich jenseits von Individualismus und Kollektivismus positionieren lief3
und auf dieser Grundlage dazu beitragen wollte, den alten und unproduktiven
Grundsatzstreit zwischen Liberalen und Sozialisten zu iiberwinden.

Insbesondere Fouillées grofde Schrift La science sociale contemporaine (Fouil-
lée 1880) brachte bereits zahlreiche Anliegen und Theoriemotive auf den sozi-
alphilosophischen Begriff, die spiter zu den essentials des franzésischen So-
lidarismus gehoéren sollten. Schon die Eroffnungssitze dieses Buches greifen
das grofde Thema Fouillées auf: die Versohnung von Naturalismus und Idea-
lismus, die er gleichermafen auf dem Problemniveau des naturwissenschaft-
lichen Denkens wie auf dem Normativitatsniveau der politischen Demokratie
erreichen wollte. So erklirte er hier programmatisch: »Die Grundlegung der
Sozialwissenschaft auf positiver Basis scheint die wichtigste Aufgabe unseres
Jahrhunderts zu sein. Einst Gegenstand reiner Kuriositit und Luxus weni-
ger Denker, wird das Studium der Gesellschaft und ihrer Gesetze in unseren
demokratischen Nationen fiir alle zu einer Angelegenheit hochster Notwen-
digkeit.« (Ebd., V)

In Anschluss an Comte verortete sich Fouillée unmittelbar in den Kontext
des soziologischen Solidarititsdiskurses. Gleich zu Beginn verabschiedete er
sich von den rechtsphilosophischen Standardwahrnehmungen des 18. Jahr-
hunderts mit ihrer Entgegensetzung von Gesellschaft und Individuum. Die
Dynamik der menschlichen Zivilisationsgeschichte verweise namlich nicht
auf eine solche Gegensitzlichkeit, sondern viel eher auf eine gleichliufige
Entwicklung von Individuum und Gesellschaft, auf ein gleichzeitiges »Wachs-
tum des individuellen und des sozialen Lebens«. So notierte er in einer klas-
sisch gewordenen Formulierung, auf die sich die spiteren Solidaristen immer
wieder beziehen sollten:

»Der Fortschritt hat zwei simultane Auswirkungen, die man zunachst fiir ge-
gensatzlich hielt, die aber tatsichlich untrennbar sind: das Wachstum des
individuellen Lebens und das Wachstum des sozialen Lebens. Lange Zeit war
das Individuum davon (iberzeugt, dass es alles das, was es der Gesellschaft
gab, fir sich selbst verloren hatte; lange Zeit hat auch die Gesellschaft ge-

93



94

»Solidaritat zuerst«

glaubt, dasssie alles das, was sie dem Individuum gewahrte, sich selbst weg-
nahm, wie ein Kérper, der sich davor flirchtet, seine Gliedmafien sich entwi-
ckelnzu lassen und sie einsperrt, um seine eigene Kraft zu vermehren. Daher
stammt die alte Antithese zwischen der Gesellschaft und dem Individuum,
die den alten Geist kennzeichnet, von dem sich der moderne Ceist befreit,
indem er die Harmonie aufzeigt in dem, was man als Gegensatz wahrzuneh-
men gewohnt ist. So groR ist die Solidaritit zwischen dem Individuum und
der Gesellschaft, dass in der Praxis das eine nicht wirklich ohne das andere
existieren kann.« (Ebd., Vf.)

Aufgrund dieser von der Sozialwissenschaft aufgezeigten Solidaritit miisse
nun endlich auch in der Sozialphilosophie anerkannt werden, dass sich »jede
philosophische und moralische Frage«, wie Fouillée betonte, »letztlich als eine
soziale Frage« darstelle (ebd., VI).

Fur Frankreich als nation démocratique sah Fouillée die besondere histo-
rische Mission, den bisherigen Moraltheorien theologischer, utilitaristischer
oder aristokratischer Provenienz das idéal démocratique entgegenzustellen. Er
bekannte sich dabei zur methodischen Haltung des skeptischen Zweifels und
orientierte sich am »Prinzip der Relativitit der Wissenschaft, iiber das sich
alle wahrhaft wissenschaftlichen Systeme der Philosophie einig sind« (Fouil-
lée 1899, 389). Die bisherigen Moralkonzeptionen hielt er fiir grundsitzlich
obsolet, denn sie hitten ihre normativen Ideale nicht aus wissenschaftlicher
Erkenntnis und dem Ethos der Demokratie bezogen, sondern aus einer Me-
taphysik, die den heutigen Wissenschaftsstandards nicht zu entsprechen ver-
moge. So resiimierte er zur »traditionellen Philosophie« des 18. Jahrhunderts:
»Sie sprach endlos vom Naturrecht, und dabei wire es notwendig gewesen,
vom Idealrecht zu sprechen, denn die Natur kennt das Recht nicht; das Recht
erscheint nur in den Gedanken der Menschen.« (Fouillée 1883, 385; Herv. 1.0.)

Gegen den »intellektuellen Stolz« (Fouillée 1899, 395) idealistischer und
naturalistischer Moralsysteme — Fouillée bezog sich hier vor allem auf die mo-
val kantienne und die moral de Pévolution et du darwinisme, die vorgeben, einen
vermeintlich letzten Grund moralischer Geltung und Verpflichtung ausfindig
machen zu konnen -, plidierte er fiir eine Haltung moraltheoretischer Be-
scheidenheit, denn »weil wir den Grund von allem nicht kennen, und folglich
auch nicht den Grund des Guten an sich, ist es irrational, so zu handeln, als
hitten wir diesen Grund durchdrungen, als hitten wir wissenschaftliche Ge-
wissheit, dass etwa das Vergniigen, das Interesse oder die Macht irgendwie



4. Programm und Profil des Solidarismus

absolute Dinge wiren, die letzte essenzielle Realitit, das letzte Wort und das
Geheimnis der Existenz« (ebd., 391; Herv. i.0.).

Eine demokratische Moral jenseits von Idealismus
und Naturalismus

Diese Absage an ethische Dogmatismen verband Fouillée mit der Einladung
zu einer neuen, demokratisch-egalitir orientierten Moral auf sikularer
Grundlage. Denn nur auf dieser Basis sei es moglich, sich auch in den Fragen
der Moral und des Rechts an Erfahrung und Immanenz, an der Tatsache
unserer je eigenen Moralitit, unseres je eigenen moralischen Bewusstseins
zu orientieren. Gegen den abstrakten kantischen Dualismus von denkendem
Subjekt und duflerer Welt betonte er, dass moralische Ideale nicht linger als
reine Verstandestatsachen gelten konnten. Sie seien vielmehr das Produkt
historisch und sozial vermittelter menschlicher Empfindungen, Emotionen
und Wiinsche. Fouillée sprach hier von idées-forces, realen Bewusstseinskraf-
ten, die unser Denken, Fithlen und Handeln motivieren und sich weder
vollstindig aus biologisch-physiologischen Phinomenen ableiten, wie die
école naturaliste behaupte, noch als rational einsehbare Entititen einer iiber-
natiirlichen Welt darstellen, wie die école idéaliste glaube. Zu diesen idées-forces
gehoren fir Fouillée das Streben nach Freiheit und Wiirde, aber auch der
Wunsch nach Gleichheit und Gerechtigkeit, die Suche nach dem Guten, der
Sinn fiir das Wohlergehen seiner Mitmenschen und die damit verbundene
moralische Verpflichtung gegeniiber anderen. All dies seien treibende Ideen,
die jeder Mensch in sich verspiire und die auf existenziellen, dabei aber
stets historisch und sozial vermittelten Gefithlen von Sympathie und Mit-
leid aufruhten. Weil sie sich als Faktum menschlicher Selbsterfahrung, als
Erfahrungstatsache unserer Lebensvollziige erschliefen, konne man ihnen
keinen transzendenten Ursprung zuschreiben. Sie entstammen, so Fouillée,
ausschlieRlich den biologisch-physiologischen und den historisch-sozialen
Gesetzmifigkeiten der Evolutionsgeschichte der Menschheit, ohne die sie
sich nicht hitten entfalten kénnen und ohne die sie nicht ihre heutigen
Ausformungen angenommen hitten.

Fouillée distanzierte sich also gleichermaflen von der abstrake-idealisti-
schen Tradition der Aufklirung wie von einem »mechanistischen Evolutionis-
mus« (Fouillée 1907, 3), der den Bereich des Geistigen zu einem rein physio-
logischen Epiphianomen erklirt. Eine demokratisch-laizistische Moral kon-

95



96

»Solidaritat zuerst«

ne und miisse sich deshalb von den natur- und vernunftrechtlich angelegten
Moralentwiirfen der idealistischen Schule des 18. Jahrhunderts ebenso ver-
abschieden wie vom szientistischen Naturalismus jener Positivisten, die das
soziale Phinomen menschlicher Moralitit vollstindig in Biologie und Phy-
siologie aufzulésen versuchen. Beide Traditionen unterschitzen nimlich, so
Fouillée, das Potenzial des sentiment moral und der idées-forces als moralsozio-
logischen Tatsachen, die sich in der menschlichen Selbsterfahrung zum Aus-
druck bringen und weder in rein idealistisch-rationalistischer noch in rein
szientifisch-naturalistischer Diktion angemessen artikuliert werden konnen.

Das kreative Potenzial der idées-forces sah Fouillée gewissermafien besta-
tigt durch die historischen Gesetzmifigkeiten der sozialen Evolution selbst.
Diese laufe namlich gerade nicht darauf hinaus, dass »der Mensch von der
Menschheit, das persénliche Bewusstsein vom Kollektivbewusstsein« (Fouil-
lée 1880, 249) absorbiert werde. Vielmehr schaffe sie eine in den modernen
Gesellschaften schon seit einiger Zeit zu beobachtende »zunehmende Auto-
nomie des Individuums«, denn »wir entwickeln uns genauso zur Vielfalt und
zur Dezentralisation wie zur Einheit und zur Zentralisation« (ebd.). Von da-
her stehe die Evolutionsgeschichte der Menschheit in ihrer naturhaft-orga-
nischen Entwicklung durchaus im Einklang mit der Freiheits- und Autono-
miekonzeption der Aufklirungsphilosophie, die ja auch erst von der Dyna-
mik dieser Entwicklung hervorgebracht und erméglicht worden sei. Die un-
verzichtbaren Wahrheitskerne beider, sich scheinbar so fremd und feindlich
gegeniiberstehender Theorietraditionen der école idéaliste und der école natu-
raliste lassen sich Fouillée zufolge in diesem Sinne gleichermafen anerken-
nen und verteidigen: »Wir akzeptieren also vollig den Realismus der natura-
listischen, positivistischen und evolutionistischen Schulen, und zugleich den
Idealismus der anderen Schulen, ohne allerdings den metaphysischen Dogma-
tismus der letzteren zu akzeptieren.« (Fouillée 1899, X; Herv. i.0.) Naturalis-
mus und Idealismus, soziologische Erkenntnis und moralische Reflexion sind
demnach fir eine moderne, den heutigen Anspriichen in Sachen Normativi-
tiat und Wissenschaftlichkeit gerecht werdende Rechts- und Moralphilosophie
gleichermaflen notwendig und zielfithrend. Und beide widersprechen sich
demzufolge keineswegs.

Fouillée bestand also darauf, von konkreten, historisch und sozial kon-
stituierten Menschen und ihren realen Wiinschen und Idealen auszugehen.
Philosophie sei in diesem Sinne immer zugleich als Soziologie zu betreiben.
So erklirte er im Jahr 1896: »Wir glauben, dass die Soziologie, die neueste und
komplexeste der Wissenschaften, die die Psychologie beinhaltet, den besten



4. Programm und Profil des Solidarismus

Typus und die wichtigsten Gesetze der universellen Synthese liefern wird.«
(Fouillée 1896, 4) Fiir Fouillée war die Soziologie — dhnlich wie fir Comte und
spiter auch fiir Durkheim - insofern nicht allein empirische Sozialwissen-
schaft, sondern immer auch normative politische Theorie, der es um eine
moderne republikanische Konzeption 6ffentlicher Moral zu gehen hat und
die sich nicht in theoretischen Spekulationen verlieren oder in einen szien-
tistischen Naturalismus auflésen diirfe. Viel eher miisse sie die Fundamente
einer erst noch zu entwickelnden »Philosophie der Hoffnung« (Fouillée 1899,
XV) legen, denn, so erklirte er emphatisch: »Die intelligenten Wesen, die das
Universum geschaffen hat [...], konnen durch die Vermittlung des Denkens,
das auch eine immanente Kraft der Natur ist, darauf hoffen, die Unterord-
nung der Natur unter ihr moralisches und soziales Ideal und damit den Fort-
schritt vom Niederen zum Héheren immer weiter voranzutreiben.« (Ebd.)

Charles Gide und die »Schule der Solidaritat«

Wahrend Alfred Fouillée als der wichtigste Inspirator und Wegbereiter der
solidaristischen Bewegung gelten darf, kann man - neben Léon Bourgeois
- den wortgewaltigen Juristen und Okonomen Charles Gide (1847-1932) als
den erfolgreichsten Protagonisten des franzdsischen Solidarismus bezeich-
nen.® Seine Bibliografie weist iiber 20 Biicher und iiber 3000 Artikel auf, von
denen einige auch in deutscher Ubersetzung zuginglich sind. Aufgrund sei-
ner enormen politisch-publizistischen Schaffenskraft hat er dieser Bewegung
iiber Jahrzehnte wertvolle Anregungen gegeben und ihr zu einer erheblichen
offentlichen Prisenz verholfen. Ohne die eindringliche und geistsprithende,
ebenso populire wie pointenreiche Sprache seiner zahlreichen, viel gelese-
nen Schriften und Reden wire der enorme Siegeszug der Solidarititsidee im
Frankreich des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts nicht méglich gewe-
sen.

Gide, der im Jahr 1847 in Uzés (Department Gard) in Siidfrankreich als
Sohn eines protestantischen Juristen geboren wurde, war zeitlebens gliu-
biger Christ und tiberzeugter Anhinger seiner Kirche. Er entwickelte sich
schon frith zum scharfen Gegenspieler der orthodoxen Nationalékonomie,

6 Die folgenden Ausfithrungen zu Charles Gide lehnen sich—oftauch inwértlichen Uber-
nahmen — sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Grofie Kracht 2017, 185-200
u. 210f. an.

97



98

»Solidaritat zuerst«

die er, wie er selbst sagte, »aufzutauen« (Gide 1925, 34) versuchte. Schon in
den 1880er-Jahren begann er, eine eigenstindige sozialskonomische Doktrin
— zundchst unter dem Namen économie sociale, spater dann unter dem Namen
école de la solidarité — zu entwerfen und gegen die Dominanz der liberalen Oko-
nomie seiner Zeit in Stellung zu bringen. Zu diesem Zweck verdffentlichte er
im Jahr 1884 die erste Auflage seines von Anfang an sehr erfolgreichen Lehr-
buchs Principes d’économie politique, dem drei Jahre spiter die Griitndung der
Zeitschrift Revue d’économie politique folgte. Mit ihr wollte Gide die Dominanz
der liberalen Wirtschaftstheorie brechen und ein offenes Diskussionsorgan
fiir alle Lehrmeinungen errichten. Zugleich schloss er sich mit Eifer dem seit
den 1848er-Aufbriichen in die Defensive geratenen mouvement coopérative an
und wurde schon bald zum fithrenden Theoretiker der franzésischen Genos-
senschaftsbewegung. Manchen gilt Gide zudem als Erfinder des Wortes so-
lidarisme. Dies ist jedoch unzutreffend, denn das Wort lisst sich bereits im
Kontext der 1848er-Revolution nachweisen, etwa als Name einer kurzlebigen
sozialistischen Zeitschrift aus dieser Zeit (vgl. Audier 2010, 30). Unterstiitzt
von Léon Bourgeois, wurde Gide im Jahr 1905 schliefilich Professor fiir politi-
sche Okonomie - allerdings ohne Priifungsrecht — an der rechtswissenschaft-
lichen Fakultit der Sorbonne, bevor er im Jahr 1921 aus seinem Ruhestand her-
aus zum Professor am Collége de France berufen wurde und dort bis zu seinem
Tod einen von den franzdsischen Konsumgenossenschaften gestifteten Lehr-
stuhl fiir Genossenschaftswesen leitete.

Charles Gide — Celestin Bouglé nannte ihn »den menschlichsten unserer
Okonomen« (Bouglé 1903, 480) — war jedoch nicht nur ein umtriebiger Gelehr-
ter. Er war vor allem ein Mann des 6ffentlichen Lebens, der sich in zahlreichen
Organisationen und Initiativen engagierte. So gehorte er zu den fithrenden
Vertretern u.a. der Ligue des droits de 'homme, der Association internationale pour
le lutte contre le chomage und der Association protestante pour Iétude pratique des
questions sociales. Zudem engagierte er sich in vielfiltiger Weise in weiteren
Vereinigungen, etwa zur Beférderung der 6ffentlichen Hygiene oder zur Be-
kimpfung unziichtiger Presse und Literatur. In all diesen Bemithungen, vor
allem aber in seinen zahlreichen populiren Vortragsveranstaltungen, die er
bis ins hohe Alter abhielt, stritt Gide im Vertrauen auf die aufklirende Kraft
von sozialer Bildung und Vernunft fiir die solidaristische Idee der Solidaritit,
um der franzosischen Republik einen Weg jenseits von libéralisme individualiste
und étatisme collectiviste zu eroffnen.

Schon im Jahr 1890 erklirte Gide in einer spiter klassisch gewordenen
Formulierung des franzésischen Solidarismus:



4. Programm und Profil des Solidarismus

»Die Solidaritat ist nicht, wie die Freiheit, die Gleichheit oder wie selbst die
Briiderlichkeit, ein volltdnendes Wort oder, wenn Sie wollen, ein reines Ide-
al: sie ist eine Tatsache; — eine der von der Wissenschaft und der Geschichte
am besten nachgewiesenen Tatsachen. Der Aufweis der Solidaritat durch die
Arbeitsteilung, wie sie gleichermafiden in der internen Organisation der Ge-
sellschaften und der Lebewesen auftritt, ist, wie Edgar Quinet gesagt hat, die
bedeutendste Entdeckung unserer Zeit. Und diese Tatsache der Solidaritit
[..] wird von Tag zu Tag bedeutsamer.« (Gide 1890, 56)”

Noch vor 25 Jahren, so fithrte Gide in einem Vortrag aus dem Jahr 1893 aus, ha-
be der Begriff der Freiheit im Mittelpunkt simtlicher Debatten und Diskurse
gestanden. Heute gebe es jedoch ein neues Programmwort, »das nun die Luft
mit immer gréfReren und hiufigeren Schwingungen anfilllt und schlieflich
ohrenbetiubend wird, nimlich das Wort Solidaritit«, welches heute »in al-
len Reden, Kundgebungen und Rundschreiben zum Schlufiwort« werde (Gide
1929, 49; Herv. 1.0.). Und er erginzte: »Wenn der republikanische Wahlspruch
sFreiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit«< noch einmal zu prigen wire, wiirde un-
ser Wort an die Stelle eines dieser drei treten, ja vielleicht sogar allein alle
drei ersetzen.« (ebd., 50)

Ahnlich wie Fouillée und Bourgeois verband auch Gide mit dem Termi-
nus der Solidaritit den ambitionierten Anspruch, die in die Jahre gekomme-
ne Trias der Franzésischen Revolution neu zu beleben. Die Revolution von
1789 habe nimlich »einen wenn nicht anarchischen, so doch sehr instabilen
politischen und sozialen Zustand« (Gide 1889, 334) hervorgebracht. Indem sie
den Menschen damals aber »die Freiheit und Gleichheit im Zustand theo-
retischer Rechte« gegeben habe, habe sie ihnen zugleich »den unbedingten
Wunsch nach echter Freiheit und Unabhingigkeit« ins Herz gepflanzt (ebd.,
335). Und dies sei der Grund, warum heute unter der Fahne der Solidaritit die
soziale Frage »zum Thema Nummer eins geworden ist und sich den Sorgen
der leitenden und herrschenden Klassen aufdringt« — und warum man sagen
konne, dass fiir unsere »herrschenden Klassen die Furcht vor dem Volk der
Beginn der Weisheit ist« (ebd., 336). Das Motiv der Solidaritit markierte fiir

7 Gide bezog sich hier auf den Schriftsteller und Historiker Edgar Quinet und seine im
Januar1870 erschienene Schrift La Création. Quinet gehdrte zu den bekanntesten repu-
blikanischen Autoren im Frankreich der dynastischen Zeit vor 1870. Gide verwendete
dieses Zitat mehrfach, an dieser Stelle jedoch ungenau, denn Quinet hatte hier von
»Ereignis«, nicht von »Entdeckung« gesprochen; vgl. GroRe Kracht 2017, 191f.

99



100

»Solidaritat zuerst«

Gide also schlechterdings die politisch-moralische Zentralkategorie der Ge-
genwart; und zwar in einer Weise, die gerade auch dem wissenschaftsorien-
tierten Selbstverstindnis der Zeit in vollem Umfang zu entsprechen vermag:

»Die Naturwissenschaften glauben kaum an die Freiheit, iberlassen der Me-
taphysik den Streit Giber den freien Willen und kennen jedenfalls auf ihrem
Cebiete nur den Determinismus. Noch weniger glauben sie an die Gleich-
heit, denn im Darwinismus bilden gerade die natiirlichen oder erworbenen
Verschiedenheiten den Ausgangspunkt der Auswahl und des Fortschrittes.
Die Briiderlichkeit —jenes alte Wort vom Jahre 1848 — hat weder in der Wis-
senschaft noch im gewdhnlichen Leben noch Geltung. Ganz allgemein sind
allejene Naturrechte, an denen sich unsere Vater berauschten, sogar die Ge-
rechtigkeit, durch die Wissenschaft aus dem Bereiche der Wirklichkeit be-
seitigt. Anders ist es mit der Solidaritat! Sie ist in den Naturwissenschaften
eine Tatsache von wesentlichster Bedeutung, denn sie kennzeichnet das Le-
ben. Wenn man das Lebewesen, das sIndividuums, definieren will, so kann
man dies nicht besser tun als durch die Solidaritit der Funktionen, die die
verschiedenen Teile verbindet.« (Gide 1929, 51; Herv. i.0.)

Tuberkulosebazillen, Borsenturbulenzen und die solidarité fatale

Aber nicht nur die moderne Biologie, sondern auch die politische Okono-
mie habe, so Gide, das Thema der solidarité naturelle und der dépendance mu-
tuelle als wissenschaftliche Tatsache mit gebieterischer Macht auf die Tages-
ordnung gesetzt. Wihrend die politische Okonomie schon zu Zeiten Adam
Smiths die Bedeutung der Arbeitsteilung hervorgehoben habe, sei die solida-
rité naturelle als biologisch-physiologische Tatsache aber noch vor kurzer Zeit
unbekannt gewesen. Erst die Entdeckung mikroorganischer Krankheitserre-
ger habe »den Gedanken der Solidaritit« mit einer dramatischen Evidenz

»nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen Tagessorgen je-
des einzelnenvon uns eindringen lassen. Jeder weifd nun, da seine Gesund-
heit und sein Leben in hohem MafRe nicht allein von der Gesundheit seiner
Nachbarn und Mitbiirger abhdngt, sondern sogar von dieser oderjener ihrer
unbedachten Handlungen, wie etwa das Ausspeien auf die Erde und das da-
durch verursachte Ausstreuen von Tuberkulosebazillen. Bedeutet nicht die
kirzlich (10.Juli1893) erlassene Verordnung der Pariser Polizeiprafektur, die



4. Programm und Profil des Solidarismus

>das Ausspeien in den StrafSenbahnwagen und im Omnibus< untersagt, ein
merkwiirdiges Auftreten der Solidaritit im Gesetz?« (Gide 1929, 52f.)

Dieses Wissen um eine rasant zunehmende und jedes Individuum existen-
ziell gefihrdende Ansteckungssolidaritit sei, wie Gide im Riickblick schrieb,
zwar keine Neuentdeckung der Jahrhundertwende gewesen; aber erst zu die-
ser Zeit sei es durch »eine Menge iiberall neu auftauchender Tatsachen in
einer Art von Anschauungsunterricht« (Gide 1913, 669) zu einer iiberwiltigen-
den Erkenntnis fir alle geworden:

»Diejenige dieser Tatsachen, die vielleicht am lebhaftesten die Gemiiter er-
regte, und von allen solidaristischen Rednern zu einer wirkungsvollen Illus-
tration benutzt wurde, zu einer Reklame in feurigen Buchstaben, war die Mi-
krobiologie. [..] Man horte mit Entsetzen, da der Schwindstichtige, frither
der sympathische Held vieler sentimentaler Romane, jeden Tag Milliarden
von tédlichen Keimen aushustet, deren Menge genligen wiirde, eine Stadt
zu entvolkern, oder daf eines der Kinder der kéniglichen Familie Englands
gestorben sei, weil es einen Anzug getragen habe, der von einem Schneider,
dessen Kind an Scharlachfieber krank lag, in Hausarbeit angefertigt wor-
den war. Zu erwihnen ist noch, dafS diese pathologische Solidaritit jeden
Tag durch die Vermehrung und grofiere Schnelligkeit des Verkehrs verstarkt
wird.« (Ebd., 669f.)

Die Solidaritit als Tatsache gelte aber, so Gide, nicht nur fir gefihrliche Epi-
demien. Sie gelte fiir alle Lebensbereiche der modernen Industriegesellschaft,
fiir alle »jene Erfindungen, die der Stolz unseres Jahrhunderts sind, Eisen-
bahn, Telegraph, Telephon, das elektrische Licht, eiserne Briicken, die Mee-
resarme tiberspannen, Alpentunnel, denn sie alle triigen dazu bei, »die Ban-
de nationaler und internationaler Solidaritit zwischen den Menschen enger
zu kniipfen [..] und der Menschheit das Bewufitsein ihrer Einheit zu ver-
schaffen« (Gide 1929, 53). Zur Veranschaulichung verwies Gide u.a. auf die
Tatsache, dass »ein Krach in New York, oder eine schlechte Reisernte in Indi-
en geniigen, um die Banken in Paris oder in London zu erschiittern und die
Arbeiter der Diamanten- oder der Automobilindustrie zur Arbeitslosigkeit zu
verdammenc; und Ahnliches gelte fiir »die Handbewegung eines Sekretirs ei-
ner Gewerkschaft von Elektrizititsarbeitern, die ausreiche, »um Dunkelheit
auf eine ganze Stadt herabsinken zu lassen« (Gide 1913, 671f.). So gebe es heu-
te Tatsachen in Mengen, die allesamt nachweisen, »dass das >Einer fiir Alle,
und Alle fiir Einen< nicht nur eine Maxime, sondern Wirklichkeit ist, dafd das

101



102

»Solidaritat zuerst«

Wohl oder Wehe des anderen mehr oder weniger unser eigenes Wohl oder
Wehe ausmacht, und daf}, wie man richtig gesagt hat, das Ich ein soziales
Produkt ist« (ebd., 672).

Auf diese modernen Entwicklungen habe vor allem, wie Gide riickbli-
ckend schrieb, die organologische Lehre der Soziologie auf bemerkenswerte
Weise reagiert. Die Anhinger dieser Lehre — Gide nannte u.a. Albert Schiffle
und Herbert Spencer — hitten geglaubt, »dass jede Gesellschaft einen >Orga-
nismus« darstelle, und zwar genau im Sinne dieses Wortes und infolgedessen
auch mit der gleichen engen Solidaritit aller Teile, wie sie zwischen den Or-
ganen desselben Korpers besteht« (ebd., 670). Diese Analogien seien von den
Vertretern dieser Lehre oft »mit ernsthaftester Genauigkeit oder mit hochst
unterhaltsamer Phantasie« bis ins Kleinste ausgemalt und dabei nicht wenig
tibertrieben worden. Dennoch seien aus den Bemithungen der biologischen
Soziologie aber »einige Feststellungen iitbriggeblieben, deren Richtigkeit end-
giltig erwiesen scheint« (ebd., 671). Dies gelte vor allem fiir die Tatsache, dass
Solidaritat als »die gegenseitige Abhingigkeit aller Teile desselben Korpers [...] das
Charakteristikum des Lebens« sei, welches allen anorganischen Kérpern feh-
le; es gelte ferner fiir die Tatsache, dass diese Solidaritit »um so vollkommener
und um so stirker« sei, »je hoher das Niveau in der biologischen Stufenlei-
ter ist, auf dem sich das Wesen befindet«; und schliefilich gelte es fir die
Tatsache, dass diese Solidaritit »mit der Differenzierung der Teile im glei-
chen Verhiltnis« stehe, denn »dort, wo alle Teile homogen sind, kann sich
jeder selbst geniigen, aber dort, wo sie alle verschieden sind, erginzt einer
den anderen und kann daher weder allein handeln, noch allein leben« (ebd.;
Herv. i.0.). Und auch wenn die Menschen durch die rasanten Fortschritte von
Technik und Industrie, so Gide, vielleicht nicht gliicklicher geworden sind, so
seien sie heute doch wesentlich abhingiger voneinander als in fritheren Zei-
ten — und nicht nur das: Sie entwickelten in diesem Rahmen auch »ein immer
klareres Bewusstsein dieser Solidaritit« (Gide 1890, 57).

Ahnlich wie den anderen Solidaristen ging es aber auch Gide nicht dar-
um, lediglich die iberwaltigende Faktizitit der durch die Natur bzw. die Ge-
sellschaft verursachten Solidaritit aufzuweisen. Auch bei ihm kam vor allem
jener moralische Impuls ins Spiel, der die solidaristische Bewegung insge-
samt kennzeichnet. Er wollte nicht die solidarité fatale konstatieren, sondern
deutlich machen, dass Mensch und Gesellschaft heute vor der politisch-mora-
lischen Aufgabe stehen, auf die Herausforderung dieser schicksalhaften So-
lidaritit mit der Ausbildung einer sittlichen Solidaritit zu reagieren, die in
freier Selbstbestimmung iibernommen und insofern »unabhingig und frei-



4. Programm und Profil des Solidarismus

willig wird« (Gide 1929, 57). Dabei war er davon iiberzeugt, dass schon die
solidarité fatale selbst die Menschen tiber ihren Egoismus hinaustreibt und sie
zur Entfaltung einer frei gewollten und politisch organisierten Solidaritit al-
ler mit allen anhilt.

Die Solidaritit begegne uns allerdings zunichst vor allem als schicksal-
hafte Macht, die uns je nachdem gerecht oder ungerecht — »ja sogar hiufiger
ungerecht als gerecht« (Gide 1929, 55) — erscheint. Und dies gelte nicht nur fir
»jene Seuchen, durch die ein ganzes Volk infolge des Schmutzes und der Fahr-
lissigkeit einiger weniger hinweggerafft werden kann« (ebd.); es gelte nicht
zuletzt auch fir »jenes berithmte volkswirtschaftliche Gesetz des unearned in-
crement (des unverdienten Wertzuwachses), kraft dessen ein fauler Gutsbesit-
zer oder ein pfeifenrauchender Rentner in Form des Wertzuwachses seines
Bodens oder seiner Hiuser aus all der Mithe und Arbeit von Tausenden von
tatigen und fleifdigen Erzeugern den Nutzen ziehen kann« — kurz: fiir all »jene
zahllosen Auflerungen der Solidaritit, wo die Guten fiir die Bésen bezahlen
und die Bosen von den Taten der Guten den Vorteil haben« (ebd., 55f.; Herv.
i.0.). Von daher entspreche die solidarité fatale keinerlei sittlichem Ideal. Als
schlichte Faktizitit konne sie auch kein Prinzip des moralischen Handelns
liefern, »da sie nur eine natiirliche Tatsache und als solche durchaus amo-
ralisch« (Gide 1913, 694) sei. Dennoch bringe schon diese solidarité fatale auch
etwas Gutes hervor, denn sie wiirde uns gewissermaflen »zwingen, an un-
seren Mitmenschen oder an >unseren Nichstens, wie das Evangelium noch
besser sagt, zu denken« — und zwar schon deshalb, weil »die Bazillen aus den
Armenvierteln die Wohnungen der Reichen verseuchen« (Gide 1929, 56). Denn
seitdem dieser soziale Infektionszusammenhang bekannt sei, »sind die Rei-
chen um die gesundheitliche Besserung jener Viertel, um die Beaufsichtigung
der unsauberen Wohnungen und um den Bau von Arbeiterhiusern unendlich
besorgter geworden, als sie es sonst waren« (ebd.).

Der Impuls zur vorsorgenden Suche nach Mitteln, den Ausbruch einer
Epidemie zu verhindern, sei insofern bereits eine erste Reaktion auf das Fak-
tum dieser Abhingigkeitssolidaritit. Und diese Reaktion werde sich, so Gides
Hoffnung, in dem Maf3e als Normalitit einstellen, wie sich unter den Mitglie-
dern der Gesellschaft ein klares Bewusstsein von dieser Infektionssolidaritit
entwickelt. In diesem Sinne hielt Gide zur solidarité fatale abschliefiend fest:
»Sie lehrt uns, dafd jedes Gute, das einem anderen zufillt, zu unserem eigenen
Wohl beitrigt, und dafd alles Ubel, das einem anderen zustéf3t, unser eigenes
Ubel werden kann; dafy wir daher das Eine wollen und das Andere hassen
miissen. Ein feiges Beiseitestehen ist dann nicht mehr moglich.« (Gide 1913,

103



104

»Solidaritat zuerst«

694) Und er erginzte: »Auch wenn wir zugeben, daf} in dieser Morallehre ein
guter Teil Utilitarismus enthalten ist, so ist es immer etwas, den Egoisten da-
zu zu zwingen, aus sich herauszugehen und sich um andere zu sorgen. Das
Herz, das einmal fir andere geschlagen hat, sei es auch nur aus egoistischer
Furcht, ist doch etwas weiter geworden.« (Ebd.)

Auf dem Weg zur letzten Stufe der Solidaritat

Bei diesem Motiv einer eigennutzorientierten Furcht blieb Gide freilich nicht
stehen. Vielmehr war er davon iiberzeugt, dass die Solidaritit lingst auf dem
Weg sei, ihre hochste sittliche Form als freiwillig gewollte und politisch or-
ganisierte Solidaritit zu erreichen. Aus der wachsenden wissenschaftlichen
Kenntnis der immer engeren Verbundenheitsverhiltnisse entspringe nimlich
unmittelbar die moralische Einsicht, dass der solidarité de fait immer mehr ei-
ne solidarité devoir zur Seite treten miisse. Schon die solidarité fatale lehre uns
niamlich,

»dafd unsere Handlungen sich um uns bis ins Unendliche in Wellen der Freu-
de oder des Leidens fortpflanzen, und driickt so auch der geringsten unter
ihnen einen ernsten, fast majestitischen Charakter auf, der eine hohe mo-
ralische Erziehung begiinstigt. Sie gibt uns auf, Seelen zu hiiten. Und eben-
so, wie wir auf Grund des vorhergehenden das Recht verloren haben, zu sa-
gen:>das geht mich nichts an¢, so miissen wir jetzt einen anderen, nicht we-
niger hassenswerten Ausspruch verbannen: >das geht nur mich an<. Daher
schwicht die Solidaritat nicht, wie man ihr vorwirft, unser Verantwortlich-
keitsgefiihl, sondern erweitert es im Gegenteil ins Unendliche.« (Gide 1913,
694f)

Ahnlich wie Fouillée war also auch Gide davon iiberzeugt, dass der Zivilisati-
onsprozess der Menschheitsgeschichte einer Evolutionsdynamik unterliegt,
an deren Ende sich eine »Idealgesellschaft« abzuzeichnen beginnt, in der -
einer Formulierung Fouillées entsprechend - »alle véllig frei und doch voll-
kommen vereint« wiren (Gide 1929, 58). Denn wenn die Menschen »sich des
einigenden Bandes voll bewuf3t werden« und die Gesetze der Solidaritit nicht
nur als zwanghaft auferlegt, sondern »als notwendig und gleichzeitig auch
als gut anerkennen«, dann seien auf dem Wege zur Realisierung dieser voll-
endeten Form einer freiwillig gewollten Solidaritit schon viele Schritte getan
(ebd., 57). Diese Form der Solidaritit sei »in unserer heutigen Gesellschaft«



4. Programm und Profil des Solidarismus

bei jenen Arten der Solidaritit bereits anfinglich verwirklicht, »die unter den
Namen Heeresdienst, Steuerzahlung und in bestimmten Landern Beitrag der
Allgemeinheit oder des Arbeitgebers zur Versicherung der Arbeiter gegen Un-
fall, Krankheit und Alter bekannt sind« (ebd., 57f.). Die »letzte Stufe der So-
lidaritit« werde aber, so Gide, erst dann erreicht sein, wenn »jeder Zwang
verschwindet und nur noch die Zusammenarbeit ibrig bleibt, die sich aus
dem Wetteifer der freien Willen ergibt, jene, die so auffallend in den iiberall
auftretenden unzihligen Formen der Vergesellschaftung in Erscheinung tritt,
von denen jedoch die Gewerkschaften und Genossenschaften die charakteris-
tischsten Typen sind« (ebd., 58).

Der flammende Genossenschaftstheoretiker Gide begniigte sich jedoch
nicht damit, einzig die Krifte gesellschaftlicher Selbstorganisation in den
Blick zu nehmen. Er nahm explizit auch den Staat in die Pflicht, denn dieser
sei »selbst der ilteste und grofRartigste Ausdruck der Solidaritit der Men-
schen« (Gide 1905, 23). Zudem habe sich der Staat in der Geschichte immer
wieder als »einer der wirksamsten Forderer des wirtschaftlichen Fortschritts«
(ebd., 19f.) erwiesen. Dies diirfe aber nicht dazu fithren, nun allein den Staat
in die sozialpolitische Verantwortung zu nehmen. Vielmehr miisse die in-
dividuelle Freiheit der Biirger moglichst weitgehend erhalten und verteidigt
werden. Insofern wolle der Solidarismus, so Gide, »die Grundlagen der heu-
tigen Wirtschaftsordnung, Eigentum, Erbschaft, Vertragsfreiheit« durchaus
verteidigen und »die Ungleichheiten, die daraus entstehen«, zwar deutlich
abschwichen, aber keineswegs vollstindig abschaffen (ebd.). In diesem Sinne
lasse er »die Intervention des Staates zu, iiberall dort, wo bei der Regelung der
Arbeit, bei Abschaffung der ungesunden Wohnungen, beim Kampfe gegen die
Verfilschung der Lebensmittel, das Gesetz das Herabsinken der Massen ver-
hindern kann, auflerdem dort, wo das Gesetz den verschiedenen Klassen der
Nation den Begriff der Solidaritit einimpfen kann« (ebd.).

Denn auch wenn die Solidaritit nur in dem Mafe moralischen Wert er-
halte, wie sie von den Menschen freiwillig gewollt und bewusst bejaht werde,
kann - wie Gide in der 25. Auflage seiner Principes betonte — »die durch das
Gesetz auferlegte Solidaritit [...] unerlifilich sein, um den Boden vorzuberei-
ten, auf dem sich spiter ein freies Zusammenwirken entfalten wird« (Gide
1928, 37f.). Gide proklamierte deshalb grundsitzlich: »Die Schule der Solida-
risten verlangt, dass die Solidaritit, welche bisher nur eine nackte Tatsache
war, eine Grundregel fiir das Verhalten, eine Pflicht werde.« (Gide 1905, 23)
Und dementsprechend gelte: »Man muf3 daher die menschliche Gesellschaft
in eine Art grof3e Unterstittzungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit umwandeln,

105



106

»Solidaritat zuerst«

in der die natiirliche Solidaritit, berichtigt und veredelt durch den guten Wil-
len jedes Einzelnen, in seiner Ermangelung aber durch gesetzlichen Zwang,
Gerechtigkeit wird und in der jeder berufen ist, an der Last, aber auch an dem
Vorteil des andern teilzunehmen.« (Gide 1928, 37) Hinsichtlich der Zukunfts-
chancen einer solchen Solidaritit war Gide schon frith sehr zuversichtlich,
denn bereits im Jahr 1890 rief er in einer emphatischen Zukunftsprognose
aus:

»Die Solidaritat ist schon ziemlich grof3; aber sie ist noch nicht grof? genug.
Sie wird eines Tages so grofd sein [...], dass es flr die Gliicklichen nicht eine
Minute des Friedens geben kann, solange noch einer armselig ist. [..] Wir
sind wirklich ein einziger Kérper: Herbert Spencer und Schiffle haben dies
in umfangreichen Biichern gezeigt, und schon viel frither und viel einfacher
hat es der Apostel Paulus gesagt. Ja, wir sind ein einziger Kérper und unsere
Bestimmung ist es, ihn jeden Tag voranzubringen. Dies zu wissen, ist die
ganze Wissenschaft; und dies zu wollen, ist das ganze Leben.« (Gide 1890,
57f)



5. Relative und progressive Autonomie
Solidaristische Solidaritat und individuelle Freiheit

Die franzdsische Solidarititssoziologie und der von ihr geprigte Solidarismus
sind schon frith unter einen schwerwiegenden Fundamentalverdacht gera-
ten: Wenn man so stark die historisch-sozialen Bedingtheiten menschlicher
Identitit betont, muss man dann nicht immer die Gemeinschaft iiber den
Einzelnen stellen? Wenn man nicht mit den persénlichen Freiheitsrechten,
sondern mit den sozialen Solidarititen beginnt, kann man dann den norma-
tiven Vorrang des Individuums vor dem Kollektiv wirklich anerkennen und
verteidigen? Muss man sich dann nicht prinzipiell skeptisch zum Freiheits-
projekt der politischen Moderne verhalten? Und muss man dann am Ende
nicht geradezu zwangsliufig der Uberzeugung von der unantastbaren Wiir-
de der Menschen in den Riicken fallen?

Die Vorstellung, dass die menschliche Person nicht einfach als Produkt
ihrer sozialen Verhaltnisse erscheinen darf, sondern iiber eine urspriingliche
Freiheit und Autonomie verfiigen sollte, die man allen diesen Kontexten po-
litisch und moralisch vorordnen muss, scheint dem Solidarismus Probleme
zu bereiten. Dass das Individuum wirklich frei und selbstbestimmt sein soll,
dass es sich keiner sozialen Macht, keiner historischen Tradition und kei-
ner gesellschaftlichen Autoritit blind und untertinig unterwerfen darf, wird
im Theorierahmen der Solidarititssoziologie jedenfalls nicht ohne Weiteres
deutlich. Wenn aber das Individuum - vorgingig zu allem seinen sozialen
Pragungen — nicht allein in sich selbst die Grundlage seiner unantastbaren
Wiirde findet, dann ist diese normative Fundamentalitberzeugung der euro-
paischen Moderne scheinbar nicht zu halten.

Von daher wurde nicht nur Comte, sondern auch Durkheim regelmifiig
des Kollektivismus und der Missachtung der menschlichen Person verdich-
tigt; ein Verdacht, der gerne mit dem Begriff des >Soziologismus«< verbunden
wurde. Schon in einer der ersten deutschsprachigen Monografien zum Werk



108

»Solidaritat zuerst«

Emile Durkheims heift es in diesem Sinne, dass der Mensch dem »Durkhei-
mismus« (Marica 1932, 168) zufolge »erst in der unbedingten Hingabe und Un-
terordnung« unter die Gemeinschaft »zur geist- und werttragenden Person-
lichkeit« werde (ebd., 163). Deshalb stelle sich dieser Soziologismus letztlich
als eine fiir die Freiheitsambitionen der Individuen gefihrliche »Sozialphilo-
sophie der Autoritit« dar, der es vor allem um »die Berechtigung und Not-
wendigkeit der Gemeinschaftsverherrlichung« gehe (ebd., 166f.). Auch Theo-
dor W. Adorno hat in einem seiner letzten Texte eine scharfe Verurteilung des
vermeintlich reaktioniren Charakters der Durkheimschen Soziologie vorge-
nommen. Sie sei »alles andere als politisch neutral oder gar kritisch« (Adorno
1970, 13). Vielmehr zeichne Durkheim, so Adorno, »den Zwangscharakter der
Gesellschaft fasziniert auf und erniedrigt sich zu dessen Lobredner« (ebd.,
35). Denn bei ihm wiirden »die Individuen auf den Status blofRer Atome her-
abgedriickt, itber deren Kopf hinweg das von ihm verherrlichte Ganze sich
durchsetzt, ohne dass sie dagegen etwas vermochten« (ebd., 43). Insofern mo-
bilisiere Durkheim, so Adorno, »die Lehre vom Vorrang des Ganzen vor den
Teilen fiir restaurative Politik« (ebd., 19).

In der Tat lassen sich bei Durkheim zahlreiche Zitate finden, die zumin-
dest auf den ersten Blick eine deutliche Nihe zu Antiindividualismus und
Gemeinschaftsschwirmerei aufweisen. Dabei wird mitunter iibersehen, dass
es Durkheim — dhnlich wie den Solidaristen — vor allem darum ging, ein so-
ziologisch anspruchsvolles Konzept moralischer Autonomie und individueller
Freiheit zu entwerfen, das von allen Tendenzen einer restaurativen Moderni-
titsskepsis denkbar weit entfernt ist. Deutlich stirker noch als die Solidari-
titssoziologie Durkheims, die sich ja dezidiert als niichterne Wissenschaft
inszenierte und normative Fragen zumindest nicht direkt angehen wollte,
war aber der Solidarismus als normative politische Theorie daran interes-
siert, ein modernes republikanisches Personenkonzept vorzulegen. Er woll-
te die »alte Antithese« (Alfred Fouillée) von Individuum und Gesellschaft, die
die Wahrnehmungsmuster der neuzeitlichen Philosophie in so grundlegen-
der Weise prigt, sozialphilosophisch tiberwinden und sich jenseits von In-
dividualismus und Kollektivismus positionieren. Und auch wenn systemati-
sche Reflexionen zu einer soziologisch-philosophischen Anthropologie nicht
zu den zentralen Themen der solidaristischen Autoren gehorten, so kann kein
Zweifel bestehen, dass bei ihnen antimodernistische Ressentiments und frei-
heitsfeindliche Aversionen keine Rolle spielten. Und nicht nur die politischen
Theoretiker des republikanischen Solidarismus, sondern auch die >wissen-
schaftlich« auftretenden Soziologen Comte und Durkheim bemiihten sich -



5. Relative und progressive Autonomie

im Unterschied zu den Vertretern der organizistischen Sozialwissenschaften
- mit Nachdruck darum, das Individuum nicht einfach als willensloses Pro-
dukt der Gesellschaft erscheinen und vollstindig in seinen sozialen Kontexten
aufgehen zu lassen.

Gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens

Schon Comte, der seine fundamentalen Ressentiments gegen die abstrakten
Freiheits- und Gleichheitsprinzipien der Revolution nie verhehlte, hatte fur
seine sociologie vehement reklamiert, dass sie es gegeniiber der organischen
Biologie mit einem wesentlich komplexeren Gegenstandsbereich zu tun habe
(vgl. Grofe Kracht 2017, 84f.). Im Unterschied zu den Organismen der Biolo-
gie seien die sozialen Organismen, mit denen sich die Soziologie beschiftige,
namlich immer auch in ihren intellektuellen und moralischen Dimensionen
zu erfassen, die sich einer langen Entwicklung von Kultur und Geschichte
verdanken. In den sozialen Organismen sei deshalb viel stirker als in biolo-
gischen Organismen mit permanenten sozialen Modifikationen zu rechnen.
Comte sah hier fir die Gesellschaftsmitglieder zahlreiche Méglichkeiten, be-
wusst in die GesetzmiRigkeiten von Geschichte und Gesellschaft zu interve-
nieren. Die Individuen sind fiir Comte in ihren Wahrnehmungen und Selbst-
vollziigen also keineswegs vollstindig von ihrer Gesellschaft determiniert. Sie
galten ihm nicht einfach als blinde und passive Funktionen sozialer Abliufe
und Gesetzmifligkeiten. Vielmehr traute er ihnen zu, auf diese auch gestal-
tend einzuwirken. Allerdings dndere dies nichts daran, dass die Entwicklung
der Menschheit umso stirker sozialen Gesetzmifligkeiten — Comte sprach
von »gebieterischen Naturgesetzen« (Comte 1923, 274) — unterworfen sei, je
komplexer und umfangreicher die Gesellschaft werde, da auf diese Weise
zwangslaufig »die von irgendwelchen individuellen Einfliissen herrithrenden
UnregelmiRigkeiten mehr zuriicktreten miissen« (ebd.). Auch wenn Comte in
diesem Sinne immer wieder »das Prinzip der allgemeinen Grenzen jedwedes
politischen Handelns« betonte, so sah er also durchaus Moglichkeiten »des
lebhaftesten menschlichen Eingreifens« (ebd., 284) in die gesellschaftlichen
Verhiltnisse. Von einem jede freie Individualitit gefihrdenden Soziologis-
mus kann deshalb keine Rede sein.

Unter den Solidaristen bemiihte sich vor allem Alfred Fouillée darum,
die revolutioniren Freiheitserrungenschaften des 18. Jahrhunderts mit den
soziologischen Abhingigkeitseinsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu



10

»Solidaritat zuerst«

bringen.' Schon in seiner Schrift La Science sociale contemporaine aus dem Jahr
1880 hatte er eine der spiteren Fundamentalformeln des Solidarismus vor-
gelegt, als er die These vom gleichzeitigen Wachstum des individuellen und
des sozialen Lebens in der historischen Entwicklungsdynamik der Mensch-
heit formulierte (vgl. Fouillée 1880, V). Die Ideen von Freiheit und Gleichheit
waren fiir Fouillée in diesem Sinne nicht abstrakte, immer schon bestehen-
de Prinzipien, die in einer geschichts- und gesellschaftsunabhingig existie-
renden Wesensnatur des Menschen griinden, sondern selbst eine historisch
kontingente Hervorbringung der Menschheitsgeschichte.

Diese Prinzipien, die das moralische Denken und Empfinden der demo-
kratischen Nationen so intensiv prigen, seien deshalb, so Fouillée, nicht nur
aus freiheitsphilosophischer, sondern auch aus sozialwissenschaftlicher Sicht
unbedingt zu verteidigen. Allerdings diirfe dies nicht dazu fithren, in die Ver-
einfachungen der école idéaliste zuriickzufallen und die vorgingige Realitit der
gesellschaftlichen Solidarverhiltnisse zu leugnen, um eine immer schon be-
stehende >Natur des Menschen an sich« zu behaupten, von der sich die Gesell-
schaft allererst herleite und begriinde. Die Gesellschaft kénne nimlich nicht,
wie in den individualistischen Sozialtheorien, als eine Ansammlung von lau-
ter robinsonschen Inseln betrachtet werden. So schrieb Fouillée im Jahr 1884:

»Die Gesellschaft ist keine Aneinanderreihung voneinander durch ein Vaku-
um getrennter Egoismen; sie ist nicht wie ein Archipel, der aus einer Vielzahl
von Inseln mitje ihrem eigenen Robinson gebildet wird. Selbst auf der Insel
aus der Legende hatten es Robinson und Freitag leichter als Robinson allein,
und ihre zwanzig oder dreifsig Nachfolger hatten es noch leichter als Robin-
son und Freitag. Von daher vervollstindigt die Idee der Solidaritit in jeder
Hinsicht die der individuellen Freiheit.« (Fouillée 1884, 24)

Fouillée distanzierte sich aber auch vehement von den individualititsgefihr-
denden Verabsolutierungen der école naturaliste. Der soziale Organismus der
Gesellschaft konne schlechterdings nicht mit der Funktionsweise biologischer
Organismen gleichgesetzt werden, auch wenn dies die zahlreichen organi-
zistischen Sozialtheorien des 19. Jahrhunderts noch so nachdriicklich insi-
nuierten. Hier sei schlicht ein soziologisch unzureichendes Verstindnis von
Mensch und Gesellschaft an Werke, das sich nicht auf veranschaulichende

1 Die folgenden Abschnitte zu Fouilleés Personenkonzept lehnen sich —auch in wortli-
chen Ubernahmen —sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Grofte Kracht 2017,
166-169 u. 172f. an.



5. Relative und progressive Autonomie

Analogien beschrinken, sondern die Gesellschaft tatsichlich im strengen Sin-
ne als einen biologischen Organismus beschreiben wolle. Im biologischen Or-
ganismus gehore, so Fouillée, das Bewusstsein nimlich zum Ganzen, d.h.
zum zentralen Nervensystem oder zum Gehirn, wihrend es im gesellschaft-
lichen Leben ausschliefilich in den Individuen existiere. Der soziale Organis-
mus als solcher verfiige nicht iiber Willen und Bewusstsein; und deshalb seien
auch die Beziehungen zwischen den einzelnen Zellen im biologischen Orga-
nismus nicht einfach mit ebensolchen Relationen im sozialen Organismus
gleichzusetzen. In der Gesellschaft habe man es vielmehr mit mehr oder we-
niger bewussten, der moralischen Entscheidung der Individuen zuginglichen
Beziehungen zwischen den Biirgern zu tun, die auf - stets historisch und so-
zial vermittelten — Gewohnheiten, auf gemeinsamen Vorstellungen und Wert-
mustern und nicht zuletzt auf gegenseitigen Versprechungen beruhten. Inso-
fern gebe es hier keine organische Unmittelbarkeit, sondern eine »freiwillige
Solidaritit; statt eines mechanischen Bandes zwischen den Zellen gibt es ein
moralisches Band zwischen den Biirgern, dasjenige wechselseitiger Uberein-
kiinfte und Versprechen« (Fouillée 1880, 129).

Fouillée veranschaulichte seine These vom gleichzeitigen Wachstum des
individuellen und des sozialen Lebens mit dem Bild eines >vertraglichen Or-
ganismus« (organisme contractuel), der das naturalistische Motiv der organi-
schen Abhingigkeit mit dem idealistischen Motiv der individuellen Reflexion
und Freiwilligkeit verbindet (vgl. ebd., 420). Auch wenn die Menschen, ob sie
wollen oder nicht, organisch miteinander verbunden seien und wechselsei-
tig aufeinander einwirkten, konnten sie sich nur absichtsvoll, mit Willen und
Bewusstsein, durch ihre freie Zustimmung politisch miteinander verbinden;
und erst dies mache den sozialen Zusammenhang in einem demokratisch-
normativen Sinne wertvoll. Der soziale Organismus, wie er sich in demo-
kratischen Gesellschaften darstelle, lasse sich demnach verstehen als »eine
verstandene und gewollte Solidaritit« (ebd., 250). Erst Konsens und Vertrag,
bewusste Zustimmung und reflektiertes Einverstindnis stiften Fouillée zufol-
ge also den moralischen Wert der sozialen Gemeinschaft, und erst auf dieser
Grundlage konnten die real immer schon bestehenden Solidarititen des so-
zialen Lebens ihren Charakter reiner Faktizitit und Fatalitit verlieren. Erst
so kénnten sie zum Fundament einer von den autonom und selbstbewusst
gewordenen Individuen der Moderne frei akzeptierten Solidaritit werden. In
diesem Sinne konnte Fouillée als sozialphilosophisches Fazit seiner Uberle-
gungen festhalten:



n2

»Solidaritat zuerst«

»Die Lehre vom vertraglichen Organismus ist ein auf sein hochstes Niveau
erhobener Liberalismus, denn sie hat als Ideal, von den Individuen nichts zu
erwarten, was sie nicht frei und mit Bewusstsein akzeptieren; andererseits
ist sie, im wahren Sinne des Wortes, ein wohlverstandener und verniinfti-
ger Sozialismus, denn das Ziel, das sie durch die Freiheit selbst verfolgt, ist
eine soziale Organisation, in der alle Teile solidarisch sind, einig unterein-
ander und mit allen, belebt durch ein und dasselbe Denken, wie ein leben-
diger Korper, der ein und denselben inneren Geist zu ndhren scheint [...]. Mit
einem Wort, es ist an der Menschheit, in der sozialen Ordnung die Synthe-
se zweier im Universum anzutreffender Prinzipien herzustellen: Leben und
Bewusstsein, oder, wenn man es vorzieht, Bewegung und Gedanke.« (Ebd.,
420f; Herv.i.0.)

Schon zu Beginn der 1880cer-Jahre hatte Alfred Fouillée also mit Nachdruck
deutlich gemacht, dass die sozialwissenschaftlich aufgewiesenen Interdepen-
denzverhiltnisse die moralischen Ambitionen menschlicher Selbstbestim-
mung und individueller Handlungsfreiheit in keiner Weise einschrinken,
sondern diese gerade erst hervorbringen, erméglichen, absichern und stabi-
lisieren. Von einer Gefihrdung individueller Freiheit und Autonomie durch
die solidaristischen Theorien von Solidaritit und Gemeinschaft kann also
keine Rede sein. Der Vorwurf, die Solidaristen hitten ein Problem mit der
Anerkennung der Freiheits- und Selbstbestimmungsambitionen des mo-
dernen Individuums und bewegten sich unterhalb des Normativititsprofils
der politischen Moderne, ist insofern schon von Fouillée als gegenstandslos
erwiesen worden. Und auch den anderen Solidaristen ging es stets um die
gewollte, d.h. die freiwillige und reflektierte Solidaritit, niemals aber darum,
die Individuen im Namen vermeintlich vorgegebener Gemeinschaftsbelange
und Solidarititspflichten zu Einstellungen und Handlungen zu nétigen,
die sie nicht aus eigener Einsicht, aus individueller Reflexion und eigener
moralischer Uberzeugung fiir richtig und zustimmungsfihig erachten.

Soziale Evolution und individuelle Persdnlichkeit

Ahnlich wie fiir Fouillée gilt auch fiir die anderen Solidaristen, dass sie die
historische Errungenschaft von Freiheit und Gleichheit energisch verteidig-
ten, ohne sich dabei auf die Seite der école idéaliste zu schlagen. So war auch
fir Charles Gide das »alte Argument« (Gide 1929, 52), dass sich die Freiheit



5. Relative und progressive Autonomie

und Individualitit eines Menschen am Grad seiner Unabhingigkeit erweise,
lingst obsolet geworden (vgl. Grof3e Kracht 2017, 194-196). Denn schon Adam
Smith und die klassische politische Okonomie hitten diese Vorstellung mit
ihrer Entdeckung der Arbeitsteilung, »die es jedem Individuum unméglich
macht, sich selbst zu geniigen« (ebd.), aus den Angeln gehoben. In der Tat
hatte der schottische Moralphilosoph Adam Smith, der Griinder der liberalen
Nationalékonomie, in seinem berithmten Wealth of Nations (1776) erstmals pro-
minent das moderne Arbeitsteilungs- und Abhingigkeitsmotiv formuliert.
Durch die Arbeitsteilung komme es, wie es bei Smith heif3t,

»in einem gut regierten Staat zu allgemeinem Wohlstand, der selbst in den
untersten Schichten der Bevélkerung spirbar wird. [...]. Man braucht nur die
Ausstattung eines ganz gewohnlichen Handwerkers oder Tageldhners in ei-
nem entwickelten und aufstrebenden Land anzusehen, um sofort zu erken-
nen, dafd die Zahl derer, die an seiner Versorgung beteiligt sind, wie klein
auch immer ihr Beitrag sein mag, alle Schiatzungen tbertrifft. [..] Zu den-
ken ist auch an alle Kiichengerite, den Tisch, die Messer und Gabeln, die
irdenen Teller oder das Geschirr aus Zinn, auf denen er seine Speisen auf-
tragt und zerteilt, ferner an alle, die mitgearbeitet haben, um sein Brot zu
backen und sein Bier zu brauen. Wieviel Kenntnis und Fertigkeit waren no-
tig, um das Glasfenster herzustellen, das Warme und Licht einlafst und Re-
gen und Wind abhélt. [...] Wenn wir uns alle diese Gegenstidnde vor Augen
halten und bedenken, welch eine Vielfalt von Arbeit aufjeden einzelnen von
ihnen verwandt wird, wird uns bewufit, daR ohne Mithilfe und Zusammen-
wirken Tausender von Menschen in einem zivilisierten Land nicht einmal der
allereinfachste Mann selbst mit jenen Glitern versorgt werden konnte, die
wir gewohnlich, filschlicherweise, grob und anspruchslos nennen.« (Smith
1974, 14f)

Wahrend Smith die Arbeitsteilung aber nur in ihrer Funktion fir die gesell-
schaftliche Wohlstandsmehrung betrachtete, betonte Gide zugleich ihre Be-
deutung fir die Entwicklung der individuellen Personlichkeit. So notierte er:

»Der Grad der Unabhingigkeit ist keineswegs der Mafstab, mit dem man
den Grad der Personlichkeit messen kann; ganz im Gegenteil! Der Wilde,
der auf dem Baum sitzt, ist unabhangig; vielleicht ist es auch der Held Ib-
sen’s, der sich gegen die Gesellschaft auflehnt, wihrend der Kénig auf dem
Thron, der nur im Pluralis majestaticus sprechen kann, hochst abhidngig ist:
der erste ist aber gerade auf Grund seiner Unabhingigkeit ganz ohnmach-



T4

»Solidaritat zuerst«

tig, wahrend der zweite gerade infolge seiner Abhangigkeit sehr machtigist.
Daher vermindert die Solidaritit die Individualitit in Nichts — nicht, wenn
sie natiirlich ist, und noch weniger, wenn sie auf freier Ubereinkunft beruht.«
(Gide 1913, 695)

Von daher sei es dringend notwendig, wie Gide schon 1890 formuliert hat-
te, die Individualitit, also die in den modernen Gesellschaften wachsende
Freiheit und Selbstbestimmung der Individuen, nicht linger mit dem Indi-
vidualismus, d.h. der alle sozialen Vorgaben und Abhingigkeiten bestreiten-
den philosophischen Lehre von der Ungebundenheit des Individuums, zu ver-
wechseln, denn die »Entwicklung der Individualitit ist nicht dasselbe wie die
Entwicklung des Individualismus: sie ist vielmehr das genaue Gegenteil« (Gi-
de 1890, 45). Dabei betonte aber auch Gide, ganz im Einklang mit Fouillée
und den Einsichten der Solidarititssoziologie, dass sich die Entwicklung der
individuellen Personlichkeit nur im Kontext der gleichzeitigen Entwicklung
der Gesellschaft vollziehen kénne, da erst »die Evolution in der Tat zu diesem
Resultat, zur Entfaltung der Individualitit fithrt« (Gide 1890, 44). Zugleich
miisse man sich von den »Theorien Darwins« aber auch distanzieren, denn
schlieRlich gelte, dass »die Triebfeder dieser Evolution nicht die Konkurrenz,
sondern die Kooperation ist, dass sie nicht auf den Krieg, sondern auf die
Liebe zielt« (ebd.).

Auch Léon Bourgeois liefd keinerlei Zweifel daran, dass im Zentrum seiner
solidaristischen Uberlegungen nicht eine den Individuen in irgendeiner Wei-
se iibergeordnete Instanz >Gesellschaft¢, sondern einzig und allein das freie,
zu verniinftiger Reflexion und moralischer Selbstbestimmung berufene Indi-
viduum steht (vgl. GroRe Kracht 2017, 227-231). Er beschrieb die menschliche
Person in diesem Sinne als ein Wesen »von Leidenschaft, Vernunft und Be-
wusstsein, das weder abstrakt ist noch auf einmal geschaffen wurde, sondern
aus einer Folge von Vorfahren hervorgegangen und deren Erbe unterworfen
ist und in einem Milieu lebt, mit welchem es sich in der Beziehung bestindi-
gen Austausches befindet, letztlich in unaufhérlicher Evolution in Richtung
eines héheren Typus der physischen, intellektuellen und moralischen Person-
lichkeit« (Bourgeois 2020, 15f.). Dabei weise aber nicht die Philosophie, son-
dern die Wissenschaft dem Menschen »seinen Platz unter den Wesen« zu; und
diese kenne »nicht linger den abstrakten Menschen, der plétzlich — im Vollbe-
sitz seiner Intelligenz und seines Willens — auf der Erde erschienen ist« (ebd.,
19). Vielmehr miisse man heute anerkennen, dass der Mensch »nicht linger
Ziel und Zweck des Weltsystems« (ebd.) sei. Er sei nimlich bis in den Kern



5. Relative und progressive Autonomie

seiner Identitit in biologische, physiologische und historisch-soziale Zusam-
menhinge verstrickt, aus denen er nicht entkommen kénne:

»Er lebt, und seine Gesundheit ist unabladssig bedroht durch die Krankhei-
ten der anderen Menschen, deren Leben wiederum durch die Krankheiten
bedrohtist, die ersich selber zuzieht. Er arbeitet, und durch die notwendige
Teilung der Arbeit kommen die Produkte seiner Tatigkeit anderen zugute,
so wie die Produkte der Arbeit anderer unumgénglich sind zur Befriedigung
seiner Bediirfnisse. Er denkt, und jeder seiner Gedanken reflektiert das Den-
ken seiner Mitmenschen, in deren Hirn dieser sich seinerseits reflektieren
und reproduzieren wird. Er ist gliicklich oder er leidet, er hasst oder er liebt,
und alle diese Gefiithle sind die Effekte oder die Ursachen gleichartiger oder
gegensatzlicher Gefiihle, die zur selben Zeit all die anderen Menschen be-
wegen, mitdenen erim Verhiltnis bestindigen Austausches steht. Auf diese
Weise ist jeder Zustand seines Ichs in jedem Moment der Zeit die Resultan-
te derunzihligen Bewegungen derihn umgebenden Welt, der Zustdnde des
universellen Lebens.« (Ebd., 20)

Diese zahlreichen Abhingigkeitsverhiltnisse stellen fiir die Freiheit des Men-
schen aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, keinerlei Einschrinkung
dar. Vielmehr erméglichten sie erst eine umfassende Entfaltung der Person-
lichkeit, denn wie fiir die Zellen im biologischen Organismus gelte auch fiir
die Individuen in der Gesellschaft: »Weit davon entfernt, ihre Aktivitit zu
behindern, und ihr Wachstum anzuhalten, erhéht die sie verbindende Soli-
daritit ihre Krifte und beschleunigt ihre Entwicklung.« (Ebd., 22) Von daher
fungiere sie in Blick auf das individuelle ebenso wie das soziale Leben auch
nicht »als Ursache von Lihmung, sondern als eine Bedingung von Entwick-
lung« — »nicht als Knechtung, sondern als Mittel der Befreiung« (ebd., 25).

»Zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer«

Aber nicht nur in der politischen Theorie der Solidaristen, sondern auch in der
Soziologie Emile Durkheims finden sich zentrale Aussagen zu einem freiheit-
lichen solidaristischen Personenkonzept auf sozialwissenschaftlicher Grund-
lage, deren systematischer Gehalt bis heute nur selten ausgeschopft wird.
Wenn es also darum geht, Perspektiven eines postliberalen Verstindnisses
vom autonomen Individuum in den Blick zu nehmen, das die geschichts-
und gesellschaftslosen Abstraktionen der Aufklirungsphilosophie iiberwin-



116

»Solidaritat zuerst«

den kann, ohne die freiheitlichen Aufbriiche dieser Zeit in Gefahr zu bringen,
dann kann hier auch die so oft verdichtigte Soziologie Durkheims weiterhel-
fen. Sie ist jedenfalls, entgegen immer wieder formulierten Befiirchtungen,
weit davon entfernt, sich als ein irgendwie freiheitsgefihrdender >Soziologis-
mus< zu prisentieren.

Schon in seinem Arbeitsteilungsbuch hatte sich Durkheim ganz im Sin-
ne Fouillées zum gesellschaftlichen Phinomen des gleichzeitigen Wachstums
des individuellen und des sozialen Lebens positioniert, auch wenn er diese
These nicht explizit erwihnte (vgl. Grofde Kracht 2017, 115-119). Er hatte hier
ganz im Einklang mit den Solidaristen erklart: »Die Freiheit steht dem sozia-
len Handeln nicht etwa antagonistisch gegeniiber, sondern ist dessen Resul-
tat. Sie ist nicht nur keine dem Naturzustand innewohnende Eigenschaft,
sondern im Gegenteil eine Errungenschaft der Gesellschaft gegeniiber der
Natur.« (Durkheim 1992, 456)

Bekanntlich werden Individuen in den modernen Gesellschaften Durk-
heim zufolge durch die Prozesse der Arbeitsteilung »zu gleicher Zeit person-
licher und solidarischer« (ebd., 82), d.h. zugleich individuell differenzierter
und voneinander abhingiger. Jeder habe sich nun nimlich zu spezialisieren
und von den anderen zu unterscheiden, wodurch er seine individuellen An-
lagen besser entfalten und eine unverwechselbare Persénlichkeit ausbilden
konne und miisse. Zugleich sei er aber immer weniger in der Lage, seine ele-
mentaren Bediirfnisse unabhingig von den Arbeiten und Leistungen anderer
zu erfiillen. Durkheim fiel den in der Moderne erreichten Standards individu-
eller Autonomie und Selbstbestimmung also gerade nicht in den Riicken. Im
Gegenteil: Er war darum bemiiht, fiir diese individuellen Freiheits- und Per-
sonlichkeitsgewinne keine philosophisch abstrakte, sondern eine soziologisch
konkrete Erklirung anzubieten, die er fur tragfihiger und deutlich weniger
kritikanfillig hielt. Das Leitbild des modernen Individuums mit seinen hohen
Anspriichen an Freiheit, Autonomie und Selbstbestimmung sei schlieRlich
nicht plétzlich und unvermittelt auf der Agenda der Menschheitsgeschichte
erschienen. Es ist fiir Durkheim vielmehr eine historisch kontingente Hervor-
bringung der Evolutionsgeschichte, ohne dass die Kontingenz seiner Entste-
hung den moralischen Wert des modernen Individuums in irgendeiner Weise
schwichen oder beschidigen wiirde. Auch wenn die Uberzeugung von der un-
bedingten Wiirde des freien Individuums iiber keinerlei transzendente, me-
taphysisch verankerte, in einer vermeintlich unveranderlichen Vernunftnatur
des Menschen wurzelnde und den Entwicklungstendenzen von Geschichte
und Gesellschaft enthobene Autoritit verfiigt und im weiteren Evolutions-



5. Relative und progressive Autonomie

prozess der Menschheit womoglich wieder verlorengehen konnte, so stellt sie
in der Perspektive Durkheims fiir die gegenwirtige Geschichtsepoche doch
eine unbedingte Verpflichtung dar. Und als solche kéonne und miisse sie von
den Mitgliedern der Gesellschaften dieser Geschichtsepoche auch energisch
verteidigt und geschiitzt werden.

Zeigte der junge Durkheim, insbesondere in seinen beiden Forschungs-
berichten aus dem Jahr 1887 zur Lage der Staats- und Moralwissenschaften
in Deutschland (Durkheim 1887a, Durkheim 1887b), noch deutliche Affiniti-
ten zu einer antiindividualistischen, volksromantisch aufgeladenen Anthro-
pologie, so spielen diese Motive in seinem Arbeitsteilungsbuch von 1893 eine
deutlich geringere Rolle. Nun betonte er viel stirker die gesellschaftlichen
Differenzierungsprozesse, in deren Folge sich frithere soziale Kollektivvor-
stellungen immer stirker auflosen. In den traditionalen Gesellschaften habe
der soziale Zusammenhalt vor allem auf starken, von allen Gesellschaftsmit-
gliedern gleichermafien geteilten religiosen Uberzeugungen beruht, die nicht
nur die gemeinschaftlichen Belange, sondern auch »die Einzelheiten des pri-
vaten Lebens« (ebd., 187) regelten. Hier habe eine Solidaritit aus Ahnlichkei-
ten bestanden, in der das individuelle Bewusstsein vollstindig vom Kollektiv-
bewusstsein beherrscht worden sei. In diesen Gesellschaften, so Durkheim,
»gehort sich das Individuum nicht selbst« (ebd., 182). Es sei vielmehr »eine
Sache, tiber die die Gesellschaft verfiigt« (ebd.). Hier gelte: »Das Bewuf3tsein
aller vibriert im Einklang«, denn »je deutlicher die Glaubensiiberzeugungen
und die Praktiken in der Tat sind, um so weniger Platz lassen sie den indivi-
duellen Verschiedenheiten« (ebd., 205). Diese Ahnlichkeitssolidaritit erreiche
dann »ihr Maximum, wenn das Kollektivbewuf3tsein unser ganzes Bewuf3tsein
genau deckt und in allen Punkten mit ihm iibereinstimmt; aber genau in die-
sem Augenblick ist unsere Individualitit gleich Null« (ebd., 181f.; Herv. i.0.).

Wahrend die traditionalen Gesellschaften noch in der Lage gewesen seien,
die Einzelnen in vorgegebene soziale Gruppen und Gemeinschaften absorp-
tiv einzufiigen und sie ihre mogliche individuelle Einmaligkeit gar nicht erst
fithlen zu lassen, so wiirden diese Kollektivvorstellungen und Gemeinschafts-
gefiihle in den modernen Gesellschaften zusehends briichig. Denn mit zu-
nehmender Arbeitsteilung und beruflicher Differenzierung »verliert das Kol-
lektivbewuf3tsein an Autoritit und vergrofiert sich die individuelle Variabi-
litiat« (ebd., 363). Im Verlauf der sozialen Evolution lockern sich nimlich, so
Durkheim, »die Bande, die das Individuum an die Familie, an die Heimat, an
die tiberkommenen Traditionen und an das kollektive Brauchtum der Gruppe
binden. Der Mensch wird beweglicher, wechselt leichter sein Milieu, verlifit

17



18

»Solidaritat zuerst«

die Seinen, um anderswo ein autonomeres Leben zu fithren, und entfaltet
immer mehr eigene Ideen und eigene Gefiihle.« (Ebd., 470) In diesem Rah-
men kénnen dann, so Durkheim, in der Gesellschaft nur diejenigen kollek-
tiven Gefithle wachsen, »die nicht auf soziale Dinge hinzielen, sondern auf
das Individuumc« (ebd., 222). Das alte religiése Kollektivbewusstsein werde
deshalb zunehmend abgeldst durch einen neuartigen religigsen Kult, in dem
nicht mehr gottliche Michte, sondern »das Individuum der Gegenstand ei-
ner Art von Religion« (ebd., 228) zu werden beginnt. Aber auch wenn dieser
neue Kult wie alle Religionen »den Willen aller auf ein gleiches Ziel richtet,
so sei dies, wie Durkheim zu bedenken gibt, nun aber kein soziales Ziel mehr,
denn dieser Kult binde uns nicht an die Gesellschaft, »sondern an uns selbst.
Folglich bildet er kein echtes soziales Band.« (Ebd.) Und deshalb habe man
auch, wie Durkheim hier resiimierte, »den Theoretikern, die aus diesem Ge-
fithl die ausschlieflliche Basis ihrer Moraldoktrin gemacht haben, mit Recht
vorwerfen konnen, dafd sie die Gesellschaft auflosen« (ebd.).

Die moderne Orientierung an der Wiirde des Menschen reiche also bei
weitem nicht aus, um der arbeitsteiligen Gesellschaft ein festes moralisches
Band zu geben. Dennoch mache der entstehende »Kult des Individuums«
(ebd., 478) deutlich, dass die Moral der hocharbeitsteiligen Gesellschaft im
Vergleich zum religiésen Kollektivbewusstsein fritherer Zeiten »durch etwas
Menschlicheres und daher Rationaleres charakterisiert« (ebd.) sei. Er wolle
namlich »aus uns keine Diener idealer Midchte« machen und auch nicht »jede
freie Uberpriifung ersticken« (ebd.). Er ziele vielmehr darauf, »unsere Nichs-
ten zu lieben und gerecht zu sein, unsere Aufgabe gut zu erfiillen, darauf hin-
zuwirken, daf jeder in die Funktion berufen wird, die ihm am besten liegt,
und dafd er den gerechten Lohn fiir seine Mithe bekommt« (ebd.). In diesem
Sinne existiere heute, wie Durkheim in seinem Arbeitsteilungsbuch resiimier-
te, »im gesunden Bewuf3tsein eines jeden einzelnen das sehr lebhafte Gefiihl
des Respekts fiir die menschliche Wiirde« — und dies sei der Grund, »war-
um wir, nach der Kantschen Formel, die menschliche Personlichkeit iiberall
respektieren miissen, wo man sie antrifft, d.h. bei uns wie bei unseresglei-
chen« (ebd., 470).

Die Dreyfus-Affare und der Kult des Individuums

War das Motiv vom Kult des Individuums im Arbeitsteilungsbuch noch nega-
tiv gefasst und als Gefahr fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt wahrge-



5. Relative und progressive Autonomie

nommen worden, so sollte Durkheim diese Einschitzung wenige Jahre spiter
— im Kontext der Dreyfus-Affire — grundlegend revidieren (vgl. Grof3e Kracht
2014, 224-229). Der 6ffentliche Streit um den 1894 zu Unrecht wegen angebli-
cher Spionage fiir das Deutsche Reich verurteilten und auf die Teufelsinsel vor
Franzosisch-Guayana verbannten jiidisch-elsissischen Artillerie-Hauptmann
Alfred Dreyfus hatte die Dritte Republik seit den spiten 1890er-Jahren zu-
nehmend erschiittert und zutiefst gespalten. Der Konflikt eskalierte, als Emi-
le Zola, der berithmteste franzésische Schriftsteller der Zeit, im Januar 1898
einen 34-seitigen 6ffentlichen Protestbrief an den franzésischen Staatsprisi-
denten schickte, in dem er die skandalésen Hintergriinde der Verurteilung of-
fenlegte und im Namen der Menschenrechte Gerechtigkeit fiir Alfred Dreyfus
einforderte. In anschliefienden Prozess wegen Beleidigung der Ehre des Pa-
riser Militirgouverneurs wurde er zu einer einjihrigen Gefingnisstrafe ver-
urteilt und verliefy darauthin das Land. Als schlieflich im September ein Ma-
jor des Nachrichtendienstes wegen Dokumentenfilschung angeklagt wurde
und sich in der Zelle mit einem Rasiermesser das Leben nahm, erreichte
die Dreyfus-Affire, die erst im Juli 1906 mit der vollstindigen Rehabilitie-
rung des Hauptmanns endete, ihren politischen Héhepunkt; mit einer enor-
men offentlichen Erregung, mit unzihligen Pressekommentaren, Versamm-
lungen und Stellungnahmen, mit zahlreichen hitzigen Verleumdungskampa-
gnen, mit breiter Hass- und Hetzpropaganda bis hin zu militanten Krawallen
und Schligereien auf der Strafle.

Auch Emile Durkheim griff mit einem eigenen Aufsatz, der im Juli 1898 in
der linksrepublikanischen Revue bleue erschien, in diesen Streit ein und schlug
sich mit Verve auf die Seite derer, denen »die Rechte des Individuums unan-
tastbar erscheinen« (Durkheim 1986, 54). Diese publizistische Intervention
war fiir Durkheim ungewohnlich, denn grundsitzlich wollte er sich als ein
distanzierter, allein der Wissenschaft verpflichteter Forscher verstehen, der
sich aus den schwankenden Aufgeregtheiten des politischen Alltags heraus-
hilt; ein Selbstverstindnis, von dem er nur zweimal in seinem Leben abwich:
in der Dreyfus-Affire und wihrend des Ersten Weltkriegs.”

2 So veroffentlichte Durkheim, der sich in der Kriegszeit in zahllosen Komitees und In-
itiativen engagierte, im Jahr 1915 zum einen eine zugleich auch in deutscher Sprache
erschienene Schrift tiber den»krankhaften Charakter«der deutschen, zwischen Obrig-
keitsstaatlichkeit und Militarismus changierenden Mentalitat (Durkheim 1995€). Zum
anderen erschien in diesem Jahr, ebenfalls in beiden Sprachen, eine gemeinsam mit
dem Historiker Ernest Denis verfasste Schrift zur Kriegsschuldfrage (Durkheim/De-
nis 1915). Durkheims politisch-publizistisches Engagement diirfte damit zusammen-

9



120

»Solidaritat zuerst«

Die Unterstiitzer des verbannten Hauptmanns Dreyfus hatten sich in der
Ligue des droits de 'homme et du citoyen organisiert. Sie forderten eine Neuauf-
nahme des Prozesses und sahen sich vehementen Angriffen aus Militir und
Politik, aus Adel und Klerus ausgesetzt, fur die die Autoritit der franzdsi-
schen Nation allemal héher stand als vermeintliche Menschenrechtsverlet-
zungen an einem einzelnen jidischen Armeeangehorigen. Die sogenannten
Antidreyfusards schiirten antisemitische, klerikale und nationalistische Stim-
mungslagen, um die Ehre und das Ansehen der Nation und ihres Militirs
zu verteidigen und eine Rehabilitation Dreyfus’ zu verhindern. Sie schlos-
sen sich im Dezember 1898 in der Ligue de la patrie frangaise zusammen, um
nicht zuletzt den >zersetzenden Individualismus«< zu verurteilen, durch den
sie die Einheit der franzoésischen Nation bis in ihre Fundamente bedroht sa-
hen. In diesem Sinne hatte der katholische Publizistik Ferdinand Brunetiére,
der spiter zu den ersten Mitgliedern der Vaterlandsliga gehoren sollte, den
modernen Individualismus schon im Marz 1898 in einem bissigen Artikel in
der von ihm herausgegebenen Revue des Deux Mondes als »die grofle Krank-
heit unserer Zeit« bezeichnet, deren Folgen noch schlimmer seien als die von
Parlamentarismus, Sozialismus und Kollektivismus (Brunetiére 1898, 445).

Durch diesen Artikel veranlasst, sah sich Durkheim, der die Sektion Bor-
deaux der Menschenrechtsliga leitete, zu einer vehementen Verteidigung des
modernen Individualismus herausgefordert. Er plidierte in seinem Aufsatz
vom Juli 1898 dafiir, zwei gegenliufige Ausprigungen des Individualismus
zu unterscheiden, um den »utilitaristischen Egoismus von Spencer und den
Okonomisten«® nicht mit dem moralischen Individualismus eines Kant und
Rousseau zu verwechseln, der »mehr oder weniger gliicklich in der Erkli-
rung der Menschenrechte formuliert« worden sei und den man »gemeinhin
in unseren Schulen lehrt« (Durkheim 1986, 55). Dieser habe nimlich mit ei-
nem »egoistischen Kult des Ichs« (ebd., 56) nichts zu tun. Vielmehr artikuliere
sich im 6ffentlichen Protest gegen das Alfred Dreyfus angetane Unrecht — so
Durkheims These — der neue Kult des Individuums, das moralische Ideal der

hingen, dass man ihn gelegentlich deutscher Abstammung verdachtigte. Spater kam
dann der Schmerz iiber den Tod seines Sohnes André hinzu, der im April 1916 als >ge-
fallen< gemeldet wurde. Dieser Verlust diirfte fir den frithen Tod Durkheims mitver-
antwortlich gewesen sein.

3 Durkheim spricht hier von les économistes, also von den Okonomen. Die nur im Deut-
schen gebriuchliche kritische Zuspitzung zu»Okonomistenc, die sich in der deutschen
Ubersetzung findet, ist irrefithrend.



5. Relative und progressive Autonomie

Freiheit und Gleichheit aller, das nun auf dem Wege sei, sich zur neuen Basis-
moral der Franzosischen Republik zu entwickeln. Dieses neue Ideal, das sich
an der Heiligkeit der Person festmache, gehe — wie die klassische Formulie-
rung Durkheims lautet,

»soweit (ber die Ebene der utilitaristischen Ziele hinaus, dafl es den gewis-
senhaften Menschen, die es erreichen wollen, vorkommt, als sei es vollig
von Religiositat gepragt. Diese menschliche Person [..] wird als heilig be-
trachtet, sozusagen in der rituellen Bedeutung des Wortes. Sie hat etwas
von der transzendenten Majestat, welche die Kirchen zu allen Zeiten ihren
Gottern verleihen; man betrachtet sie so, als wire sie mit dieser mysterio-
sen Eigenschaft ausgestattet, die um die heiligen Dinge herum eine Leere
schafft, die sie dem gewdhnlichen Kontakt und dem allgemeinen Umgang
entzieht. Und genau daher kommt der Respekt, der der menschlichen Per-
son entgegengebracht wird. Wer auch immer einem Menschen nach dem
Leben trachtet, die Freiheit eines Menschen oder seine Ehre angreift, erfiillt
uns mit einem Gefithl der Abscheu, in jedem Punkt analog zu demjenigen
Geflihl, das der Glaubige zeigt, der sein Idol profanisiert sieht. Eine solche
Moral ist also [..] eine Religion, in der der Mensch zugleich Glaubiger und
Cott ist.« (Ebd., 56f.)

Hatte Durkheim im Arbeitsteilungsbuch noch bedauert, dass der Kult des
Individuums kein soziales Band stiften kénne, so feierte er nun gerade den
individualistischen Kern dieses Kults und zeichnete ihn in besonderer Weise
aus. Diese neue Religion sei zutiefst

»individualistisch, da ja ihr Gegenstand der Mensch und der Mensch seiner
Definition nach ein Individuum ist. Mehr noch: es gibt kein System, in dem
der Individualismus unbeugsamer wire. Nirgendwo werden die Rechte des
Individuums mit grofierem Nachdruck bekraftigt, denn hier wird das Indi-
viduum in den Stand der sakrosankten, unantastbaren Dinge erhoben. Nir-
gendwo wird es eifersiichtiger geschiitzt gegen Ubergriffe von auften, woher
sie auch kommen.« (Ebd., 57)

Und diese Religion der Menschheit habe, so Durkheim, »alles, was nétig ist,
um zu ihren Gliubigen in einem nicht minder imperativen Ton zu sprechen
wie die Religionen, die sie ersetzt« (ebd., 59).

Der Kult des Individuums ziele dabei, so Durkheim, auf die »Glorifizie-
rung nicht des Ichs, sondern des Individuums im allgemeinen. Seine Triebfe-
der ist nicht der Egoismus, sondern die Sympathie fiir alles, was Mensch ist,

121



122

»Solidaritat zuerst«

ein groReres Mitleid fir alle Schmerzen, fiur alle menschlichen Tragédien,
ein heftigeres Verlangen, sie zu bekimpfen und sie zu mildern, ein gréferer
Durst nach Gerechtigkeit« (ebd., 60). Dieser Kult kenne »als oberstes Dog-
ma die Autonomie der Vernunft und als obersten Ritus die freie Priifungc;
dennoch fithre er keineswegs in die »intellektuelle und moralische Anarchie«
(ebd.). Im arbeitsteiligen Differenzierungsprozess moderner Gesellschaften
werden die Individuen nimlich, so Durkheim, schon bald »nichts Gemeinsa-
mes mehr haben [...] auRer ihrer Eigenschaft als Mensch« — und die kollekti-
ven Gefiihle, die diese Eigenschaft in den modernen Gesellschaften erwecke,
seien dann noch »die einzigen, die sich annihernd in allen Herzen wieder-
finden« (ebd., 63). Von daher sei in Zukunft — dies war zumindest Durkheims
im Kontext der Dreyfus-Affire aufkeimende Hoffnung — ein unaufhaltsamer
Siegeszug dieses Individualititskultes zu erwarten, »denn um dessen Auf-
schwung anzuhalten, miifite man die Menschen daran hindern, sich zuneh-
mend voneinander zu differenzieren« (ebd., 63f.).

In der moralischen Empérung, die das Alfred Dreyfus angetane Unrecht
in linksrepublikanischen Kreisen des gebildeten Biirgertums in Paris und ei-
nigen weiteren Grofdstidten ausloste — viel mehr war es wohl nicht; die Ge-
genreaktionen waren jedenfalls landesweit wesentlich intensiver und fanden
in der franzosischen Bevolkerung deutlich grofRere Resonanz (vgl. Waechter
2019, 101f.) —, sah Durkheim also den Glutkern eines neuartigen, das Herz
und die Gefithle der Menschen erobernden religiosen Kultes, der das Motiv
der Heiligkeit der Person mit starken Ehrfurchtsgefiihlen ausstattete. Und
er verband damit die Erwartung, dieser neue Kult konne eines Tages viel-
leicht ganz Frankreich mit starken moralisch-emotionalen Verpflichtungsbe-
reitschaften unter das Banner von Freiheit und Gleichheit zusammenfiihren.
Schlief3lich sei Frankreich, wie er feierlich erklirte, das einzige Land, »in dem
die Sache des Individuums wirklich Sache der Nation ist, [...] denn es gibt kein
anderes, das sein Schicksal so eng mit dem Schicksal dieser Ideen verkniipft
hat« (ebd., 65f.).

Uneingeldste Hoffnungen und ein »Wind der Traurigkeit«

Mit dieser religionssoziologischen Interpretation der wachsenden Achtsam-
keit moderner Gesellschaften gegeniiber individuellen Menschenrechtsverlet-
zungen hat Durkheim méglicherweise eine aussichtsreiche Fihrte aufgenom-
men. Es sprechen nimlich viele Argumente dafiir, dass das Bekenntnis zur



5. Relative und progressive Autonomie

Unantastbarkeit der Menschenwiirde in der Tat weniger in abstrakten Ein-
sichten rationalistischer Aufklirungsphilosophie als in konkreten Unrechts-
erfahrungen griindet. Ob moderne Gesellschaften aber tatsichlich in der Lage
sind, die ambitionierten Anforderungen an eine solche Integrationsreligion
— sie muss ja schlieflich so gegenliufige Gehalte wie >transzendente Majes-
tit, >freie Priifung« und >Autonomie der Vernunft« gleichermaflen befeuern
— dauerhaft und stabil zu erfilllen, ist in hohem Maf3e fraglich. Im 19. und
20. Jahrhundert waren zwar intensive 6ffentliche Erregungspotenziale grof3-
formatig inszenierter faschistischer und stalinistischer Nationalreligionen zu
beobachten; hier wurde dem >Glauben an die Menschenwiirde« aber bekannt-
lich keinerlei Ehrfurcht, sondern nur Hohn und Spott entgegengebracht. Ver-
gleichbare kollektive Rituale eines intensiv erlebten Individualititskultes mit
seinen Dogmen von der >Autonomie der Vernunft< haben sich dagegen nicht
entwickelt; und man kann sich in der Tat fragen, wie sie iberhaupt mog-
lich sein sollten. Auch Durkheim selbst scheint von seiner Intuition aus dem
Jahr 1898 spiter wieder abgeriickt zu sein. Zumindest hat er das Motiv vom
Kult des Individuums in seinen spiteren Schriften kaum noch aufgegriffen.
Die Aporie, dass dieser Kult zwar ohne »Symbole und Riten im eigentlichen
Sinne, Tempel und Priester« auskommen kénne, sehr wohl aber auf »kollek-
tiven Praktiken von besonderer Autoritit« aufruhen miisse (Durkheim 1986,
62), konnte er jedenfalls nicht auflésen. Und auch die Dreyfus-Affire selbst ist
im historischen Riickblick wohl eher als Beginn der Formierung eines moder-
nen, antisemitisch und xenophob aufgeladenen franzésischen Nationalismus
denn als Beginn einer nachhaltigen universalistischen Menschheitsreligion
zu bewerten.

Wie auch immer: Mit der These vom Kult des Individuums zielte Durk-
heim auf einen nicht philosophisch, sondern soziologisch gefassten Zugang
zum Motiv der Unantastbarkeit der Menschenwiirde. Damit verband er die
Hoffnung, diese Basisiiberzeugung der politischen Moderne auf eine wesent-
lich breitere Grundlage stellen zu konnen als die einzig mit den Kategorien
einer immer schon existierenden Vernunftnatur des Menschen argumentie-
renden Moralphilosophen des 18. Jahrhunderts. Die »Wiirde des Individu-
ums« (ebd., 59) ruhte fiir ihn also einzig auf der moralsoziologischen Ent-
wicklungsdynamik der Gesellschaft, nicht aber auf wie auch immer gearte-
ten philosophischen Einsichten einer im Individuum angelegten Vernunft.
Sie werde in diesem Sinne hervorgebracht von der arbeitsteiligen Gesellschaft
selbst, denn in einer Gesellschaft, in der, wie Durkheim pointiert formulierte,
»jeder Kopf auf einen anderen Punkt des Horizonts gerichtet« sei, hitten die

123



124

»Solidaritat zuerst«

Individuen am Ende nichts Gemeinsames mehr »aufler ihrer Eigenschaft als
Mensch, aufier den fiir die menschliche Person im allgemeinen konstitutiven
Merkmalen« (ebd., 63). Dann bleibe »nichts mehr iibrig, was die Menschen ge-
meinsam lieben und ehren kénnen, abgesehen vom Menschen selbst«; dann
blieben nur noch jene sozialen Gefiihle, die sich in der »Idee der menschli-
chen Person« artikulieren, »deren rationaler Ausdruck die individualistische
Moral ist« (ebd.). Und so konnte Durkheim in der Zeit der Dreyfus-Affire als
Fazit seiner Uberlegungen erkliren: »Der Individualismus bedeutet nicht nur
keine Anarchie, sondern stellt fortan das einzige Glaubenssystem dar, das die
moralische Einheit des Landes sicherstellen kann.« (Ebd., 62)

Durkheim verteidigte in diesem Zusammenhang explizit auch den »Li-
beralismus des 18. Jahrhunderts« (ebd., 57). Dieser sei nimlich »nicht ein-
fach eine Kabinettstheorie, eine philosophische Konstruktion«; vielmehr sei
er »eingeflossen in die Fakten, er hat unsere Institutionen und unsere Sitten
durchdrungen, er ist mit unserem ganzen Leben verwoben« (ebd.). Allerdings
miisse man ihn auf unsere heutigen Verhiltnisse iibertragen, denn damals
sei es ihm ausschliefflich darum gegangen, »das Individuum von den poli-
tischen Fesseln zu befreien, die seine Entwicklung behinderten« (ebd., 67).
Nachdem dieses Ziel mit dem Durchbruch zur Republik erreicht worden sei,
habe sich aber »ein Wind der Traurigkeit und Entmutigung iiber das Land«
erhoben, da man nun »nicht wufte, was man mit dieser so mithsam erwor-
benen Freiheit anfangen sollte« (ebd.). Deshalb miisse es gegenwirtig darum
gehen, »den Individualismus zu vervollstindigen, zu erweitern und zu orga-
nisieren, nicht ihn zu beschranken und zu bekimpfen« (ebd., 68). Durkheim
erklirte dabei mit Nachdruck, allerdings leider nur in einer Fufnote, dass
man in diesem Sinne »unwidersprochen Individualist sein und zugleich sa-
gen kann, dass das Individuum eher Produkt der Gesellschaft als dessen Ur-
sache ist. Und zwar deshalb, weil der Individualismus wie alle Moralen und
Religionen selbst ein gesellschaftliches Produkt ist. Das Individuum erhilt
von der Gesellschaft selbst die moralischen Anschauungen, die es heiligen«
(ebd., 70; Anm. 4). In diesem Zusammenhang formulierte Durkheim trotz
seiner inhaltlichen Sympathien mit dem menschenrechtlichen Individualis-
mus aber zugleich eine denkbar scharfe Kritik an Kant und Rousseau, die
in seinen spiteren Schriften hiufiger auftauchen sollte, indem er lakonisch
erginzte: »Das ist es, was Kant und Rousseau nicht verstanden haben. Sie
haben ihre individualistische Moral nicht aus der Gesellschaft, sondern aus
dem Begriff des isolierten Individuums ableiten wollen. Das Unterfangen war

undurchfithrbar.« (Ebd.)



5. Relative und progressive Autonomie

Moralische Autonomie als Produkt der Gesellschaft

Die moralsoziologische Auseinandersetzung mit den philosophischen Mora-
listen des 18. Jahrhunderts sollte Durkheim auch in spiteren Jahren fortfith-
ren, etwa in seiner im Studienjahr 1902/03 an der Pariser Sorbonne gehalte-
nen Vorlesung iiber die Aufgaben einer sikularen Moralerziehung (Durkheim
1984). Die Moralphilosophen gingen, so notierte er hier, von der Vorstellung
aus, »daR jeder von uns das Wesentliche der Moral in sich trigt« und dass
man nur »mit geniigender Aufmerksambkeit in sich selber forschen muf}, um
es dort mit einem Blick zu entdecken« (ebd., 76). »Man nahm an, daf} es ei-
ne menschliche Natur gibt, deren Formen und Eigenschaften ein fiir allemal
bestimmbar wiren.« (Ebd., 38; Herv. i.0.) Dementsprechend miisse sich die
Pidagogik nur fragen, »auf welche Weise die erzieherische Tatigkeit auf die-
se derart definierte menschliche Natur zu wirken habe« (ebd., 39), damit sie
sich voll und ungehindert entfalten kann. Die autonome Persénlichkeit er-
scheine hier nicht als »ein Ergebnis der Umwelt«; vielmehr meine man, dass
sie gleichsam »aus dem Nichts geboren ist, daf? sie seit Ewigkeit existiert, un-
geteilt und unteilbar, ein wahres psychisches Atom, das uns, man weif3 nicht
wie, in den Korper gefallen ist« (ebd., 154).

Fiir Kant etwa sei die moralische Autonomie in diesem Sinne allein »das
Werk des verniinftigen Willens« (ebd., 155f.). Dabei werde aber ignoriert, dass
unsere Vernunft »keine transzendente Fihigkeit« darstelle; sie sei vielmehr
»ein Teil der Welt und folglich steht sie unter dem Gesetz der Welt« (ebd.
156). Fiir die Idee der Autonomie der Person gelte deshalb, so Durkheim, dass
wir sie »nicht fertig von der Natur bekommen« oder sie »bei der Geburt unter
unseren Grundeigenschaften vorfinden« (ebd., 163). Denn allein die Tatsache,
dass wir im Blick auf die Anforderungen einer echten moralischen Autono-
mie immer anspruchsvoller werden, dass wir im Vergleich zu fritheren Zei-
ten immer stirker nach Freiheit und Selbstbestimmung streben, beweise be-
reits, dass es sich bei diesem Phinomen nicht »um eine immer gleich wahre
Moglichkeit einer ganz abstrakten Wahrheit handelt, sondern um etwas, das
wichst, das stindig wird, das sich in der Geschichte entwickelt« (ebd., 159).
In diesem Sinne sei die Autonomie, wie Durkheim betonte, ideal und real zu-
gleich, »denn das Ideal, das sie uns vorschligt, liegt nicht aufierhalb der Zeit
und des Raumes; es nimmt an der Wirklichkeit teil, es ist ein Teil von ihr und
belebt diesen konkreten und lebenden Korper, den wir sehen und den wir so-
zusagen berithren, an dessen Leben wir selbst beteiligt sind: die Gesellschaft«

(ebd., 167£).

125



126

»Solidaritat zuerst«

Damit sich eine individuelle Autonomie des Menschen entwickeln kann,
miissen wir uns Durkheim zufolge also »in méglichst enge Beziehung mit
der Urquelle des geistigen und moralischen Lebens setzen« (ebd., 122). Und
diese Quelle »liegt nicht in uns; sie liegt in der Gesellschaft. Die Gesellschaft
erzeugt und bewahrt jene Reichtiimer der Zivilisation, ohne die der Mensch
auf den Stand der Tiere zuriickfiele.« (Ebd.) Deshalb miissten wir uns dem
Einfluss der Gesellschaft méglichst weit 6ffnen und uns nicht »eifersiichtig
auf uns selbst zuriickziehen, um unsere Autonomie zu verteidigen« (ebd.).
Insofern gelte, wie Durkheim im Einklang mit den Solidaristen seiner Zeit
hier nachdriicklich betonte: »Der Antagonismus zwischen dem Individuum
und der Gesellschaft, den so viele Theoretiker leichtfertig angenommen ha-
ben, besteht also gar nicht«, denn so, »wie sich unser physischer Organismus
mit Nahrungsmitteln ernghrt, die er sich von auflen holt, so nahrt sich unser
geistiger Organismus mit Ideen, Gefithlen und Praktiken, die uns von der Ge-
sellschaft kommen. Von ihr haben wir den gréiten Teil unser selbst.« (Ebd.,
121)

Die politischen und moralischen Vorstellungen der Moralisten seien da-
gegen, so Durkheim, »wesentlich atomistisch« (ebd., 293). Fiir Rousseau et-
wa, »den man als den tiberragenden Theoretiker dieser Zeit ansehen kann,
gibt es nichts Wirkliches in der Gesellschaft als das Individuumc« (ebd.). Fir
ihn sei »die soziale Ordnung nicht das Ergebnis einer historischen Evoluti-
on«, sondern »ein Akt individueller Willensiufierungen, die untereinander
durch einen Kontrakt verbunden sind«, wobei die Individuen fiir die Entste-
hung und den Bestand dieser Ordnung »nur ihrer selbst bewuf3t und in ihren
Entschliissen fest« sein miissten (ebd.). Heute aber beginne man zu lernen,
dass die Gesellschaft keineswegs ein willentliches Produkt der Individuen und
ihrer Entscheidungen sei; dass sie, »obwohl sie nur von Individuen gebildet
wird, trotzdem eine eigene Wirklichkeit ist« (ebd., 295). Fiir Durkheim war sie
nimlich wie fiir die Solidaristen »das Ergebnis von unzihligen Kriften — un-
sere ist dabei nur ein winziges Teilchen — von Kriften, die sich nach Gesetzen
und Formen verbinden, die wir nicht kennen, die wir schon gar nicht gewollt
und vorbereitet haben; im iibrigen erhalten wir sie zum gréten Teil bereits
fertig von der Vergangenheit« (ebd., 164). In diesem Sinne sei die Gesellschaft
anzusehen als »die Quelle jenes intellektuellen und moralischen Lebens, an
dem wir unsere Mentalitit und unsere Moralitit speisen« (ebd., 136). Sie sei
»die Bewahrerin aller dieser Reichtiimer der Zivilisation« (ebd.), die sie von
Zeitalter zu Zeitalter, von Generation zu Generation anhiufe und an ihre In-
dividuen weitergebe.



5. Relative und progressive Autonomie

Wenn man also zu einem angemessenes Verstindnis von Individuum und
Gesellschaft, von individueller Autonomie einerseits und historisch-sozialer
Einbindung andererseits gelangen wolle, dann miisse man, so forderte Durk-
heim hier energisch, das fiir die Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
so prigende »simplistische Joch abschiitteln«, den sozialwissenschaftlichen
Blick auf Geschichte und Gesellschaft richten und dem seit den Zeiten des
cartesianischen Denkens des 17. Jahrhunderts in der Philosophie vorherr-
schenden »Glaubensbekenntnis an die abstrakte Vernunft, an die verniinf-
telnde Vernunft«, eine finale Absage erteilen (ebd., 295). Denn ob wir wollen
oder nicht: Wir sind nun einmal, wie Durkheim gegen den Voluntarismus
der Aufklirungsphilosophie betonte, »viel eher passiv als aktiv. Wir werden
viel mehr gehandelt als wir selber handeln« (ebd.,153). Und »wenn unser Ge-
wissen spricht, spricht die Gesellschaft in uns« (ebd., 138). Heute verlange
die moderne Gesellschaft von ihren Individuen aber stirker als je zuvor »eine
wirkliche und wahre Autonomie« (ebd., 159). Wenn diese aber keine immer
schon mit der Natur des Menschen an sich gegebene Instanz sein kénne, dann
miisse man festhalten: »Wir machen sie uns selbst, in dem Maf}, wie wir die
Dinge nach und nach besser begreifen.« (ebd., 163) Durkheim bezeichnete sie
deshalb als eine »progressive Autonomie« (ebd., 159), die vom sozialen Evo-
lutionsprozess hervorgebracht werde und in den modernen Gesellschaften
bestindig zunehme.

Relative und progressive Autonomie zugleich

Auch wenn der Siegeszug der modernen »progressiven Autonomie« im
Kern nicht von den durch Bildung und Aufklirung bewusst gewordenen
Vernunftbegabungen der Individuen, sondern von den historisch-sozialen
Differenzierungsprozessen der gesellschaftlichen Entwicklungsdynamik
gespeist werde, so bedeute dies keineswegs, dass die modernen Individuen
diesen Prozessen nur ohnmichtig zusehen konnten, dass sie nur ihre macht-
und willenlosen Funktionen seien. Fiir Durkheim galt vielmehr, dass die
Mitglieder der modernen Gesellschaft durch die Erkenntnisse der Moral-
und Sozialwissenschaften eine neue und eigenstindige Handlungsmacht
gewinnen. Denn »nur wenn wir in einem gewissen Maf} das Ergebnis der
Dinge sind, kénnen wir uns durch die Wissenschaft sowohl der Dinge, die
auf uns wirken, als auch der Wirkung selbst bewufdt werden. Und damit
werden wir wieder unsere Herren.« (Durkheim 1984, 164) Von daher gelte:

127



128

»Solidaritat zuerst«

»Wir konnen die Moralwelt nur so erobern, wie wir die physische Welt er-
obern: indem wir die Moraldinge wissenschaftlich erforschen.« (Ebd.) Auch
wenn Durkheim sich gerne als Protagonist reiner Wissenschaftlichkeit insze-
nierte und bis auf wenige Ausnahmen Abstand hielt zu den heftig tobenden
politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der Dritten Republik,
so ist doch uniibersehbar, wie sehr er sich als Sozialwissenschaftler um die
Grundlegung eines modernen freiheitlichen Personenkonzepts bemithte.
Er wollte der Franzésischen Republik Argumente an die Hand geben, mit
denen sie ihren ideologischen Gegnern aus den antirepublikanischen Mi-
lieus »auf wissenschaftlicher Grundlage« entgegentreten konnte. Und diese
Grundlegung durfte natiirlich nicht einfach philosophisch-abstrakter Art
sein; sie musste im Rahmen der szientistischen Wissenschaftsgliubigkeit
ihrer Zeit soziologisch und konkret sein, wenn es ihr gelingen sollte, den seit
Jahrzehnten anhingenden ideologischen Grundsatzstreit zwischen Republik
und Restauration endgiiltig zu iiberwinden.

Die solidaristische Ausgangsiiberzeugung vom sgleichzeitigen Wachstum
des individuellen und des sozialen Lebens<, wie sie von Fouillée und Durkheim
— einmal sozialphilosophisch und einmal soziologisch, beide Male aber auf
einem postliberalen Theorieniveau — entfaltet wurde,* fillt den normativen
Errungenschaften des freiheitsrechtlichen Denkens also keineswegs in den
Riicken. Vielmehr macht sie deutlich, wie sehr dieses Leitbild nicht einfach
ein philosophisches Kunstprodukt ist, sondern seine historische Entstehung,
seine moralische Motivationskraft und seine hohen sozialen Verpflichtungs-
potenziale spezifischen Entwicklungstendenzen der modernen Gesellschaft
selbst verdankt. Es kann deshalb fiir Durkheim auch nicht einfach aufgekiin-
digt und tiberwunden werden, schon gar nicht im Namen der Gesellschaft
und ihrer den Individuen vermeintlich itbergeordneten Sinn- und Zweckbe-
stimmungen, wie dies von konservativ-reaktioniren Kreisen in immer wieder
neuen Anliufen versucht wurde. Vielmehr sei festzuhalten, dass die Idee der
individuellen Einzelpersénlichkeit, die in den modernen Gesellschaften stin-
dig wichst und »fiir die Person eine immer grofiere Autonomie fordertc, kei-
neswegs als »irgendein Ergebnis einer Wahnvorstellung des 6ffentlichen Be-

4 Es hat offensichtlich keine persénlichen Kontakte zwischen Durkheim und den Soli-
daristen gegeben. Zwar wird Fouillée in Durkheims Arbeitsteilungsbuch mehrfach zi-
tiert; liber personliche Bekanntschaften Durkheims mit Fouillée, Bourgeois oder Gide
istaber nichts bekannt. Und auch an den solidaristischen Kongressen derJahrhundert-
wende scheint Durkheim nicht teilgenommen zu haben.



5. Relative und progressive Autonomie

wufltseins«, als Produkt fehlgeleiteter und irgendwie aus dem Gleichgewicht
geratener Literaten und Philosophen abgetan werden kénne (ebd., 154). Sie
sei vielmehr, wie Durkheim immer wieder hervorhob, »selbst eine Tatsache,
und statt sie abzuleugnen und ihr die Daseinsberechtigung abzusprechen,
mufd man sie, da sie existiert, erkliren« (ebd., 154f.).

Wenn die modernen Gesellschaften ihren Individuen also hohe Grade an
individueller Autonomie und personlichen Rechten einriumen, dann liege
dies nicht am abstrakten Begriff des Individuums, sondern — wie Durkheim
in seiner Vorlesungsreihe zur Soziologie der Moral ausfiihrte — an der Art und
Weise, wie sich die Gesellschaft zum Individuum verhilt: »Wenn der einzel-
ne mehr oder weniger Rechte hat, wenn er bestimmte Rechte besitzt und be-
stimmte andere nicht, so nicht, weil er in einer bestimmten Weise beschaffen
ist, sondern weil die Gesellschaft ihm einen bestimmten Wert zumifSt, weil
sie dem, was den einzelnen betrifft, einen mehr oder weniger hohen Wert
beilegt.« (Durkheim 1999, 98) Von daher konne es »eine absolute Autonomie
[...] nicht geben« (ebd., 100). Stattdessen sei festzuhalten: »Die Person ist Teil
der physikalischen und sozialen Umwelt, sie ist engstens darin gebunden;
deshalb kann sie nur eine relative Autonomie besitzen.« (Ebd.) Diese relative
Autonomie sei aber zugleich eine progressive Autonomie, da die Rechte des
Individuums »in stindiger Entwicklung begriffen« seien, denn »was gestern
noch als Luxus erschien, ist morgen schon ein streng zu beachtendes Recht«
(ebd.). Schlieflich habe es, wie Durkheim anmerkte, frither Zeiten gegeben,
in denen materielle Knechtschaft moralisch durchaus akzeptabel war. Heute
dagegen frage man sich: »Kann man von einem Menschen, der nichts zum
Leben hat, sagen, er sei autonom; er sei Herr seines Handelns? Welche Ab-
hingigkeiten sind legitim, und welche sind illegitim? Auf diese Fragen lif3t
sich keine Antwort geben, die fiir alle Zeiten giiltig wire.« (Ebd.)

Die Quintessenz seiner Uberlegungen zur Idee der autonomen Einzelper-
sonlichkeit hat Durkheim dann im Jahr 1906 noch einmal knapp reformuliert,
als er im Blick auf den »moralischen Individualismus« programmatisch fest-
hielt:

»Er ist die Art und Weise, in der die Gesellschaft den Menschen denkt, die
nach aufen projizierte und objektivierte Hochachtung, die sie ihm gegen-
wartig entgegenbringt. So besteht zwischen Gesellschaft und Individuum
keineswegs ein Antagonismus, wie so oft behauptet wurde; der moralische
Individualismus istin Wahrheit das Werk der Gesellschaft. Sie ist es, die den

129



130 »Solidaritat zuerst«

Menschen zu einem Gott erhoben hat, dessen Dienerin sie geworden ist.«
(Durkheim 1976, 113)



6. Soziale Hypotheken und
rickwirkender Quasi-Vertrag
Solidaristische Solidaritat und soziale Gerechtigkeit

Das eigentliche Herzensthema der Solidaristen war jedoch nicht die Frage
individueller Freiheit und persénlicher Autonomie. Thr Kernanliegen war die
soziale Gerechtigkeit in einer hocharbeitsteilig organisierten Gesellschaft, in
der das liberale Moraldispositiv von individueller Arbeit an eigenen Produkti-
onsmitteln, von Leistungsgerechtigkeit und 6konomischer Eigenverantwor-
tung, von klar zurechenbaren Haftungs- und Regresspflichten zunehmend
gegenstandslos wurde. Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts und die neuen
Herausforderungen der entstehenden Industriegesellschaft verwiesen auf die
gebieterische Notwendigkeit, den normativen Rahmen des staatlichen Rechts
auszubauen; und zwar so, dass das biirgerliche Privatrecht des politischen
Liberalismus im Namen der sozialen Gerechtigkeit um ein neues Sozialrecht
erweitert wird, mit dessen Hilfe der liberale Rechtsstaat zum postliberalen
Wohlfahrtsstaat ausgebaut werden kann. Die Suche nach modernen sozial-
philosophischen Grundlagen eines solchen Wohlfahrtsstaates war das zentra-
le Interesse der solidaristischen Bewegung im Frankreich der Dritten Repu-
blik.

Quasi-Vertrag und reparierende Gerechtigkeit

Die ersten Ansitze einer solidaristischen Theorie sozialer Gerechtigkeit fin-
den sich bereits bei Alfred Fouillée, und auch hier kommt wieder seinem
1880 erschienenen Buch La science sociale contemporaine eine besondere Rolle
zu. Er entwickelte hier nimlich zum einen das Konzept einer iiber die libe-
ralen Gerechtigkeitsvorstellungen hinausgehenden »reparierenden und vor-



132

»Solidaritat zuerst«

sorgenden Gerechtigkeit« (justice réparative et préventive) als Basis eines neuen
Sozialrechts. Und zum anderen formulierte er hier die Idee eines gesellschaft-
lichen Quasi-Vertrags als normative Grundlage einer nicht nur auf individu-
eller Freiheit, sondern auch auf sozialer Gerechtigkeit beruhenden Republik
der Freien und Gleichen.!

Fir den tiberzeugten Republikaner Fouillée konnte die moderne Gesell-
schaft, die sich fir ihn sozialwissenschaftlich als ein komplexer sozialer Or-
ganismus darstellte, nur dann eine politische und moralische Legitimitit ge-
winnen, wenn sie von den Gesellschaftsmitgliedern nicht einfach als blinde
Fatalitit hingenommen werden muss, sondern mit guten Griinden akzeptiert
und mitgetragen werden kann. Ganz im Einklang mit der liberalen Tradition
des politischen Denkens bestand Fouillée darauf, dass das reflektierte Einver-
stindnis die hochste und wertvollste Form des sozialen Zusammenschlusses
zwischen den autonom und selbstbewusst gewordenen Individuen der Mo-
derne darstellen miisse. Denn nur diese bewusste Form der Zustimmung kén-
ne den Anspriichen einer wahrhaft demokratischen Nation gerecht werden.

In diesem Sinne nehmen in den modernen demokratischen Gesellschaf-
ten, wie Fouillée betonte, die Beziehungen der Menschen untereinander »in
der biirgerlichen, 6konomischen, kommerziellen und industriellen Ordnung
ebenso wie in der politischen Ordnung mehr und mehr die Form einer intelli-
genten und freiwilligen Kooperation« an, wihrend sich »der Organismus der
Pflanzen oder der Tiere in seinem Wachstumsprozess auf dem Weg der ver-
nunftlosen und schicksalhaften Kooperation entwickelt« (Fouillée 1880, 147f.).
Vor diesem Hintergrund legte Fouillée ein flammendes Bekenntnis zum ver-
tragstheoretischen Denken ab und erklirte »die wechselseitige Ubereinkunft
oder den Vertrag« zum »hochsten und reflektiertesten Ausdruck des Willens
in seinem Umgang mit anderen« (ebd., 3). Auf dieser Basis schlieflen die
Individuen fir ithn - auf dem Wege stillschweigender oder ausdriicklicher
Zustimmung — miteinander einen contrat social ab, der die moralische Legi-
timitidt der sozialen Ordnung auf den freien Willen der Menschen griindet
und den Staat zu einer »mehr oder weniger expliziten und bewussten, aber
wesentlich freiwilligen Assoziation« (ebd.) macht. So erklirte er im Namen
einer modernen, quasi-vertraglichen Begriindung des demokratischen Ver-
fassungsstaates:

1 Der folgenden Ausfihrungen zu Fouillées Konzeption sozialer Gerechtigkeit lehnen
sich—oftauch in wértlichen Ubernahmen —sehr eng an die entsprechenden Abschnit-
te in Grof3e Kracht 2017, 168-180 an.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Wirwerden also in eine bestimmte Gesellschaft hineingeboren, ob wir wol-
len oder nicht.—Ohne Zweifel, aber wir akzeptieren dann die vollendete Tat-
sache, und wenn wir das Erwachsenenalter erreicht haben, treten wir durch
unsere Taten dem Gesellschaftsvertrag bei, indem wir im Staat und unter
seinen Gesetzen leben. Nicht nur hier sprechen die Juristen von einem Quasi-
Vertrag, als wenn jemand irrtiimlich die fillige Summe eines anderen be-
zahlt; es ist ein reeller Vertrag, dessen srechtliches Zeichen<die Handlung
anstelle einer Unterschrift ist.« (Ebd., 10f.; Herv. i.0.)?

Jede politische Verfassung sei deshalb, zumal unter den Bedingungen eines
allgemeinen Wahlrechts, »nichts anderes als eine Erneuerung des Gesell-
schaftsvertrags, und diesmal eine feierliche Erneuerung, schriftlich und vor
Zeugen« (ebd., 11). Der demokratische Verfassungsstaat lasse sich demnach
als ein Organismus verstehen, »der aus Wahl und nicht mehr aus Notwendig-
keit« (ebd., 250) entsteht und seine Legitimitit aus den bewussten, politisch
reflektierten Willensbekundungen der Gesellschaftsmitglieder bezieht. Zwar
sei festzuhalten, dass die Idee eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags
nichts anderes als eine voluntaristische Fiktion darstellt; dennoch aber
konne und diirfe man, so betonte Fouillée mit Nachdruck, geschriebene
Verfassungen als angemessene politische Artikulation dieses Sozialkontrakts
interpretieren. In diesem Sinne wies er energisch den vor allem in Deutsch-
land - namentlich nannte er den Heidelberger Staatsjuristen Johann Caspar
Bluntschli - verbreiteten Verdacht zuriick, die Vertragstheorie sei in der
politischen Philosophie nur deshalb so beliebt, weil sie »der Selbstliebe der
Individuen schmeichle, indem sie sie glauben mache, selbst Griinder des
Staates zu sein« (ebd., 12). Dagegen erklirte er mit republikanischer Verve:
»Nein, es ist dies keine Frage der Selbstliebe, es ist eine Frage der Wiirde
und der Freiheit: denn wenn wir durch das Wahlrecht alle schon Gesetzgeber
sind, warum wollen wir dann nicht fiir uns selbst Griinder eines Staates
der Vernunft und des Rechts sein?« (Ebd.) Fouillée stellte dieses liberale
Zustimmungs- und Vertragsmotiv nun aber konsequent in den Zusammen-
hang der postliberalen Komplexititslagen der modernen Gesellschaft mit
ihren uniibersichtlichen Solidarititen und hielt fest:

2 Mit dem Begriff des Quasi-Vertrags griff Fouillée zurlick auf Abschnitte des Code civil,
die privatrechtliche Verbindlichkeiten regeln, die ohne expliziten Vertragsschluss be-
stehen und auf einer Art stillschweigendem Ubereinkommen beruhen, etwa bei der
treuhanderischen Vermégensverwaltung u.A. (Art. 1370-1381).



134

»Solidaritat zuerst«

»Die Solidaritit lasst ohne Zweifel das Ubel der einen auf die anderen zu-
riickfallen, aber sie erweitert auch das Gute des einen auf alle odervon allen
aufjeden. Sie verpflichtet von daher die Gesellschaft, ein Heilmittel fiirjedes
Ubel zu finden, das das Individuum betrifft, da dieses Ubel dazu tendiert, so-
zial zuwerden. Die Solidaritat stellt unsere modernen Gesellschaften vor die
Alternative: Fortschritt oder Untergang.« (Fouillée 1884, 152)

Dementsprechend forderte er planvolle wirtschafts- und sozialpolitische In-
itiativen der Regierung, um in die sozialen Solidarititen einzugreifen und
ihre Auswirkungen méglichst gerecht zu gestalten. Der von der liberalen Oko-
nomie so selbstbewusst und wortgewaltig propagierte Glaube an die Selbst-
heilungskrifte des Marktes habe namlich zu einer »exzessiven Akkumulati-
on des Kapitals bei den einen und zu einem Mangel des Notwendigen bei
den anderen« (Fouillée 1880, 406) gefithrt, sodass heute eine »gewisse Inter-
vention des Staates bei diesen Fragen, die man par excellence soziale Fragen
nennt« (ebd.; Herv. 1.0.), unverzichtbar sei. Niherhin sprach Fouillée von ei-
ner »reparierenden und vorsorgenden Gerechtigkeit« (Fouillée 1884, 129; vgl.
auch Fouillée 1880, 357-378), die sich nicht — wie im biirgerlichen Strafrecht —
auf ein Fehlverhalten Einzelner, sondern auf kollektive Verfehlungen der Ge-
sellschaft zu beziehen habe. Denn wie der Einzelne in der Pflicht stehe, sein
individuell begangenes Unrecht privatrechtlich zu kompensieren, so gebe es
auch fiir die Gesellschaft eine Rechtspflicht zu einer entsprechenden Wie-
dergutmachung. Und so wie der Staat die >Reparatur-Pflicht« fiir individu-
elles Unrecht lingst verbindlich festgelegt habe und durch sein Rechtswesen
sanktionsbewehrt gewihrleiste, so habe er sie auch im Bereich des sozialen
Unrechts wahrzunehmen. Das Rechtssystem sei deshalb so zu reformieren,
dass es kiinftig nicht nur das Privatrecht, sondern auch das neue Feld des
Sozialrechts angemessen bearbeiten kann.

Die sozialrechtliche justice réparative et préventive miisse diejenigen Unge-
rechtigkeiten ausgleichen, »die sich aus der fatalen Wirkung der Gesetze der
Natur oder des sozialen Lebens selbst ergeben« (Fouillée 1884, 129f.). SchlieRR-
lich gebe es zahlreiche »Ungerechtigkeiten, die von der ganzen Gesellschaft
begangen werden und deren Auswirkungen durch die Jahrhunderte fortbe-
stehen: Die Solidaritit der Generationen untereinander fordert, dass die Fol-
gen dieser Ungerechtigkeit annulliert und kompensiert werden.« (Fouillée
1880, 408) Dazu brauche es eine komplexe Idee sozialer Gerechtigkeit, die
tiber die abstrakte Tauschgerechtigkeit der wirtschaftsliberalen Lehren deut-
lich hinausgeht. Denn schon jeder lebende Organismus kennzeichne sich, wie



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Fouillée ausfiihrte, nicht durch egalitir-reziproke Tauschbeziehungen zwi-
schen den einzelnen Organen, sondern durch eine proportional-distributive
Gerechtigkeit. Hier erhalte nimlich jede einzelne Zelle ihre Nihrstoffe nach
ihrer je eigenen Funktion und ihren je eigenen Bediirfnissen. Und dieses Prin-
zip miisse, so Fouillée, auch fiir die menschliche Gesellschaft gelten, in der
sich die Zuteilungsprozesse nicht unbewusst und anonym, sondern »unter
dem Einfluss der Ideen und mithilfe freier Ubereinkiinfte« (ebd., 405) herstel-
len und sich insofern durch ihre vertraglich-freiwillige Dimension kennzeich-
nen. Diese Freiwilligkeitsdimension diirfe aber nicht so verstanden werden
wie in den wirtschaftsliberalen Interpretationen des Sozialvertrags, die auf
dieser Grundlage fiir ein »machen lassen, geschehen lassen, sterben lassen«
(laisser faire, laisser passer, laisser mourier) pladierten (vgl. ebd., 405). Fouillée
wirft den liberalen Okonomen deshalb vor, dass sie sich »bis zum Exzess auf
die Idee des Sozialvertrags« berufen, »wihrend sie zur gleichen Zeit diejenige
des sozialen Organismus missachten« (ebd.).

Nicht individuelle Tugend, sondern soziales Recht

Fouillée zufolge miisse es den modernen demokratischen Gesellschaften
um die moglichst weitgehende Herstellung jener — nicht etwa empirisch
bestehenden, sondern normativ einzufordernden — Normalititsbedingun-
gen von egalitirer Freiheit und Gleichheit zwischen den Individuen gehen,
auf denen die Idee des Sozialvertrags konstitutiv beruht. »Diese normalen
Bedingungen bestehen darin, dass die Vertragspartner bzw. die Assoziierten
wirklich frei und miindig sein sollen.« (Fouillée 1884, 129) Deshalb miisse
man auf die zahlreichen gesellschaftlichen Einschrinkungen dieser Nor-
malititsbedingungen, die sich im Laufe der Geschichte durch die Fatalitit
der sozialen Solidarititen entwickelt haben und stets weiterentwickeln, so
reagieren, dass sie »nach Mafigabe des Moglichen abgeschaftt oder verringert
werden. Dies ist die allgemeine Regel, die zunichst aufgestellt werden muss«
(ebd., 129f). Fouillée sympathisierte also vorbehaltlos mit der egalitiren
Idee des bewussten Vertrags, bestand aber darauf, dass ein solches Vertrag
nur dann in einer freien und gerechten Weise geschlossen werden konne,
wenn alle Vertragspartner iiber ein hinreichendes Mafd an 6konomischer und
politischer Freiheit verfiigen. Diese Vorbedingung sei jedoch in keiner Weise
erfullt:

135



136

»Solidaritat zuerst«

»Diejahrhundertelang unterworfenen Klassen, die nicht die gleichen Rechte
wie die anderen genossen haben, konnten sich nichtin der gleichen Freiheit
entfalten und befinden sich mit den anderen nicht in wirklich gleichen Be-
dingungen; sie konnten nicht wie diese ihre Vernunft aufklaren; sie konnten
nicht einmal wie diese von allen Friichten ihrer Arbeit profitieren; schluss-
endlich sind sie festgelegt auf das Elend von Entbehrungen, die eine Art von
Schicksal von Generation zu Generation weitergibt.« (Fouillée 1880, 367)

Deshalb miisse z.B. derjenige, der einen Kriminellen verurteilen will, »alle
Einfliisse, alle begleitenden Verantwortlichkeiten, alle Solidarititen in Rech-
nung stellen« und

»auch das Milieuanklagen; die Familie des Kriminellen, die ihm wahrschein-
lich weder eine gute Erziehung noch hinreichend unwiderstehliche Beispie-
le der Tugend gegeben hat; die Gemeinde, in der er gelebt und in der er
ohne Zweifel weder genug Hilfe noch ausreichenden Schutz gefunden hat;
die Nation, zu der er gehdrt und die sich immer noch zu wenig um die Erzie-
hung des Volkes, um die Mittel zur Sicherung der Arbeiter und um passende
Cesetze kiimmert, die das Verbrechen verhindern, indem sie das Elend ver-
hindern« (ebd., 305).

Dabei lief? Fouillée keinen Zweifel daran, dass die Idee der justice réparati-
ve nicht auf moralische Intuitionen menschlicher Verbundenheit, sondern
ausschliefilich auf die sozialwissenschaftliche Entdeckung der Solidaritit zu-
riickgehe: »Sie ist eine allgemeine Pflicht der Gerechtigkeit, sie ist ein Werk
der Wissenschaft und nicht des reinen Gefiihls.« (Fouillée 1884, 152) Die iiber-
lieferten Motive der christlichen Barmherzigkeit wollte er deshalb durch eine
moderne, dem wissenschaftlichen Geist der Zeit entsprechende philanthropie
éclairée, eine aufgeklirte Menschenfreundlichkeit ersetzen, die sich von der
reinen Gefiihligkeit der Liebe und der Briiderlichkeit deutlich emanzipiert.
Schlielich gelte: »Derjenige, der geliebt wird, will er nicht auch respektiert,
d.h. als wiirdig anerkannt werden? Die Liebe ist vor allem ein Gefiihl, wih-
rend das Recht eine Idee ist; die Liebe ohne das Recht ist wie ein Blinder, der
euch bei dem Versuch, euch zu umarmen, st6f3t und verletzt. Die aufgeklarte
Liebe (Vamour éclairée) ist selbst schon eine Gerechtigkeit.« (Fouillée 1880, 342)

Die Idee der Briiderlichkeit der Menschen wollte Fouillée allerdings kei-
neswegs aufkiindigen. Vielmehr wollte er sie auf eine ethisch und empirisch
deutlich modernere Grundlage stellen. So notierte er:



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Wir sind Briider, weil wir beim Eintritt in die Gesellschaft freiwillig ein glei-
ches Ideal akzeptieren und weil wir uns verpflichten, in ihr ein und dieselbe
Familie zu bilden; wir sind auch deshalb Brider, weil wir natiirlicherweise
Mitglieder ein und desselben Organismus sind, weil wir ohne einander nicht
leben und uns entfalten konnen, weil unsere Moralitat selbstan den sozialen
Zustand und die Moralitit der Gemeinschaft gebunden ist.« (Ebd., 410)

Aber nicht diese Briiderlichkeit, sondern erst das Faktum der sozialen Soli-
daritat fordere, so Fouillée, autoritativ als Rechtspflicht des Staates, was die
alten Ideale der Wohltitigkeit und der Nachstenliebe nur als freiwillige, recht-
lich nicht geschuldete Hilfe betrachteten. Von daher formulierte er denkbar
scharf: »Die Freiwilligkeit der Nachstenliebe ist ein religiéses und moralisches
Vorurteil, das aus einer unzureichenden Analyse des Rechts entsteht.« (Fouil-
lée 1884, 133)

Je mehr aber die Zivilisationsgeschichte der Menschheit voranschreite,
umso mehr werde eine justice réparative et préventive an die Stelle von Almosen
und Mildtitigkeit treten. Ein Findelkind zu unterstiitzen, sei in diesem Sinne
kein Akt der Nichstenliebe, sondern eine Pflicht der Gerechtigkeit, denn eine
Gesellschaft habe nicht das Recht, Findelkinder einfach sterben zu lassen, da
die Sorge fiir die Kinder angeblich die Pflicht der Eltern sei. Vielmehr sei hier
die Gesellschaft selbst zur Hilfe verpflichtet: »Sie schuldet ihnen die Lebens-
mittel, mit der allgemeinen und beruflichen Bildung, und indem sie ihnen
diese gibt, tut sie nichts anderes als eine allgemeine Schuld der reparieren-
den Gerechtigkeit zu begleichen.« (Ebd., 132) Schlieflich hatte schon die Re-
volutionsverfassung vom Juli 1793, an die Fouillée in diesem Zusammenhang
erinnerte, feierlich dekretiert: »Die 6ffentliche Unterstiitzung ist eine heilige
Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren ungliicklichen Mitbiirgern den Unter-
halt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder denen, die auRerstande
sind zu arbeiten, die Mittel fiir ihr Dasein sichert.« (Art. 21) Allerdings sollte
die Verfassung von 1795 auf diesen Rechtsanspruch bereits wieder verzichten,
denn man beschrinkte sich nun darauf, als Rechte der Menschen lediglich
Freiheit, Gleichheit, Sicherheit und Eigentum festzuschreiben (vgl. Gauchet
1991, 109-116).

Zahlreiche soziale Reformideen, die die Solidaristen seit den 1890er-
Jahren politisch zu verwirklichen versuchten, finden sich bereits in den
Schriften Alfred Fouillées angesprochen. So wies er etwa — gegen die gin-
gigen liberalen Eigentumstheorien mit ihrem Theorem eines rechtmifligen
Eigentumserwerbs durch individuelle Arbeit auf freiem und unbearbeitetem

137



138

»Solidaritat zuerst«

Boden - darauf hin, dass das Land heute vollstindig eingeziunt und ver-
geben sei. Deshalb habe niemand mehr die reelle Chance, auf diese Weise
individuelle Eigentumsrechte zu erwerben. Im Gegenzug entstehe fiir den
Einzelnen aber — und dies ist ein auf Auguste Comte zuriickgehendes, spiter
klassisch gewordenes solidaristisches Argument — »der Bereich des kollekti-
ven Reichtums, vergrofiert durch alle Generationen, die ihm vorausgegangen
sind« (Fouillée 1884, VI). Von daher kénne man fiir jeden Einzelnen festhal-
ten: »Es steht also ein sozialer Schatz (un trésor social) zu seiner Verfiigung;
durch die Arbeit kann er daraus schopfen, was er zum Leben braucht.« (Ebd.)
Vor diesem Hintergrund betonte Fouillée — mit dem Programmbegriff einer
propriété sociale — die gleichermafien individuellen wie sozialen Dimensionen
von Eigentum und Wohlstand. Zugleich sprach er sich aber sehr energisch
gegen sozialistische Kollektivierungsprogramme aus. Es ging ihm vielmehr
— ganz in der republikanisch-kleinbiirgerlichen Tradition der classes moyennes
— um eine politische Kombination aus Elementen eines individuellen und
eines sozialen Eigentums. Konkret sprach er von drei Formen politisch zu
gewihrleistenden sozialen Eigentums, die sich aus dem allen Menschen zur
Verfigung stehenden materiellen, intellektuellen und moralischen Erbe der
Gesellschaft ergeben und auf die demokratische Gesellschaften allen ihren
Mitgliedern einen Partizipationsanspruch einrdumen miissten: Teilhabe am
kollektiven Kapital und an 6ffentlichen Diensten, Teilhabe an der politischen
Macht und Teilhabe an intellektueller und moralischer Bildung (vgl. ebd.,
VIIIf.). Diese Formen sozialen Eigentums gelte es — neben dem weiterhin
bestehenden privaten Eigentum — in Zukunft einzurichten, auszubauen und
allen Gesellschaftsmitgliedern in ausreichendem Mafe bereitzustellen.

Mit der Formel der dette générale de justice réparative, aber auch mit der
auf Randbestimmungen des Code civil zuriickgehenden Rede vom quasi-con-
trat hatte Fouillée, wie man resiimierend festhalten kann, schon zu Beginn
der 1880er-Jahre zwei ebenso anschauliche wie pathostrichtige Formeln in
die politische Philosophie der Dritten Republik eingefithrt, die um die Jahr-
hundertwende, in der eigentlichen Blittezeit der solidaristischen Bewegung,
eine kaum zu iiberschitzende sozialphilosophische Bedeutung erlangen soll-
ten.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Als Schuldner der menschlichen Assoziation geboren«

Im Anschluss an die Arbeiten von Alfred Fouillée bemiihte sich dann vor allem
Léon Bourgeois um die Entwicklung einer solidaristischen Theorie sozialer
Gerechtigkeit.® Stirker als die anderen Solidaristen zielte er dabei auf eine
vertragstheoretische Konzeption, mit der er auch einen Anschluss an den po-
litischen Liberalismus herstellen wollte. Auch bei ihm stand - wie bei Comte
— das Motiv der sozialen Schuld (dette sociale) im Mittelpunkt, das er aber nicht
nur zur Illustration der unentrinnbaren historisch-sozialen Solidarzusam-
menhinge verwendete. Vielmehr baute er dieses Motiv systematisch zu ei-
ner demokratischen Theorie sozialer Gerechtigkeit auf vertragstheoretischer
Grundlage aus — und betrat damit theoretisches Neuland. Bourgeois’ solida-
ristisches Konzept sozialer Gerechtigkeit markiert einen neuen sozialphiloso-
phischen Theorieansatz, der heute zwar weitgehend in Vergessenheit geraten
ist, dessen Potenzial aber noch immer relevant und inspirierend sein diirfte.

Bourgeois verband mit Fouillées Idee des Quasi-Vertrags die Hoffnung,
eine »prizise Regel« (Bourgeois 2020, 27) fiir eine vom Staat gesetzlich vorzu-
nehmende monetire Umverteilung von den wohlhabenden zu den notleiden-
den Gesellschaftsschichten gewinnen zu konnen. Wihrend man bisher, wie
er in seiner Programmschrift Solidarité aus dem Jahr 1896 konstatierte, »als
einzigen Schlachtruf die liberale und die sozialistische Losung des Problems
der Verteilung des Reichtums« (ebd., 8) vernahm, habe sich mittlerweile eine
»hohere Anschauung« (ebd., 9) herausgebildet: die Anschauung, dass es »zwi-
schen jedem Individuum und allen anderen [..] eine notwendige Beziehung
der Solidaritit« gebe und dass »allein das genaue Studium« dieser Solidari-
tit »das Mafd der Rechte und Pflichten eines jeden gegeniiber allen und aller
gegeniiber jedem angeben« konne (ebd., 10).

So habe die in den letzten Jahrzehnten aufgekommene Sozialwissenschaft
deutlich gemacht, dass nicht nur die physikalische, chemische und biologi-
sche Welt, sondern auch die Welt des sozialen Lebens »unumginglichen Ge-
setzen« (ebd., 13) gehorchen. An ihnen finden, so Bourgeois, noch so ambi-
tionierte politische Versuche einer grundlegenden Umgestaltung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, wie sie vor allem von den Sozialisten vertreten wiir-
den, ihre Grenze. Denn in der Gesellschaft kénne nun einmal nichts erreicht

3 Die folgenden Ausfithrungen zur Gerechtigkeitstheorie Léon Bourgeois’ lehnen sich —
oft auch in wértlichen Ubernahmen — sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in
Grof3e Kracht 2017, 234-258 an.

139



140

»Solidaritat zuerst«

werden, »was aufderhalb der Naturgesetze und gegen sie unternommen wird«
(ebd.). Diejenigen, die »die soziale Welt nach dem Bild ihres Traumes rekon-
struieren« wollen, miissten deshalb einsehen, dass ihre Vorstellungen so un-
realistisch sind »wie das Ptolemiische Weltbild« (ebd., 13). Zugleich er6ffnen
die Wissenschaften dem Menschen jedoch auch, so Bourgeois, bisher unge-
ahnte Handlungsméglichkeiten, um »die Oberfliche dieser Welt zu transfor-
mieren und aus den Naturkriften — bis dahin verschleierte, mysteridse und
gefiirchtete Gestalten — seinem Willen unterworfene Sklaven zu machenc;
und dies gelte fiir die Phinomene der Natur ebenso wie fiir die Phinome-
ne der Gesellschaft (ebd., 14). Von daher sei es grundsitzlich méglich und an
der Zeit, die GesetzmiRigkeiten des historischen und sozialen Lebens nicht
einfach resignativ hinzunehmen. Man kénne sie stattdessen auch »der Ord-
nung der moralischen Idee unterwerfen« (ebd., 15). Schliefilich sei der Mensch
in der sozialen Welt »nicht blof§ Zuschauer, sondern auch Akteur; er suche
»nicht nur die Wahrheit, sondern auch das Gute« und kénne deshalb gegen-
tiber »dem sozialen Dramac seiner Zeit »nicht gleichgiiltig bleiben« (ebd., 14).

Angesichts der enormen Bedeutung der dette sociale lautet der Fundamen-
talsatz von Bourgeois’ Solidarité: »Der Mensch wird nicht erst im Laufe seines
Lebens zum Schuldner seiner Zeitgenossen; er ist Schuldner bereits seit dem
Tag seiner Geburt. Der Mensch wird als Schuldner der menschlichen Assozia-
tion geboren.« (Ebd., 41) Vom Beginn seines Lebens an beginne der Mensch,
so Bourgeois, »sich eines immensen Kapitals zu erfreuen, welches andere,
vorhergehende Generationen angespart haben« (ebd.). Schon das Kind werde
»kein Bediirfnis befriedigen, keine seiner sich herausbildenden Fahigkeiten
ausiiben konnen, ohne aus dem immensen Reservoir an niitzlichen Dingen
zu schopfen, welche die Menschheit angehiuft hat« (ebd., 42):

»Und je mehr es in seinem Leben voranschreitet, desto mehr wird es seine
Schuld wachsen sehen, denn jeden Tag wird ihm aus dem von der Mensch-
heit geschaffenen materiellen und geistigen Werkzeug ein neuer Gewinn
erwachsen: Schuld in jedem seiner Schritte auf den Strafien, welche die
Menschen zum Preis Tausender Qualen, ja zuweilen Tausender Toter, durch
Sumpf und Gebirge gebaut haben; Schuld in jeder Umdrehung des Rades
von Auto oder Zug, injeder Umdrehung der Schiffsschraube; Schuld in jeder
Konsumierung eines Produkts aus Landwirtschaft, Industrie oder Wissen-
schaft; Schuld gegeniiber all den Toten, die dieses Erbe hinterlassen haben,
gegenliber all jenen, deren Arbeit die Erde, dieses zu Unzeiten unwirtliche



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

und diistere Obdach, in ein weites fruchtbares Feld, in eine schopferische
Fabrik verwandelt hat.« (Ebd., 43)

Bourgeois formulierte hier eine ganze Litanei der unermesslichen sozialen
Schuldverhiltnisse, denen sich kein in der Gesellschaft lebender Mensch ent-
ziehen konne. Statt von einer sozialen Schuld wire aber wohl besser von einer
sozialen Hypothek zu sprechen, denn es geht hier ja nicht um ein personli-
ches Fehlverhalten oder ein individuelles Vergehen. Es geht ausschlieflich um
die in modernen Gesellschaften nun einmal vorhandenen Abhingigkeitsver-
hiltnisse, um die vorgingig zu jedem individuellen Handeln immer schon
bestehenden historisch-sozialen Vorleistungen der Gesellschaft, denen sich
niemand entziehen kann und denen die Individuen ihre heutigen Freiheits-
und Wohlstandschancen in fundamentaler Weise verdanken.

Jeder in der Gesellschaft lebende Mensch ist also, wie Bourgeois empha-
tisch hervorhob, »zu jeder Stunde ein Schuldner ihr gegeniiber« (ebd., 36; Herv.
i.0.). Genau hier liege fiir jedes Individuum »die Basis seiner Pflichten, die
Last seiner Freiheit« (ebd.). Die Verpflichtung jedes Einzelnen gegeniiber der
Gesellschaft sei »schlicht und einfach das Gegenstiick der Vorteile, die ein
jeder aus dem Gesellschaftszustand zieht, der Preis der Dienste, welche die
Assoziation einem jeden leistet« (ebd., 37). Und diese Verpflichtung bezie-
he sich nicht nur auf die gegenwirtig lebenden Mitglieder der Gesellschaft,
sondern auch auf simtliche Vorgingergenerationen. Da diese ihr »Kapital an
Ideen, Kriften und niitzlichen Dingen« fiir alle nachkommenden Generatio-
nen geschaffen haben, so gelte fiir uns, dass wir unsere soziale Hypothek auch
abzutragen haben an denjenigen, »die nach uns kommen werden« (ebd., 44).
Die gegenwirtige Generation habe insofern die Pflicht, das unermessliche,
von unseren Vorgangern erhaltene Erbe an Giitern, Ressourcen und Fihig-
keiten »zu bewahren und treu weiterzugebenc; und zwar »unter der Auflage,
es zu vermehren« (ebd.). Denn jeder Mensch gehe, »indem er in den Besitz
dieses besseren Zustands der Menschheit eintritt, den ihm seine Vorfahren
bereitet haben, nach seiner Geburt die Verpflichtung ein, durch seine eigene
Anstrengung nicht nur am Erhalt der Zivilisation mitzuwirken, an der er sei-
nen Anteil nehmen wird, sondern iiberdies auch an der weiteren Entwicklung
dieser Zivilisation« (ebd., 45).

141



142

»Solidaritat zuerst«

Der riickwirkende Quasi-Vertrag der sozialen Gerechtigkeit

Bourgeois kombinierte das solidaristische Schuld- und Dankbarkeitsmotiv,
das schon Comte dhnlich intensiv vertreten hatte, nun explizit mit der von
Fouillée inspirierten Idee des Gesellschaftsvertrags. Der Vertrag, d.h. die freie
und reflektierte Zustimmung, sei unter den heutigen Bedingungen nimlich
die einzig angemessene und legitime Form, in der sich die Individuen mit-
einander verbinden. Und dies gelte nicht nur fir individuell geschlossene Pri-
vatvertrage, sondern auch fir die Idee des Gesellschaftsvertrags, mit dem sie
sich als ein demokratisches Gemeinwesen konstituieren. Bourgeois zufolge
haben weder der Staat noch die Gesellschaft eine aufierhalb der Individuen
bestehende »reelle Existenz«, auf deren Grundlage sie sich als »Subjekt be-
sonderer und héherer, den Rechten der Menschen entgegengesetzter Rechte«
behaupten kénnten (Bourgeois 2020, 33). Man kénne in der Moderne nim-
lich grundsitzlich nur von den Menschen als »den einzig moglichen Subjek-
ten von Recht und Pflicht« (ebd.) sprechen. Dementsprechend seien in den
letzten Jahrzehnten, wie Bourgeois im Anschluss an das berithmte From sta-
tus to contract-Theorem des britischen Rechtshistorikers Henry Sumner Maine
betonte, die arrangements d'autorité auch durch arrangements contractuelles er-
setzt worden, was einen elementaren Fortschritt in der Rechtsentwicklung
der Menschheit darstelle (vgl. ebd., 46).*

Fiur eine heute tragfihige Theorie sozialer Gerechtigkeit miisse man
deshalb auf die Idee des Gesellschaftsvertrags zuriickgreifen, wie sie in der
Geschichte der jiingeren politischen Philosophie vor allem von Jean-Jacques
Rousseau vertreten worden sei. Rousseau gehe aber, so Bourgeois, von einem
urspriinglichen Sozialvertrag aus, von einer »ersten Ubereinkunft« (ebd.,
35, Anm. 20) der Menschen in einem sogenannten Naturzustand, durch die
erst der Gesellschaftszustand hervorgerufen worden sei. Zudem unterstelle
er einen »am Anfang aller Dinge perfekten, sofort mit absoluten Rechten
und Pflichten [..] ausgestatteten Menschen«, der durch »die Laster der
Institutionen« schrittweise deformiert werde (ebd.). Dagegen sei aber fest-
zuhalten, dass »am Ausgangspunkt« der gesellschaftlichen Entwicklung der
Menschheit »der brutale Kampf um die Existenz« gestanden habe (ebd.). Die
»Idee einer freiwilligen Assoziation« sei erst »durch die Evolution der zufillig

4 Die deutsche Ausgabe iibersetzt arrangements mit »Ubereinkiinfte« und spricht dem-
entsprechend missverstandlich von »Ubereinkiinften per Vertrag« und »Ubereinkiinf-
ten per Autoritat«.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

gebildeten Gruppen in Richtung eines héheren Zustands von Intelligenz und
Moralitit« entstanden (ebd.). Und erst diese Evolution habe »auf den Ruinen
des Zustands von Krieg und Autoritit, in einem langsamen Werden die
Ankunft des friedlichen und vertragsmifiigen Regimes vorbereitet« (ebd.).

Gegenliufig zu den Theorien eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags
miisse man deshalb, so Bourgeois, die Idee eines erst riickwirkend geschlos-
senen Quasi-contrat d'association humaine entwickeln. In diesem Sinne gelte
dann:

»Dort, wo der Sachzwang die Menschen miteinander in Beziehung bringt,
ohne dass ihr vorgingiger Wille die Bedingungen dieses einzufithrenden
Arrangements hitte aushandeln kénnen, darf das Gesetz, welches diese Be-
dingungen zwischen ihnen festlegt, nichts anderes sein als eine Interpretation
und Reprisentation des Ubereinkommens, welches sich zuvor zwischen ihnen ht-
te herausbilden miissen, wenn sie frei und gleich hdtten beraten konnen. Einziges
Fundament des Rechts wird also die Annahme der Zustimmung sein, welche
ihre freien und gleichen Willen gegeben hatten. Der Quasi-Vertrag ist nichts
anderes als der riickwirkend gebilligte Vertrag.« (Ebd., 46; Herv. i.0.)

Dieser riickwirkende Quasi-Vertrag bringt Bourgeois zufolge genau diejeni-
gen Regeln eines sozialen Ausgleichs, einer monetiren Kompensation zwi-
schen den Bevorteilten und den Benachteiligten des gesellschaftlichen Soli-
darzusammenhangs hervor, auf die sich die Gesellschaftsmitglieder, »wenn
sie zuvor frei und gleich gewesen wiren, zwischen sich in gleicher Morali-
tit die Bedingungen ihrer Ubereinkiinfte zu diskutieren, vertraglich geei-
nigt hitten, um »die Nutzen und Lasten gerecht [zu] verteilen« (ebd., 34).
Der Vertrag ziele »auf die gerechte Bewertung der ausgetauschten Dienste,
das heifdt die gerechte Aufteilung der Nutzen und Lasten, der sozialen Aktiva
und Passiva« (ebd., 48). In diesem Sinne schaffe er als den eigentlichen »Ge-
genstand des sozialen Gesetzes« eine neue, konkret formulierbare und »im
Recht griindende Verpflichtung« des Individuums zur monetiren Kompen-
sation, zur Begleichung seiner sozialen Hypothek gegeniiber der Gesellschaft
(ebd.). Und genau dies liefere die Grundlage des gesuchten, iiber die privat-
rechtlichen Bestimmungen des biirgerlichen Rechts hinausgehenden Sozial-
rechts, das zur Losung der sozialen Frage so dringend bendtigt werde. Denn
das positive Gesetz konne und diirfe auf dieser Grundlage »durch zwingende
Sanktionen das Abtragen der sozialen Schuld sichern« (ebd., 52). Und Bour-
geois nannte auch gleich die zahlreichen Felder, auf denen dieses neue So-

143



m

»Solidaritat zuerst«

zialrecht zum Tragen kommen miisse: »Steuern, Eigentum, Erbe, Fiirsorge,
Organisation der 6ffentlichen Dienste« (ebd., 54).

Dieses Konzept einer Vertragstheorie der sozialen Gerechtigkeit wolle
aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, nicht so weit gehen wie der
Gesellschaftsvertrag Rousseaus, der »die véllige Ubereignung eines jeden
Assoziierten mit allen seinen Rechten an die Gemeinschaft« verlange und
deshalb vor allem in der sozialistischen Theorie so beliebt sei, die von dieser
Ausgangsannahme »die Giitergemeinschaft abzuleiten« versuche (ebd., 37).
Die individuellen Rechte der Einzelnen sollten und diirften aber, so Bour-
geois, keineswegs aufgegeben werden. Im Gegenteil: Sei fiir den Einzelnen
die dette sociale »einmal gemessen und als natiirlich und legitim angesehen,
bleibt der Mensch tatsichlich frei, im vollen Genuss seiner Freiheit, denn er
bleibt mit seinem gesamten Recht ausgestattet« (ebd., 38).

Ziel der Natur und Ziel der Gesellschaft

Bourgeois’ Programmschrift Solidarité hatte 1896 noch ganz allgemein von ei-
ner sozialen Verpflichtung gesprochen, »die fiir jeden Menschen aus seinem
Zustand eines Schuldners gegeniiber allen resultiert« (Bourgeois 2020, 52).
Sie hatte in Sachen monetirer Umverteilung eine Gesetzgebung gefordert,
die »von jedem assoziierten Menschen die Ausfithrung dieser vorrangigen
Pflicht einfordert« (ebd., 52f.). Die gravierenden sozialen Unterschiede,
die erheblichen Einkommens- und Vermogensungleichheiten zwischen den
Gesellschaftsmitgliedern kamen dabei merkwiirdigerweise nicht niher zur
Sprache, sodass keinerlei Differenzierungen bei der Frage vorgenommen
wurden, in welcher Hohe die verschiedenen sozialen Gruppen von dieser
Riickzahlungspflicht jeweils betroffen seien. Auch blieb die Frage ausgeblen-
det, ob wirklich allen Gesellschaftsmitgliedern die sozialen Solidarititen in
gleicher Weise zugutekommen oder ob nicht davon auszugehen ist, dass
einige Gruppen in besonderer Weise profitieren, wihrend andere die Vorteile
ihrer Gesellschaft deutlich weniger nutzen kénnen. Solidarité spricht ledig-
lich simplifizierend und eigenartig abstrakt von »der Schuld des Menschen
gegeniiber den Menschen« (ebd., 54) und davon, dass »der Mensch unauf-
hérlich von den Vorteilen profitiert, die das soziale Milieu bietet« (ebd., 53).
Damit fillt diese Schrift aber ihrer eigenen Uberzeugung in den Riicken,
dass es nicht den Menschen, sondern nur verschiedene Menschen gebe, die



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

in unterschiedlicher Weise und mit verschiedenartigen Auswirkungen in die
sozialen Solidarititen ihrer Zeit und ihrer Gesellschaften eingebunden seien.

In spiteren Reden und Schriften griff Bourgeois diese Fragen dann aber
systematisch auf und nahm weiterfithrende Klirungen vor, ohne die sich kein
angemessenes Bild von seiner Konzeption sozialer Gerechtigkeit gewinnen
lasst.® In Solidarité hatte er mit einer gewissen naturalistischen Schlagseite
erklirt: »Die durch die Wissenschaft geleitete Vernunft definiert die unum-
ginglichen Gesetze des Handelns; der vom moralischen Gefithl angetriebene
Wille fithrt dieses Handeln aus.« (Ebd., 16) So hitten zwar die Sozialisten
Recht, wenn sie »die Gleichgiiltigkeit verurteilen und die Heilung des Ubels«
anstreben; mehr noch hitten allerdings die Okonomen Recht, »wenn sie jeden
Heilungsversuch den Regeln der Tatsachenwissenschaft unterordnen« (ebd.).
Denn letztlich sei der »durch die Wissenschaft geleiteten Vernunft« Vorrang
vor dem »moralischen Gefiihl« einzurdumen, da sie aufgrund ihrer Einsicht
in die nicht hintergehbaren Gesetzmifligkeiten des sozialen Lebens den Rah-
men vorgibt, innerhalb dessen sich die moralischen Bemithungen um das Gu-
te bewegen konnten. Das Thema der Gerechtigkeit und der sozialen Ungleich-
heit spielte in Solidarité insofern nur eine untergeordnete Rolle. Und so blieb
unklar, ob und inwiefern den normativen Prinzipien von Freiheit und Gleich-
heit ein eigenstindiger moralischer Geltungsanspruch gegeniiber Natur und
Gesellschaft zugesprochen werden kann oder ob am Ende einfach die Uber-
macht der faktischen Verhiltnisse anzuerkennen ist, der man sich mehr oder
weniger resignativ beugen muss.

In seinen Beitrigen zu den Solidarismus-Konferenzen der Ecole des hautes
études sociales im Herbst des Jahres 1901 nahm Bourgeois dann aber eine kla-
re Trennung von Natur und Gesellschaft, von empirischer Wissenschaft und
moralischem Gefiihl vor und sprach beiden einen je eigenen Wert zu. Damit
riickte er den Gegensatz von sozialer Faktizitit und moralischer Geltung in
den Fokus, sodass die Emporung iiber gesellschaftlich verursachtes Unrecht —
statt als wissenschaftlich >unaufgeklirt« verdichtigt und auf diese Weise po-
litisch entschirft zu werden — nun zum eigentlichen Ausgangspunkt der soli-
daristischen Theoriebildung werden konnte. Die Natur, so erklirte Bourgeois
nun, habe ihre Ziele in sich selbst, und diese Ziele seien »nicht die unsrigen«
(Bourgeois 1907, 10). Das Ziel des Menschen in der Gesellschaft sei jedoch die

5 Esist bedauerlich, dass die erste, im Jahr 2020 erschienene deutsche Ausgabe von Tex-
ten Bourgeois’ (Bourgeois 2020) keinerlei Hinweise auf diese spiteren Texte enthilt
und nahezu ausschlielich friedenspolitische Reden Bourgeois’ prasentiert.

145



146

»Solidaritat zuerst«

Gerechtigkeit, auch wenn sich keine allgemeingiiltige Definition dieses Prin-
zips angeben lasse. Ahnlich wie Fouillée verzichtete nimlich auch Bourgeois
auf den Anspruch, eine philosophisch-metaphysische Begriindung des Ge-
rechtigkeitsprinzips liefern zu wollen. Stattdessen notierte er lakonisch und
ganz im Sinne eines moralischen common sense-Pragmatismus:

»Niemand hat bestritten, dass das Ziel der Cesellschaft die Gerechtigkeit
sein soll. Heute tritt eine metaphysische Sorge zutage: Man fragt nach der
Natur, der Herkunft und der philosophischen Definition der Gerechtigkeit.
Esistaberunniitz, sich gegenwirtig solche Fragen zustellen. Wirstellen eine
Tatsache fest: Das Bedrfnis nach Gerechtigkeit existiert in jedem Bewusst-
sein, und es herrscht unbedingt. Ob der Begriff der Gerechtigkeit eine an-
geborene Idee, ein innerer Ausdruck eines —ich weif$ nicht wie — aufderhalb
unseres Geistes bestehenden Ideals oder vielleicht eine relativ neue Errun-
genschaft, das Resultat einer sikularen Evolution ist, interessiert uns wenig.
Wirnehmensie als ein Gegebenes, und das ist unser Ausgangspunkt.« (Ebd.,
27)

Wihrend die Okonomen, so Bourgeois, dazu neigten, den ungehinderten
Konkurrenz- und Vernichtungskampf in naturalistischer Manier als »Ziel
der Gesellschaft« (vgl. ebd., 10) auszugeben, sei festzuhalten, dass sich die
Menschen aufgrund ihrer moralischen Gefithle und Uberzeugungen nicht
einfach mit einem solchen Gesellschaftsmodell abfinden oder gar anfreunden
wollen. Sie wiirden es vielmehr als ihre Pflicht betrachten, »dem Kampf nicht
teilnahmslos zuzusehen, nicht gleichgiiltige Zuschauer des Sieges der einen
und der Niederlage der anderen zu sein« (ebd., 29). Deshalb resultiere aus
diesem Gegensatz zwischen naturalistischem Szientismus und moralischer
Selbstverstindigung die Notwendigkeit eines planvollen politischen Verinde-
rungshandelns, wie es das neue Sozialrecht des Wohlfahrtsstaates ins Auge
fasse, um auf die Herausforderungen der solidarité de fait mit einer politisch-
demokratisch zu entfaltenden solidarité refléchie et voulue zu reagieren. Denn
»die Gerechtigkeit, die wir in allen unseren Bemithungen voranzutreiben
haben, erreichen wir nur durch eine reflektierte und gewollte Solidaritit«

(ebd., 11).



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Soziale Schuldner und soziale Glaubiger

In diesem Zusammenhang rekurrierte Bourgeois erneut auf das Motiv der
sozialen Schuld aller Menschen und die daraus resultierenden Rickzahlungs-
pflichten. Anders als in Solidarité stellte er nun aber auch Reflexionen zur
ungleichen Verteilung und Begleichung dieser Schuld an. Im Blick auf das
schon in Comtes Catéchisme positiviste formulierte Motiv der Rilckerstattung
(vgl. Comte 1891, 315) erweiterte er das solidaristische Schuld-Thema damit
um fundamentale Differenzierungen, in denen es neben dem Motiv des so-
zialen Schuldners nun auch um die Idee des sozialen Gliubigers geht, d.h.
um die Frage, ob die Gesellschaft nur den vom Sozialzusammenhang beson-
ders profitierenden Mitgliedern eine soziale Rechnung prasentieren darf —
oder ob umgekehrt auch die davon besonders benachteiligten Individuen ih-
rerseits eine entsprechende Rechnung erstellen und von ihrer Gesellschaft so
etwas wie eine soziale Wiedergutmachung erwarten kénnen und diirfen.

So sei zwar jeder Mensch Nutzniefer der Ergebnisse vergangener und
gegenwirtiger Mithen der Menschheit; der Umfang dieser Nutzniefung sei
aber in hohem Maf3e ungleich verteilt. Die solidarité de fait schaffe nimlich so-
ziale Effekte, »von denen die einen profitieren und unter denen die anderen
leiden, und dies in sehr ungleicher Weise« (Bourgeois 1907, 9). Sie produziere,
wie Bourgeois schon in seinen Beitrigen zum Pariser Kongress zur Sozialer-
ziehung im September 1900 formuliert hatte,

»auf der einen Seite diejenigen, die im Besitz einer sehr groRen Summe so-
zialer Vorteile sind und die davon profitieren, ohne wirklich ihre Schuld ge-
geniberallen bezahlt zu haben —und die dabei ihren Teil so verteidigen, als
wire es ihr Recht; sie begehen damit eine Hinterziehung [...]. Auf der ande-
ren Seite [produziert sie, HJGK] jene, die um den grofiten Teil der sozialen
Vorteile beraubt sind und das Gefiihl haben, dessen Glaubiger zu sein —sie
leiden, sie fithlen sich betrogen, sie beanspruchen ihren Anteil, aber sie kon-
nen nicht genau das Ausmafd des Schadens ermessen, der ihnen zugefiigt
wurde, oder die RechtmafRigkeitihres Anspruchs kalkulieren; sie sind gereizt
und der Gewalt (iberlassen oder wollen, unter Verkennung der natiirlichen
Gesetze, gegen die sie nichts ausrichten kénnen, eine Stadt der Gerechtig-
keit errichten, wo der einzige Grund, der das Leben fiir den Menschen le-
benswert macht, verschwinden wird: die menschliche Freiheit.« (Bourgeois
20083, 114)

147



148

»Solidaritat zuerst«

In der Gesellschaft verfestigen und vergrofRern sich Bourgeois zufolge die so-
zialen Unterschiede permanent, denn derjenige, der iiber Besitz und Kapital
verfiigt, konne von der gesellschaftlich angehiuften sozialen Ausstattung (le
outillage social) in betrichtlichen Ausmaflen profitieren, wihrend derjenige,
der diese Voraussetzungen nicht mitbringt, sie kaum zu nutzen vermag: »Der
Erste kann fortwihrend das Vermdgen, das er ererbt hat, dank der sozialen
Ausstattung fruchtbringend vermehren. Der Andere, so fleiRig und sparsam
er auch sein mag, hat nichts anderes als den tiglichen Lohn.« (Bourgeois 1907,
33) Das zentrale Problem bestehe deshalb darin, dass nicht alle Individuen die
gleichen sozialen Chancen hitten, von den Vorteilen der sozialen Ausstattung
zu profitieren, denn:

»Derjenige, der ohne Vorteile und ohne zuvor erworbene Bildung ist und
sich allein auf die Kraft seiner Arme verwiesen sieht, arbeitet und sein Gliick
sucht, hat deutlich schlechtere Voraussetzungen, um von der sozialen Aus-
stattung zu profitieren als derjenige, der schon ein betrachtliches intellektu-
elles und materielles Kapital besitzt. Es gibt also eine Progression im Nutzen,
den wir aus der sozialen Ausstattung ziehen.« (Ebd., 93f.; Herv. i.0.)

Aber nicht nur die sozialen Vorteile seien ungleich verteilt; auch die sozia-
len Hypotheken wiirden nur in hochst ungleicher Weise beglichen. Es kénne
aber nicht sein, so Bourgeois, dass nur die ohnehin schon Benachteiligten
»jeden Tag, ohne Pause, diese Schuld durch ihre Anstrengung, ihre Arbeit,
ihr Blut und ihr Leben bezahlen« (Bourgeois 2008c¢, 144f.). Vielmehr komme
es darauf an, »diejenigen bezahlen zu lassen, die keine Anstrengungen un-
ternehmen miissen, um nicht nur das Notwendige, sondern auch den Uber-
fluss des Lebens zu haben und dabei meinen, sie konnten dieses frei genie-
3en, ohne personlich etwas zu schulden« (ebd.). Zwar sei es grundsitzlich
richtig, dass alle Menschen, auch die Armsten der Armen, der akkumulier-
ten Arbeit der Menschheit etwas schulden, denn »ohne diese kollektive An-
strengung wire die Masse der Ungliicklichen sicherlich noch sehr viel elen-
der gestellt« (Bourgeois 2008b, 125); Bourgeois betonte aber mit Nachdruck,
dass er »nicht von dem Armen seinen Teil der sozialen Schuld« verlangen wol-
le, denn »ohne Zweifel gibt es im Ensemble der Produkte der menschlichen
Arbeit einen Anteil, von dem er profitiert, aber dieser ist unendlich klein,
und er erhilt womoglich nicht einmal die angemessene Vergiitung fiir das,
was seine personliche Arbeit zu diesem Ensemble beitrigt« (ebd.). Neben den
Armen gebe es aber die Wohlhabenden, die »in héchsten MafRen von dieser
akkumulierten Arbeit profitieren, die sie zu jeder Stunde auf tausenderlei Ar-



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

ten genieflen, manchmal sogar im reinen Miifliggang«; und diese seien »weit
davon entfernt, in diesen gemeinsamen Fonds dasjenige einzuzahlen, was ih-
nen abzuverlangen wire« (ebd.). Dabei seien es gerade diese, von denen man
»die Begleichung ihrer sozialen Schuld« (ebd.) erwarten konne und miisse.
Von den malheureux sollte man dagegen, so Bourgeois, eine Bezahlung der
Schuld nicht einfordern, denn auch wenn »abstrakt und theoretisch gesehen,
alle Menschen Schuldner sindx, so sei als gesellschaftliche Realitit festzuhal-
ten: »Einige haben Verbindlichkeiten, andere eine Forderung. Den letzteren,
das heiflt den Ungliicklichen, soll ihre Forderung beglichen werden, denn die-
jenigen, die von der fritheren Solidaritit am meisten profitiert haben, sollen
fiir diejenigen zahlen, denen Unrecht getan wurde, die daran gehindert wur-
den, einen gleichen und legitimen Vorteil zu ziehen.« (Bourgeois 1907, 113)
Von daher gelte: »Wir vor allem, die wir Bildung erfahren haben, die wir ei-
nen gewissen iiberlegenen Bildungsstandard erreicht haben, wir haben eine
Schuld an die Gesellschaft zuriickzuzahlen.« (Ebd., 49)

Bourgeois prisentierte den Profiteuren der gesellschaftlichen Solidarita-
ten also eine soziale Rechnung, deren Begleichung er fiir eine unmittelbare
Rechtspflicht hielt: »Wenn der freie und starke Mensch die Profite seiner ei-
genen Aktivitit fur sich behalten will, als wenn er sie ohne die Solidaritit
erhalten hitte, dann weigert er sich, die Schuld zu bezahlen, die er kontra-
hiert hat; dann ist, wir wiederholen es, die Gerechtigkeit verletzt.« (Ebd., 16)
Die Hohe dieser Schuld sei allerdings nicht exakt zu ermitteln, denn

»es ist unmoglich zu wissen, in welchem Ausmafd derjenige, der einen ho-
heren Grad an Macht und Vermogen erreicht hat, dies der Gesellschaft ver-
dankt, ebenso wie es unmoglich ist, dasjenige zu bemessen, was die Gesell-
schaft jenem Armen zu zahlen hat, von dem ich gesprochen habe [..]; je-
nem, der weder Bildung noch Zugang zu Kapital hat und nicht tiber die n6-
tige Cesundheit verfiigt, um sein Leben selbst zu meistern, jenem also, der
sichwihrend seines gesamten Lebens durch die Tatsache der Solidaritat zer-
trampelt vorfindet, ohne von ihr profitiert zu haben. Ich glaube nicht, dass
man die Verbindlichkeiten des einen und die Forderungen des anderen be-
stimmen kann.« (Ebd., 49f.)

149



150

»Solidaritat zuerst«

Ein Restbereich privater Verfiigungsfreiheit?

Wenn aber nicht genau festzustellen ist, bis zu welchem Grad der Einzelne
seinen Wohlstand eigener Arbeit und Anstrengung, gliicklichen Verteilungs-
zufillen der Natur oder den sozialen Zusammenhingen der solidarité de fait
verdankt, dann stellt sich die Frage nach der individuellen Zurechenbarkeit
von Gewinnen und Verlusten, von Erfolgen und Misserfolgen in neuer Weise.
Zwar sei anzuerkennen, so Bourgeois, dass »jeder Mensch in seiner Lebens-
fithrung durch unendlich viele Bedingungen determiniert wird, die er nicht
beherrscht«, denn »jede seiner Taten, ja er selbst, erscheint uns voll und ganz
als die Resultante einer langen Serie von Vorliufern, von Kriften, Taten und
Reaktionen, denen er sich nicht entziehen kann, iiber die er nicht verfiigt, die
ihm nicht einmal bewusst sind« (Bourgeois 1907, 28); allerdings diirfe man das
Individuum deshalb nicht vollstindig zum Ensemble der gesellschaftlichen
Realititen erkliren, als wenn ihm keinerlei >individualistische« Verfiigungs-
rechte @iber sein Eigentum und Vermdgen zustiinden. So notierte Bourgeois:
»Es gibt einen Teil unserer Freiheit, unseres Eigentums, unserer Personali-
tit, die sozialen Ursprungs ist« (ebd., 56), sodass die dette sociale (auch nur)
fiir diesen Teil in Anschlag zu bringen sei: »Es ist dieser soziale Teil von uns
selbst, der mutualisiert werden muss, dariiber hinaus haben wir kein Recht,
den Menschen etwas aufzuerlegen.« (ebd).

Bourgeois’ Position bleibt hier allerdings merkwiirdig unklar und ambi-
valent. Zum einen scheint es so zu sein, als ob er — den von ihm vehement ver-
teidigten Erkenntnissen der Sozialwissenschaft und den moralischen Uber-
zeugungen des solidaristischen Denkens entsprechend - die Individuen mit
ihren je unterschiedlichen Fihigkeiten vollstindig >sozialisieren< bzw. smu-
tualisieren< will, ohne ihnen deshalb ihre — erst durch die sozialen Solidari-
titen ermoglichten —Selbstentfaltungspotenziale und Freiheitsrechte zu be-
streiten. Zum anderen erweckt er hier aber den Eindruck, als ob er ihnen - in
der Tradition des besitzindividualistischen Liberalismus mit seiner schroffen
Gegeniiberstellung von Individuum und Gemeinschaft - einen, wenn auch
verkleinerten, Bereich gleichsam >a-sozialer< Individualitit und >a-sozialen<
Eigentums zugestehen will. Offensichtlich lag ihm viel daran, einen solchen
Bereich fir die wohlhabenden Mitglieder der Gesellschaft theoretisch und
abstrakt zu reservieren und gegen sozialistische Zugriffsanspriiche abzusi-
chern. Dieses Reservierungsinteresse unterscheidet ihn von den anderen So-
lidaristen, die zwar ebenso an individuellen Rechtsanspriichen der einzel-
nen festhielten, diese allerdings nicht mit einer Vorstellung vorsozialer An-



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

teile personaler Individualitit zu begriinden versuchten. Bourgeois hatte in
diesem Sinne schon in Solidarité betont, dass das Individuum nach Anerken-
nung und Begleichung seiner dette sociale »tatsichlich frei, im vollen Genuss
seiner Freiheit« (Bourgeois 2020, 38) sei. Und auch in seinen Beitrigen zu
den Solidarismus-Konferenzen hielt er daran fest, dass eine Riickgewinnung
individualistischer Freiheits- und Verfiigungsrechte nach Begleichung dieser
Schuld prinzipiell moglich sei, wenn er erklirte: »Die Bezahlung dieser Schuld
ist die erste Bedingung der Freiheit.« (Bourgeois 1907, 31)

Nachdem der Einzelne seine soziale Rechnung beglichen habe, kénne er
zumindest theoretisch, so offenbar Bourgeois’ Anliegen, eine von jeder So-
zialpflichtigkeit entlastete Dispositionsfreiheit iiber sein privates Eigentum
beanspruchen. Uber das noch verbleibende Vermégen kénne und diirfe er
dann nach Belieben verfiigen; und genau dieser vermeintlich verbleibende
freie Verfiigungsanspruch kennzeichnet die starken individualistisch-libera-
len Interessen, auf deren Grundlage Bourgeois einen Bogen zu den klein-
biirgerlichen Anhingern des orthodoxen Wirtschaftsliberalismus zu schlagen
versuchte. Allerdings betonte er zugleich, dass auch nach einer solchen Zah-
lung sofort wieder eine neue dette sociale zu entstehen beginne, denn »die Be-
freiung wird nie total und fir immer erreicht. Ich habe gesagt, dass niemand
endgiiltig befreit ist; allein dadurch, dass er fortfihrt zu leben, wird er von
Neuem zum Schuldner, und tiglich muss in ihm das Gefiihl wachsen, dass
er seinen Mitmenschen gegeniiber verpflichtet ist, dass er sie zu Glaubigern
hat« (ebd., 77).

Trotz dieser liberal-individualistischen Schlagseite ist Bourgeois’ zentrale
Aussageintention also uniibersehbar: Es ging ihm um eine moderne Gerech-
tigkeitstheorie des umverteilenden Wohlfahrtsstaates. Bourgeois wollte nicht
einfach — wie noch Comte - alle Individuen undifferenziert in eine unendlich
dankbare emotionale Anerkennung ihrer dette sociale rufen und eine allgemei-
ne Ehrfurcht vor den Mithen und Opfern vergangener Generationen kultivie-
ren. Es ging ihm vielmehr darum, diejenigen, die in besonderem Mafie zu den
Profiteuren der sozialen Ausstattung der Gesellschaft gehoren, auf ihre stren-
ge — und als solche nicht nur moralisch, sondern auch juridisch zu fassende —
Pflicht zur Begleichung ihrer sozialen Hypothek aufmerksam zu machen. In
diesem Sinne konnte Bourgeois das Motiv der dette sociale zur Grundlage und
zum Ausgangspunkt einer modernen Theorie sozialer Gerechtigkeit erheben,
denn schliefilich miisse »jeglichem Nachdenken iiber die sozialen Arrange-
ments [...], jenseits jeglicher philosophischer Konzeptionen und Systeme, die
Idee einer Schuld als Ursache und Maf der natiirlichen und moralischen Ver-

151



152

»Solidaritat zuerst«

pflichtung und hinreichendes und notwendiges Motiv der sozialen Sanktion
zugrunde liegen« (Bourgeois 2020, 471.).

Deshalb miisse jedes einzelne Gesellschaftsmitglied anerkennen, dass
Profite, die man durch die soziale Solidaritit erhilt, mit einer dette sociale
und entsprechenden Riickzahlungspflichten verbunden sind. Ebenso miisse
man anerkennen, dass diejenigen, die durch die soziale Solidaritit Nachteile
erleiden, einen rechtlichen Anspruch auf entsprechende Entschidigung
haben. Denn wenn sich die Gesellschaftsmitglieder — in Kenntnis der his-
torischen Entstehungskontexte und der gegenwirtigen Komplexititslagen
ihrer Gesellschaft - als freie und gleiche Rechtssubjekte anerkennen und an
der Gerechtigkeit als Ziel der Gesellschaft festhalten wollen, dann miissen
sie sich, so Bourgeois, in einem riickwirkenden Gesellschaftsvertrag tiber
die Art und Weise verstindigen, in der sie in die Resultate der sozialen
Solidaritit und der sich immer mehr verfestigenden Verhiltnisse sozialer
Ungleichheit politisch korrigierend eingreifen konnen und wollen. Und da
nicht zu erwarten sei, dass die durch die Folgewirkungen der solidarité de fait
tiberproportional benachteiligten Individuen dem riickwirkenden Vertrag,
der unter den Bedingungen politischer Modernitit einzig die Legitimitit
des Staates begriinden kann, ohne angemessene Kompensationsleistungen
zustimmen werden, ergebe sich als vorrangige Aufgabe des Staates die
Gewihrleistung jener justice réparative et préventive, die schon Fouillée mit
Nachdruck eingefordert hatte.

Auf dem Weg zur Sozialversicherungs-Gesellschaft

Bourgeois’ solidaristische Konzeption sozialer Gerechtigkeit ist dabei, wie er-
wihnt, von sozialistischen Anwandlungen weit entfernt. Es geht ihr nicht um
das Ideal einer moglichst weitgehenden Gleichverteilung des gesellschaftli-
chen Reichtums, um Sozialisierungen oder um Kollektiveigentum. Entspre-
chende Ideen wies Bourgeois stets als unrealistisch und unmoralisch zuriick.
Das Privateigentum erschien ihm »als Verlingerung und Garantie der Frei-
heit« (Bourgeois 1907, 34), sodass es nicht um dessen Aufhebung, sondern
vielmehr um dessen »Befreiung« gehen miisse. So erklirte er:

»Die Kollektivierung ist nicht das Ziel des Systems der Solidaritdt. Das, was
kollektiv ist, ist der Ausgangspunkt, die solidarische und notwendige Gesell-
schaft. Das Ziel ist individuell. Es ist die durch die Bezahlung der sozialen



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Schuld wiedererlangte Freiheit. In diesem Sinne ist die Doktrin der Solidari-
tatder Rickkauf derindividuellen Freiheit und des individuellen Eigentums;

(Ebd., 45)

Deshalb konnte Bourgeois den Enteignungsvorstellungen der franzdsischen
Sozialisten nichts abgewinnen. Aber auch gegeniiber den Genossenschafts-
ideen blieb er in dem Mafle skeptisch, wie sie sich mit Vorstellungen von
Zwangsmitgliedschaften verbinden. Das Ideal der Gleichheit zwischen den
Menschen meinte fiir ihn zwar deutlich mehr als nur die rechtliche Gleich-
heit vor dem Gesetz; eine faktische 6konomisch-soziale Gleichheit sei jedoch
allein schon wegen der natiirlichen Ungleichheiten zwischen den Menschen,
»gegen die alle unsere Bemithungen nichts ausrichten kénnen« (ebd., 57), we-
der moglich noch wiinschenswert.

Im Anschluss an das auf sozialer Selbsthilfe beruhende Selbstverstindnis
der sociétés des secours mutuels ging es Bourgeois vielmehr um einen Sozial-
versicherungsstaat, der die sozialen Vorteile und Risiken, die sich fiir jedes
Individuum allein aus seiner Zugehorigkeit zur Gesellschaft ergeben, nach
der Logik der sozialen Sicherung auf Gegenseitigkeit zwischen allen Gesell-
schaftsmitgliedern aufzuteilen versucht; und zwar so, dass »die Risiken ge-
meinsam getragen werden und der Zugang zu den verschiedenen sozialen
Vorteilen offen wird fiir alle« (ebd., 81). Was die freiwilligen Hilfsvereinigun-
gen auf Gegenseitigkeit im Kleinen seien, das sollte Bourgeois zufolge nun
zum grundlegenden gesellschaftlichen Sozialprinzip werden. Die ganze Ge-
sellschaft solle sich in diesem Sinne in ihrem moralischen Selbstverstind-
nis als eine demokratisch gewollte und staatlich organisierte Sozialversiche-
rung auf Gegenseitigkeit verstehen. Bourgeois’ sozialpolitisches Motto laute-
te dementsprechend: »Die Risiken und Vorteile mutualisieren« (ebd., 49; Herv.
i.0.) — im Sinne eines jeden Staatsbiirger einbeziehenden »Vertrags der Vor-
sorge und der sozialen Garantien« (ebd., 50). Bourgeois erhob das Organisa-
tionsprinzip der Sozialversicherungen damit zu einem umfassenden sozia-
len Gerechtigkeitsprinzip, das die gesamte politische Organisation der Ge-
sellschaft kennzeichnen sollte: »Verteilt die Risiken der Solidaritit nach dem
Prinzip der Mutualisation auf alle, und ihr werdet den wirklichen Sozialver-
trag haben: den Vertrag der Solidaritit gegen die Ungerechtigkeit, dem je-
des soziale Wesen zustimmen muss.« (Ebd.) An diesem Prinzip habe sich die
neu zu errichtende Sozialgesetzgebung der Dritten Republik in den Fragen
des Steuer- und des Erbschaftsrechts ebenso zu bewihren wie in Fragen des

153



154

»Solidaritat zuerst«

Firsorge- und Versicherungswesens sowie der offentlichen sozialen Dienst-
leistungen und der Daseinsvorsorge.

Riickblickend wird man festhalten koénnen, dass es Léon Bourgeois mit
seiner vertragstheoretischen Konzeption sozialer Gerechtigkeit auf der Basis
der solidarité de fait zumindest im Ansatz gelungen ist, sozialethische Fun-
damente fiir ein wohlfahrtsstaatliches Politikprojekt zu liefern, das sich auf
dem Normativititsprofil der politischen Moderne ebenso wie auf dem Kom-
plexititsniveau moderner, hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften be-
wegt. Sein solidaristisches Modell sozialer Gerechtigkeit setzt bei der soli-
daritatssoziologischen Einsicht an, dass die Menschen ihren je individuellen
Wohlstand, wie auch immer sie ihn erreicht haben, zum weit iiberwiegenden,
allerdings nicht exakt kalkulierbaren Teil nicht ihren individuellen Fihigkei-
ten, sondern den Resultaten komplexer gesellschaftlicher Interdependenzen,
eben der solidarité de fait zu verdanken haben, um auf dieser Grundlage die
Idee der Sozialpflichtigkeit des Eigentums einsichtig zu machen. Und damit
konnte Bourgeois — getragen von den Freiheits- und Gleichheitsanspriichen
des politischen Republikanismus und den demokratietheoretischen Prinzi-
pien des 6ffentlichen Vernunftgebrauchs und des verniinftigen Konsenses —
eine kontraktualistische Theorie sozialer Umverteilung und sozialpolitischer
Intervention auf den Weg bringen, die »sowohl vom wissenschaftlichen als
auch vom moralischen Standpunkt aus« (Bourgeois 2020, 54) einen Anspruch
auf Plausibilitit erheben kann. In diesem Sinne konnte er am Ende seiner
Schrift Solidarité emphatisch erkliren:

»Es ist also richtig zu sagen, dass die Kenntnis der natiirlichen Gesetze
der Solidaritat der Wesen zu einer Theorie der Gesamtheit der Rechte
und Pflichten des Menschen in der Gesellschaft fithrt. [...] Auf diese Weise
erscheint die Doktrin der Solidaritat in der Geschichte der Ideen als [Wei-
ter]-Entwicklung der Ideen der Philosophie des 18. Jahrhunderts und als
Erfillung der politischen und sozialen Theorie, welche die Franzosische
Revolution mit den drei abstrakten Begriffen der Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit zum allerersten Mal formuliert hatte.« (Ebd.)®

6 Das franzosische développement miisste hier nicht als »Entwicklung«, sondern als »Wei-
terentwicklung« iilbersetzt werden.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Auf den franzdsischen Solidarismus zuriickzublicken, bedeutet nicht nur, ei-
ne weithin vergessene, aber allemal relevante Theorietradition des neueren
politischen Denkens wieder ins Spiel zu bringen. Ein solcher Riickblick macht
auch nicht nur auf einen blinden Fleck in unseren Wahrnehmungen der po-
litischen Ideengeschichte aufmerksam. Er erdffnet vor allem die Frage, ob
uns der solidarisme nicht daran erinnert, dass wir uns schon lingst von den
sozialethischen Standard-Interpretationen des politischen Liberalismus hit-
ten verabschieden kénnen und sollen, ohne deshalb die politischen Errungen-
schaften der europiischen Moderne, die Prinzipien von Freiheit und Gleich-
heit, von moralischer Autonomie und Selbstbestimmung, von demokratischer
Republik und 6ffentlichem Vernunftgebrauch auch nur im Geringsten anzu-
tasten (vgl. zum Folgenden Grof3e Kracht 2017,337-354).

An der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert war der Liberalismus in den
europdischen Gesellschaften in seine erste grofle Krise geraten. Und der so-
lidarisme war neben anderen — zumeist dezidiert antiliberal und antirepubli-
kanisch verfassten — Strémungen eine der vielen Reaktionen auf diese Krise.
Zugleich war er aber eine der ganz wenigen Bewegungen, die nicht einfach
nur — mehr oder weniger triumphierend — das Ende des Liberalismus verkiin-
den, sondern das wertvolle Erbe der liberalen Freiheits- und Gleichheitsprin-
zipien zugleich retten und verteidigen wollten. Er war insofern nicht anti-,
sondern dediziert postliberal. Es ging ihm um die zeitgemifle Vermittlung
der freiheitsrechtlichen Lektionen des 18. Jahrhunderts mit den solidaritits-
soziologischen Lektionen des 19. Jahrhunderts. Im Zentrum stand dabei der
Abschied von der »alten Antithese« von Individuum und Gemeinschaft und
die Einsicht in »das gleichzeitige Wachstum des individuellen und des so-
zialen Lebens« (Alfred Fouillée) im Rahmen einer arbeitsteiligen Gesellschaft,
die ihre Mitglieder »zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer« (Emile
Durkheim) macht. Der solidarisme ist also kein vormodernes, antifreiheitli-



156

»Solidaritat zuerst«

ches oder sonst wie reaktionires Syndrom, das auf die Miillhalde der poli-
tischen Ideengeschichte gehort, auch wenn ihm dies von dezidiert liberalen
Kreisen immer wieder attestiert wurde. Er ist vielmehr einer der interessan-
testen Ansitze der modernen politischen Theorie, auf das historische Ende
des Liberalismus in einer Weise zu reagieren, die das normative Projekt der
europiischen Moderne nicht aufkiindigt, sondern auf einem neuen, den post-
liberalen Herausforderungen der Industriegesellschaft entsprechenden Kom-
plexititsniveau zu verteidigen und weiterzuentwickeln versucht.

Historisches Ende und merkwiirdiges Uberleben des Liberalismus

Angesichts der Herausforderungen der Industriegesellschaft galt der klassi-
sche Liberalismus den meisten Zeitgenossen schon im spiten 19. Jahrhundert
als hoffnungslos obsolet. Er hat sein historisches Ende aber iiberraschend er-
folgreich tiberstanden. In den letzten Jahrzehnten - vor allem nach dem Zu-
sammenbruch der Staatenwelt des sogenannten >Ostblocks< 1989/90 — erlebte
er sogar eine massive Renaissance; ein bemerkenswertes Phinomen der Ide-
engeschichte des 20. Jahrhunderts, das keineswegs zu erwarten war. Denn
schon in der Bliitezeit des Kaiserreichs hatten sich grofiformatige, postli-
beral formatierte Strukturformen des organisierten Kapitalismus ausgebil-
det, die politisch wie wirtschaftlich immer dominanter wurden. Vor diesem
Hintergrund war man sich weithin einig, dass die Wahrnehmungsmuster
und Ordnungsvorstellungen des Liberalismus nicht mehr zeitgemif waren
und dass auf die in Deutschland ohnehin nur kurzlebige liberale Epoche der
1860er- und 1870er-Jahre nun eine wie auch immer geartete >soziale« Epoche
der Wirtschafts- und Sozialgeschichte folgen wiirde. Die industrielle Moder-
ne war seit den 1880er-Jahren jedenfalls aus den Kinderschuhen des national-
okonomischen Liberalismus herausgewachsen. Sie hatte es mit einem neuar-
tigen Kooperationskapitalismus zu tun bekommen, der sich nicht tiber indi-
viduelle Marktteilnehmer, sondern iiber organisierte Kollektivakteure konsti-
tuierte und Deutschland auf einen erfolgreichen Entwicklungspfad zur »First
Postliberal Nation« (Werner Abelshauser) brachte. In dieser Zeit entwickel-
te sich ein »neuer Realtypus von Kapitalismus und biirgerlicher Gesellschaft«
(Abelshauser 2011, 30). Er schuf neue und »zeitgemifle Formen der Verge-
sellschaftung wirtschaftlicher Titigkeit in Zeiten der Hochindustrialisierung«
(Abelshauser 1987, 149), die sich mit dem klassischen Methodenarsenal der li-
beralen National6konomie nicht mehr angemessen erfassen liefSen. Fiir die



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

anstehenden politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der indus-
trialisierten Massengesellschaft erwiesen sich die individualistischen Maxi-
men des tiberkommenden Liberalismus zunehmend als obsolet.

Auch zum Aufbau der Wirtschafts- und Sozialordnung der Weimarer Re-
publik, die sich im Jahr 1919 »die erste sozial- oder wohlfahrtsstaatliche Ver-
fassung der Welt« (Kaufmann 2003, 79) gegeben hatte und in der erstmals
»der politische Wille zur Umverteilung von Einkommen und Vermdgen mehr-
heitsfihig« (Abelshauser 2011, 54) geworden war, konnte und wollte der Li-
beralismus nur wenig beitragen. Vielmehr entwickelten sich in protestan-
tisch-birgerlichen Kreisen, die einst das kulturelle Trigermilieu des Libera-
lismus bildeten und im obrigkeitlichen Kaiserreich an zentralen Schaltstellen
in Wirtschaft, Wissenschaft und Verwaltung safien, nun veritable Ressenti-
ments gegen die ungeliebte Republik, die in die Hinde der Sozialdemokra-
ten und der Katholiken gefallen war. Insbesondere der neue Wohlfahrtsstaat
geriet dabei — etwa mit der prominenten Rede von der »Krise der Sozial-
politik« (vgl. Kaufmann 2003, 79-118) — in den Fokus liberaler Feindseligkei-
ten. Und auch die Anfinge der spiter so erfolgreichen neoliberalen Bewegung
sind in den Mentalititen dieser antidemokratischen und antiwohlfahrtsstaat-
lichen Aversionen des verunsicherten Biirgertums der 1920er-Jahre zu veror-
ten. Deutlich wird dies etwa bei Walter Eucken, der Galionsfigur des deut-
schen Ordoliberalismus, der — pars pro toto — zu Beginn der 1930er-Jahre
lauthals iiber den Umverteilungsstaat, die Massendemokratie und den in die
Hinde der Gewerkschaften gefallenen »Wirtschaftsstaat« der Weimarer Re-
publik lamentierte, der »den Parteien und den von ihnen organisierten Mas-
sen und Interessengruppen einen stark gesteigerten Einflufd auf die Leitung
des Staates« eingerdumt habe und griindlich in seine Schranken verwiesen
werden miisse (Eucken 1932, 306).

Nach dem Zweiten Weltkrieg, in den scheinbar immerwihrenden Jahr-
zehnten von Aufschwung, Wachstum und Wohlstand, von keynesianischer
Globalsteuerung und ausgebauten Sozialprogrammen, lebten die insgesamt
recht wenigen Vertreter des Neoliberalismus noch in &hnlich gelagerten
Mentalititslagen von Ressentiment und Antipathie. Mit dem »Ende des sozi-
aldemokratischen Zeitalters« (Ralf Dahrendorf) seit den 1970er-Jahren schlug
dann aber die von ihren Protagonisten so lange herbeigesehnte Stunde der
neoliberalen Machtitbernahme - mit Augusto Pinochet in Chile 1973, mit
Margret Thatcher in GrofRbritannien 1979 und mit Ronald Reagan in den USA
1981, die durch den Untergang der Ostblock-Staaten noch massiv beschleu-
nigt wurde. Schon der chilenische Militirputsch gegen die demokratisch

157



158

»Solidaritat zuerst«

gewihlte Regierung des Sozialisten Salvador Allende loste einen regelrechten
Begeisterungsschub neoliberaler Wirtschaftsprogrammatik aus, die von
den chilenischen Schiilern des an der University of Chicago lehrenden Milton
Friedman - den sogenannten Chicago boys — in dem lateinamerikanischen
Land nun flichendeckend exekutiert werden konnte. Ohne diktatorischer
Sympathien verdichtig zu sein, bot bekanntlich auch Friedman selbst Pi-
nochet Nachhilfe in Okonomie an; und auch Friedrich August von Hayek
erklirte anlisslich seiner Besuche bei Pinochet, dass er »einen liberalen
Diktator einer demokratischen Regierung« vorziehe, »der es an Liberalismus
mangelt«, denn es sei moglich, dass »ein Diktator auf liberale Art regierts,
auch wenn eine Diktatur nur eine »voriibergehende Ubergangslésung« sein
kénne (zit.n. Slobodian 2020, 394).

Unter den Programmbegriffen von Freiheit, Markt und Eigenverant-
wortung kam es nun in weiten Teilen der Welt zu einer kaum fir moglich
gehaltenen politisch-kulturellen Hegemonie radikal marktliberaler Wertvor-
stellungen, Lebensstilentwiirfe und Ordnungsmuster, die in den Jahren nach
der Jahrtausendwende ihren Héhepunkt erreichte. Dass hier die individua-
listischen Moralbegriffe der friihmodern-vorindustriellen Adam Smith-Welt
frohliche Urstind feiern und auf breiter Linie reiissieren konnten, ist jedoch
nur schwer nachzuvollziehen. Dieser Siegeszug lisst sich vielleicht nur da-
durch erkliren, dass keine andere soziale Idee, keine alternative Vision einer
freiheitlichen und gerechten Gesellschaft zur Verfiigung stand, die anschau-
lich hitte machen kénnen, wie Freiheit und Gerechtigkeit, Demokratie und
Wohlfahrtsstaat, individuelle Selbstbestimmung und soziale Verantwortung
unter postliberalen Gesellschaftsbedingungen miteinander in Einklang zu
bringen sind.

Mit der 2008 ausgebrochenen Finanzkrise ist die neoliberale Hegemo-
nie jedoch ihrerseits an ihr Ende gekommen. Seitdem herrscht auf dem Feld
der sozialen Ideen weithin Ratlosigkeit. Auch wenn die Koordinaten der herr-
schenden Politik national wie international nach wie vor iiberwiegend neoli-
beral formatiert sind, so glaubt mittlerweile doch niemand mehr an das Ver-
sprechen, wir kénnten durch mehr Markt und weniger Staat, durch mehr
Freiheit und Eigenverantwortung, durch weniger Administration und Regu-
lierung eine Gesellschaft gestalten, die nicht nur kurzfristig beweglich und
dynamisch ist, sondern in langfristiger Perspektive auch wirtschaftlich er-
folgreich, sozial gerecht und 6kologisch nachhaltig sein kann und dabei ei-
nen tragfihigen sozialen Zusammenhalt gewihrleistet, der die Gesellschaft
vor Spaltung und Anomie, von Erosion und Zerriittung zu bewahren vermag.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Und spitestens mit der seit dem Frithjahr 2020 tobenden Corona-Pandemie
ist uns endgiiltig klar geworden, dass in Zeiten der Krise nicht marktliberale
Orientierungsmuster, sondern einzig der Staat und ein irgendwie gearteter
Rekurs auf die Solidaritit noch weiterhelfen kénnen, auch wenn uns diese
Einsicht mitunter vielleicht eher erschrecke als erfreut.

Anywheres, somewheres und ihre verschiedenen Solidaritaten

Ob wir wollen oder nicht: Wir miissen heute Ausschau halten nach einer neu-
en politisch-moralischen Vision sozialer Vernunft, die in der Lage ist, die
individuellen Freiheitsambitionen der Menschen zusammenzubringen mit
den sozialen Verflechtungs- und Verpflichtungszusammenhingen der Gesell-
schaften, in denen sie leben. Dies gilt umso mehr, wenn jiingere Krisen-
diagnosen Recht haben, die die Gesellschaften des Westens von miteinan-
der kaum vermittelbaren Gegensitzen von Neoliberalismus und Rechtspopu-
lismus, von progressiven Kosmopoliten und regressiven Nationalisten, von
Globalisierungsgewinnern und Globalisierungsverlierern durchzogen sehen.
Demnach geht es hier nicht nur und nicht einmal primir um materielle Ver-
teilungskimpfe um das gemeinsam erwirtschaftete Sozialprodukt, sondern
vor allem um kulturelle Anerkennungskiampfe, um Fragen sozialer Wertschat-
zung und um die geltenden Leitbilder des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens. Womaoglich artikulieren sich hier tiefgreifende soziokulturelle Grund-
satzkonflikte um die Frage, was eigentlich das Individuum und was die Ge-
meinschaft, was den Einzelnen und was die Nation, was den Staat und was
die Demokratie ausmacht und ausmachen sollte und welche gemeinsamen
Wertvorstellungen unser Zusammenleben pragen sollten.

Die einen — der britische Journalist David Goodhart nennt sie die welt-
liufigen anywheres im Unterschied zu den heimatverbundenen somewheres
(Goodhart 2020) — setzen hier ganz selbstverstindlich und mit hohem Selbst-
bewusstsein auf die Freiheits- und Selbstbestimmungsrechte des Einzelnen,
auf die zunehmenden Entfaltungschancen in einer globalisierten Welt, die
ihnen voller Moglichkeiten und Anregungen zu sein scheint. Latte macchiato
in der Hauptstadt, internationale persdnliche Kontakte geschiftlicher und
privater Art, gute Einkommenslagen, grofstidtische Mentalititen und glo-
bale Reisetitigkeit gehoren hier zum angesagten liberalen Lebensstil. Und
die urbanen Kosmopoliten halten genau dies fur die eigentlich moderne
Lebensweise. Sie setzen dabei nicht nur auf das Recht individueller Freiheit,



160

»Solidaritat zuerst«

sondern durchaus auch auf die biirgerliche Tugend der Solidaritit, die ihnen
als eine schéne und bewundernswerte Eigenschaft des moralisch gebildeten
Herzens gilt; eine Solidaritit, die man gerne ausiibt und die das Leben zu
bereichern vermag, zumindest solange das eigene Budget hoch genug ist,
um freiwillig und nach eigenem moralischen Gusto Gutes zu tun. Die Soli-
daritit fungiert hier als ein wertvolles, aber auch empfindliches Pflinzlein
mitmenschlicher Hilfsbereitschaft, das man angemessen hegen und pflegen
muss. Man darf es dabei aber nicht iiberfordern, etwa durch iiberbordende
sozialpolitische Anspriiche des Staates auf eine zwangsbewehrte monetire
Umverteilung oder durch unangebrachtes, moralisch fragwiirdiges Verhalten
der Almosen- und Leistungsempfinger, etwa wenn diese sich nicht devot
und dankbar genug verhalten.

Den kosmopolitischen liberalen Eliten stehen nach David Goodhart
die somewheres gegeniiber. Das sind diejenigen Bevolkerungsschichten, die
heute zwar nicht in ihrer Mehrheit, aber doch in relevanten Teilen zu den
Tragermilieus der rechtspopulistischen Bewegungen zihlen. Sie fithlen sich
schon vom kulturellen Selbstverstindnis der liberalen Weltbiirgerinnen und
Weltbiirger, erst recht aber von der individualistischen Kilte der neolibera-
len Arbeitsmarkt- und Sozialreformen der letzten Jahrzehnte verunsichert
und geradezu gedemiitigt. Sie hingen am gewohnten Versprechen vom
>Wohlstand fiir alle«. Sie trauern den alten Zeiten von Schweinsbraten und
Buttercremetorte nach und sind froh, wenn sie von den Problemen und
Herausforderungen, den Chancen und Moglichkeiten der globalen Welt nur
wenig behelligt werden. Sie glauben an eine soziale Sicherheit, die von ihrem
Staat nicht einfach auf Minimalstandards einer reinen Grundsicherung redu-
ziert wird. Und sie hingen an ihrer vertrauten Heimat, an ihren iiberlieferten
Lebensformen, an ihren nicht selten paternalistischen Ehe- und Familienbil-
dern. Sie hingen aber auch am Versprechen einer Nation des wirtschaftlichen
Wachstums und der sozialen Gerechtigkeit; und dazu gehoren nicht zuletzt
gute Zinsen aufs Sparbuch und die Erwartung, dass es die Kinder einmal
besser haben werden. Sie hingen an der Vorstellung einer fairen Verteilung
der Lasten und Gewinne der gemeinsam getragenen Volkswirtschaft und am
Gefiihl, dass wir als Nation zusammenarbeiten und zusammengehéren wol-
len und sollen. Ihre Vorstellungen bundesrepublikanischer Verbundenheit
zielen nicht nur auf die wechselseitige Gewihrleistung biirgerlicher Frei-
heitsrechte, sondern auch auf die Bereitschaft zu langjihrigen verlisslichen
Einzahlungen in die nationalen Sozialversicherungssysteme. Sie zielen vor
allem auf einen Wohlfahrtsstaat, der ihnen und ihren Familien im Gegenzug



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

eine gute und verlissliche soziale Sicherung bietet. Und dabei erwarten
sie fiir den jahrzehntelangen Beitragszahler selbstverstindlich, dass er im
Bedarfsfalle deutlich mehr herausbekommt als derjenige, der nie eingezahlt
hat oder erst seit kiirzerer Zeit, etwa als Gefliichteter oder Migrant, in der
Bundesrepublik lebt.

Nach der neoliberalen Zertriitmmerung dieses Sozialversprechens, das die
politischen und 6konomischen Eliten seit den 1990er-Jahren 6ffentlich — mit-
unter gar im feierlichen Ton selbstbewusster Modernitit — betrieben haben,
waren damit Wut und Enttduschung auf breiter Front vorprogrammiert. Und
wenn diese Enttiuschungen von den herrschenden kosmopolitischen Menta-
lititen noch zusitzlich als naiv, unbeholfen und hinterwildlerisch, als lar-
moyant, riickstindig und moralisch defizitir qualifiziert oder gar pauschal
als nationalistisch und rassistisch angegangen werden, kann dies dazu bei-
tragen, dass nicht wenige auf diese Entwertungserfahrungen mit offen arti-
kulierten Stereotypen »gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit« (Wilhelm
Heitmeyer) reagieren. Hier findet sich dann ein breiter Nihrboden fiir das
Wiederaufleben einer volkischen Nationalsolidaritit, die alle Fremden mili-
tant ausgrenzt und erneut der schon immer falschen Illusion nachjagt, es
gebe so etwas wie ein an Blut und Boden haftendes deutsches Volk, fir das
es sich zu leben und zu sterben lohne. In diesen Exklusionssolidarititen des
>swir< gegen >die« sind die >anderenc allerdings — wie man in solidaristischer
Perspektive konstatieren muss — nicht jene wohlhabenden Bevolkerungsgrup-
pen, die von den Solidarititen der bundesrepublikanischen Volkswirtschaft in
besonderer Weise profitieren, »ohne wirklich ihre Schuld gegeniiber allen be-
zahlt zu haben - und die dabei ihren Teil so verteidigen, als wire es ihr Recht«
(Bourgeois 2008a, 114). Es sind vielmehr jene Migrantinnen und Migranten,
die unter den weltweiten Kriegs- und Unrechtsverhiltnissen in besonderer
Weise leiden und eigentlich alles Recht hitten, den von der wirtschaftlichen
Globalisierung in besonderer Weise profitierenden Staaten, nicht zuletzt der
Bundesrepublik Deutschland, ihrerseits eine >soziale Rechnung« zu prisen-
tieren und von ihr eine >reparierende Gerechtigkeit« einzufordern.

Soziale Dankespflichten jenseits von Gliick und Pech

In der politischen Kultur der Bundesrepublik scheinen sich heute also eine
unverbindlich diinne liberale Freiwilligkeitssolidaritit und eine militant auf-
geladene volkische Exklusionssolidaritit gegeniiberstehen. Beide sehen sich



162

»Solidaritat zuerst«

dabei noch konfrontiert mit einer hochemotionalen Protest- und Emporungs-
solidaritit aus den politisch links stehenden Milieus, die energisch einfor-
dert, sich mit Schwachen und Notleidenden, mit Benachteiligten und Aus-
gestofienen in gleichermafen lokaler, regionaler und globaler Perspektive zu
ssolidarisieren«. Alle drei Solidarititswahrnehmungen sind allerdings nicht
willens und in der Lage, sich auf das — eben nicht tugendhaft-individuelle
oder ethnisch-vélkische oder emphatisch-emotionale, sondern soziologisch-
deskriptive — Interpretationsangebot der solidaristischen Solidaritit einzu-
lassen. Denn diese fokussiert nicht auf Tugenden und Gefiihle. Sie fokussiert
auch nicht auf vermeintlich vorpolitisch bestehende Partikular-Solidarititen
einzelner Volker und Bevdlkerungsgruppen. Es geht ihr vielmehr um die de
facto-Solidarititen wechselseitiger Abhingigkeit, die in den modernen Ge-
sellschaften immer gréf3er und uniibersichtlicher werden — und in dem Ma-
e ansteigen, in dem diese Gesellschaften ein immer komplexeres weltgesell-
schaftliches Globalgeflecht ausbilden.

Die de facto-Solidarititen beginnen mit der Tatsache, dass wir immer
schon, ob wir wollen oder nicht, mit einer sozialen Hypothek belastet sind,
obwohl diese Hypothek eigentlich keine Belastung, sondern eine elementa-
re Ermoglichungsbedingung unserer Freiheits- und Selbstentfaltungschan-
cen ist. Schlieflich kénnen wir uns nur im Rahmen dieser Hypothek zu frei-
en und selbstbestimmen Individuen entwickeln. Auch der radikale Freelancer,
der allein auf sich gestellt sein Gliick machen méchte und feierlich verspricht,
nie jemandem auf der Tasche zu liegen, muss am Ende zugestehen, dass er
ohne die sozialen Solidarititen nicht auskommt. Schliefilich kann sich auch
das Gliick des einsamen Goldsuchers nur dann erfiillen, wenn es in der Gesell-
schaft Menschen gibt, die an seinem Edelmetall interessiert sind und es ihm
abkaufen. Und dies wird nur dann der Fall sein, wenn sich in der Gesellschaft
eine lingere Tradition der sozialen Wertschitzung von Gold und Geld ent-
wickelt hat. Erst dadurch wird der einzelne Goldfund wertvoll, erst dadurch
wird die Goldsuche tiberhaupt sinnvoll. Mit anderen Worten: Schon seinem
rein individuellen Gliick nachzujagen, kann nur im Kontext der sozialen de
facto-Solidarititen gelingen, nur im Rahmen zahlreicher gesellschaftlicher
Vorleistungen und Erméglichungsbedingungen.

Nicht zufillig steht deshalb das Motiv der dette sociale, der sozialen Dan-
kesschuld, im Zentrum der solidaristischen Theoriebemithungen. Die Vor-
stellung einer allumfassenden Pflicht zur sozialen Dankbarkeit, die wir — wie
schon Auguste Comte energisch eingefordert hatte — immer und iiberall auf-
zubringen haben, liegt allerdings zunichst einmal quer zu unseren morali-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

schen Standardwahrnehmungen. Fir die Dinge, die wir in unseren Gesell-
schaften vorfinden oder auch nicht, fiir die Chancen und Moglichkeiten, Res-
sourcen und Potenziale, die sie fiir uns bereit halten, kénnen wir ja nichts.
Hier haben wir, so scheint es, einfach nur Gliick oder Pech gehabt. Gliick und
Pech sind aber moralisch belanglos. Aus Pech resultiert kein moralischer An-
spruch. Niemand wird die Baumwurzel zur Rechenschaft ziehen, iiber die er
gestolpert ist, als er sich einen komplizierten Beinbruch zuzog. Und Gliick
verpflichtet nicht zu moralischer Dankbarkeit. Schlieflich gibt es wohl kaum
einen plétzlichen Lottomilliondr, der lebenslang heftige Dankbarkeitsgefiihle
gegeniiber seiner Lottogesellschaft entwickelt.

Die Vorstellung einer umfassenden sozialen Schuld, die uns zu gewal-
tigen Dankbarkeits- und Verpflichtungsgefithlen gegeniiber unserer Gesell-
schaft gleichsam nétigt, ditrfte uns also zunichst befremdlich erscheinen.
Wir wurden ja ohne unsere Willenszustimmung in die gesellschaftlichen Zu-
sammenhinge hineingeboren, an deren Entstehung wir nicht beteiligt waren
und fir die wir — im Guten wie im Schlechten - nicht verantwortlich sind.
Dass unsere Beziehungen zu den historisch entstandenen sozialen Ausstat-
tungen unserer Gesellschaft, von denen wir profitieren, unter denen wir aber
vielleicht auch leiden, eine moralische Relevanz haben, leuchtet uns deshalb
nicht unmittelbar ein. Und dies gilt erst recht, wenn wir uns angewohnt ha-
ben, die moralischen Kategorien von Schuld und Verantwortung, von Dank-
barkeit und Verpflichtung nur in Bezug auf das individuelle Handeln zure-
chenbarer Personen zu verwenden. In diesem Sinne kennen wir sicherlich
eine Dankesschuld gegeniiber unseren Eltern und Grofdeltern, wohl auch ge-
geniiber Nachbarn, Bekannten und Verwandten, Lehrern und Erziehern, viel-
leicht auch gegeniiber Geschiftspartnern und Arbeitskollegen, nicht aber ge-
geniiber Geschichte und Gesellschaft als solchen. Allerdings ist der Schritt zur
Verallgemeinerung dieser Dankesschuld gegentiber einer Vielzahl konkreter
Einzelpersonen zu einer allgemeinen Dankesschuld gegeniiber allen vorange-
gangenen Generationen und gegeniiber allen jetzt lebenden Gesellschaftsmit-
gliedern, mit denen wir durch unzihlige anonyme Prozesse wechselseitiger
Einwirkungen de facto-solidarisch verbunden sind, dann nicht mehr grof.
Und er ist nur allzu plausibel, wenn wir unseren Blick nicht auf konkret er-
lebte personliche Beziehungen eingrenzen, sondern die komplexen sozialen
Realititen moralphilosophisch so zu erfassen versuchen, wie sie nun einmal
sind.

Gegeniiber den gesellschaftlichen Phinomenen, in die wir uns unentrinn-
bar verstrickt sehen, wiirden wir ohnehin nicht einfach von Gliick oder Pech

163



164

»Solidaritat zuerst«

reden, so als handelte es sich hier um blanke Zufilligkeiten. Wer etwa ar-
beitslos wird, dem wird man nicht einfach Pech attestieren. Er mag irgendwie
auch Pech gehabt haben, aber nicht nur und nicht einmal in erster Linie, denn
schlieRlich handelt es sich beim Phianomen der Arbeitslosigkeit nicht um ei-
ne Frage des Zufalls, sondern um ein gesellschaftliches Problem. Dies haben
schon die Solidaristen betont, auch wenn uns gerade von neoliberaler Seite
immer wieder eingeredet wird, dass man Arbeitslosigkeit nicht als soziales,
sondern als individuelles Problem mangelnder Eigenverantwortung und Fle-
xibilitit zu verarbeiten habe. Umgekehrt ist derjenige, der in den Unwigbar-
keiten der 6konomischen Solidarititen zu Wohlstand und Reichtum kommt,
nicht einfach nur fleifig und tiichtig gewesen; er hat auch nicht einfach nur
sa-soziales« Gliick gehabt. Sicherlich mag er irgendwie auch Gliick gehabt ha-
ben, tiichtig gewesen sein und sich zur richtigen Zeit am richtigen Ort be-
funden haben, vor allem aber hat er von den komplexen und uniibersichtli-
chen soziodkonomischen Verhiltnissen seiner Gesellschaft iiberproportional
profitieren kénnen; und zumeist weif3 er auch darum. Die Gesellschaften, in
denen wir leben, sind nun einmal keine Lottogesellschaften. Sie organisieren
und verteilen Chancen und Vermégen nach sozial konstituierten und deshalb
grundsitzlich auch sozial verinderbaren Regeln, nicht nach der Willkir einer
Gottin Fortuna.

Wenn wir uns dariiber klar werden, dass wir immer schon in sozialen So-
lidarititen vielfaltigster Art verstrickt sind, denen wir unsere Existenzbedin-
gungen, unsere Ressourcen und Entfaltungschancen in enormen Ausmaflen
verdanken, dann ist es jedenfalls naheliegend, dass wir intensive Gefiihle so-
zialer Dankbarkeit entwickeln werden. Allerdings macht uns diese Dankbar-
keit nicht blind und unkritisch. Im Gegenteil: Sie verlangt von uns erhebliche
Reflexions- und Differenzierungsleistungen. Denn wenn die Ausmafle, in de-
nen jeder einzelne von uns von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft
profitieren kann, sozial héchst ungleich verteilt sind, dann stellen sich kom-
plexe Gerechtigkeitsfragen. Wenn es auf der einen Seite Individuen gibt, die
von den sozialen Solidarititen auf iiberproportionale Weise profitieren, dann
hat die Gesellschaft ihnen gegeniiber, wie insbesondere Léon Bourgeois deut-
lich gemacht hat, ein legitimes Recht, Riickerstattungen zu erwarten, auch
wenn deren Hohe nicht annihernd exakt zu bemessen ist, sondern jeweils
politisch und moralisch beraten und diskutiert werden muss. Alle — im libe-
ralen Denken so tief verankerten — Hoffnungen, man miisse hier doch irgend-
wie eine halbwegs exakte Summe bestimmen konnen, nach deren Bezahlung
man dann frei von Verpflichtungen gegeniiber Geschichte und Gesellschaft



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

wire, seine >eigentliche« Freiheit wiedererlangt hitte und mit seinen Mit-
teln und Ressourcen allein nach eigenem Belieben weiterleben konnte, sind
in solidaristischer Sicht als soziologisch unaufgeklirt zu bezeichnen. Es gibt
schlicht keine solche geschichts- und gesellschaftslose reigentliche« Freiheit.
Und selbst wenn es moglich wire, die soziale Dankesschuld irgendwie kor-
rekt zu begleichen, so wiirden die sozialen Solidarititen unmittelbar nach ei-
ner solchen Begleichung erneut greifen, sodass sofort neue Dankesschulden
aufzulaufen beginnen.

Auf der anderen Seite gibt es noch deutlich zahlreichere Individuen, die
von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft nur unterproportional pro-
fitieren und diese Potenziale deutlich weniger zu nutzen vermogen, weil sie
sich etwa in abgehingten Regionen, schlechten Bildungskontexten, belasten-
den Arbeitsverhiltnissen, prekiren Wohnsituationen oder schlicht in sozialer
Marginalisierung vorfinden. Diese Individuen haben in solidaristischer Sicht
das Recht, ihrer Gesellschaft eine soziale Rechnung zu prisentieren, Kom-
pensationsleistungen und eine justice réparative einzufordern, etwa im Hin-
blick auf individuelle Unterstiitzungsleistungen oder auf politische Initiati-
ven zum Auf- und Ausbau 6ffentlicher Giiter und eines 6ffentlichen Sektors
der Daseinsvorsorge, der ihnen und ihren grundlegenden Bediirfnissen in be-
sonderer Weise entgegenkommt. Um diesen Forderungen gerecht zu werden,
sind freilich anspruchsvolle 6ffentliche Debatten zu fithren, in denen es um
angemessene und zielfithrende politische Konzepte zu einer klugen, fairen
und nachhaltigen Governance der sozialen de facto-Solidarititen gehen muss.
Und weil es unmaoglich ist, hier mit genauen Summen zu arbeiten — Summen,
die dann gegebenenfalls enorm hoch, unbezahlbar hoch ausfallen miissten,
wire vor allem dariiber zu diskutieren, ob es nicht sinnvoller ist, das suggesti-
ve, mit falschen Genauigkeitsfiktionen aufgeladene Bild von den Rechnungen
und Zahlungen hinter sich zu lassen und stattdessen die Motive des demo-
kratischen Diskurses und des riickwirkenden Sozialvertrags zu stirken, die
bei den Solidaristen ja ebenfalls eine zentrale Rolle spielen.

Die Vielfalt solidaristischer de facto-Solidaritaten

Die de facto-Solidarititen der Solidaristen, die herzlich wenig mit unseren
emotionalen Solidarititsgefiihlen zu tun haben, sind hochst vielgestaltig. Sie
sind verschieden eng und verschieden intensiv. Und sie scheren sich nicht
darum, ob wir sie anerkennen oder nicht. Es ist ihnen auch egal, ob wir iiber-

165



166

»Solidaritat zuerst«

haupt um sie wissen. Sie haben uns, wenn auch auf unterschiedliche Weise,
fest im Griff, immer und iiberall. Sie bestimmen und beherrschen uns im Gu-
ten wie im Bosen. Ohne sie kénnen wir uns nicht entfalten, keine differenzier-
ten Personlichkeiten werden. Ohne sie gibt es keine arbeitsteilige Wirtschaft,
keine fabrikmifige Produktion, kein Wachstum und keine Chance auf>Wohl-
stand fir alle«. Ohne sie gibt es aber auch keine Wirtschaftskrisen, keine Bor-
sencrashs, keine verheerenden Arbeitslosigkeiten, keine breiten Verarmungs-
und Verelendungsprozesse. Ohne sie gibt es keine vielschichtige und anre-
gungsreiche 6ffentliche Bildung und Kultur, aber auch keine weltweiten Pan-
demien, die Millionen von Menschen dahinraffen. Die de facto-Solidarititen
umzingeln uns mehr und mehr, und ohne sie geht schlechterdings nichts.
De facto-solidarisch sind wir nicht zwangsldufig mit unseren Familien-
mitgliedern und Freunden. In den modernen Gesellschaften sind wir dies ten-
denziell sogar immer weniger. De facto-solidarisch sind wir zunichst einmal
mit all denjenigen, von deren Leistungen und Taten, Unterlassungen und Ver-
fehlungen wir in unseren jeweiligen Lebenssituationen abhingig sind. Dabei
spielt es keine Rolle, ob wir diese Personen mégen oder nicht, ob sie in un-
serem Nahbereich anzutreffen sind oder nicht, ob wir sie iiberhaupt kennen
oder nicht. Es ist sogar egal, ob sie noch leben oder schon lange verstorben
sind. So sind wir, um einige banale Beispiele zu nennen, schon beim Frith-
stiick de facto-solidarisch mit den unbekannten Anbauern von Tee oder Kaf-
fee, mit dem Bickereibetrieb in der Nihe oder Ferne und mit all denen, die
regionale und globale Transport- und Kommunikationswege erfunden haben
und aufrechterhalten, angefangen spitestens bei den unbekannten Erfindern
des Alphabets und des Zahlensystems. Auf dem Weg mit dem Auto zur Ar-
beit sind wir de facto-solidarisch nicht nur mit den Straflenbauern fritherer
und heutiger Zeiten, mit den globalen Produzenten von Eisenerzen, Schaum-
gummi und Sitzbeziigen, sondern auch mit den unbekannten Erfindern des
berithmten Rades, das wir deshalb sprichwortlich nicht immer neu erfin-
den miissen. Wir sind aber auch de facto-solidarisch mit denjenigen, die uns
unterwegs anhusten und mit Viren infizieren; und mit denjenigen, die dies
durch entsprechende Vorsichtsmafinahmen zu verhindern versuchen. All die-
sen unendlichen Solidarititen, die uns permanent erfassen, konnen wir nicht
entgehen. Und allein durch die regelmifigen Alltagsvollziige unseres Lebens
in den sozial immer dichteren Gesellschaften tragen wir unermiidlich dazu
bei, diese Solidarititen zu regenerieren, zu vergrofern und zu intensivieren.
Zu den vielen Feldern der de facto-Solidaritit gehort die unermessliche
Vielzahl an ékonomisch-materiellen Beziehungen, die es zwischen den Indi-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

viduen gibt und immer schon gegeben hat; und dieser Aspekt lag den Solida-
risten besonders am Herzen. Diese Beziehungen, die in frithen, arbeitsteilig
nur wenig differenzierten, kleinrdumig verfassten Gesellschaften noch gering
waren, haben spitestens in den industrialisierten Massengesellschaften enor-
me Ausmafle angekommen. Sie haben sich in den Zeiten der Globalisierung
auf eine Art und Weise vermehrt, dass man mit Fug und Recht sagen kann,
es gebe kaum noch Bevolkerungen und Regionen der Erde, die nicht in die
zahlreichen Solidarititen der Weltgesellschaft eingeschlossen sind und hier
jederzeit — zum Guten wie zum Bosen — mit vielfiltigen und oft kaum vor-
hersehbaren Auswirkungen rechnen kénnen und miissen.

De facto-Solidarititen beziehen sich aber auch auf die globalen &ko-
logischen Zusammenhinge des Weltklimas und der Erderwirmung, die
Bestands- und Regenerationsbedingungen von sauberer Luft und sauberem
Wasser, die Kapazititen weltweiter CO,-Senken und die Belastungsgrenzen
von Meeren, Wildern und Landschaften im Blick auf die enorme Schadstoff-
produktion vieler Volkswirtschaften der Welt. Fiir diese Solidarititen, von
denen die Solidaristen des 19. Jahrhunderts noch nichts wissen konnten,
stellen sich ebenfalls die Fragen ungleich anfallender sozialer Rechnungen,
die sich die von diesen Emissionen und ihren 6kologischen Folgen in hochst
ungleicher Weise betroffenen Volker gegenseitig ausstellen konnen und
dirfen. Im globalen Mafistab der 6kologischen Krise geht es um die Frage,
wer seinen Produktions- und Lebensstil dringend griindlich i4ndern muss
und wer gegebenenfalls sofortige Nothilfe beanspruchen kann und das Recht
hat, von den anderen radikale Anderungen ihrer Lebensweisen einzufordern.
Denn auch hier profitieren die einen, vor allem die Industrienationen des
globalen Nordens, enorm von den 6kologischen Ressourcen der Welt, die sie
seit Langem massiv tibernutzen, wihrend andere, etwa viele Inselgruppen
im Pazifik, das globale Klima kaum belasten, aber damit rechnen miissen, bei
einem dramatisch ansteigenden Meeresspiegel als erste im buchstiblichen
Sinne unterzugehen. Auch hier also stellen sich virulente Gerechtigkeits-
probleme, die mit den solidaristischen Motiven der sozialen Schuld und des
riickwirkenden Quasi-Vertrags bearbeitet werden kénnen.

Die de facto-Solidarititen bestehen also bei einer uniibersehbaren Menge
an hochst unterschiedlichen Phinomenen. Sie beziehen sich auch auf die Un-
mengen an historisch und sozial vermittelten Wissensbestinden, Einsichten
und Erkenntnissen, an intellektuellen und moralischen Traditionen, Uber-
zeugungen und Vorstellungswelten, an eingelebten kulturellen Uberlieferun-
gen und sich permanent verindernden Wertmustern und Normvorstellun-

167



168

»Solidaritat zuerst«

gen, mit denen jede Gesellschaft ihre Mitglieder prigt und sozialisiert. Die
de facto-Solidarititen sind deshalb keine sozialen Sachverhalte, die uns und
unsere Intuitionen und Uberzeugungen, unsere Identititen und Moralititen
nur duflerlich tangieren. Im Gegenteil: Sie konstituieren uns zuallererst als
soziale Wesen, als moralisch sensible Individuen. Denn erst im permanenten
Austausch mit ihrer Gesellschaft in ihren politisch-moralischen Bewegungen
und Verinderungen, ihren flieRenden Begriffen von dem, was gut und rich-
tig, gehorig und ungehorig, ehrenhaft und verachtenswert ist, entfalten die
Gesellschaftsmitglieder ihre kritische Urteilskraft, ihre eigenen moralischen
Standards und ihre politische Identitit — und damit dann auch wieder die ih-
rer Gesellschaft. Und diese enge, zwischen Empirie und Moralitit schwanken-
de Beziehung der Individuen zu ihrer Gesellschaft (und umgekehrt) mit dem
ebenfalls zwischen Empirie und Moralitit changierenden Begriff der Solidari-
tit zu bezeichnen, stellt einen echten semantischen Gliicksfall fiir die 6ffentli-
chen Selbstverstindigungsprozesse einer Gesellschaft dar, die sich nach dem
historischen Ende des politischen Liberalismus sozialethisch auf ein postli-
berales, aber keineswegs antiliberales Fundament umstellen muss und um-
stellen will.

Globale Ansteckungs-Solidaritaten

Nicht zuletzt betreffen die de facto-Solidarititen auch die Fragen offentlicher
Gesundheit und des Schutzes der kérperlichen Unversehrtheit, die ebenfalls
lingst global geworden sind. Was die Solidaristen fiir die Stadt Paris noch
auf lokaler Ebene zu lésen versuchten, ist heute lingst ein Solidarititspro-
blem, das alle riumlichen Grenzen sprengt. Charles Gide und Léon Bourgeois
hatten am Ende des 19. Jahrhunderts nachdriicklich vor den bakteriellen Erre-
gern der Tuberkulose gewarnt. Die grassierenden Bazillen hitten, so Gide, die
Tatsache der unentrinnbaren Solidaritit mit neuer Wucht ins alltdgliche Be-
wusstsein katapultiert. Und dass die Pariser Polizeiprifektur in ihrem Kampf
gegen die Infektionssolidarititen dieser Lungenkrankheit im Jahr 1893 »das
Ausspeien in den Straflenbahnwagen und im Omnibus« verboten hatte, sei
nichts anderes als ein bemerkenswertes »Auftreten der Solidaritit im Gesetz«
gewesen (vgl. Gide 1929, 53).

Mit der im Frithjahr des Jahres 2020 ausgebrochenen Corona-Pandemie
sah sich dann nicht nur eine europiische Hauptstadt, sondern die Erde als
Ganze in eine solche unerbittliche Infektionssolidaritit gezwungen. Sie be-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

droht die Menschheit heute in einer existenziellen und fiir die Solidaristen des
19. Jahrhunderts noch voéllig unvorstellbaren Weise; und zwar in einer Mas-
sivitit, der mit Ausspei-Verboten im 6ffentlichen Personennahverkehr nicht
mehr beizukommen ist. Das periphere Auftreten eines neuartigen Virus in
Siidchina fithrte innerhalb weniger Wochen nicht nur zu Hunderttausenden
Toten und Millionen Infizierten, auch und gerade in den denkbar weit ent-
fernten Lindern des globalen Nordens. Es sorgte auch fiir verheerende wirt-
schaftliche Niederginge, fir massenhafte Insolvenzen und Verarmungen. Es
sorgte fiir drastische politische Freiheitseinschrankungen, fiir Ausgangssper-
ren und Quarantinen, die die staatlichen Regierungen moglichst rasch und
vollumfinglich durchzusetzen hatten. Alle liberalen Freiheits- und Autono-
mieprinzipien, alle Versuche, es bei wohlmeinenden Appellen an die Vernunft
zu belassen und auf die individuelle Verantwortung der Einzelnen zu setzen,
waren angesichts der dramatischen Unaufhaltsamkeit der Infektionsketten
binnen weniger Tage Makulatur. Die globale Welt erlebt in der Corona-Krise
tatsichlich ein massives »Auftreten der Solidaritit im Gesetz«. Und in der Tat
wurde in dieser Krise sehr schnell wirklich jeder und jedem deutlich — oder
per staatlicher Zwangsmafinahme deutlich gemacht, dass diesen Solidariti-
ten nicht entgangen werden kann. Denn auch, wer angesichts seines Alters
und seines Gesundheitszustandes woméglich gute Griinde hat, sich vor dem
Virus individuell nur wenig zu fiirchten, war und blieb doch, ob er wollte
oder nicht, ja ohne es {iberhaupt wissen zu kénnen, ein potenzieller Ubertri-
ger dieses Virus. Und deshalb wurden wir alle durch die Zwangsmafinahmen
dieser »Solidaritit im Gesetz« im Frithjahr 2020 erstmals gezwungen, etwa
auf private Sport- und Freizeitaktivititen mit Freunden und Bekannten voll-
stindig zu verzichten.

Die sozialen Solidarititen der Pandemie und ihre Folgen sind auch hier
hochst ungleich verteilt. Denn infiziert waren zunichst iiberproportional
wohlhabende und weltoffene Kosmopoliten, die sich bei geschiftlichen oder
touristischen Reisen, etwa beim Skiurlaub, angesteckt hatten. In der Folge
hatten sich in Deutschland Grofistidte wie Hamburg, Miinchen und Kéln
schnell zu hot spots dieser Infektionen entwickelt, wihrend 6konomisch
abgehingte lindliche Regionen, in denen wenig Mobilitit herrscht und
iiberwiegend iltere Menschen wohnen, zunichst deutlich weniger betroffen
waren. Andererseits schienen junge und gesunde Kosmopoliten durch das
Virus existenziell weniger gefihrdet zu sein als jene Alteren, die das Virus
nicht >ins Land geschleppt< haben, aber deutlich mehr um ihr Leben fiirchten
miissen, wenn die Infektionsketten auch ihre Lebenswelten erreichen. Sie



170

»Solidaritat zuerst«

sind also zugleich besonders >unschuldig« und besonders gefihrdet, wahrend
die anderen — wobei dieser Begriff hier ohnehin schon véllig unpassend ist —
vielleicht besonders >schuldigs, aber weniger gefihrdet sind. Hier stellen sich
jedenfalls komplexe Fragen von sozialer Verantwortung und Zurechnung,
die mit dem simplen Paradigma individueller Eigenverantwortung nicht zu
l6sen sind. Individuelle Moral und freiwilliges Handeln sind hier schlicht
nicht zielfithrend. Und die Vorstellung, man konnte bei Infektionen und
ihren Folgen — wie etwa bei verschuldeten Kfz-Unfillen - iiber ein privates
Haftungsrecht etwas ausrichten, sind so licherlich, dass niemand iiberhaupt
auf eine derart unbeholfene Idee gekommen ist. In diesem Sinne hatte schon
Charles Gide notiert, dass angesichts der Dichte der sozialen Solidarititen
die Zeiten vorbei seien, in denen man mit guten Griinden noch hitte sagen
konnen: »das geht mich nichts an« oder »das geht nur mich etwas an« (vgl.
Gide 1913, 695).

Hilfreich scheinen in den Zeiten der Pandemie nur offentlich-recht-
liche Regelungen zu sein, die allen Gesellschaftsmitgliedern drakonische
Einschrinkungen ihrer elementaren Freiheits- und Bewegungsrechte aufer-
legen, um Fremde und Andere, mit denen man vermeintlich nichts zu tun
hat, vor Infektionen zu schiitzen und die Infektionskurven so abzuflachen,
dass die offentlichen Gesundheitssysteme nicht heillos tiberfordert werden.
Hier stehen auch den modernen Gesellschaften, denen man lange einzureden
versuchte, dass einzig ein schwacher Staat den Bedingungen der politischen
Moderne angemessen sei, aufler rigorosen staatlichen Zwangsmafinahmen
offensichtlich keine anderen Hilfsmittel zur Verfigung. Die sozialen Solida-
rititen brauchen, wenn es darauf ankommt, zu ihrer effektiven politischen
Bearbeitung nicht primir Freiheit, Markt und Eigenverantwortung. Sie
brauchen vielmehr einen durchsetzungsstarken, dabei aber an die poli-
tisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der Gesellschaftsmitglieder
riickgebundenen und von einer starken Zivilgesellschaft aufmerksam beob-
achteten Staat, der sich auch und gerade dann demokratisch legitimieren
muss, wenn er in Krisenzeiten kraftvoll »durchregieren« soll. Die de facto-
Solidarititen haben uns also in vielfacher Weise fest im Griff. Und spitestens
jetzt wird jeder und jedem deutlich, dass wir nicht so tun kénnen, als lieRen
sie sich irgendwie ignorieren. Vielmehr kommt heute — wie schon die fran-
zosischen Solidaristen der Dritten Republik so nachdriicklich betont hatten
— alles darauf an, sie wissenschaftlich zu studieren und méglichst genau zu
erfassen, um sie im Rahmen einer demokratischen Republik politisch klug,



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

bewusst und planvoll zu regulieren, zu organisieren und zu gestalten, so gut
diese Solidarititen es jeweils zulassen.

Die notwendige Ent-Emotionalisierung der Solidaritat

Die de facto-Solidarititen stellen eine veritable Herausforderung unserer
Standardwahrnehmungen von Solidaritit dar. Wihrend uns tiefe Solidari-
titsgefithle vor allem mit unseren Familienmitgliedern, mit Freunden und
Verwandten, mit Nachbarn und Arbeitskollegen, itberhaupt mit Menschen
verbinden, mit denen wir intensive gemeinsame Erlebnisse hatten und haben
und mit denen wir gemeinsame Erfahrungen teilen, ist aus solidaristischer
Sicht zu sagen, dass diese Gefithle — auch wenn wir sie gerne mit dem
Wort Solidaritit belegen — dann eben auch als Gefithle zu beschreiben sind.
Solidaritat ist dagegen keine Emotion und kein Gefiihl, sondern eben eine
soziale Tatsache. Was uns an intensiven Gefithlen mit unseren Mitmenschen
verbindet, ist dann nicht als Solidaritit zu bezeichnen, auch wenn wir uns
das so angewohnt haben. Stattdessen wiren diese Gefiihle viel eher als Liebe,
Freundschaft oder Sympathie, als Empfindung von Vertrautheit und Ver-
bundenheit, als Zusammengehérigkeits-und Gemeinschaftssinn, vielleicht
auch als Verpflichtung und Verantwortung, als Mitleid oder Barmherzigkeit,
als Betroffenheit, Mitgefithl und Anteilnahme oder wie auch immer zu
benennen. Schliefilich verfiigen wir iiber ein breit ausgebautes semantisches
Arsenal, um diese Gefithle angemessen und differenziert zur Sprache zu
bringen.

Der solidaristische Solidarititsbegriff, der streng deskriptiv und vollig
moralfrei formatiert ist, bietet insofern die Chance, wichtige Klirungen in
der uniibersichtlichen 6ffentlichen Rede von der Solidaritit vorzunehmen.
Denn er impliziert zunichst einmal eine radikale Ent-Emotionalisierung die-
ses Begriffs, der lingst zu einem unserer groflen Sehnsuchtsworter gewor-
den ist. Wahrend er in v6lkischen Milieus mit hoher emotionaler Verve gegen
Fremde und Andere gerichtet und in biirgerlichen Kreisen vor allem als zartes
Pflinzlein mitmenschlicher Hilfsbereitschaft gefasst wird, wird er in linken,
kosmopolitisch orientierten Bewegungen mit hohem moralischen Anspruch
universalistisch ausgelegt. Mit Emphase bekennt man sich hier gerne zur So-
lidaritit mit den Armsten der Armen, mit den Verdammten der Erde, mit
allem, was Not leidet und Menschenantlitz trigt, wobei diese emphatische
Anrufung der Solidaritit — gerade mit Fremden und Anderen — nicht selten



172

»Solidaritat zuerst«

auch als Ausweis eigener moralischer Sensibilitit und srichtiger< Gesinnung
fungiert. Dass de facto-Solidarititen hier oft nur eine geringe Rolle spielen,
d.h. dass es im Kern eben nicht um Solidaritit, sondern um Anteilnahme und
Mitgefiihl, um Empérung und Protest geht, wird dabei als Problem zumeist
nicht in den Blick genommen - oder auch briisk zuriickgewiesen.

Wenn sich etwa Angehorige gut situierter Mittelschichten emphatisch mit
den Leidenden dieser Welt >solidarisieren¢, wenn sie ihre tiefen Verbunden-
heitsgefiihle mit ihnen artikulieren und sich auf diese Weise etwa mit Kata-
strophenopfern irgendwie gemein machen wollen, dann ist aus solidaristi-
scher Sicht zu fragen, ob der Begriff der Solidaritit hier eine angemessene
Verwendung findet. Wer im deutschen Mittelgebirge wohnt und ssolidarisch<
Geld fiir die Opfer von Tsunamis in Siidostasien spendet, rechnet nicht ernst-
haft damit, selbst einmal Opfer von Uberschwemmungen zu werden und Hil-
fe aus Thailand und Indonesien zu benétigen. Und wer sicher im Trockenen
sitzt und sich »solidarisch« mit Gefliichteten im Mittelmeer erklirt, ist mit
ihnen nicht durch eine gemeinsame Gefahrenlage verbunden. Von einer un-
mittelbaren de facto-Solidaritit mit konkreten Gruppen von Ertrinkenden im
Mittelmeer kann man jedenfalls nur sehr begrenzt sprechen, auch wenn die
sozialen Notlagen, die Menschen in vielen Lindern der Welt zu einer verzwei-
felten Flucht treiben, keineswegs unabhingig von den - bis heute kolonial
und herrschaftlich durchformten — politischen, wirtschaftlichen und militi-
rischen Politikinteressen der wohlhabenden Linder entstanden sind. Uber die
historischen Prozesse von Eroberung und Ausbeutung, iiber die gegenwirti-
gen Realititen hochst ungleicher Handelsrelationen im Rahmen einer globa-
len Ordnung der Weltwirtschaft, in der die Absatz- und Gewinninteressen
grofRer Wirtschaftsakteure des globalen Nordens die lokalen, regionalen und
nationalen Wirtschaftsinteressen afrikanischer Bevolkerungen in vielfacher
Form dominieren, gibt es in der Tat steigende ckonomische Solidarititen,
die uns mit der afrikanischen Staatenwelt verbinden. Und die Auswirkun-
gen dieser Solidarititen sind hochst ungleich verteilt, sodass wir gegeniiber
grofien Teilen der afrikanischen Bevolkerung allemal eine soziale Rechnung
enormen Ausmafles zu begleichen haben; eine Rechnung, bei deren Erstel-
lung zu beriicksichtigen ist, dass sich viele Afrikanerinnen und Afrikaner in
einer durch den globalen Norden nicht allein, aber doch deutlich mit verur-
sachten Leidenssituation befinden, die sie zu einer verzweifelten Flucht iiber
das Meer treiben.

Derartige solidaristische Uberlegungen werden aber nicht angestellt,
wenn man sich bei uns mit den Ertrinkenden der Weltmeere >solidarisiert«.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Hier geht es nicht um 6konomische de facto-Solidarititen, sondern um
intensive Gefithle von Empérung, Wut und Protest, die sich gegen eine
wohlstandschauvinistische Wagenburg-Mentalitit richten. Sie richten sich
gegen das politische Ansinnen, die eigenen Wohlstandsniveaus egozentrisch
zu verteidigen und gegeniiber den elementaren Notlagen anderer eine osten-
tative Gleichgiiltigkeit an den Tag zu legen. Wer in diesem Zusammenhang
aber mit hoher emotionaler Aufladung von Solidaritit mit Fremden und
Anderen redet, muss sich fragen lassen, was ihn eigentlich zur Verwendung
dieses Begriffs veranlasst. Offensichtlich will man hier den Solidaritatsbegriff
vor allem deshalb gebrauchen, weil man meint, mit den ilteren Begriffen
von Mitleid und Barmbherzigkeit nicht mehr hantieren zu kénnen, da diese
in der politischen Moderne diskreditiert seien. Schlieflich hingt diesen
Begriffen seit Langem eine Aura von Paternalismus und Fremdbestim-
mung, von Demiitigung und Missachtung, von Uber- und Unterordnung
an, die den egalitiren Freiheits- und Gleichheitsambitionen der Moderne
zumindest prima facie entgegensteht. In diesem Sinne haben sich schon die
Solidaristen des spiten 19. Jahrhunderts an der normativen Abwertung von
Mitleid und Barmherzigkeit beteiligt, wenn sie dafiir plidierten, die alten
Begriffe der christlichen Barmherzigkeit durch sikulare Vorstellungen einer
»aufgeklirten Liebe« (Alfred Fouillée) zu ersetzen.

Heute ist allerdings zu fragen, ob hier nicht elementare moralische Im-
pulse und Intuitionen vorschnell unter einen Generalverdacht geraten (vgl.
GroRe Kracht 2017, 348f.). Mitleid und Barmherzigkeit sind nicht per se de-
miitigend; und nicht jeder, der sich Armen, Schwachen und Notleidenden im
Gestus mildtatiger Hilfe zuwendet, will sich damit >von oben herab< vor allem
selbst ein gutes Gewissen attestieren, von den politischen Ursachen der Not
ablenken oder sein eigenes Helfersyndrom ausleben. Fiir eine Gesellschaft,
die sich nicht einfach als Ansammlung eigennutzorientierter Privatbiirger
verstehen will, ist es zudem von elementarer Bedeutung, sich 6ffentlich dar-
iiber zu verstindigen, wie sie mit den menschlichen Intuitionen von Liebe,
Mitleid und Barmherzigkeit gerade auch in ihren politisch-sozialen Dimen-
sionen umgehen kann und inwiefern es ihr nicht nur um Freiheit und Ge-
rechtigkeit, sondern eben auch um diese vermeintlich so unpolitisch-priva-
ten, so verstaubt-vormodernen Kategorien des Moralischen gehen kann und
darf. Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit haben jedenfalls eine verstirkte sozi-
alphilosophische Aufmerksamkeit verdient. Dass der einschlidgige Buchmarkt
mit Titeln zu Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit geradezu tiberschwemmt
wird, wihrend es kaum eine philosophisch reflektierte und nicht von vorn

173



174

»Solidaritat zuerst«

herein auf die iberlieferten Religionsgemeinschaften enggefiihrte Literatur
zu Nichstenliebe und Barmherzigkeit gibt, ist hier ein deutliches Mangel-
symptom. Von daher ist es allemal ratsam, die Kategorie der Solidaritit nicht
auch noch auf das enge Feld der Tugend- und Moralkonzepte zu schicken,
wo sie dann mit diesen altehrwiirdigen Begrifflichkeiten unserer moralischen
Tradition konkurrieren muss. Dies wiirde am Ende nur auf eine noch weitere
Entwertung dieser in der politischen Offentlichkeit ochnehin wenig gelittenen
Motive hinauslaufen. Aber wollen wir wirklich in einer Gesellschaft leben, in
der am Ende gar nicht mehr 6ffentlich und in philosophisch reflektierter Wei-
se von Mitleid und Barmherzigkeit und ihrer fundamentalen Bedeutung fir
die sozialmoralischen Grundlagen unserer Gesellschaft die Rede ist? Wie auch
immer: Das solidaristische Solidarititskonzept macht uns jedenfalls darauf
aufmerksam, dass wir Solidaritit nicht als charmantes und modern klingen-
des Synonym fiir Barmherzigkeit verwenden sollten, denn das wiirde am En-
de beide Konzepte unnétig schwichen und beschidigen.

Wenn Menschen sich gegenseitig helfen, muss man das also nicht mo-
disch als Solidaritit bezeichnen. Man kann es auch schlicht Hilfsbereitschaft
nennen. Wenn Menschen Anteil nehmen an der Not anderer, dann muss man
das nicht Solidaritit nennen. Man kann es auch Mitleid und Anteilnahme
nennen. Und wenn sie sich iiber Unrecht empéren, das anderen geschieht,
muss man auch das nicht Solidaritit nennen. Man kann es als tiefes Gefiihl
mitmenschlicher Verbundenheit bezeichnen. Da, wo Gemeinsinn herrscht,
muss man nicht von Solidaritit reden, man kénnte auch einfach beim Wort
Gemeinsinn bleiben. Und auch da, wo Menschen fiireinander einstehen,
muss man nicht unbedingt die Solidarititsvokabel bemithen. Man kann das
Fireinander-Einstehen auch schlicht als Fiireinander-Einstehen bezeichnen.

Man kann auch nicht einfach eine >solidarische Gesellschaft< fordern,
denn aus solidaristischer Sicht ist jede Gesellschaft per se immer schon
solidarisch. Ebenso wenig kann man aus dieser Sicht der so oft zu hérenden
Klage zustimmen, dass die Solidaritit in den modernen Gesellschaften
immer mehr verloren geht, denn dies ist aus solidaristischer Sicht schlicht
eine soziologisch falsche Wahrnehmung. Auch kann man nicht einfach
eine Tugend der Solidaritit einfordern, denn Solidaritit ist schlicht keine.
Tugenden sind individuelle Charaktereigenschaften; und die Werke dieser
Tugenden — etwa die >geistlichen und leiblichen Werke der Barmherzigkeits,
die im Hochmittelalter eine differenzierte Ausarbeitung gefunden hatten,
heute aber nicht einmal am Katzentisch der Moralphilosophie Platz nehmen
diirfen - sind vielleicht strenge Vorschriften der individuellen Moral, aber



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

sie bleiben freiwillige Leistungen. Ihre Erbringung oder Nicht-Erbringung
obliegt ausschlieRlich dem Einzelnen. Hier darf sich der Staat mit seinen
gesetzlichen Zwangsmitteln nicht einmischen. Solidaritit ist dagegen aus
solidaristischer Sicht schlicht eine soziale Tatsache. Wer sich aber diesen So-
lidarititen in bewusster Weise stellt, der wird nach Handlungsperspektiven
suchen, mit denen er auf diese Solidarititen angemessen reagieren kann.
Und daftr sind keine besonderen Tugendleistungen, kein Altruismus und
keine Aufopferung gefordert, sondern schlicht und einfach die Bereitschaft,
sich als moralisches Subjekt zu verstehen und auf unfaire Strategien einer
egozentrischen Vorteilsmaximierung auf Kosten anderer zu verzichten.
Mitunter sprechen die Solidaristen davon, dass die angemessene Antwort
der Individuen auf die soziologische de facto-Solidaritit in den Handlungs-
weisen einer bewussten und aktiven, einer reflektierten und freiwilligen So-
lidaritit bestehe. Die Titigkeitsfelder einer solchen Praxis aktiver Solidaritit,
wenn man diese Begrifflichkeit verwenden mochte, sind dann aber sorgfil-
tig von den Feldern des Mitleids, der Nachstenliebe und der Barmherzigkeit
abzugrenzen, aber auch von denen der Empérung iiber das Unrecht, das an-
deren angetan wird. Sie zielen nimlich genau auf diejenigen — mitunter erst
noch zu schaffenden — Riume und Bereiche, in denen es um Individuen geht,
die reell oder potenziell in dhnlicher Weise von gemeinsamen Bedrohungs-
und Gefahrenlagen betroffen sind, gegen die sie kollektiv und organisiert vor-
gehen wollen. Die klassischen Beispiele einer solchen Solidarititspraxis sind
die grofien Kollektivorganisationen der Gewerkschaften und der Sozialver-
sicherungen, in denen zwar das Kriterium bewusster Reflexivitit sehr klar,
dasjenige der individuellen Freiwilligkeit jedoch deutlich weniger zum Zu-
ge kommt. Wenn in Streiksituationen nur diejenigen ssolidarisch« sind, die
in diesem Moment wirklich aus innerer Uberzeugung und Leidenschaft mit-
machen wollen, dann haben viele Streikmafinahmen deutlich schlechtere Er-
folgsaussichten. Und auch wenn unser Recht nur freiwillige Gewerkschafts-
mitgliedschaften kennt, so sind diese Formen einer kollektiven Selbsthilfe-
praxis der Arbeiterbewegungen doch entscheidend darauf angewiesen, dass
sie sich dauerhaft hinreichend stark und schlagkriftig organisieren konnen.
Dafiir ist das Kriterium der freien individuellen Motivation aber keine ent-
scheidende Kategorie, denn Grofde, Verbindlichkeit und Nachhaltigkeit sind
hier allemal wichtiger als eine irgendwie spontan und volatil anmutende Frei-
willigkeit. Noch deutlicher wird dies bei den Sozialversicherungen, die alle
ihre Mitglieder gegen die gemeinsamen Standardrisiken des arbeitsgesell-
schaftlichen Lebens absichern wollen. Denn nach allen historischen Erfah-

175



176

»Solidaritat zuerst«

rungen mit diesem zentralen Element des modernen Wohlfahrtsstaates sind
Sozialversicherungen nur dann dauerhaft leistungsfihig, wenn man mit dem
Instrument der Zwangsmitgliedschaft arbeitet, wie dies seit den Zeiten der
bismarckschen Arbeiterversicherungen der Fall ist. Reflexivitit ist also fraglos
fundamental fiir eine solche Praxis der Solidaritit; Freiwilligkeit nicht unbe-
dingt.

Solidaritat und die offentliche Moral der Gesellschaft

Fragt man vor diesem Hintergrund nach dem sozialethischen Potenzial des
solidarisme fiir die gesellschaftlichen Herausforderungen der Gegenwart, dann
ist zunichst festzuhalten, dass die von der solidaristischen Bewegung entwi-
ckelten Thesen dem Freiheitsprojekt der europdischen Moderne keineswegs
entgegenstehen. Das solidaristische Bild vom Menschen, das den Einzelnen
ganz selbstverstindlich zum »Produkt der Gesellschaft« (Charles Gide) er-
klart, das also davon ausgeht, »daf3 die Individuen eher ein Produkt des ge-
meinsamen Lebens sind, als dafd sie es bestimmen« (Durkheim 1992, 404),
scheint allerdings mit unseren moralischen Grundiiberzeugungen frontal zu
kollidieren. Das Personenkonzept, das etwa Emile Durkheim in seiner mo-
ralsoziologischen Auseinandersetzung mit der Moralphilosophie Immanuel
Kants entwickelte, stellt aber keineswegs eine Bedrohung unserer Vorstellun-
gen von moralischer Autonomie, individueller Freiheit und personlicher Ver-
antwortung dar. Im Gegenteil: Es liefert eine dezidiert nichtphilosophische —
und deshalb auch philosophisch kaum zu bestreitende — Begriindung dieser
Uberzeugungen auf sozialwissenschaftlicher Basis, mit der sich woméglich
eine stabilere Grundlegung der Freiheits- und Gleichheitserrungenschaften
der Moderne gewinnen lisst. Wir kommen nimlich kaum umbhin einzuriu-
men, dass Durkheim wohl Recht hatte gegeniiber den uns bis heute kulturell
geldufigeren Vorstellungen von der immer schon gegebenen Natur des Men-
schen, von seiner immer schon — »man weif nicht wie« (Durkheim 1984, 154)
— bestehenden Autonomie, die allerdings erst im Kontext der Aufklirungsphi-
losophie des 18. Jahrhunderts entdeckt und freigelegt wurde. Das, was unsere
Personalitit ausmacht, was uns an unserem Menschsein jeweils als heilig und
unantastbar gilt, ist in der Tat nicht fertig mit der Natur des Menschen ge-
geben, »der plotzlich — im Vollbesitz seiner Intelligenz und seines Willens
— auf der Erde erschienen ist« (Bourgeois 2020, 19). Autonomie und Indivi-
dualitit des Menschen sind eben doch ein Produkt gesellschaftlicher Entwick-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

lungen, historischer Erfahrungen und sozialer Lern- und Reflexionsprozesse.
Schliefilich ist unsere heutige universalistische Uberzeugung von der Wiirde
des Menschen eine relativ junge Errungenschaft der Menschheitsgeschich-
te, die tiber lange Zeitraume nur statusbezogene Wiirdekonzepte kannte. Sie
wusste jahrhundertelang um eine besondere Wiirde des Konigs, des Adligen
und des Klerikers, hitte in dieser Zeit aber niemals ein feierliches Bekenntnis
zur unantastbaren Wiirde eines jeden Menschen abgelegt. Und gegenwirtig
merken wir wieder einmal, dass dieses Bekenntnis keineswegs fiir immer und
ewig gesichert ist.

Der >Kult des Individuumss, den Durkheim am Ende des 19. Jahrhunderts
— im Rahmen der Dreyfus-Affire — als neue Menschheitsreligion auf siku-
larer Grundlage hoffnungsvoll anbrechen sah, vermochte gegen die kollekti-
vistischen Gewaltorgien der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts nichts aus-
zurichten. Und heute schwant uns, dass sogar das bundesrepublikanische,
durch die Katastrophe der Shoah befeuerte und vermeintlich so fest eingewur-
zelte Bekenntnis zur >unantastbaren Wiirde des Menschen« wieder unter die
Rider kommen kénnte. Auch die kurzlebige Zeit der breiten >Willkommens-
kultur<, mit der unsere 6ffentliche Moral im Herbst 2015 auf die existenzielle
Not von Kriegsgefliichteten reagierte, scheint heute schon wieder in Verges-
senheit zu geraten. Dabei hatte die bundesrepublikanische Bevolkerung den
ankommenden - und zuvor tiberall schroff abgewiesenen — Kriegsfliichtlin-
gen damals wirklich einen groflen Bahnhof bereitet und ihre enorme Hilfs-
bereitschaft und Gastfreundlichkeit in unzihligen Initiativen praktisch wer-
den lassen. Schitzungen gehen davon aus, dass sich im Herbst 2015 und den
Monaten danach 6 bis 20 Millionen Bundesbiirger aktiv an Hilfsprojekten be-
teiligt haben (vgl. Wolfrum 2020, 163). Durch das ganze Land zog damals ein
bisher nicht gekanntes kollektives Staunen iiber die hohe Empathie und Sen-
sibilitit einer Nation, die sich einen derartigen moralischen Aufbruch selbst
nicht zugetraut hitte.

Heute jedoch ist diese Erinnerung verblasst. Unsere politischen Eliten be-
tonten in der letzten Zeit — bevor ihnen >Corona« dazwischenkam - einhellig
und geradezu penetrant, dass sich »2015 nicht wiederholen« diirfe. Der mi-
litante, mit Wasserwerfern und Schusswaffengebrauch zu gewihrleistende
Schutz der europiischen Grenzziune scheint wieder wichtiger zu sein — ge-
nauer: wichtiger sein zu sollen - als der Schutz der Wiirde der verelendenden
Menschen unmittelbar davor. Wenn entsprechende Schutzmafinahmen fir
Ziune statt fir Menschen heute aber mehr oder weniger klaglos hingenom-
men werden und nicht auf breite gesellschaftliche Empérung stofRen, ist dies

77



178

»Solidaritat zuerst«

ein deutliches Indiz dafiir, dass die gesellschaftliche Moral zurzeit wenig fiir
universale Menschenrechte und den individuellen Schutz vor Not und Elend
zu vibrieren scheint.

Wenn es keine abstrakte Menschenwiirde als solche gibt, dann ist die erst
im historisch-sozialen Entwicklungsprozess der Menschheit entstandene >re-
lative« und >progressive« Autonomie des Menschen, von der Durkheim sprach,
eine, die sich nicht mit geschichtsphilosophischer Notwendigkeit fortentwi-
ckeln und ausweiten muss. Sie ist dann vielmehr eine, die sich auch zuriick-
entwickeln kann. Es hingt dann ausschlieflich von den aktuell mobilisier-
baren moralischen Uberzeugungen der Menschen ab, wie ihre Gesellschaft
sich zum Wert der Menschenwiirde positioniert. Die Gesellschaften sind hier
jedenfalls nicht vorab festgelegt. Sie konnen sich in ihrer moralischen Sen-
sibilitit unterschiedlich entwickeln. Ihre Moralstandards hingen dabei nicht
nur vom guten Willen der Individuen ab, von ihrer Bildung und Vernunft.
Wichtiger sind allemal die gesellschaftlich erlebten, mehr oder weniger re-
flexiv gespeicherten und im kollektiven Gedachtnis verankerten moralischen
Erfahrungen und Vorkommnisse, die als solche, wie vor allem Durkheim im-
mer wieder betonte, regelmifiig 6ffentlich erinnert und aktualisiert werden
miissen.

Wenn die Dreyfus-Affire, die Erinnerung an die gesellschaftliche Empé-
rung iber die im Namen der franzésischen Nation begangenen VerstofRe ge-
gen die Menschenrechte des jidischen Hauptmanns Alfred Dreyfus, nur noch
in den Geschichtsbiichern aufzufinden ist; wenn das 6ffentliche Gedichtnis
der Shoah immer mehr zum leeren Ritual zu werden droht; wenn die mora-
lische Begeisterung der >Willkommenskultur< des Jahres 2015 von den poli-
tischen Eliten heute programmatisch diskreditiert wird, dann spricht vieles
dafiir, dass die 6ffentliche Moral unserer Gesellschaft gegenwirtig eine Phase
der Regression durchlebt. Diese Diagnose gilt auch fiir die Tatsache, dass die
ohnehin schon benachteiligten und im Rahmen der sogenannten Hartz-IV-
Gesetzgebung des Jahres 2004 noch zusitzlich unter Prekarisierungsdruck
gesetzten Gruppen der Bevolkerung — anders als die Gefliichteten des Jahres
2015 — nie so etwas wie eine offentliche Wertschitzung erfahren haben. Bis
heute erfahren sie von der herrschenden gesellschaftlichen Moral — auch nach
dem Ende der Hegemonie des Neoliberalismus — nur eine mehr oder weni-
ger latente Verachtung, jedoch keinerlei Anerkennung. Wenn es jedoch, wie
viele Beobachter hartnickig behaupten, in der Sache zutreffend sein sollte,
dass erst der sozialpolitische »Hartz IV-Druck« fiir hinreichende wirtschaftli-
che Dynamik und Effizienz gesorgt hat, dass also erst die politisch gewollte



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Etablierung breiter Niedriglohnsektoren die Wirtschaft unserer Gesellschaft
— zum iberproportionalen Vorteil der kapitalbesitzenden Schichten — wieder
stark und wettbewerbsfihig gemacht hat, dann wire dies allemal ein Grund
fiir eine breite gesellschaftliche Dankbarkeit gegeniiber denjenigen Bevolke-
rungsgruppen, die diesen >Standort-Erfolg« mit ihrer faktischen Verarmung,
ihrer sozialen Prekarisierung erst moglich gemacht haben. Sie hitten in so-
lidaristischer Sicht dann allemal das Recht, ihrer Gesellschaft eine ordentli-
che soziale Rechnung zu prisentieren. Und es miisste dann vor allem darum
gehen, diejenigen bezahlen zu lassen, die von den - vermeintlichen oder tat-
sachlichen — Wachstums- und Wohlstandsimpulsen dieser Arbeitsmarktre-
formen in besonderer Weise profitieren konnten. Vom beidem - weder von
offentlicher Dankbarkeit noch von 6ffentlichen Wiedergutmachungen — ist in
unserer politischen Kultur aber rein gar nichts zu spiiren.

Dennoch: Die Bilanz zur 6ffentlichen Moral der Bundesrepublik muss
keineswegs einfachhin negativ ausfallen. In der kurzen Phase der >Willkom-
menskultur« im Herbst 2015 konnte die bundesrepublikanische Gesellschaft
jedenfalls fiir einige Wochen — ganz anders als viele Nachbarstaaten — auch
das wertvolle Gefiihl ihrer hohen moralischen Qualitit, ihrer hohen Standards
menschenrechtlicher Sensibilitit, selbstloser Hilfsbereitschaft und gemein-
samen Engagements fiir notleidende Fremde erleben und zelebrieren. Und
sie konnte anschliefend mit einem gemeinsamen offentlichen Stolz auf die-
se Zeit zuriickblicken, auch wenn dieser Stolz nicht dauerhaft anhielt. Ob
uns dies auch im Nachgang zur Corona-Krise, dem bisher grofiten sozialmo-
ralischen Kollektiverlebnis der Bundesrepublik, in dhnlicher Weise gelingen
wird, ist noch nicht absehbar. Ob dieser gemeinsame Kampf gegen das Virus
unser soziales Selbstbewusstsein, unsere kollektive 6ffentliche Moral stirke
oder schwicht, ist noch nicht entschieden. Viele Beobachter sind sich aber
schon jetzt sicher, dass dieses Erlebnis die kollektiven Moralstandards der
Bundesrepublik grundlegend verindern wird. Und in der Tat spricht vieles
dafiir, dass die offentliche Moral >snach Corona< nicht nur national, sondern
auch global eine andere werden konnte. Sie konnte eine werden, in der die li-
beralen Maximen von Freiheit, Markt und Eigenverantwortung jeden Charme
verlieren und der Wunsch nach Gemeinschaft und Zusammenhalt, die Bereit-
schaft zu Gemeinsinn und sozialer Verantwortung, zu moralischer Sensibi-
litit und sozialer Empathie einen bisher nicht gekannten Siegeszug erleben.
Es konnte aber auch sein, dass sich die monatelangen kollektiven Zumutun-
gen und Restriktionen der Pandemiebekimpfung als kolossale sozialmorali-

179



180

»Solidaritat zuerst«

sche Uberforderung entpuppen, auf die die soziale Moral der Gesellschaft nur
noch mit Lethargie und Resignation zu reagieren vermag.

Es kénnte sein, dass sich aufgrund einer solchen Uberforderung eine So-
zialkultur entwickelt, in der Alte, Kranke und Schwache massiv unter Druck
geraten, da es auf die Dauer nicht angehen kénne, dass man dem hehren
Ziel der Gesundheit aller bedenkenlos die biirgerlichen Freiheitsrechte op-
fert und massive wirtschaftliche Verarmungsprozesse in Kauf nimmt, da im
Zweifel die Freiheiten und Lebenschancen aller ja wohl wichtiger seien als
die Gesundheit ohnehin schon vorbelasteter Einzelner. Die neue Moral »nach
Corona<koénnte auch eine werden, in der sich dngstlich-autoritire, zudem de-
nunziatorisch aufgeladene Verhaltensmuster des >wachsamen Nachbarn<und
des >besorgten Biirgers< ebenso ungehindert ausbreiten wie eine gefihrliche
Sehnsucht nach starken nationalen Regierungen, nach starken Mannern und
Frauen, deren Machtanspriiche man sich angesichts der uniiberschaubaren
Komplexititslagen sozialer Solidarititen nur allzu gerne unterwerfen will,
statt am mithsamen Projekt gemeinsamer wissenschaftlicher Aufklirung, po-
litischer Teilhabe und demokratischer Selbstregierung weiterzuarbeiten. Und
schliefilich konnte die neue Moral gegenliufig dazu auch eine werden, in der
sich ein neuer Groll, neue Aversionen gegen die vermeintlich véllig unge-
hemmt auftretenden Herrschaftsanspriiche des Staates, gegen das >Systemx
und das >Establishmentx, festsetzen und kaum noch auflockern lassen. >Nach
Corona« wird das komplexe Spannungsfeld von Demokratie, Staat und Zivil-
gesellschaft, von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit jedenfalls wieder neu
auf der Tagesordnung stehen. Es muss politisch und moralisch wieder neu
ausgehandelt werden. Die Bundesrepublik konnte dabei — so oder so - eine
andere werden.

Wie auch immer: Am Ende sind es die Gesellschaften und die in ihr so-
zialisierten Individuen, die die jeweils herrschenden Moralmafistibe sichern
und etablieren, ausbauen und intensivieren oder auch schwichen, aufkiin-
digen und grundlegend verindern. Dagegen sind keine philosophische Ver-
nunft und kein metaphysisches Kraut gewachsen. Mit anderen Worten: In
Sachen Moral ist vieles méglich. Alles hingt voll und ganz von uns ab, aber
nicht von uns allein, nicht einfach von unserer individuellen Tugend und Mo-
ral, sondern von uns als moralischen Subjekten inmitten der permanenten,
nie stillzustellenden Debatten um die 6ffentliche Moral unserer Gesellschaft
und ihre Solidarititen, deren >Produkte« wir weit eher sind als dass wir sie
beherrschen und bestimmen.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Offentliche Selbstverstandigungen im Rahmen eines
sozialen Quasi-Vertrags

Das Motiv der permanenten offentlichen Debatte um die Moral der Gesell-
schaft spielt bei den Solidaristen von daher eine zentrale Rolle; und ohne
dieses Motiv ldsst sich auch die solidaristische Idee vom riickwirkenden
Quasi-Vertrag als Grundlage einer modernen Theorie sozialer Gerechtig-
keit nicht angemessen verstehen. Die Theoreme des vertragstheoretischen
Denkens spielen spitestens seit dem grofien Erfolg von John Rawls’ Theory
of Justice (1971) in der politischen Philosophie der Gegenwart eine zentrale
Rolle. Thnen traut man zu, auf der Basis der Prinzipien individueller Freiheit
und Gleichheit kollektive Regelungen zu finden, die in dem Mafe legitim
sind, wie ihnen alle davon Betroffenen verniinftigerweise zustimmen bzw.
zustimmen kénnten. Bei Rawls’ Gerechtigkeitstheorie, aber auch bei den
meisten anderen der gegenwirtigen Vertragstheorien, geht es aber — anders
als beim riickwirkenden Quasi-Kontrakt der Solidaristen — um die Idee
eines vorgangigen, die Gesellschaft allererst konstituierenden Gesellschafts-
vertrags. Diesen schliefen die Individuen in Unkenntnis ihrer spiteren
realen Lebensbedingungen unter einem »Schleier des Nichtwissens« (John
Rawls) miteinander ab, wobei sie nicht als moralische Subjekte, sondern
als eigennutzorientierte Rationalegoisten agieren. Die Gesellschaftsvertrige
werden hier ausschlieflich im Blick auf mogliche Kooperationsgewinne,
auf Win-Win-Situationen zum wechselseitigen Vorteil aller entworfen. Und
so verwundert es nicht, dass diese elementar auf die Sozialfigur des homo
oeconomicus zugeschnittene Variante des Gerechtigkeitsdiskurses gerade in
den zuriickliegenden Zeiten der neoliberalen Hegemonie iiber das politisch-
moralische Durchschnittsempfinden der Gesellschaft hohe Aufmerksamkeit
finden konnte.

Im solidaristischen Konzept des Quasi-Vertrags ist dagegen nirgendwo
von aufgeklirten Rationalegoisten, von Eigennutzmaximierung und Koope-
rationsgewinnen die Rede. Vielmehr geht es hier explizit um Bitrgerinnen und
Biirger, die sich in Kenntnis ihrer jeweiligen sozialen Positionen und ihrer so-
zialen Solidarititen frei und gleich miteinander beraten und »gleichermafen
das Recht zu diskutieren und zuzustimmen haben« (Bourgeois 2020, 49). Sie
sind dabei nicht von egozentrischen Klugheitskalkiilen, sondern von mora-
lischen Freiheits- und Gleichheitsmotiven getragen; und sie debattieren die
Bedingungen ihrer Ubereinkiinfte »in gleicher Moralitit« (ebd., 34). Der riick-



182

»Solidaritat zuerst«

wirkende Quasi-Vertrag, den alle Gesellschaftsmitglieder im Wissen um ih-
re hochst ungleichen gesellschaftlichen Lebensbedingungen miteinander ab-
schliefden, ist dann nur der gleichsam feierliche Schlusspunkt, an dem die
Ergebnisse dieser moralischen Selbstverstindigungsdiskurse bis auf weite-
res symbolisch festgehalten und ratifiziert werden. In diesen Diskursen geht
es also nicht um die Konstruktion von Win-Win-Situationen, sondern um die
gemeinsame Verstindigung tiber gute Griinde, die fiir bestimmte politische
Regulierungen sprechen und die prinzipiell allen Gesellschaftsmitgliedern als
solche einleuchten bzw. einleuchten kénnten. Und die Tatsache, dass eine be-
stimmte Regel meinem individuellen Partikularinteresse nutzt, kann dabei
nicht als guter Grund fungieren.

Die Themen dieser Selbstverstindigungsdiskurse umfassen grundsitzlich
alle Bereiche der gesellschaftlichen de facto-Solidarititen. Sie sind prinzipiell
grenzenlos. So ist im Hinblick auf die Fragen einer gerechten Verteilung des
gemeinsam erwirtschafteten Wohlstands der Gesellschaft ein breiter Diskurs
tiber die Ausmafie einer gerechten Umverteilung und die Aufgaben eines gu-
ten Wohlfahrtsstaates zu fithren; und dies war das eigentliche Anliegen der
Solidaristen im Frankreich der Dritten Republik. Hier geht es dann vor allem
um gemeinsame Verstindigungen tiber jeweils einschligige wissenschaftli-
che Erkenntnisstinde, itber Faktenlagen und Zukunftsprognosen zur wirt-
schaftlich-sozialen Entwicklung etc., auch wenn man vermeintlich sicheren
Einsichten der Wissenschaften nicht einfach blind vertrauen darf. In diesen
Debatten konnte sich die Gesellschaft z.B. dariiber aufkliren, dass es wahr-
scheinlich sinnvoll und wiinschenswert ist, auf eine allzu radikale Gleichver-
teilung des gesellschaftlichen Reichtums zu verzichten, mit monetiren An-
reizstrukturen zu arbeiten und differenzierte Entlohnungssysteme zu entwi-
ckeln, in denen sich Fleif und Anstrengungen bezahlt machen kénnen; ein
Plidoyer, dass immer schon zum Markenkern des Liberalismus gehérte. Zu-
gleich kann sich die Gesellschaft aber auch dariiber aufkliren, dass zu hohe
Grade sozialer Ungleichheit fiir eine erfolgreiche und leistungsfihige Natio-
nalokonomie wahrscheinlich nachteilig sind; eine Einsicht, die man in libe-
ralen Kreisen nur ungern hort. Vor allem aber diirfte es in diesen Debatten —
iber Gerechtigkeitsfragen nach der Verteilung des gemeinsam erarbeiteten
gesellschaftlichen Reichtums hinaus — auch um die grundsitzliche Frage ge-
hen, welche Bereiche des gesellschaftlichen Lebens eher staatlich oder eher
marktlich gesteuert werden sollten, was wir der Privatwirtschaft und was wir
der 6ffentlichen Daseinsvorsorge zuweisen wollen, wo wir itberkommene For-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

men des Privateigentums durch iltere oder jiingere Formen des Sozialeigen-
tums ersetzen wollen etc.

In diesen Debatten geht es also nicht primir um Vorstellungen von
Tausch-, Ausgleichs- und Kompensationsgerechtigkeit, in deren Hinter-
grund immer noch die Idee mitschwingt, dass es primir nicht um eine
kollektive Governance der de facto-Solidarititen, sondern um die politische
Herstellung hinreichend gleicher und freier Existenzbedingungen fur die
Individuen gehen kénnte und miisste. Denn in diesen Debatten diirfte sich
rasch zeigen, dass ein solcher Fokus auf Gerechtigkeit unterkomplex ist,
wenn es darum geht, die sozialen Solidarititen des gemeinschaftlichen
Lebens klug und nachhaltig zu bearbeiten. Neben dem gesellschaftlichen
Ziel der Herstellung sozialer Gerechtigkeit diirfte es ebenso sehr um die
Voraussetzungen langfristiger wirtschaftlicher Prosperitit und materiellen
Wohlstands, um die ideellen Grundlagen unserer politischen Kultur und
unserer demokratisch-partizipativen Lebensformen, um die Bedingungen
eines sensiblen und nachhaltigen Umgangs mit den begrenzten 6kologi-
schen Ressourcen der Erde und nicht zuletzt auch um die Frage gehen, wie
wir uns als Gesellschaft politisch und moralisch verantwortlich gegeniiber
unserer eigenen Geschichte, gegeniiber den weltweiten Herausforderungen
der Gegenwart und gegeniiber den unsicheren Perspektiven unserer globalen
Zukunft verhalten kénnen und wollen.

Die 6ffentlichen Selbstverstindigungsdebatten im Rahmen des solidaris-
tischen Quasi-Vertrags beziehen sich also auf den gesamten Bereich der po-
litischen Regulierung des gesellschaftlichen Lebens (vgl. Grofde Kracht 2017,
353f.). Dabei geht es nicht zuletzt auch um die komplexen Fragen der sozialen
Verantwortungsverteilung zwischen den Individuen, den verschiedenen ge-
sellschaftlichen Organisationen und Institutionen, den Vereinen, Verbinden
und Interessengruppen und dem Staat als letztverbindlicher politisch-recht-
licher Regulierungsinstanz. Das liberale Dispositiv individueller Verantwor-
tung muss in diesem Rahmen durch ein postliberales Dispositiv kollektiver
Regulierungs- und Gestaltungsverantwortung ersetzt werden. Damit wird die
eigentliche Verantwortung der Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger fir sich
und ihre Gesellschaft aber keineswegs geschwicht oder gar abgeschafft. Im
Gegenteil: Sie wird angesichts der gesellschaftlichen Komplexititslagen er-
heblich ausgeweitet und auf ein wesentlich hoheres Anspruchsniveau geho-
ben, auf dem nicht mehr jeder fir sich zu sorgen hat, sondern alle fiir alles
verantwortlich werden. Die staatsbiirgerliche Verantwortung wichst damit
iiber eine privatisierende Engfithrung auf Eigenverantwortung hinaus und

183



184

»Solidaritat zuerst«

dehnt sich in den breiten, allemal unbehaglichen Raum politischer Mitge-
staltungsverantwortung fiir die — lingst auch global ausgreifenden — gesell-
schaftlichen Solidarzusammenhinge insgesamt aus. Und in dem Mafle, wie
die modernen Gesellschaften am neuzeitlichen Demokratieprojekt festhalten
und eine solche Verantwortungsausdehnung gewissermafSen verlangen, kann
und muss auch ein entsprechend anspruchsvolles Projekt umfassender demo-
kratischer Selbstregierung auf die Tagesordnung treten. Denn nun miissen
die Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger nicht nur ihre jeweiligen Eigeninter-
essen in den Blick nehmen, sondern sich auch darum bemiihen, ihre sozia-
len Solidarititen gemeinschaftlich maoglich klug und erfolgreich zu regulieren
und zu administrieren.

Wenn wir den sozialen Solidarititen, die so zahlreich und in so vielschich-
tigen Formen - zum Guten wie zum Bosen - auftreten, nicht entgehen kon-
nen und im Interesse unserer Entwicklungs- und Entfaltungsbedingungen
auch gar nicht entgehen wollen, dann ist jedenfalls festzuhalten, dass die-
se Solidarititen — und nicht etwa das Individuum mit seinen vermeintlich
naturgegebenen Rechten und Pflichten — den Ausgangspunkt jeder gesell-
schaftlichen Selbstverstindigung bilden. Mit ihnen beginnt alles und ohne
sie geht nichts. Es bleibt deshalb dabei: Die solidaristische Devise »Solidari-
tit zuerst; sie ist das erste Faktum, mit ihr muss man anfangen« (Léon Bour-
geois) ist heute aktueller denn je. Wer hohe Grade an individueller Freiheit
und moralischer Autonomie fiir alle Gesellschaftsmitglieder, hohe Grade an
wirtschaftlicher Leistungskraft und materiellem Wohlstand, hohe Grade an
sozialer und gesundheitlicher Sicherheit, eine vielgestaltig ausdifferenzier-
te Landschaft von Bildung, Kunst und Kultur und eine belastbare 6ffentliche
Moral von Gemeinsinn, Zusammengehorigkeit und Verantwortung will, wird
diese Ziele heute viel eher unter solidaristischer als unter liberaler Flagge er-
reichen konnen.



Literaturverzeichnis

Abelshauser, Werner (1987): Freiheitlicher Korporatismus im Kaiserreich und
in der Weimarer Republik, in: Ders. (Hg.), Die Weimarer Republik als
Wohlfahrtsstaat. Zum Verhiltnis von Wirtschafts- und Sozialpolitik in der
Industriegesellschaft, Stuttgart: Steiner, 147-170.

— (2011): Deutsche Wirtschaftsgeschichte. Von 1945 bis zur Gegenwart. Zweite,
iiberarbeitete und erweitere Auflage, Miinchen: C.H.Beck.

Adorno, Theodor W. (1970): Einleitung, in: Emile Durkheim, Soziologie und
Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7-44.

Audier, Serge (2010): La pensée solidariste. Aux sources du modéle social
républicain, Paris: Presses universitaires de France.

Bastiat, Frédéric (1982): Harmonies économiques. Deuxiéme édition, aug-
mentée des manuscrits laissés par l'auteur (1851). Faksimile-Nachdruck,
Genéve/Paris: Slatkine.

Bode, Ingo (1999): Solidaritit im Vorsorgestaat. Der franzdsische Weg sozialer
Sicherung und Gesundheitsversorgung, Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus.

Borgetto, Michel (1993): La notion de fraternité en droit public francais. Le
passé, le present et 'avenir de la solidarité, Paris: Libraire générale de
droit et de jurisprudence.

Bouglé, Celestin (1903): Lévolution du solidarisme, in: Revue politique et par-
lementaire 35, 480-505.

— (1907): Le solidarisme, Paris: Giard et Briére.

Bourgeois, Léon (1904): Préface, in: Les applications sociales de la solidarité.
Lecons professeés 4 I'Ecole des hautes études sociales, Paris: Alcan, V-
XXII.

- (1907): Lidée de solidarité et ses conséquences sociales, in: Essai d’'une phi-
losophie de la solidarité. Conférences et discussions. Présidées par Léon



186 »Solidaritat zuerst«

Bourgeois et Alfred Croiset (Ecole des hautes études sociales, 1901-1902)
(1902). Deuxiéme édition, Paris: Alcan, 1-119.

- (2008): Solidarité. Présentation par Marie-Claude Blais, Lorment: Le Bord
de l'eau.

— (2008a): Rapport au Congreés d’Education Sociale en 1900, in: Ders. 2008,
104-120.

— (2008b): Extrait de compte rendu de la séance du Congres d’Education So-
ciale du jeudi soir 27 septembre 1900, in: Ders. 2008, 121-140.

— (2008¢): Discours de cloture au Congrés d’Education Sociale en 1900, in:
Ders. 2008, 141-158.

— (2020): Solidaritit (1896), in: Ders., Solidaritit. Von den Grundlagen eines
dauerhaften Friedens, Berlin: Suhrkamp.

Brunetiére, Ferdinand (1898): Aprés le procés, in: Revue des Deux Mondes,
15.03.1898, 428-446.

Comte, Auguste (1891): Katechismus der Positiven Religion (1852, 1859). Nach
der zweiten Ausgabe des Originals iibersetzt von E. Roschlau, Leipzig:
Otto Wigand.

- (1923a): Soziologie. 2. Auflage, Bd. 1: Der dogmatische Teil der Sozialphilo-
sophie, Jena: Gustav Fischer.

— (1923b): Soziologie. 2. Auflage, Bd. 3: Abschluf} der Sozialphilosophie und
allgemeine Folgerungen, Jena: Gustav Fischer.

— (1973): Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine Reform der Gesell-
schaft notwendig sind (1822), Miinchen: Hanser.

— (2008): System der positiven Politik. Zweiter Band von vier Binden (1851),
Wien: Turia und Kant.

Donoso Cortés, Juan (2007): Essay iiber den Katholizismus, den Liberalis-
mus und den Sozialismus, betrachtet in ihren Grundprinzipien (1851), in:
Ders., Essay iiber den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozia-
lismus und andere Schriften aus den Jahren 1851-1853. Dritte, vermehrte
Auflage, Wien/Leipzig: Karolinger, 1-279.

Durkheim, Emile (1976): Bestimmung der moralischen Tatsache (1906), in:
Ders., Soziologie und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 84-117.

— (1981a): Einfithrung in die Sozialwissenschaft. Eréffnungsvorlesung von
1887-1888, in: Ders., Frithe Schriften zur Begriindung der Sozialwissen-
schaft, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand, 25-52.

— (1981b): Einfithrung in die Soziologie der Familie. Studienjahr von 1888-
1889, in: Ders., Frithe Schriften zur Begriindung der Sozialwissenschaft,
Darmstadt/Neuwied: Luchterhand, 53-76.



Literaturverzeichnis

— (1984): Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesungen an der Sorbonne
1902/03, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1986): Der Individualismus und die Intellektuellen (1898), in: Hans Bertram
(Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 54-70.

- (1992): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation héherer
Gesellschaften (1893), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1995): Uber Deutschland. Texte aus den Jahren 1887-1915. Herausgegeben
von Franz Schultheis und Andreas Gipper, Konstanz: UVK.

- (1995a): Die Philosophie an den deutschen Universititen (1887), in: Ders.
1995, 27-83.

— (1995b): Die positive Moralwissenschaft in Deutschland (1887), in: Ders. 1995,
85-175.

- (19950): Bau und Leben des sozialen Kérpers nach Schiffle (1885), in: Ders.
1995, 189-216.

- (1995d): Stellungnahme zum deutschen Einfluf} auf die franzésische Sozio-
logie (1902), in: Ders. 1995, 237.

— (1995e): »Deutschland iiber alles«. Die deutsche Gesinnung und der Krieg
(1915), in: Ders. 1995, 245-290.

— (1999): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der
Moral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—/Denis, Ernest (1915): Wer hat den Krieg gewollt? Die Vorgeschichte des
Kriegs nach den diplomatischen Aktenstiicken, Paris: Colin.

Eisner, Kurt (1919): Sieben Briefe. An eine Freundin, IV. Solidaritit (1908), in:
Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2, Berlin: Cassirer, 52-56.

Eucken, Walter (1932): Staatliche Strukturwandlungen und die Krisis des Ka-
pitalismus, in: Weltwirtschaftliches Archiv 36, 297-321.

Ewald, Francois (1993): Der Vorsorgestaat (1986), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Feilbogen, Siegmund (1915): Die Solidarititsphilosophie in Frankreich, in: Max
Adler (Hg.), Festschrift fir Wilhelm Jerusalem zu seinem 60. Geburtstag
von Freunden, Verehrern und Schiilern, Wien/Leipzig: Braumiiller, 61-80.

Fouillée, Alfred (1880): La science sociale contemporaine, Paris: Hachette.

— (1883): Lidée moderne du droit en Allemagne, en Angleterre et en France
(1878). Zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage, Paris: Hachette.

— (1884): La propriété sociale et la démocratie, Paris: Hachette.

— (1896): Le mouvement positiviste et la conception sociologique du monde,
Paris: Alcan.



188  »Solidaritat zuerst«

- (1899): Critique des Systémes de morale contemporains (1883). Vierte Auf-
lage, Paris: Alcan.

— (1907): Der Evolutionismus der Kraft-Ideen (1890), Leipzig: W. Klinkhardt.

Gall, Lothar (1975): Liberalismus und >biirgerliche Gesellschaft<. Zu Charakter
und Entwicklung der liberalen Bewegung in Deutschland, in: Historische
Zeitschrift 220, 324-356.

Gauchet, Marcel (1991): Die Erklirung der Menschenrechte. Die Debatte um
die biirgerlichen Freiheiten 1789 (1989), Reinbek: Rowohlt.

Gide, Charles (1889): Le centenaire de 1789, in: Revue d’économie politique 2,
326-336.

- (1890): Lécole nouvelle. Conférence faite & Genéve le 28 Mars 1890, publié
par La Société Chrétienne Suisse d’Economie Sociale, Genf: Richter.

- (1905): Grundziige der Nationalokonomie. Mit Zustimmung des Verfassers
ibersetzt und fiir den deutschen Leser eingerichtet von Dr. Gustav Weif3
von Wessenstein, Wien: Manz.

— (1913): Die Solidaristen, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der volkswirt-
schaftlichen Lehrmeinungen (1909). Nach der zweiten, durchgesehe-
nen und verbesserten Ausgabe herausgegeben von Franz Oppenheimer.
Deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer, 667-697.

— (1925): Die sozialokonomische Literatur in Frankreich seit dem Beginn die-
ses Jahrhunderts, in: Moritz Julius Bonn/Melchior Palyi (Hg.), Die Wirt-
schaftswissenschaft nach dem Krieg (FS Lujo Brentano), Bd. 2, Miinchen-
Leipzig: Duncker&Humblot, 33-58.

- (1928): Grundsitze der Volkswirtschaftslehre. Nach der 25. Auflage iiber-
setzt von Dr. Ludwig Nowotny, Halberstadt: Meyer.

- (1929): Der Kooperatismus. Nach der finften Auflage iibersetzt von Dr. Kurt
Bretschneider und eingeleitet von Prof. Dr. Ernst Griinfeld, Halberstadt:
Meyer.

Goodhart, David (2020): The road to somewhere. Wie wir Arbeit, Familie und
Gesellschaft neu denken miissen (2017), Miinchen: millemari.

Grof3e Kracht, Hermann-Josef (2005): Kontraktualistische Vernunft — quo va-
dis? Zu Aktualititsprofil und Theoriekontext der Rede vom >Gesellschafts-
vertrag, in: Karl Gabriel/Hermann-Josef Grofie Kracht (Hg.), Brauchen
wir einen neuen Gesellschaftsvertrag?, Wiesbaden: VS, 9-33.

— (2011): Wilhelm Emmanuel von Ketteler. Ein Bischof in den sozialen Debat-
ten seiner Zeit, Kevelaer: topos.

- (2014): Kult des Individuums oder Sakralitit der Person? Ungeklirte Bezie-
hungen und neue Verstindigungschancen zwischen Theologie und Sozi-



Literaturverzeichnis

altheorie, in: Ders. (Hg.), Der moderne Glaube an die Menschenwiirde.
Philosophie, Soziologie und Theologie im Gesprich mit Hans Joas, Biele-
feld: transcript, 223-241.

- (2017): Solidaritit und Solidarismus. Postliberale Suchbewegungen zur nor-
mativen Selbstverstindigung moderner Gesellschaften, Bielefeld: tran-
script.

Habermas, Jiirgen (1961): Reflexionen iiber den Begriff der politischen Be-
teiligung, in: Ders./Ludwig von Friedeburg/Christoph Oehler/Friedrich
Weltz, Student und Politik, Neuwied: Luchterhand, 13-55.

- (1990): Vorwort zur Neuauflage 1990, in: Ders., Strukturwandel der Of-
fentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesell-
schaft (1962), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 11-50.

von Hayek, Friedrich August (1971): Die Verfassung der Freiheit, Tibingen:
Mohr.

— (1981): Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die Illusion der sozialen Gerech-
tigkeit. Eine neue Darstellung der Prinzipien der Gerechtigkeit und der
politischen Okonomie, Landsberg am Lech: verlag moderne industrie.

— (2004): Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit (1976), in: Ders., Wissenschaft
und Sozialismus. Aufsitze zur Sozialismuskritik (Gesammelte Schriften
in deutscher Sprache, Abt. A, Bd. 7), Titbingen: Mohr-Siebeck, 186-196.

Hobbes, Thomas (1984): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchli-
chen und birgerlichen Staates (1651), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1956): Die Metaphysik der Sitten (1797), in: Ders., Werke in
sechs Binden. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel, Bd. 4, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 303-634.

- (1964): Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt
aber nicht fir die Praxis (1793), in: Ders., Werke in sechs Binden. Her-
ausgegeben von Wilhelm Weischedel, Bd. 6, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
127-172.

Kaube, Jirgen (1993): Das Reflexionsdefizit des Wohlfahrtsstaates, in: Stephan
Lessenich (Hg.), Wohlfahrtsstaatliche Grundbegriffe. Historische und ak-
tuelle Diskurse, Frankfurt a.M./New York: Campus, 55-69.

Kaufmann, Franz-Xaver (2003): Sozialpolitisches Denken. Die deutsche Tra-
dition, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang (2000a): Liberalismus sans phrase I: Verdienstethi-
scher Naturalismus und Entwicklungschancengleichheit, Stuttgart/Wei-
mar: Metzler, 354-375.

189



190  »Solidaritat zuerst«

— (2000b): Politische Solidaritit statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik
egalitaristischer Sozialstaatsbegriindung, in: Ders. (Hg.), Politische Phi-
losophie des Sozialstaats, Weilerswist: Velbriick, 202-256.

Lassalle, Ferdinand (1919): Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch. Der konomi-
sche Julian oder: Kapital und Arbeit (1864), in: Ders., Gesammelte Reden
und Schriften. Herausgegeben und eingeleitet von Eduard Bernstein, Bd.
V, Berlin: Cassirer.

— (1948): Offenes Antwortschreiben an das Central Comité zur Berufung ei-
nes Allgemeinen Deutschen Arbeiter-Congresses zu Leipzig (1. Mirz 1863),
in: Ders., Arbeiter-Programm. Offenes Antwortschreiben. Herausgegeben
von August Skalweit, Frankfurt a.M.: Klostermann, 53-84.

Marica, George Em. (1932): Emile Durkheim. Soziologie und Soziologismus,
Jena: Gustav Fischer 1932.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1989): Manifest der Kommunistischen Partei
(1848), Stuttgart: Reclam.

Miinkler, Herfried (2004): Enzyklopadie der Ideen der Zukunft: Solidaritit, in:
Jens Beckert u.a. (Hg.), Transnationale Solidaritit. Chancen und Grenzen,
Frankfurt a.M./New York: Campus, 15-28.

Pankoke, Eckart (1970): Sociale Bewegung — Sociale Frage — Sociale Poli-
tik. Grundfragen der deutschen >Socialwissenschaft« im 19. Jahrhundert,
Stuttgart: Ernst Klett.

Pareto, Vilfredo (1898): Solidarité Sociale, in: Journal des économistes 33, 161-
171.

- (1900): Le péril socialiste, in: Journal des économistes 42, 161-178.

Piketty, Thomas (2020): Kapital und Ideologie (2019), Miinchen: C.H.Beck.

Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp

Ruby, Marcel (1971): Le solidarisme, Paris: Gedalge.

Schulze-Delitzsch, Hermann (1863): Capitel zu einem deutschen Arbeiterka-
techismus. Sechs Vortrage vor dem Berliner Arbeiterverein, Leipzig: Ernst
Keil.

Slobodian, Quinn (2019): Globalisten. Das Ende der Imperien und die Geburt
des Neoliberalismus (2018), Berlin: Suhrkamp.

Smith, Adam (1974): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner
Natur und seiner Ursachen (1776). Aus dem Englischen iibertragen nach
der fiinften Auflage 1789, mit einer Wiirdigung von Horst Claus Reckten-
wald, Miinchen: C.H.Beck.



Literaturverzeichnis

Sorel, Georges (1969): Uber die Gewalt (1908). Nachwort von George Licht-
heim, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Spaemann, Robert (1959): Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Re-
stauration. Studien iiber L.G.A. de Bonald; Miinchen: Kosel.

Waechter; Matthias (2019): Geschichte Frankreichs im 20. Jahrhundert, Miin-
chen: C.H.Beck.

Weber, Max (1934): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
(1904/05), Titbingen: Mohr.

Winkler, Heinrich August (2009): Geschichte des Westens, Bd. 1: Von den An-
fingen in der Antike bis zum 20. Jahrhundert, Miinchen: C.H.Beck.

Wolfrum, Edgar (2020): Der Aufsteiger. Eine Geschichte Deutschlands von
1990 bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta.

191



Politikwissenschaft

Extinction Rebellion Hannover
»Hope dies - Action begins«:
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.

7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-5070-3

EPUB: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann,
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Worterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkdmpfe der Neuen Rechten

von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S, kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de



Politikwissenschaft

Sebastian Haunss, Moritz Sommer (Hg.)
Fridays for Future -

Die Jugend gegen den Klimawandel
Konturen der weltweiten Protestbewegung

Oktober 2020, 264 S., kart.

22,00 € (DE), 978-3-8376-5347-2

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5347-6

ISBN 978-3-7328-5347-2

Helmut Konig
Liige und Tauschung
in den Zeiten von Putin, Trump & Co.

September 2020, 360 S., kart.

29,50 € (DE), 978-3-8376-5515-5

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5515-9
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5515-5

BICC Bonn International Center for Conversion,

HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und
Konfliktforschung, IFSH Institut fir Friedensforschung und
Sicherheitspolitik an der Universitat Hamburg,

INEF Institut fiir Entwicklung und Frieden
Friedensgutachten 2020

Im Schatten der Pandemie: letzte Chance fiir Europa

Juni 2020, 160 S., kart., 33 Farbabbildungen

15,00 € (DE), 978-3-8376-5381-6

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5381-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de






	Inhalt
	Vorwort
	1. Solidarität – das unverstandene Lieblingskind der Moderne
	2. Noch immer »Bürgergesellschaft mittlerer Existenzen«?
	3. Normative Ernüchterungen
	4. »Solidarität zuerst«.
	5. Relative und progressive Autonomie
	6. Soziale Hypotheken und rückwirkender Quasi-Vertrag
	7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?
	Literaturverzeichnis

