7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Auf den franzdsischen Solidarismus zuriickzublicken, bedeutet nicht nur, ei-
ne weithin vergessene, aber allemal relevante Theorietradition des neueren
politischen Denkens wieder ins Spiel zu bringen. Ein solcher Riickblick macht
auch nicht nur auf einen blinden Fleck in unseren Wahrnehmungen der po-
litischen Ideengeschichte aufmerksam. Er erdffnet vor allem die Frage, ob
uns der solidarisme nicht daran erinnert, dass wir uns schon lingst von den
sozialethischen Standard-Interpretationen des politischen Liberalismus hit-
ten verabschieden kénnen und sollen, ohne deshalb die politischen Errungen-
schaften der europiischen Moderne, die Prinzipien von Freiheit und Gleich-
heit, von moralischer Autonomie und Selbstbestimmung, von demokratischer
Republik und 6ffentlichem Vernunftgebrauch auch nur im Geringsten anzu-
tasten (vgl. zum Folgenden Grof3e Kracht 2017,337-354).

An der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert war der Liberalismus in den
europdischen Gesellschaften in seine erste grofle Krise geraten. Und der so-
lidarisme war neben anderen — zumeist dezidiert antiliberal und antirepubli-
kanisch verfassten — Strémungen eine der vielen Reaktionen auf diese Krise.
Zugleich war er aber eine der ganz wenigen Bewegungen, die nicht einfach
nur — mehr oder weniger triumphierend — das Ende des Liberalismus verkiin-
den, sondern das wertvolle Erbe der liberalen Freiheits- und Gleichheitsprin-
zipien zugleich retten und verteidigen wollten. Er war insofern nicht anti-,
sondern dediziert postliberal. Es ging ihm um die zeitgemifle Vermittlung
der freiheitsrechtlichen Lektionen des 18. Jahrhunderts mit den solidaritits-
soziologischen Lektionen des 19. Jahrhunderts. Im Zentrum stand dabei der
Abschied von der »alten Antithese« von Individuum und Gemeinschaft und
die Einsicht in »das gleichzeitige Wachstum des individuellen und des so-
zialen Lebens« (Alfred Fouillée) im Rahmen einer arbeitsteiligen Gesellschaft,
die ihre Mitglieder »zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer« (Emile
Durkheim) macht. Der solidarisme ist also kein vormodernes, antifreiheitli-



156

»Solidaritat zuerst«

ches oder sonst wie reaktionires Syndrom, das auf die Miillhalde der poli-
tischen Ideengeschichte gehort, auch wenn ihm dies von dezidiert liberalen
Kreisen immer wieder attestiert wurde. Er ist vielmehr einer der interessan-
testen Ansitze der modernen politischen Theorie, auf das historische Ende
des Liberalismus in einer Weise zu reagieren, die das normative Projekt der
europiischen Moderne nicht aufkiindigt, sondern auf einem neuen, den post-
liberalen Herausforderungen der Industriegesellschaft entsprechenden Kom-
plexititsniveau zu verteidigen und weiterzuentwickeln versucht.

Historisches Ende und merkwiirdiges Uberleben des Liberalismus

Angesichts der Herausforderungen der Industriegesellschaft galt der klassi-
sche Liberalismus den meisten Zeitgenossen schon im spiten 19. Jahrhundert
als hoffnungslos obsolet. Er hat sein historisches Ende aber iiberraschend er-
folgreich tiberstanden. In den letzten Jahrzehnten - vor allem nach dem Zu-
sammenbruch der Staatenwelt des sogenannten >Ostblocks< 1989/90 — erlebte
er sogar eine massive Renaissance; ein bemerkenswertes Phinomen der Ide-
engeschichte des 20. Jahrhunderts, das keineswegs zu erwarten war. Denn
schon in der Bliitezeit des Kaiserreichs hatten sich grofiformatige, postli-
beral formatierte Strukturformen des organisierten Kapitalismus ausgebil-
det, die politisch wie wirtschaftlich immer dominanter wurden. Vor diesem
Hintergrund war man sich weithin einig, dass die Wahrnehmungsmuster
und Ordnungsvorstellungen des Liberalismus nicht mehr zeitgemif waren
und dass auf die in Deutschland ohnehin nur kurzlebige liberale Epoche der
1860er- und 1870er-Jahre nun eine wie auch immer geartete >soziale« Epoche
der Wirtschafts- und Sozialgeschichte folgen wiirde. Die industrielle Moder-
ne war seit den 1880er-Jahren jedenfalls aus den Kinderschuhen des national-
okonomischen Liberalismus herausgewachsen. Sie hatte es mit einem neuar-
tigen Kooperationskapitalismus zu tun bekommen, der sich nicht tiber indi-
viduelle Marktteilnehmer, sondern iiber organisierte Kollektivakteure konsti-
tuierte und Deutschland auf einen erfolgreichen Entwicklungspfad zur »First
Postliberal Nation« (Werner Abelshauser) brachte. In dieser Zeit entwickel-
te sich ein »neuer Realtypus von Kapitalismus und biirgerlicher Gesellschaft«
(Abelshauser 2011, 30). Er schuf neue und »zeitgemifle Formen der Verge-
sellschaftung wirtschaftlicher Titigkeit in Zeiten der Hochindustrialisierung«
(Abelshauser 1987, 149), die sich mit dem klassischen Methodenarsenal der li-
beralen National6konomie nicht mehr angemessen erfassen liefSen. Fiir die



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

anstehenden politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der indus-
trialisierten Massengesellschaft erwiesen sich die individualistischen Maxi-
men des tiberkommenden Liberalismus zunehmend als obsolet.

Auch zum Aufbau der Wirtschafts- und Sozialordnung der Weimarer Re-
publik, die sich im Jahr 1919 »die erste sozial- oder wohlfahrtsstaatliche Ver-
fassung der Welt« (Kaufmann 2003, 79) gegeben hatte und in der erstmals
»der politische Wille zur Umverteilung von Einkommen und Vermdgen mehr-
heitsfihig« (Abelshauser 2011, 54) geworden war, konnte und wollte der Li-
beralismus nur wenig beitragen. Vielmehr entwickelten sich in protestan-
tisch-birgerlichen Kreisen, die einst das kulturelle Trigermilieu des Libera-
lismus bildeten und im obrigkeitlichen Kaiserreich an zentralen Schaltstellen
in Wirtschaft, Wissenschaft und Verwaltung safien, nun veritable Ressenti-
ments gegen die ungeliebte Republik, die in die Hinde der Sozialdemokra-
ten und der Katholiken gefallen war. Insbesondere der neue Wohlfahrtsstaat
geriet dabei — etwa mit der prominenten Rede von der »Krise der Sozial-
politik« (vgl. Kaufmann 2003, 79-118) — in den Fokus liberaler Feindseligkei-
ten. Und auch die Anfinge der spiter so erfolgreichen neoliberalen Bewegung
sind in den Mentalititen dieser antidemokratischen und antiwohlfahrtsstaat-
lichen Aversionen des verunsicherten Biirgertums der 1920er-Jahre zu veror-
ten. Deutlich wird dies etwa bei Walter Eucken, der Galionsfigur des deut-
schen Ordoliberalismus, der — pars pro toto — zu Beginn der 1930er-Jahre
lauthals iiber den Umverteilungsstaat, die Massendemokratie und den in die
Hinde der Gewerkschaften gefallenen »Wirtschaftsstaat« der Weimarer Re-
publik lamentierte, der »den Parteien und den von ihnen organisierten Mas-
sen und Interessengruppen einen stark gesteigerten Einflufd auf die Leitung
des Staates« eingerdumt habe und griindlich in seine Schranken verwiesen
werden miisse (Eucken 1932, 306).

Nach dem Zweiten Weltkrieg, in den scheinbar immerwihrenden Jahr-
zehnten von Aufschwung, Wachstum und Wohlstand, von keynesianischer
Globalsteuerung und ausgebauten Sozialprogrammen, lebten die insgesamt
recht wenigen Vertreter des Neoliberalismus noch in &hnlich gelagerten
Mentalititslagen von Ressentiment und Antipathie. Mit dem »Ende des sozi-
aldemokratischen Zeitalters« (Ralf Dahrendorf) seit den 1970er-Jahren schlug
dann aber die von ihren Protagonisten so lange herbeigesehnte Stunde der
neoliberalen Machtitbernahme - mit Augusto Pinochet in Chile 1973, mit
Margret Thatcher in GrofRbritannien 1979 und mit Ronald Reagan in den USA
1981, die durch den Untergang der Ostblock-Staaten noch massiv beschleu-
nigt wurde. Schon der chilenische Militirputsch gegen die demokratisch

157



158

»Solidaritat zuerst«

gewihlte Regierung des Sozialisten Salvador Allende loste einen regelrechten
Begeisterungsschub neoliberaler Wirtschaftsprogrammatik aus, die von
den chilenischen Schiilern des an der University of Chicago lehrenden Milton
Friedman - den sogenannten Chicago boys — in dem lateinamerikanischen
Land nun flichendeckend exekutiert werden konnte. Ohne diktatorischer
Sympathien verdichtig zu sein, bot bekanntlich auch Friedman selbst Pi-
nochet Nachhilfe in Okonomie an; und auch Friedrich August von Hayek
erklirte anlisslich seiner Besuche bei Pinochet, dass er »einen liberalen
Diktator einer demokratischen Regierung« vorziehe, »der es an Liberalismus
mangelt«, denn es sei moglich, dass »ein Diktator auf liberale Art regierts,
auch wenn eine Diktatur nur eine »voriibergehende Ubergangslésung« sein
kénne (zit.n. Slobodian 2020, 394).

Unter den Programmbegriffen von Freiheit, Markt und Eigenverant-
wortung kam es nun in weiten Teilen der Welt zu einer kaum fir moglich
gehaltenen politisch-kulturellen Hegemonie radikal marktliberaler Wertvor-
stellungen, Lebensstilentwiirfe und Ordnungsmuster, die in den Jahren nach
der Jahrtausendwende ihren Héhepunkt erreichte. Dass hier die individua-
listischen Moralbegriffe der friihmodern-vorindustriellen Adam Smith-Welt
frohliche Urstind feiern und auf breiter Linie reiissieren konnten, ist jedoch
nur schwer nachzuvollziehen. Dieser Siegeszug lisst sich vielleicht nur da-
durch erkliren, dass keine andere soziale Idee, keine alternative Vision einer
freiheitlichen und gerechten Gesellschaft zur Verfiigung stand, die anschau-
lich hitte machen kénnen, wie Freiheit und Gerechtigkeit, Demokratie und
Wohlfahrtsstaat, individuelle Selbstbestimmung und soziale Verantwortung
unter postliberalen Gesellschaftsbedingungen miteinander in Einklang zu
bringen sind.

Mit der 2008 ausgebrochenen Finanzkrise ist die neoliberale Hegemo-
nie jedoch ihrerseits an ihr Ende gekommen. Seitdem herrscht auf dem Feld
der sozialen Ideen weithin Ratlosigkeit. Auch wenn die Koordinaten der herr-
schenden Politik national wie international nach wie vor iiberwiegend neoli-
beral formatiert sind, so glaubt mittlerweile doch niemand mehr an das Ver-
sprechen, wir kénnten durch mehr Markt und weniger Staat, durch mehr
Freiheit und Eigenverantwortung, durch weniger Administration und Regu-
lierung eine Gesellschaft gestalten, die nicht nur kurzfristig beweglich und
dynamisch ist, sondern in langfristiger Perspektive auch wirtschaftlich er-
folgreich, sozial gerecht und 6kologisch nachhaltig sein kann und dabei ei-
nen tragfihigen sozialen Zusammenhalt gewihrleistet, der die Gesellschaft
vor Spaltung und Anomie, von Erosion und Zerriittung zu bewahren vermag.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Und spitestens mit der seit dem Frithjahr 2020 tobenden Corona-Pandemie
ist uns endgiiltig klar geworden, dass in Zeiten der Krise nicht marktliberale
Orientierungsmuster, sondern einzig der Staat und ein irgendwie gearteter
Rekurs auf die Solidaritit noch weiterhelfen kénnen, auch wenn uns diese
Einsicht mitunter vielleicht eher erschrecke als erfreut.

Anywheres, somewheres und ihre verschiedenen Solidaritaten

Ob wir wollen oder nicht: Wir miissen heute Ausschau halten nach einer neu-
en politisch-moralischen Vision sozialer Vernunft, die in der Lage ist, die
individuellen Freiheitsambitionen der Menschen zusammenzubringen mit
den sozialen Verflechtungs- und Verpflichtungszusammenhingen der Gesell-
schaften, in denen sie leben. Dies gilt umso mehr, wenn jiingere Krisen-
diagnosen Recht haben, die die Gesellschaften des Westens von miteinan-
der kaum vermittelbaren Gegensitzen von Neoliberalismus und Rechtspopu-
lismus, von progressiven Kosmopoliten und regressiven Nationalisten, von
Globalisierungsgewinnern und Globalisierungsverlierern durchzogen sehen.
Demnach geht es hier nicht nur und nicht einmal primir um materielle Ver-
teilungskimpfe um das gemeinsam erwirtschaftete Sozialprodukt, sondern
vor allem um kulturelle Anerkennungskiampfe, um Fragen sozialer Wertschat-
zung und um die geltenden Leitbilder des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens. Womaoglich artikulieren sich hier tiefgreifende soziokulturelle Grund-
satzkonflikte um die Frage, was eigentlich das Individuum und was die Ge-
meinschaft, was den Einzelnen und was die Nation, was den Staat und was
die Demokratie ausmacht und ausmachen sollte und welche gemeinsamen
Wertvorstellungen unser Zusammenleben pragen sollten.

Die einen — der britische Journalist David Goodhart nennt sie die welt-
liufigen anywheres im Unterschied zu den heimatverbundenen somewheres
(Goodhart 2020) — setzen hier ganz selbstverstindlich und mit hohem Selbst-
bewusstsein auf die Freiheits- und Selbstbestimmungsrechte des Einzelnen,
auf die zunehmenden Entfaltungschancen in einer globalisierten Welt, die
ihnen voller Moglichkeiten und Anregungen zu sein scheint. Latte macchiato
in der Hauptstadt, internationale persdnliche Kontakte geschiftlicher und
privater Art, gute Einkommenslagen, grofstidtische Mentalititen und glo-
bale Reisetitigkeit gehoren hier zum angesagten liberalen Lebensstil. Und
die urbanen Kosmopoliten halten genau dies fur die eigentlich moderne
Lebensweise. Sie setzen dabei nicht nur auf das Recht individueller Freiheit,



160

»Solidaritat zuerst«

sondern durchaus auch auf die biirgerliche Tugend der Solidaritit, die ihnen
als eine schéne und bewundernswerte Eigenschaft des moralisch gebildeten
Herzens gilt; eine Solidaritit, die man gerne ausiibt und die das Leben zu
bereichern vermag, zumindest solange das eigene Budget hoch genug ist,
um freiwillig und nach eigenem moralischen Gusto Gutes zu tun. Die Soli-
daritit fungiert hier als ein wertvolles, aber auch empfindliches Pflinzlein
mitmenschlicher Hilfsbereitschaft, das man angemessen hegen und pflegen
muss. Man darf es dabei aber nicht iiberfordern, etwa durch iiberbordende
sozialpolitische Anspriiche des Staates auf eine zwangsbewehrte monetire
Umverteilung oder durch unangebrachtes, moralisch fragwiirdiges Verhalten
der Almosen- und Leistungsempfinger, etwa wenn diese sich nicht devot
und dankbar genug verhalten.

Den kosmopolitischen liberalen Eliten stehen nach David Goodhart
die somewheres gegeniiber. Das sind diejenigen Bevolkerungsschichten, die
heute zwar nicht in ihrer Mehrheit, aber doch in relevanten Teilen zu den
Tragermilieus der rechtspopulistischen Bewegungen zihlen. Sie fithlen sich
schon vom kulturellen Selbstverstindnis der liberalen Weltbiirgerinnen und
Weltbiirger, erst recht aber von der individualistischen Kilte der neolibera-
len Arbeitsmarkt- und Sozialreformen der letzten Jahrzehnte verunsichert
und geradezu gedemiitigt. Sie hingen am gewohnten Versprechen vom
>Wohlstand fiir alle«. Sie trauern den alten Zeiten von Schweinsbraten und
Buttercremetorte nach und sind froh, wenn sie von den Problemen und
Herausforderungen, den Chancen und Moglichkeiten der globalen Welt nur
wenig behelligt werden. Sie glauben an eine soziale Sicherheit, die von ihrem
Staat nicht einfach auf Minimalstandards einer reinen Grundsicherung redu-
ziert wird. Und sie hingen an ihrer vertrauten Heimat, an ihren iiberlieferten
Lebensformen, an ihren nicht selten paternalistischen Ehe- und Familienbil-
dern. Sie hingen aber auch am Versprechen einer Nation des wirtschaftlichen
Wachstums und der sozialen Gerechtigkeit; und dazu gehoren nicht zuletzt
gute Zinsen aufs Sparbuch und die Erwartung, dass es die Kinder einmal
besser haben werden. Sie hingen an der Vorstellung einer fairen Verteilung
der Lasten und Gewinne der gemeinsam getragenen Volkswirtschaft und am
Gefiihl, dass wir als Nation zusammenarbeiten und zusammengehéren wol-
len und sollen. Ihre Vorstellungen bundesrepublikanischer Verbundenheit
zielen nicht nur auf die wechselseitige Gewihrleistung biirgerlicher Frei-
heitsrechte, sondern auch auf die Bereitschaft zu langjihrigen verlisslichen
Einzahlungen in die nationalen Sozialversicherungssysteme. Sie zielen vor
allem auf einen Wohlfahrtsstaat, der ihnen und ihren Familien im Gegenzug



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

eine gute und verlissliche soziale Sicherung bietet. Und dabei erwarten
sie fiir den jahrzehntelangen Beitragszahler selbstverstindlich, dass er im
Bedarfsfalle deutlich mehr herausbekommt als derjenige, der nie eingezahlt
hat oder erst seit kiirzerer Zeit, etwa als Gefliichteter oder Migrant, in der
Bundesrepublik lebt.

Nach der neoliberalen Zertriitmmerung dieses Sozialversprechens, das die
politischen und 6konomischen Eliten seit den 1990er-Jahren 6ffentlich — mit-
unter gar im feierlichen Ton selbstbewusster Modernitit — betrieben haben,
waren damit Wut und Enttduschung auf breiter Front vorprogrammiert. Und
wenn diese Enttiuschungen von den herrschenden kosmopolitischen Menta-
lititen noch zusitzlich als naiv, unbeholfen und hinterwildlerisch, als lar-
moyant, riickstindig und moralisch defizitir qualifiziert oder gar pauschal
als nationalistisch und rassistisch angegangen werden, kann dies dazu bei-
tragen, dass nicht wenige auf diese Entwertungserfahrungen mit offen arti-
kulierten Stereotypen »gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit« (Wilhelm
Heitmeyer) reagieren. Hier findet sich dann ein breiter Nihrboden fiir das
Wiederaufleben einer volkischen Nationalsolidaritit, die alle Fremden mili-
tant ausgrenzt und erneut der schon immer falschen Illusion nachjagt, es
gebe so etwas wie ein an Blut und Boden haftendes deutsches Volk, fir das
es sich zu leben und zu sterben lohne. In diesen Exklusionssolidarititen des
>swir< gegen >die« sind die >anderenc allerdings — wie man in solidaristischer
Perspektive konstatieren muss — nicht jene wohlhabenden Bevolkerungsgrup-
pen, die von den Solidarititen der bundesrepublikanischen Volkswirtschaft in
besonderer Weise profitieren, »ohne wirklich ihre Schuld gegeniiber allen be-
zahlt zu haben - und die dabei ihren Teil so verteidigen, als wire es ihr Recht«
(Bourgeois 2008a, 114). Es sind vielmehr jene Migrantinnen und Migranten,
die unter den weltweiten Kriegs- und Unrechtsverhiltnissen in besonderer
Weise leiden und eigentlich alles Recht hitten, den von der wirtschaftlichen
Globalisierung in besonderer Weise profitierenden Staaten, nicht zuletzt der
Bundesrepublik Deutschland, ihrerseits eine >soziale Rechnung« zu prisen-
tieren und von ihr eine >reparierende Gerechtigkeit« einzufordern.

Soziale Dankespflichten jenseits von Gliick und Pech

In der politischen Kultur der Bundesrepublik scheinen sich heute also eine
unverbindlich diinne liberale Freiwilligkeitssolidaritit und eine militant auf-
geladene volkische Exklusionssolidaritit gegeniiberstehen. Beide sehen sich



162

»Solidaritat zuerst«

dabei noch konfrontiert mit einer hochemotionalen Protest- und Emporungs-
solidaritit aus den politisch links stehenden Milieus, die energisch einfor-
dert, sich mit Schwachen und Notleidenden, mit Benachteiligten und Aus-
gestofienen in gleichermafen lokaler, regionaler und globaler Perspektive zu
ssolidarisieren«. Alle drei Solidarititswahrnehmungen sind allerdings nicht
willens und in der Lage, sich auf das — eben nicht tugendhaft-individuelle
oder ethnisch-vélkische oder emphatisch-emotionale, sondern soziologisch-
deskriptive — Interpretationsangebot der solidaristischen Solidaritit einzu-
lassen. Denn diese fokussiert nicht auf Tugenden und Gefiihle. Sie fokussiert
auch nicht auf vermeintlich vorpolitisch bestehende Partikular-Solidarititen
einzelner Volker und Bevdlkerungsgruppen. Es geht ihr vielmehr um die de
facto-Solidarititen wechselseitiger Abhingigkeit, die in den modernen Ge-
sellschaften immer gréf3er und uniibersichtlicher werden — und in dem Ma-
e ansteigen, in dem diese Gesellschaften ein immer komplexeres weltgesell-
schaftliches Globalgeflecht ausbilden.

Die de facto-Solidarititen beginnen mit der Tatsache, dass wir immer
schon, ob wir wollen oder nicht, mit einer sozialen Hypothek belastet sind,
obwohl diese Hypothek eigentlich keine Belastung, sondern eine elementa-
re Ermoglichungsbedingung unserer Freiheits- und Selbstentfaltungschan-
cen ist. Schlieflich kénnen wir uns nur im Rahmen dieser Hypothek zu frei-
en und selbstbestimmen Individuen entwickeln. Auch der radikale Freelancer,
der allein auf sich gestellt sein Gliick machen méchte und feierlich verspricht,
nie jemandem auf der Tasche zu liegen, muss am Ende zugestehen, dass er
ohne die sozialen Solidarititen nicht auskommt. Schliefilich kann sich auch
das Gliick des einsamen Goldsuchers nur dann erfiillen, wenn es in der Gesell-
schaft Menschen gibt, die an seinem Edelmetall interessiert sind und es ihm
abkaufen. Und dies wird nur dann der Fall sein, wenn sich in der Gesellschaft
eine lingere Tradition der sozialen Wertschitzung von Gold und Geld ent-
wickelt hat. Erst dadurch wird der einzelne Goldfund wertvoll, erst dadurch
wird die Goldsuche tiberhaupt sinnvoll. Mit anderen Worten: Schon seinem
rein individuellen Gliick nachzujagen, kann nur im Kontext der sozialen de
facto-Solidarititen gelingen, nur im Rahmen zahlreicher gesellschaftlicher
Vorleistungen und Erméglichungsbedingungen.

Nicht zufillig steht deshalb das Motiv der dette sociale, der sozialen Dan-
kesschuld, im Zentrum der solidaristischen Theoriebemithungen. Die Vor-
stellung einer allumfassenden Pflicht zur sozialen Dankbarkeit, die wir — wie
schon Auguste Comte energisch eingefordert hatte — immer und iiberall auf-
zubringen haben, liegt allerdings zunichst einmal quer zu unseren morali-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

schen Standardwahrnehmungen. Fir die Dinge, die wir in unseren Gesell-
schaften vorfinden oder auch nicht, fiir die Chancen und Moglichkeiten, Res-
sourcen und Potenziale, die sie fiir uns bereit halten, kénnen wir ja nichts.
Hier haben wir, so scheint es, einfach nur Gliick oder Pech gehabt. Gliick und
Pech sind aber moralisch belanglos. Aus Pech resultiert kein moralischer An-
spruch. Niemand wird die Baumwurzel zur Rechenschaft ziehen, iiber die er
gestolpert ist, als er sich einen komplizierten Beinbruch zuzog. Und Gliick
verpflichtet nicht zu moralischer Dankbarkeit. Schlieflich gibt es wohl kaum
einen plétzlichen Lottomilliondr, der lebenslang heftige Dankbarkeitsgefiihle
gegeniiber seiner Lottogesellschaft entwickelt.

Die Vorstellung einer umfassenden sozialen Schuld, die uns zu gewal-
tigen Dankbarkeits- und Verpflichtungsgefithlen gegeniiber unserer Gesell-
schaft gleichsam nétigt, ditrfte uns also zunichst befremdlich erscheinen.
Wir wurden ja ohne unsere Willenszustimmung in die gesellschaftlichen Zu-
sammenhinge hineingeboren, an deren Entstehung wir nicht beteiligt waren
und fir die wir — im Guten wie im Schlechten - nicht verantwortlich sind.
Dass unsere Beziehungen zu den historisch entstandenen sozialen Ausstat-
tungen unserer Gesellschaft, von denen wir profitieren, unter denen wir aber
vielleicht auch leiden, eine moralische Relevanz haben, leuchtet uns deshalb
nicht unmittelbar ein. Und dies gilt erst recht, wenn wir uns angewohnt ha-
ben, die moralischen Kategorien von Schuld und Verantwortung, von Dank-
barkeit und Verpflichtung nur in Bezug auf das individuelle Handeln zure-
chenbarer Personen zu verwenden. In diesem Sinne kennen wir sicherlich
eine Dankesschuld gegeniiber unseren Eltern und Grofdeltern, wohl auch ge-
geniiber Nachbarn, Bekannten und Verwandten, Lehrern und Erziehern, viel-
leicht auch gegeniiber Geschiftspartnern und Arbeitskollegen, nicht aber ge-
geniiber Geschichte und Gesellschaft als solchen. Allerdings ist der Schritt zur
Verallgemeinerung dieser Dankesschuld gegentiber einer Vielzahl konkreter
Einzelpersonen zu einer allgemeinen Dankesschuld gegeniiber allen vorange-
gangenen Generationen und gegeniiber allen jetzt lebenden Gesellschaftsmit-
gliedern, mit denen wir durch unzihlige anonyme Prozesse wechselseitiger
Einwirkungen de facto-solidarisch verbunden sind, dann nicht mehr grof.
Und er ist nur allzu plausibel, wenn wir unseren Blick nicht auf konkret er-
lebte personliche Beziehungen eingrenzen, sondern die komplexen sozialen
Realititen moralphilosophisch so zu erfassen versuchen, wie sie nun einmal
sind.

Gegeniiber den gesellschaftlichen Phinomenen, in die wir uns unentrinn-
bar verstrickt sehen, wiirden wir ohnehin nicht einfach von Gliick oder Pech

163



164

»Solidaritat zuerst«

reden, so als handelte es sich hier um blanke Zufilligkeiten. Wer etwa ar-
beitslos wird, dem wird man nicht einfach Pech attestieren. Er mag irgendwie
auch Pech gehabt haben, aber nicht nur und nicht einmal in erster Linie, denn
schlieRlich handelt es sich beim Phianomen der Arbeitslosigkeit nicht um ei-
ne Frage des Zufalls, sondern um ein gesellschaftliches Problem. Dies haben
schon die Solidaristen betont, auch wenn uns gerade von neoliberaler Seite
immer wieder eingeredet wird, dass man Arbeitslosigkeit nicht als soziales,
sondern als individuelles Problem mangelnder Eigenverantwortung und Fle-
xibilitit zu verarbeiten habe. Umgekehrt ist derjenige, der in den Unwigbar-
keiten der 6konomischen Solidarititen zu Wohlstand und Reichtum kommt,
nicht einfach nur fleifig und tiichtig gewesen; er hat auch nicht einfach nur
sa-soziales« Gliick gehabt. Sicherlich mag er irgendwie auch Gliick gehabt ha-
ben, tiichtig gewesen sein und sich zur richtigen Zeit am richtigen Ort be-
funden haben, vor allem aber hat er von den komplexen und uniibersichtli-
chen soziodkonomischen Verhiltnissen seiner Gesellschaft iiberproportional
profitieren kénnen; und zumeist weif3 er auch darum. Die Gesellschaften, in
denen wir leben, sind nun einmal keine Lottogesellschaften. Sie organisieren
und verteilen Chancen und Vermégen nach sozial konstituierten und deshalb
grundsitzlich auch sozial verinderbaren Regeln, nicht nach der Willkir einer
Gottin Fortuna.

Wenn wir uns dariiber klar werden, dass wir immer schon in sozialen So-
lidarititen vielfaltigster Art verstrickt sind, denen wir unsere Existenzbedin-
gungen, unsere Ressourcen und Entfaltungschancen in enormen Ausmaflen
verdanken, dann ist es jedenfalls naheliegend, dass wir intensive Gefiihle so-
zialer Dankbarkeit entwickeln werden. Allerdings macht uns diese Dankbar-
keit nicht blind und unkritisch. Im Gegenteil: Sie verlangt von uns erhebliche
Reflexions- und Differenzierungsleistungen. Denn wenn die Ausmafle, in de-
nen jeder einzelne von uns von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft
profitieren kann, sozial héchst ungleich verteilt sind, dann stellen sich kom-
plexe Gerechtigkeitsfragen. Wenn es auf der einen Seite Individuen gibt, die
von den sozialen Solidarititen auf iiberproportionale Weise profitieren, dann
hat die Gesellschaft ihnen gegeniiber, wie insbesondere Léon Bourgeois deut-
lich gemacht hat, ein legitimes Recht, Riickerstattungen zu erwarten, auch
wenn deren Hohe nicht annihernd exakt zu bemessen ist, sondern jeweils
politisch und moralisch beraten und diskutiert werden muss. Alle — im libe-
ralen Denken so tief verankerten — Hoffnungen, man miisse hier doch irgend-
wie eine halbwegs exakte Summe bestimmen konnen, nach deren Bezahlung
man dann frei von Verpflichtungen gegeniiber Geschichte und Gesellschaft



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

wire, seine >eigentliche« Freiheit wiedererlangt hitte und mit seinen Mit-
teln und Ressourcen allein nach eigenem Belieben weiterleben konnte, sind
in solidaristischer Sicht als soziologisch unaufgeklirt zu bezeichnen. Es gibt
schlicht keine solche geschichts- und gesellschaftslose reigentliche« Freiheit.
Und selbst wenn es moglich wire, die soziale Dankesschuld irgendwie kor-
rekt zu begleichen, so wiirden die sozialen Solidarititen unmittelbar nach ei-
ner solchen Begleichung erneut greifen, sodass sofort neue Dankesschulden
aufzulaufen beginnen.

Auf der anderen Seite gibt es noch deutlich zahlreichere Individuen, die
von den sozialen Ausstattungen der Gesellschaft nur unterproportional pro-
fitieren und diese Potenziale deutlich weniger zu nutzen vermogen, weil sie
sich etwa in abgehingten Regionen, schlechten Bildungskontexten, belasten-
den Arbeitsverhiltnissen, prekiren Wohnsituationen oder schlicht in sozialer
Marginalisierung vorfinden. Diese Individuen haben in solidaristischer Sicht
das Recht, ihrer Gesellschaft eine soziale Rechnung zu prisentieren, Kom-
pensationsleistungen und eine justice réparative einzufordern, etwa im Hin-
blick auf individuelle Unterstiitzungsleistungen oder auf politische Initiati-
ven zum Auf- und Ausbau 6ffentlicher Giiter und eines 6ffentlichen Sektors
der Daseinsvorsorge, der ihnen und ihren grundlegenden Bediirfnissen in be-
sonderer Weise entgegenkommt. Um diesen Forderungen gerecht zu werden,
sind freilich anspruchsvolle 6ffentliche Debatten zu fithren, in denen es um
angemessene und zielfithrende politische Konzepte zu einer klugen, fairen
und nachhaltigen Governance der sozialen de facto-Solidarititen gehen muss.
Und weil es unmaoglich ist, hier mit genauen Summen zu arbeiten — Summen,
die dann gegebenenfalls enorm hoch, unbezahlbar hoch ausfallen miissten,
wire vor allem dariiber zu diskutieren, ob es nicht sinnvoller ist, das suggesti-
ve, mit falschen Genauigkeitsfiktionen aufgeladene Bild von den Rechnungen
und Zahlungen hinter sich zu lassen und stattdessen die Motive des demo-
kratischen Diskurses und des riickwirkenden Sozialvertrags zu stirken, die
bei den Solidaristen ja ebenfalls eine zentrale Rolle spielen.

Die Vielfalt solidaristischer de facto-Solidaritaten

Die de facto-Solidarititen der Solidaristen, die herzlich wenig mit unseren
emotionalen Solidarititsgefiihlen zu tun haben, sind hochst vielgestaltig. Sie
sind verschieden eng und verschieden intensiv. Und sie scheren sich nicht
darum, ob wir sie anerkennen oder nicht. Es ist ihnen auch egal, ob wir iiber-

165



166

»Solidaritat zuerst«

haupt um sie wissen. Sie haben uns, wenn auch auf unterschiedliche Weise,
fest im Griff, immer und iiberall. Sie bestimmen und beherrschen uns im Gu-
ten wie im Bosen. Ohne sie kénnen wir uns nicht entfalten, keine differenzier-
ten Personlichkeiten werden. Ohne sie gibt es keine arbeitsteilige Wirtschaft,
keine fabrikmifige Produktion, kein Wachstum und keine Chance auf>Wohl-
stand fir alle«. Ohne sie gibt es aber auch keine Wirtschaftskrisen, keine Bor-
sencrashs, keine verheerenden Arbeitslosigkeiten, keine breiten Verarmungs-
und Verelendungsprozesse. Ohne sie gibt es keine vielschichtige und anre-
gungsreiche 6ffentliche Bildung und Kultur, aber auch keine weltweiten Pan-
demien, die Millionen von Menschen dahinraffen. Die de facto-Solidarititen
umzingeln uns mehr und mehr, und ohne sie geht schlechterdings nichts.
De facto-solidarisch sind wir nicht zwangsldufig mit unseren Familien-
mitgliedern und Freunden. In den modernen Gesellschaften sind wir dies ten-
denziell sogar immer weniger. De facto-solidarisch sind wir zunichst einmal
mit all denjenigen, von deren Leistungen und Taten, Unterlassungen und Ver-
fehlungen wir in unseren jeweiligen Lebenssituationen abhingig sind. Dabei
spielt es keine Rolle, ob wir diese Personen mégen oder nicht, ob sie in un-
serem Nahbereich anzutreffen sind oder nicht, ob wir sie iiberhaupt kennen
oder nicht. Es ist sogar egal, ob sie noch leben oder schon lange verstorben
sind. So sind wir, um einige banale Beispiele zu nennen, schon beim Frith-
stiick de facto-solidarisch mit den unbekannten Anbauern von Tee oder Kaf-
fee, mit dem Bickereibetrieb in der Nihe oder Ferne und mit all denen, die
regionale und globale Transport- und Kommunikationswege erfunden haben
und aufrechterhalten, angefangen spitestens bei den unbekannten Erfindern
des Alphabets und des Zahlensystems. Auf dem Weg mit dem Auto zur Ar-
beit sind wir de facto-solidarisch nicht nur mit den Straflenbauern fritherer
und heutiger Zeiten, mit den globalen Produzenten von Eisenerzen, Schaum-
gummi und Sitzbeziigen, sondern auch mit den unbekannten Erfindern des
berithmten Rades, das wir deshalb sprichwortlich nicht immer neu erfin-
den miissen. Wir sind aber auch de facto-solidarisch mit denjenigen, die uns
unterwegs anhusten und mit Viren infizieren; und mit denjenigen, die dies
durch entsprechende Vorsichtsmafinahmen zu verhindern versuchen. All die-
sen unendlichen Solidarititen, die uns permanent erfassen, konnen wir nicht
entgehen. Und allein durch die regelmifigen Alltagsvollziige unseres Lebens
in den sozial immer dichteren Gesellschaften tragen wir unermiidlich dazu
bei, diese Solidarititen zu regenerieren, zu vergrofern und zu intensivieren.
Zu den vielen Feldern der de facto-Solidaritit gehort die unermessliche
Vielzahl an ékonomisch-materiellen Beziehungen, die es zwischen den Indi-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

viduen gibt und immer schon gegeben hat; und dieser Aspekt lag den Solida-
risten besonders am Herzen. Diese Beziehungen, die in frithen, arbeitsteilig
nur wenig differenzierten, kleinrdumig verfassten Gesellschaften noch gering
waren, haben spitestens in den industrialisierten Massengesellschaften enor-
me Ausmafle angekommen. Sie haben sich in den Zeiten der Globalisierung
auf eine Art und Weise vermehrt, dass man mit Fug und Recht sagen kann,
es gebe kaum noch Bevolkerungen und Regionen der Erde, die nicht in die
zahlreichen Solidarititen der Weltgesellschaft eingeschlossen sind und hier
jederzeit — zum Guten wie zum Bosen — mit vielfiltigen und oft kaum vor-
hersehbaren Auswirkungen rechnen kénnen und miissen.

De facto-Solidarititen beziehen sich aber auch auf die globalen &ko-
logischen Zusammenhinge des Weltklimas und der Erderwirmung, die
Bestands- und Regenerationsbedingungen von sauberer Luft und sauberem
Wasser, die Kapazititen weltweiter CO,-Senken und die Belastungsgrenzen
von Meeren, Wildern und Landschaften im Blick auf die enorme Schadstoff-
produktion vieler Volkswirtschaften der Welt. Fiir diese Solidarititen, von
denen die Solidaristen des 19. Jahrhunderts noch nichts wissen konnten,
stellen sich ebenfalls die Fragen ungleich anfallender sozialer Rechnungen,
die sich die von diesen Emissionen und ihren 6kologischen Folgen in hochst
ungleicher Weise betroffenen Volker gegenseitig ausstellen konnen und
dirfen. Im globalen Mafistab der 6kologischen Krise geht es um die Frage,
wer seinen Produktions- und Lebensstil dringend griindlich i4ndern muss
und wer gegebenenfalls sofortige Nothilfe beanspruchen kann und das Recht
hat, von den anderen radikale Anderungen ihrer Lebensweisen einzufordern.
Denn auch hier profitieren die einen, vor allem die Industrienationen des
globalen Nordens, enorm von den 6kologischen Ressourcen der Welt, die sie
seit Langem massiv tibernutzen, wihrend andere, etwa viele Inselgruppen
im Pazifik, das globale Klima kaum belasten, aber damit rechnen miissen, bei
einem dramatisch ansteigenden Meeresspiegel als erste im buchstiblichen
Sinne unterzugehen. Auch hier also stellen sich virulente Gerechtigkeits-
probleme, die mit den solidaristischen Motiven der sozialen Schuld und des
riickwirkenden Quasi-Vertrags bearbeitet werden kénnen.

Die de facto-Solidarititen bestehen also bei einer uniibersehbaren Menge
an hochst unterschiedlichen Phinomenen. Sie beziehen sich auch auf die Un-
mengen an historisch und sozial vermittelten Wissensbestinden, Einsichten
und Erkenntnissen, an intellektuellen und moralischen Traditionen, Uber-
zeugungen und Vorstellungswelten, an eingelebten kulturellen Uberlieferun-
gen und sich permanent verindernden Wertmustern und Normvorstellun-

167



168

»Solidaritat zuerst«

gen, mit denen jede Gesellschaft ihre Mitglieder prigt und sozialisiert. Die
de facto-Solidarititen sind deshalb keine sozialen Sachverhalte, die uns und
unsere Intuitionen und Uberzeugungen, unsere Identititen und Moralititen
nur duflerlich tangieren. Im Gegenteil: Sie konstituieren uns zuallererst als
soziale Wesen, als moralisch sensible Individuen. Denn erst im permanenten
Austausch mit ihrer Gesellschaft in ihren politisch-moralischen Bewegungen
und Verinderungen, ihren flieRenden Begriffen von dem, was gut und rich-
tig, gehorig und ungehorig, ehrenhaft und verachtenswert ist, entfalten die
Gesellschaftsmitglieder ihre kritische Urteilskraft, ihre eigenen moralischen
Standards und ihre politische Identitit — und damit dann auch wieder die ih-
rer Gesellschaft. Und diese enge, zwischen Empirie und Moralitit schwanken-
de Beziehung der Individuen zu ihrer Gesellschaft (und umgekehrt) mit dem
ebenfalls zwischen Empirie und Moralitit changierenden Begriff der Solidari-
tit zu bezeichnen, stellt einen echten semantischen Gliicksfall fiir die 6ffentli-
chen Selbstverstindigungsprozesse einer Gesellschaft dar, die sich nach dem
historischen Ende des politischen Liberalismus sozialethisch auf ein postli-
berales, aber keineswegs antiliberales Fundament umstellen muss und um-
stellen will.

Globale Ansteckungs-Solidaritaten

Nicht zuletzt betreffen die de facto-Solidarititen auch die Fragen offentlicher
Gesundheit und des Schutzes der kérperlichen Unversehrtheit, die ebenfalls
lingst global geworden sind. Was die Solidaristen fiir die Stadt Paris noch
auf lokaler Ebene zu lésen versuchten, ist heute lingst ein Solidarititspro-
blem, das alle riumlichen Grenzen sprengt. Charles Gide und Léon Bourgeois
hatten am Ende des 19. Jahrhunderts nachdriicklich vor den bakteriellen Erre-
gern der Tuberkulose gewarnt. Die grassierenden Bazillen hitten, so Gide, die
Tatsache der unentrinnbaren Solidaritit mit neuer Wucht ins alltdgliche Be-
wusstsein katapultiert. Und dass die Pariser Polizeiprifektur in ihrem Kampf
gegen die Infektionssolidarititen dieser Lungenkrankheit im Jahr 1893 »das
Ausspeien in den Straflenbahnwagen und im Omnibus« verboten hatte, sei
nichts anderes als ein bemerkenswertes »Auftreten der Solidaritit im Gesetz«
gewesen (vgl. Gide 1929, 53).

Mit der im Frithjahr des Jahres 2020 ausgebrochenen Corona-Pandemie
sah sich dann nicht nur eine europiische Hauptstadt, sondern die Erde als
Ganze in eine solche unerbittliche Infektionssolidaritit gezwungen. Sie be-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

droht die Menschheit heute in einer existenziellen und fiir die Solidaristen des
19. Jahrhunderts noch voéllig unvorstellbaren Weise; und zwar in einer Mas-
sivitit, der mit Ausspei-Verboten im 6ffentlichen Personennahverkehr nicht
mehr beizukommen ist. Das periphere Auftreten eines neuartigen Virus in
Siidchina fithrte innerhalb weniger Wochen nicht nur zu Hunderttausenden
Toten und Millionen Infizierten, auch und gerade in den denkbar weit ent-
fernten Lindern des globalen Nordens. Es sorgte auch fiir verheerende wirt-
schaftliche Niederginge, fir massenhafte Insolvenzen und Verarmungen. Es
sorgte fiir drastische politische Freiheitseinschrankungen, fiir Ausgangssper-
ren und Quarantinen, die die staatlichen Regierungen moglichst rasch und
vollumfinglich durchzusetzen hatten. Alle liberalen Freiheits- und Autono-
mieprinzipien, alle Versuche, es bei wohlmeinenden Appellen an die Vernunft
zu belassen und auf die individuelle Verantwortung der Einzelnen zu setzen,
waren angesichts der dramatischen Unaufhaltsamkeit der Infektionsketten
binnen weniger Tage Makulatur. Die globale Welt erlebt in der Corona-Krise
tatsichlich ein massives »Auftreten der Solidaritit im Gesetz«. Und in der Tat
wurde in dieser Krise sehr schnell wirklich jeder und jedem deutlich — oder
per staatlicher Zwangsmafinahme deutlich gemacht, dass diesen Solidariti-
ten nicht entgangen werden kann. Denn auch, wer angesichts seines Alters
und seines Gesundheitszustandes woméglich gute Griinde hat, sich vor dem
Virus individuell nur wenig zu fiirchten, war und blieb doch, ob er wollte
oder nicht, ja ohne es {iberhaupt wissen zu kénnen, ein potenzieller Ubertri-
ger dieses Virus. Und deshalb wurden wir alle durch die Zwangsmafinahmen
dieser »Solidaritit im Gesetz« im Frithjahr 2020 erstmals gezwungen, etwa
auf private Sport- und Freizeitaktivititen mit Freunden und Bekannten voll-
stindig zu verzichten.

Die sozialen Solidarititen der Pandemie und ihre Folgen sind auch hier
hochst ungleich verteilt. Denn infiziert waren zunichst iiberproportional
wohlhabende und weltoffene Kosmopoliten, die sich bei geschiftlichen oder
touristischen Reisen, etwa beim Skiurlaub, angesteckt hatten. In der Folge
hatten sich in Deutschland Grofistidte wie Hamburg, Miinchen und Kéln
schnell zu hot spots dieser Infektionen entwickelt, wihrend 6konomisch
abgehingte lindliche Regionen, in denen wenig Mobilitit herrscht und
iiberwiegend iltere Menschen wohnen, zunichst deutlich weniger betroffen
waren. Andererseits schienen junge und gesunde Kosmopoliten durch das
Virus existenziell weniger gefihrdet zu sein als jene Alteren, die das Virus
nicht >ins Land geschleppt< haben, aber deutlich mehr um ihr Leben fiirchten
miissen, wenn die Infektionsketten auch ihre Lebenswelten erreichen. Sie



170

»Solidaritat zuerst«

sind also zugleich besonders >unschuldig« und besonders gefihrdet, wahrend
die anderen — wobei dieser Begriff hier ohnehin schon véllig unpassend ist —
vielleicht besonders >schuldigs, aber weniger gefihrdet sind. Hier stellen sich
jedenfalls komplexe Fragen von sozialer Verantwortung und Zurechnung,
die mit dem simplen Paradigma individueller Eigenverantwortung nicht zu
l6sen sind. Individuelle Moral und freiwilliges Handeln sind hier schlicht
nicht zielfithrend. Und die Vorstellung, man konnte bei Infektionen und
ihren Folgen — wie etwa bei verschuldeten Kfz-Unfillen - iiber ein privates
Haftungsrecht etwas ausrichten, sind so licherlich, dass niemand iiberhaupt
auf eine derart unbeholfene Idee gekommen ist. In diesem Sinne hatte schon
Charles Gide notiert, dass angesichts der Dichte der sozialen Solidarititen
die Zeiten vorbei seien, in denen man mit guten Griinden noch hitte sagen
konnen: »das geht mich nichts an« oder »das geht nur mich etwas an« (vgl.
Gide 1913, 695).

Hilfreich scheinen in den Zeiten der Pandemie nur offentlich-recht-
liche Regelungen zu sein, die allen Gesellschaftsmitgliedern drakonische
Einschrinkungen ihrer elementaren Freiheits- und Bewegungsrechte aufer-
legen, um Fremde und Andere, mit denen man vermeintlich nichts zu tun
hat, vor Infektionen zu schiitzen und die Infektionskurven so abzuflachen,
dass die offentlichen Gesundheitssysteme nicht heillos tiberfordert werden.
Hier stehen auch den modernen Gesellschaften, denen man lange einzureden
versuchte, dass einzig ein schwacher Staat den Bedingungen der politischen
Moderne angemessen sei, aufler rigorosen staatlichen Zwangsmafinahmen
offensichtlich keine anderen Hilfsmittel zur Verfigung. Die sozialen Solida-
rititen brauchen, wenn es darauf ankommt, zu ihrer effektiven politischen
Bearbeitung nicht primir Freiheit, Markt und Eigenverantwortung. Sie
brauchen vielmehr einen durchsetzungsstarken, dabei aber an die poli-
tisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der Gesellschaftsmitglieder
riickgebundenen und von einer starken Zivilgesellschaft aufmerksam beob-
achteten Staat, der sich auch und gerade dann demokratisch legitimieren
muss, wenn er in Krisenzeiten kraftvoll »durchregieren« soll. Die de facto-
Solidarititen haben uns also in vielfacher Weise fest im Griff. Und spitestens
jetzt wird jeder und jedem deutlich, dass wir nicht so tun kénnen, als lieRen
sie sich irgendwie ignorieren. Vielmehr kommt heute — wie schon die fran-
zosischen Solidaristen der Dritten Republik so nachdriicklich betont hatten
— alles darauf an, sie wissenschaftlich zu studieren und méglichst genau zu
erfassen, um sie im Rahmen einer demokratischen Republik politisch klug,



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

bewusst und planvoll zu regulieren, zu organisieren und zu gestalten, so gut
diese Solidarititen es jeweils zulassen.

Die notwendige Ent-Emotionalisierung der Solidaritat

Die de facto-Solidarititen stellen eine veritable Herausforderung unserer
Standardwahrnehmungen von Solidaritit dar. Wihrend uns tiefe Solidari-
titsgefithle vor allem mit unseren Familienmitgliedern, mit Freunden und
Verwandten, mit Nachbarn und Arbeitskollegen, itberhaupt mit Menschen
verbinden, mit denen wir intensive gemeinsame Erlebnisse hatten und haben
und mit denen wir gemeinsame Erfahrungen teilen, ist aus solidaristischer
Sicht zu sagen, dass diese Gefithle — auch wenn wir sie gerne mit dem
Wort Solidaritit belegen — dann eben auch als Gefithle zu beschreiben sind.
Solidaritat ist dagegen keine Emotion und kein Gefiihl, sondern eben eine
soziale Tatsache. Was uns an intensiven Gefithlen mit unseren Mitmenschen
verbindet, ist dann nicht als Solidaritit zu bezeichnen, auch wenn wir uns
das so angewohnt haben. Stattdessen wiren diese Gefiihle viel eher als Liebe,
Freundschaft oder Sympathie, als Empfindung von Vertrautheit und Ver-
bundenheit, als Zusammengehérigkeits-und Gemeinschaftssinn, vielleicht
auch als Verpflichtung und Verantwortung, als Mitleid oder Barmherzigkeit,
als Betroffenheit, Mitgefithl und Anteilnahme oder wie auch immer zu
benennen. Schliefilich verfiigen wir iiber ein breit ausgebautes semantisches
Arsenal, um diese Gefithle angemessen und differenziert zur Sprache zu
bringen.

Der solidaristische Solidarititsbegriff, der streng deskriptiv und vollig
moralfrei formatiert ist, bietet insofern die Chance, wichtige Klirungen in
der uniibersichtlichen 6ffentlichen Rede von der Solidaritit vorzunehmen.
Denn er impliziert zunichst einmal eine radikale Ent-Emotionalisierung die-
ses Begriffs, der lingst zu einem unserer groflen Sehnsuchtsworter gewor-
den ist. Wahrend er in v6lkischen Milieus mit hoher emotionaler Verve gegen
Fremde und Andere gerichtet und in biirgerlichen Kreisen vor allem als zartes
Pflinzlein mitmenschlicher Hilfsbereitschaft gefasst wird, wird er in linken,
kosmopolitisch orientierten Bewegungen mit hohem moralischen Anspruch
universalistisch ausgelegt. Mit Emphase bekennt man sich hier gerne zur So-
lidaritit mit den Armsten der Armen, mit den Verdammten der Erde, mit
allem, was Not leidet und Menschenantlitz trigt, wobei diese emphatische
Anrufung der Solidaritit — gerade mit Fremden und Anderen — nicht selten



172

»Solidaritat zuerst«

auch als Ausweis eigener moralischer Sensibilitit und srichtiger< Gesinnung
fungiert. Dass de facto-Solidarititen hier oft nur eine geringe Rolle spielen,
d.h. dass es im Kern eben nicht um Solidaritit, sondern um Anteilnahme und
Mitgefiihl, um Empérung und Protest geht, wird dabei als Problem zumeist
nicht in den Blick genommen - oder auch briisk zuriickgewiesen.

Wenn sich etwa Angehorige gut situierter Mittelschichten emphatisch mit
den Leidenden dieser Welt >solidarisieren¢, wenn sie ihre tiefen Verbunden-
heitsgefiihle mit ihnen artikulieren und sich auf diese Weise etwa mit Kata-
strophenopfern irgendwie gemein machen wollen, dann ist aus solidaristi-
scher Sicht zu fragen, ob der Begriff der Solidaritit hier eine angemessene
Verwendung findet. Wer im deutschen Mittelgebirge wohnt und ssolidarisch<
Geld fiir die Opfer von Tsunamis in Siidostasien spendet, rechnet nicht ernst-
haft damit, selbst einmal Opfer von Uberschwemmungen zu werden und Hil-
fe aus Thailand und Indonesien zu benétigen. Und wer sicher im Trockenen
sitzt und sich »solidarisch« mit Gefliichteten im Mittelmeer erklirt, ist mit
ihnen nicht durch eine gemeinsame Gefahrenlage verbunden. Von einer un-
mittelbaren de facto-Solidaritit mit konkreten Gruppen von Ertrinkenden im
Mittelmeer kann man jedenfalls nur sehr begrenzt sprechen, auch wenn die
sozialen Notlagen, die Menschen in vielen Lindern der Welt zu einer verzwei-
felten Flucht treiben, keineswegs unabhingig von den - bis heute kolonial
und herrschaftlich durchformten — politischen, wirtschaftlichen und militi-
rischen Politikinteressen der wohlhabenden Linder entstanden sind. Uber die
historischen Prozesse von Eroberung und Ausbeutung, iiber die gegenwirti-
gen Realititen hochst ungleicher Handelsrelationen im Rahmen einer globa-
len Ordnung der Weltwirtschaft, in der die Absatz- und Gewinninteressen
grofRer Wirtschaftsakteure des globalen Nordens die lokalen, regionalen und
nationalen Wirtschaftsinteressen afrikanischer Bevolkerungen in vielfacher
Form dominieren, gibt es in der Tat steigende ckonomische Solidarititen,
die uns mit der afrikanischen Staatenwelt verbinden. Und die Auswirkun-
gen dieser Solidarititen sind hochst ungleich verteilt, sodass wir gegeniiber
grofien Teilen der afrikanischen Bevolkerung allemal eine soziale Rechnung
enormen Ausmafles zu begleichen haben; eine Rechnung, bei deren Erstel-
lung zu beriicksichtigen ist, dass sich viele Afrikanerinnen und Afrikaner in
einer durch den globalen Norden nicht allein, aber doch deutlich mit verur-
sachten Leidenssituation befinden, die sie zu einer verzweifelten Flucht iiber
das Meer treiben.

Derartige solidaristische Uberlegungen werden aber nicht angestellt,
wenn man sich bei uns mit den Ertrinkenden der Weltmeere >solidarisiert«.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Hier geht es nicht um 6konomische de facto-Solidarititen, sondern um
intensive Gefithle von Empérung, Wut und Protest, die sich gegen eine
wohlstandschauvinistische Wagenburg-Mentalitit richten. Sie richten sich
gegen das politische Ansinnen, die eigenen Wohlstandsniveaus egozentrisch
zu verteidigen und gegeniiber den elementaren Notlagen anderer eine osten-
tative Gleichgiiltigkeit an den Tag zu legen. Wer in diesem Zusammenhang
aber mit hoher emotionaler Aufladung von Solidaritit mit Fremden und
Anderen redet, muss sich fragen lassen, was ihn eigentlich zur Verwendung
dieses Begriffs veranlasst. Offensichtlich will man hier den Solidaritatsbegriff
vor allem deshalb gebrauchen, weil man meint, mit den ilteren Begriffen
von Mitleid und Barmbherzigkeit nicht mehr hantieren zu kénnen, da diese
in der politischen Moderne diskreditiert seien. Schlieflich hingt diesen
Begriffen seit Langem eine Aura von Paternalismus und Fremdbestim-
mung, von Demiitigung und Missachtung, von Uber- und Unterordnung
an, die den egalitiren Freiheits- und Gleichheitsambitionen der Moderne
zumindest prima facie entgegensteht. In diesem Sinne haben sich schon die
Solidaristen des spiten 19. Jahrhunderts an der normativen Abwertung von
Mitleid und Barmherzigkeit beteiligt, wenn sie dafiir plidierten, die alten
Begriffe der christlichen Barmherzigkeit durch sikulare Vorstellungen einer
»aufgeklirten Liebe« (Alfred Fouillée) zu ersetzen.

Heute ist allerdings zu fragen, ob hier nicht elementare moralische Im-
pulse und Intuitionen vorschnell unter einen Generalverdacht geraten (vgl.
GroRe Kracht 2017, 348f.). Mitleid und Barmherzigkeit sind nicht per se de-
miitigend; und nicht jeder, der sich Armen, Schwachen und Notleidenden im
Gestus mildtatiger Hilfe zuwendet, will sich damit >von oben herab< vor allem
selbst ein gutes Gewissen attestieren, von den politischen Ursachen der Not
ablenken oder sein eigenes Helfersyndrom ausleben. Fiir eine Gesellschaft,
die sich nicht einfach als Ansammlung eigennutzorientierter Privatbiirger
verstehen will, ist es zudem von elementarer Bedeutung, sich 6ffentlich dar-
iiber zu verstindigen, wie sie mit den menschlichen Intuitionen von Liebe,
Mitleid und Barmherzigkeit gerade auch in ihren politisch-sozialen Dimen-
sionen umgehen kann und inwiefern es ihr nicht nur um Freiheit und Ge-
rechtigkeit, sondern eben auch um diese vermeintlich so unpolitisch-priva-
ten, so verstaubt-vormodernen Kategorien des Moralischen gehen kann und
darf. Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit haben jedenfalls eine verstirkte sozi-
alphilosophische Aufmerksamkeit verdient. Dass der einschlidgige Buchmarkt
mit Titeln zu Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit geradezu tiberschwemmt
wird, wihrend es kaum eine philosophisch reflektierte und nicht von vorn

173



174

»Solidaritat zuerst«

herein auf die iberlieferten Religionsgemeinschaften enggefiihrte Literatur
zu Nichstenliebe und Barmherzigkeit gibt, ist hier ein deutliches Mangel-
symptom. Von daher ist es allemal ratsam, die Kategorie der Solidaritit nicht
auch noch auf das enge Feld der Tugend- und Moralkonzepte zu schicken,
wo sie dann mit diesen altehrwiirdigen Begrifflichkeiten unserer moralischen
Tradition konkurrieren muss. Dies wiirde am Ende nur auf eine noch weitere
Entwertung dieser in der politischen Offentlichkeit ochnehin wenig gelittenen
Motive hinauslaufen. Aber wollen wir wirklich in einer Gesellschaft leben, in
der am Ende gar nicht mehr 6ffentlich und in philosophisch reflektierter Wei-
se von Mitleid und Barmherzigkeit und ihrer fundamentalen Bedeutung fir
die sozialmoralischen Grundlagen unserer Gesellschaft die Rede ist? Wie auch
immer: Das solidaristische Solidarititskonzept macht uns jedenfalls darauf
aufmerksam, dass wir Solidaritit nicht als charmantes und modern klingen-
des Synonym fiir Barmherzigkeit verwenden sollten, denn das wiirde am En-
de beide Konzepte unnétig schwichen und beschidigen.

Wenn Menschen sich gegenseitig helfen, muss man das also nicht mo-
disch als Solidaritit bezeichnen. Man kann es auch schlicht Hilfsbereitschaft
nennen. Wenn Menschen Anteil nehmen an der Not anderer, dann muss man
das nicht Solidaritit nennen. Man kann es auch Mitleid und Anteilnahme
nennen. Und wenn sie sich iiber Unrecht empéren, das anderen geschieht,
muss man auch das nicht Solidaritit nennen. Man kann es als tiefes Gefiihl
mitmenschlicher Verbundenheit bezeichnen. Da, wo Gemeinsinn herrscht,
muss man nicht von Solidaritit reden, man kénnte auch einfach beim Wort
Gemeinsinn bleiben. Und auch da, wo Menschen fiireinander einstehen,
muss man nicht unbedingt die Solidarititsvokabel bemithen. Man kann das
Fireinander-Einstehen auch schlicht als Fiireinander-Einstehen bezeichnen.

Man kann auch nicht einfach eine >solidarische Gesellschaft< fordern,
denn aus solidaristischer Sicht ist jede Gesellschaft per se immer schon
solidarisch. Ebenso wenig kann man aus dieser Sicht der so oft zu hérenden
Klage zustimmen, dass die Solidaritit in den modernen Gesellschaften
immer mehr verloren geht, denn dies ist aus solidaristischer Sicht schlicht
eine soziologisch falsche Wahrnehmung. Auch kann man nicht einfach
eine Tugend der Solidaritit einfordern, denn Solidaritit ist schlicht keine.
Tugenden sind individuelle Charaktereigenschaften; und die Werke dieser
Tugenden — etwa die >geistlichen und leiblichen Werke der Barmherzigkeits,
die im Hochmittelalter eine differenzierte Ausarbeitung gefunden hatten,
heute aber nicht einmal am Katzentisch der Moralphilosophie Platz nehmen
diirfen - sind vielleicht strenge Vorschriften der individuellen Moral, aber



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

sie bleiben freiwillige Leistungen. Ihre Erbringung oder Nicht-Erbringung
obliegt ausschlieRlich dem Einzelnen. Hier darf sich der Staat mit seinen
gesetzlichen Zwangsmitteln nicht einmischen. Solidaritit ist dagegen aus
solidaristischer Sicht schlicht eine soziale Tatsache. Wer sich aber diesen So-
lidarititen in bewusster Weise stellt, der wird nach Handlungsperspektiven
suchen, mit denen er auf diese Solidarititen angemessen reagieren kann.
Und daftr sind keine besonderen Tugendleistungen, kein Altruismus und
keine Aufopferung gefordert, sondern schlicht und einfach die Bereitschaft,
sich als moralisches Subjekt zu verstehen und auf unfaire Strategien einer
egozentrischen Vorteilsmaximierung auf Kosten anderer zu verzichten.
Mitunter sprechen die Solidaristen davon, dass die angemessene Antwort
der Individuen auf die soziologische de facto-Solidaritit in den Handlungs-
weisen einer bewussten und aktiven, einer reflektierten und freiwilligen So-
lidaritit bestehe. Die Titigkeitsfelder einer solchen Praxis aktiver Solidaritit,
wenn man diese Begrifflichkeit verwenden mochte, sind dann aber sorgfil-
tig von den Feldern des Mitleids, der Nachstenliebe und der Barmherzigkeit
abzugrenzen, aber auch von denen der Empérung iiber das Unrecht, das an-
deren angetan wird. Sie zielen nimlich genau auf diejenigen — mitunter erst
noch zu schaffenden — Riume und Bereiche, in denen es um Individuen geht,
die reell oder potenziell in dhnlicher Weise von gemeinsamen Bedrohungs-
und Gefahrenlagen betroffen sind, gegen die sie kollektiv und organisiert vor-
gehen wollen. Die klassischen Beispiele einer solchen Solidarititspraxis sind
die grofien Kollektivorganisationen der Gewerkschaften und der Sozialver-
sicherungen, in denen zwar das Kriterium bewusster Reflexivitit sehr klar,
dasjenige der individuellen Freiwilligkeit jedoch deutlich weniger zum Zu-
ge kommt. Wenn in Streiksituationen nur diejenigen ssolidarisch« sind, die
in diesem Moment wirklich aus innerer Uberzeugung und Leidenschaft mit-
machen wollen, dann haben viele Streikmafinahmen deutlich schlechtere Er-
folgsaussichten. Und auch wenn unser Recht nur freiwillige Gewerkschafts-
mitgliedschaften kennt, so sind diese Formen einer kollektiven Selbsthilfe-
praxis der Arbeiterbewegungen doch entscheidend darauf angewiesen, dass
sie sich dauerhaft hinreichend stark und schlagkriftig organisieren konnen.
Dafiir ist das Kriterium der freien individuellen Motivation aber keine ent-
scheidende Kategorie, denn Grofde, Verbindlichkeit und Nachhaltigkeit sind
hier allemal wichtiger als eine irgendwie spontan und volatil anmutende Frei-
willigkeit. Noch deutlicher wird dies bei den Sozialversicherungen, die alle
ihre Mitglieder gegen die gemeinsamen Standardrisiken des arbeitsgesell-
schaftlichen Lebens absichern wollen. Denn nach allen historischen Erfah-

175



176

»Solidaritat zuerst«

rungen mit diesem zentralen Element des modernen Wohlfahrtsstaates sind
Sozialversicherungen nur dann dauerhaft leistungsfihig, wenn man mit dem
Instrument der Zwangsmitgliedschaft arbeitet, wie dies seit den Zeiten der
bismarckschen Arbeiterversicherungen der Fall ist. Reflexivitit ist also fraglos
fundamental fiir eine solche Praxis der Solidaritit; Freiwilligkeit nicht unbe-
dingt.

Solidaritat und die offentliche Moral der Gesellschaft

Fragt man vor diesem Hintergrund nach dem sozialethischen Potenzial des
solidarisme fiir die gesellschaftlichen Herausforderungen der Gegenwart, dann
ist zunichst festzuhalten, dass die von der solidaristischen Bewegung entwi-
ckelten Thesen dem Freiheitsprojekt der europdischen Moderne keineswegs
entgegenstehen. Das solidaristische Bild vom Menschen, das den Einzelnen
ganz selbstverstindlich zum »Produkt der Gesellschaft« (Charles Gide) er-
klart, das also davon ausgeht, »daf3 die Individuen eher ein Produkt des ge-
meinsamen Lebens sind, als dafd sie es bestimmen« (Durkheim 1992, 404),
scheint allerdings mit unseren moralischen Grundiiberzeugungen frontal zu
kollidieren. Das Personenkonzept, das etwa Emile Durkheim in seiner mo-
ralsoziologischen Auseinandersetzung mit der Moralphilosophie Immanuel
Kants entwickelte, stellt aber keineswegs eine Bedrohung unserer Vorstellun-
gen von moralischer Autonomie, individueller Freiheit und personlicher Ver-
antwortung dar. Im Gegenteil: Es liefert eine dezidiert nichtphilosophische —
und deshalb auch philosophisch kaum zu bestreitende — Begriindung dieser
Uberzeugungen auf sozialwissenschaftlicher Basis, mit der sich woméglich
eine stabilere Grundlegung der Freiheits- und Gleichheitserrungenschaften
der Moderne gewinnen lisst. Wir kommen nimlich kaum umbhin einzuriu-
men, dass Durkheim wohl Recht hatte gegeniiber den uns bis heute kulturell
geldufigeren Vorstellungen von der immer schon gegebenen Natur des Men-
schen, von seiner immer schon — »man weif nicht wie« (Durkheim 1984, 154)
— bestehenden Autonomie, die allerdings erst im Kontext der Aufklirungsphi-
losophie des 18. Jahrhunderts entdeckt und freigelegt wurde. Das, was unsere
Personalitit ausmacht, was uns an unserem Menschsein jeweils als heilig und
unantastbar gilt, ist in der Tat nicht fertig mit der Natur des Menschen ge-
geben, »der plotzlich — im Vollbesitz seiner Intelligenz und seines Willens
— auf der Erde erschienen ist« (Bourgeois 2020, 19). Autonomie und Indivi-
dualitit des Menschen sind eben doch ein Produkt gesellschaftlicher Entwick-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

lungen, historischer Erfahrungen und sozialer Lern- und Reflexionsprozesse.
Schliefilich ist unsere heutige universalistische Uberzeugung von der Wiirde
des Menschen eine relativ junge Errungenschaft der Menschheitsgeschich-
te, die tiber lange Zeitraume nur statusbezogene Wiirdekonzepte kannte. Sie
wusste jahrhundertelang um eine besondere Wiirde des Konigs, des Adligen
und des Klerikers, hitte in dieser Zeit aber niemals ein feierliches Bekenntnis
zur unantastbaren Wiirde eines jeden Menschen abgelegt. Und gegenwirtig
merken wir wieder einmal, dass dieses Bekenntnis keineswegs fiir immer und
ewig gesichert ist.

Der >Kult des Individuumss, den Durkheim am Ende des 19. Jahrhunderts
— im Rahmen der Dreyfus-Affire — als neue Menschheitsreligion auf siku-
larer Grundlage hoffnungsvoll anbrechen sah, vermochte gegen die kollekti-
vistischen Gewaltorgien der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts nichts aus-
zurichten. Und heute schwant uns, dass sogar das bundesrepublikanische,
durch die Katastrophe der Shoah befeuerte und vermeintlich so fest eingewur-
zelte Bekenntnis zur >unantastbaren Wiirde des Menschen« wieder unter die
Rider kommen kénnte. Auch die kurzlebige Zeit der breiten >Willkommens-
kultur<, mit der unsere 6ffentliche Moral im Herbst 2015 auf die existenzielle
Not von Kriegsgefliichteten reagierte, scheint heute schon wieder in Verges-
senheit zu geraten. Dabei hatte die bundesrepublikanische Bevolkerung den
ankommenden - und zuvor tiberall schroff abgewiesenen — Kriegsfliichtlin-
gen damals wirklich einen groflen Bahnhof bereitet und ihre enorme Hilfs-
bereitschaft und Gastfreundlichkeit in unzihligen Initiativen praktisch wer-
den lassen. Schitzungen gehen davon aus, dass sich im Herbst 2015 und den
Monaten danach 6 bis 20 Millionen Bundesbiirger aktiv an Hilfsprojekten be-
teiligt haben (vgl. Wolfrum 2020, 163). Durch das ganze Land zog damals ein
bisher nicht gekanntes kollektives Staunen iiber die hohe Empathie und Sen-
sibilitit einer Nation, die sich einen derartigen moralischen Aufbruch selbst
nicht zugetraut hitte.

Heute jedoch ist diese Erinnerung verblasst. Unsere politischen Eliten be-
tonten in der letzten Zeit — bevor ihnen >Corona« dazwischenkam - einhellig
und geradezu penetrant, dass sich »2015 nicht wiederholen« diirfe. Der mi-
litante, mit Wasserwerfern und Schusswaffengebrauch zu gewihrleistende
Schutz der europiischen Grenzziune scheint wieder wichtiger zu sein — ge-
nauer: wichtiger sein zu sollen - als der Schutz der Wiirde der verelendenden
Menschen unmittelbar davor. Wenn entsprechende Schutzmafinahmen fir
Ziune statt fir Menschen heute aber mehr oder weniger klaglos hingenom-
men werden und nicht auf breite gesellschaftliche Empérung stofRen, ist dies

77



178

»Solidaritat zuerst«

ein deutliches Indiz dafiir, dass die gesellschaftliche Moral zurzeit wenig fiir
universale Menschenrechte und den individuellen Schutz vor Not und Elend
zu vibrieren scheint.

Wenn es keine abstrakte Menschenwiirde als solche gibt, dann ist die erst
im historisch-sozialen Entwicklungsprozess der Menschheit entstandene >re-
lative« und >progressive« Autonomie des Menschen, von der Durkheim sprach,
eine, die sich nicht mit geschichtsphilosophischer Notwendigkeit fortentwi-
ckeln und ausweiten muss. Sie ist dann vielmehr eine, die sich auch zuriick-
entwickeln kann. Es hingt dann ausschlieflich von den aktuell mobilisier-
baren moralischen Uberzeugungen der Menschen ab, wie ihre Gesellschaft
sich zum Wert der Menschenwiirde positioniert. Die Gesellschaften sind hier
jedenfalls nicht vorab festgelegt. Sie konnen sich in ihrer moralischen Sen-
sibilitit unterschiedlich entwickeln. Ihre Moralstandards hingen dabei nicht
nur vom guten Willen der Individuen ab, von ihrer Bildung und Vernunft.
Wichtiger sind allemal die gesellschaftlich erlebten, mehr oder weniger re-
flexiv gespeicherten und im kollektiven Gedachtnis verankerten moralischen
Erfahrungen und Vorkommnisse, die als solche, wie vor allem Durkheim im-
mer wieder betonte, regelmifiig 6ffentlich erinnert und aktualisiert werden
miissen.

Wenn die Dreyfus-Affire, die Erinnerung an die gesellschaftliche Empé-
rung iber die im Namen der franzésischen Nation begangenen VerstofRe ge-
gen die Menschenrechte des jidischen Hauptmanns Alfred Dreyfus, nur noch
in den Geschichtsbiichern aufzufinden ist; wenn das 6ffentliche Gedichtnis
der Shoah immer mehr zum leeren Ritual zu werden droht; wenn die mora-
lische Begeisterung der >Willkommenskultur< des Jahres 2015 von den poli-
tischen Eliten heute programmatisch diskreditiert wird, dann spricht vieles
dafiir, dass die 6ffentliche Moral unserer Gesellschaft gegenwirtig eine Phase
der Regression durchlebt. Diese Diagnose gilt auch fiir die Tatsache, dass die
ohnehin schon benachteiligten und im Rahmen der sogenannten Hartz-IV-
Gesetzgebung des Jahres 2004 noch zusitzlich unter Prekarisierungsdruck
gesetzten Gruppen der Bevolkerung — anders als die Gefliichteten des Jahres
2015 — nie so etwas wie eine offentliche Wertschitzung erfahren haben. Bis
heute erfahren sie von der herrschenden gesellschaftlichen Moral — auch nach
dem Ende der Hegemonie des Neoliberalismus — nur eine mehr oder weni-
ger latente Verachtung, jedoch keinerlei Anerkennung. Wenn es jedoch, wie
viele Beobachter hartnickig behaupten, in der Sache zutreffend sein sollte,
dass erst der sozialpolitische »Hartz IV-Druck« fiir hinreichende wirtschaftli-
che Dynamik und Effizienz gesorgt hat, dass also erst die politisch gewollte



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Etablierung breiter Niedriglohnsektoren die Wirtschaft unserer Gesellschaft
— zum iberproportionalen Vorteil der kapitalbesitzenden Schichten — wieder
stark und wettbewerbsfihig gemacht hat, dann wire dies allemal ein Grund
fiir eine breite gesellschaftliche Dankbarkeit gegeniiber denjenigen Bevolke-
rungsgruppen, die diesen >Standort-Erfolg« mit ihrer faktischen Verarmung,
ihrer sozialen Prekarisierung erst moglich gemacht haben. Sie hitten in so-
lidaristischer Sicht dann allemal das Recht, ihrer Gesellschaft eine ordentli-
che soziale Rechnung zu prisentieren. Und es miisste dann vor allem darum
gehen, diejenigen bezahlen zu lassen, die von den - vermeintlichen oder tat-
sachlichen — Wachstums- und Wohlstandsimpulsen dieser Arbeitsmarktre-
formen in besonderer Weise profitieren konnten. Vom beidem - weder von
offentlicher Dankbarkeit noch von 6ffentlichen Wiedergutmachungen — ist in
unserer politischen Kultur aber rein gar nichts zu spiiren.

Dennoch: Die Bilanz zur 6ffentlichen Moral der Bundesrepublik muss
keineswegs einfachhin negativ ausfallen. In der kurzen Phase der >Willkom-
menskultur« im Herbst 2015 konnte die bundesrepublikanische Gesellschaft
jedenfalls fiir einige Wochen — ganz anders als viele Nachbarstaaten — auch
das wertvolle Gefiihl ihrer hohen moralischen Qualitit, ihrer hohen Standards
menschenrechtlicher Sensibilitit, selbstloser Hilfsbereitschaft und gemein-
samen Engagements fiir notleidende Fremde erleben und zelebrieren. Und
sie konnte anschliefend mit einem gemeinsamen offentlichen Stolz auf die-
se Zeit zuriickblicken, auch wenn dieser Stolz nicht dauerhaft anhielt. Ob
uns dies auch im Nachgang zur Corona-Krise, dem bisher grofiten sozialmo-
ralischen Kollektiverlebnis der Bundesrepublik, in dhnlicher Weise gelingen
wird, ist noch nicht absehbar. Ob dieser gemeinsame Kampf gegen das Virus
unser soziales Selbstbewusstsein, unsere kollektive 6ffentliche Moral stirke
oder schwicht, ist noch nicht entschieden. Viele Beobachter sind sich aber
schon jetzt sicher, dass dieses Erlebnis die kollektiven Moralstandards der
Bundesrepublik grundlegend verindern wird. Und in der Tat spricht vieles
dafiir, dass die offentliche Moral >snach Corona< nicht nur national, sondern
auch global eine andere werden konnte. Sie konnte eine werden, in der die li-
beralen Maximen von Freiheit, Markt und Eigenverantwortung jeden Charme
verlieren und der Wunsch nach Gemeinschaft und Zusammenhalt, die Bereit-
schaft zu Gemeinsinn und sozialer Verantwortung, zu moralischer Sensibi-
litit und sozialer Empathie einen bisher nicht gekannten Siegeszug erleben.
Es konnte aber auch sein, dass sich die monatelangen kollektiven Zumutun-
gen und Restriktionen der Pandemiebekimpfung als kolossale sozialmorali-

179



180

»Solidaritat zuerst«

sche Uberforderung entpuppen, auf die die soziale Moral der Gesellschaft nur
noch mit Lethargie und Resignation zu reagieren vermag.

Es kénnte sein, dass sich aufgrund einer solchen Uberforderung eine So-
zialkultur entwickelt, in der Alte, Kranke und Schwache massiv unter Druck
geraten, da es auf die Dauer nicht angehen kénne, dass man dem hehren
Ziel der Gesundheit aller bedenkenlos die biirgerlichen Freiheitsrechte op-
fert und massive wirtschaftliche Verarmungsprozesse in Kauf nimmt, da im
Zweifel die Freiheiten und Lebenschancen aller ja wohl wichtiger seien als
die Gesundheit ohnehin schon vorbelasteter Einzelner. Die neue Moral »nach
Corona<koénnte auch eine werden, in der sich dngstlich-autoritire, zudem de-
nunziatorisch aufgeladene Verhaltensmuster des >wachsamen Nachbarn<und
des >besorgten Biirgers< ebenso ungehindert ausbreiten wie eine gefihrliche
Sehnsucht nach starken nationalen Regierungen, nach starken Mannern und
Frauen, deren Machtanspriiche man sich angesichts der uniiberschaubaren
Komplexititslagen sozialer Solidarititen nur allzu gerne unterwerfen will,
statt am mithsamen Projekt gemeinsamer wissenschaftlicher Aufklirung, po-
litischer Teilhabe und demokratischer Selbstregierung weiterzuarbeiten. Und
schliefilich konnte die neue Moral gegenliufig dazu auch eine werden, in der
sich ein neuer Groll, neue Aversionen gegen die vermeintlich véllig unge-
hemmt auftretenden Herrschaftsanspriiche des Staates, gegen das >Systemx
und das >Establishmentx, festsetzen und kaum noch auflockern lassen. >Nach
Corona« wird das komplexe Spannungsfeld von Demokratie, Staat und Zivil-
gesellschaft, von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit jedenfalls wieder neu
auf der Tagesordnung stehen. Es muss politisch und moralisch wieder neu
ausgehandelt werden. Die Bundesrepublik konnte dabei — so oder so - eine
andere werden.

Wie auch immer: Am Ende sind es die Gesellschaften und die in ihr so-
zialisierten Individuen, die die jeweils herrschenden Moralmafistibe sichern
und etablieren, ausbauen und intensivieren oder auch schwichen, aufkiin-
digen und grundlegend verindern. Dagegen sind keine philosophische Ver-
nunft und kein metaphysisches Kraut gewachsen. Mit anderen Worten: In
Sachen Moral ist vieles méglich. Alles hingt voll und ganz von uns ab, aber
nicht von uns allein, nicht einfach von unserer individuellen Tugend und Mo-
ral, sondern von uns als moralischen Subjekten inmitten der permanenten,
nie stillzustellenden Debatten um die 6ffentliche Moral unserer Gesellschaft
und ihre Solidarititen, deren >Produkte« wir weit eher sind als dass wir sie
beherrschen und bestimmen.



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

Offentliche Selbstverstandigungen im Rahmen eines
sozialen Quasi-Vertrags

Das Motiv der permanenten offentlichen Debatte um die Moral der Gesell-
schaft spielt bei den Solidaristen von daher eine zentrale Rolle; und ohne
dieses Motiv ldsst sich auch die solidaristische Idee vom riickwirkenden
Quasi-Vertrag als Grundlage einer modernen Theorie sozialer Gerechtig-
keit nicht angemessen verstehen. Die Theoreme des vertragstheoretischen
Denkens spielen spitestens seit dem grofien Erfolg von John Rawls’ Theory
of Justice (1971) in der politischen Philosophie der Gegenwart eine zentrale
Rolle. Thnen traut man zu, auf der Basis der Prinzipien individueller Freiheit
und Gleichheit kollektive Regelungen zu finden, die in dem Mafe legitim
sind, wie ihnen alle davon Betroffenen verniinftigerweise zustimmen bzw.
zustimmen kénnten. Bei Rawls’ Gerechtigkeitstheorie, aber auch bei den
meisten anderen der gegenwirtigen Vertragstheorien, geht es aber — anders
als beim riickwirkenden Quasi-Kontrakt der Solidaristen — um die Idee
eines vorgangigen, die Gesellschaft allererst konstituierenden Gesellschafts-
vertrags. Diesen schliefen die Individuen in Unkenntnis ihrer spiteren
realen Lebensbedingungen unter einem »Schleier des Nichtwissens« (John
Rawls) miteinander ab, wobei sie nicht als moralische Subjekte, sondern
als eigennutzorientierte Rationalegoisten agieren. Die Gesellschaftsvertrige
werden hier ausschlieflich im Blick auf mogliche Kooperationsgewinne,
auf Win-Win-Situationen zum wechselseitigen Vorteil aller entworfen. Und
so verwundert es nicht, dass diese elementar auf die Sozialfigur des homo
oeconomicus zugeschnittene Variante des Gerechtigkeitsdiskurses gerade in
den zuriickliegenden Zeiten der neoliberalen Hegemonie iiber das politisch-
moralische Durchschnittsempfinden der Gesellschaft hohe Aufmerksamkeit
finden konnte.

Im solidaristischen Konzept des Quasi-Vertrags ist dagegen nirgendwo
von aufgeklirten Rationalegoisten, von Eigennutzmaximierung und Koope-
rationsgewinnen die Rede. Vielmehr geht es hier explizit um Bitrgerinnen und
Biirger, die sich in Kenntnis ihrer jeweiligen sozialen Positionen und ihrer so-
zialen Solidarititen frei und gleich miteinander beraten und »gleichermafen
das Recht zu diskutieren und zuzustimmen haben« (Bourgeois 2020, 49). Sie
sind dabei nicht von egozentrischen Klugheitskalkiilen, sondern von mora-
lischen Freiheits- und Gleichheitsmotiven getragen; und sie debattieren die
Bedingungen ihrer Ubereinkiinfte »in gleicher Moralitit« (ebd., 34). Der riick-



182

»Solidaritat zuerst«

wirkende Quasi-Vertrag, den alle Gesellschaftsmitglieder im Wissen um ih-
re hochst ungleichen gesellschaftlichen Lebensbedingungen miteinander ab-
schliefden, ist dann nur der gleichsam feierliche Schlusspunkt, an dem die
Ergebnisse dieser moralischen Selbstverstindigungsdiskurse bis auf weite-
res symbolisch festgehalten und ratifiziert werden. In diesen Diskursen geht
es also nicht um die Konstruktion von Win-Win-Situationen, sondern um die
gemeinsame Verstindigung tiber gute Griinde, die fiir bestimmte politische
Regulierungen sprechen und die prinzipiell allen Gesellschaftsmitgliedern als
solche einleuchten bzw. einleuchten kénnten. Und die Tatsache, dass eine be-
stimmte Regel meinem individuellen Partikularinteresse nutzt, kann dabei
nicht als guter Grund fungieren.

Die Themen dieser Selbstverstindigungsdiskurse umfassen grundsitzlich
alle Bereiche der gesellschaftlichen de facto-Solidarititen. Sie sind prinzipiell
grenzenlos. So ist im Hinblick auf die Fragen einer gerechten Verteilung des
gemeinsam erwirtschafteten Wohlstands der Gesellschaft ein breiter Diskurs
tiber die Ausmafie einer gerechten Umverteilung und die Aufgaben eines gu-
ten Wohlfahrtsstaates zu fithren; und dies war das eigentliche Anliegen der
Solidaristen im Frankreich der Dritten Republik. Hier geht es dann vor allem
um gemeinsame Verstindigungen tiber jeweils einschligige wissenschaftli-
che Erkenntnisstinde, itber Faktenlagen und Zukunftsprognosen zur wirt-
schaftlich-sozialen Entwicklung etc., auch wenn man vermeintlich sicheren
Einsichten der Wissenschaften nicht einfach blind vertrauen darf. In diesen
Debatten konnte sich die Gesellschaft z.B. dariiber aufkliren, dass es wahr-
scheinlich sinnvoll und wiinschenswert ist, auf eine allzu radikale Gleichver-
teilung des gesellschaftlichen Reichtums zu verzichten, mit monetiren An-
reizstrukturen zu arbeiten und differenzierte Entlohnungssysteme zu entwi-
ckeln, in denen sich Fleif und Anstrengungen bezahlt machen kénnen; ein
Plidoyer, dass immer schon zum Markenkern des Liberalismus gehérte. Zu-
gleich kann sich die Gesellschaft aber auch dariiber aufkliren, dass zu hohe
Grade sozialer Ungleichheit fiir eine erfolgreiche und leistungsfihige Natio-
nalokonomie wahrscheinlich nachteilig sind; eine Einsicht, die man in libe-
ralen Kreisen nur ungern hort. Vor allem aber diirfte es in diesen Debatten —
iber Gerechtigkeitsfragen nach der Verteilung des gemeinsam erarbeiteten
gesellschaftlichen Reichtums hinaus — auch um die grundsitzliche Frage ge-
hen, welche Bereiche des gesellschaftlichen Lebens eher staatlich oder eher
marktlich gesteuert werden sollten, was wir der Privatwirtschaft und was wir
der 6ffentlichen Daseinsvorsorge zuweisen wollen, wo wir itberkommene For-



7. Ein Neustart solidaristischer Vernunft?

men des Privateigentums durch iltere oder jiingere Formen des Sozialeigen-
tums ersetzen wollen etc.

In diesen Debatten geht es also nicht primir um Vorstellungen von
Tausch-, Ausgleichs- und Kompensationsgerechtigkeit, in deren Hinter-
grund immer noch die Idee mitschwingt, dass es primir nicht um eine
kollektive Governance der de facto-Solidarititen, sondern um die politische
Herstellung hinreichend gleicher und freier Existenzbedingungen fur die
Individuen gehen kénnte und miisste. Denn in diesen Debatten diirfte sich
rasch zeigen, dass ein solcher Fokus auf Gerechtigkeit unterkomplex ist,
wenn es darum geht, die sozialen Solidarititen des gemeinschaftlichen
Lebens klug und nachhaltig zu bearbeiten. Neben dem gesellschaftlichen
Ziel der Herstellung sozialer Gerechtigkeit diirfte es ebenso sehr um die
Voraussetzungen langfristiger wirtschaftlicher Prosperitit und materiellen
Wohlstands, um die ideellen Grundlagen unserer politischen Kultur und
unserer demokratisch-partizipativen Lebensformen, um die Bedingungen
eines sensiblen und nachhaltigen Umgangs mit den begrenzten 6kologi-
schen Ressourcen der Erde und nicht zuletzt auch um die Frage gehen, wie
wir uns als Gesellschaft politisch und moralisch verantwortlich gegeniiber
unserer eigenen Geschichte, gegeniiber den weltweiten Herausforderungen
der Gegenwart und gegeniiber den unsicheren Perspektiven unserer globalen
Zukunft verhalten kénnen und wollen.

Die 6ffentlichen Selbstverstindigungsdebatten im Rahmen des solidaris-
tischen Quasi-Vertrags beziehen sich also auf den gesamten Bereich der po-
litischen Regulierung des gesellschaftlichen Lebens (vgl. Grofde Kracht 2017,
353f.). Dabei geht es nicht zuletzt auch um die komplexen Fragen der sozialen
Verantwortungsverteilung zwischen den Individuen, den verschiedenen ge-
sellschaftlichen Organisationen und Institutionen, den Vereinen, Verbinden
und Interessengruppen und dem Staat als letztverbindlicher politisch-recht-
licher Regulierungsinstanz. Das liberale Dispositiv individueller Verantwor-
tung muss in diesem Rahmen durch ein postliberales Dispositiv kollektiver
Regulierungs- und Gestaltungsverantwortung ersetzt werden. Damit wird die
eigentliche Verantwortung der Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger fir sich
und ihre Gesellschaft aber keineswegs geschwicht oder gar abgeschafft. Im
Gegenteil: Sie wird angesichts der gesellschaftlichen Komplexititslagen er-
heblich ausgeweitet und auf ein wesentlich hoheres Anspruchsniveau geho-
ben, auf dem nicht mehr jeder fir sich zu sorgen hat, sondern alle fiir alles
verantwortlich werden. Die staatsbiirgerliche Verantwortung wichst damit
iiber eine privatisierende Engfithrung auf Eigenverantwortung hinaus und

183



184

»Solidaritat zuerst«

dehnt sich in den breiten, allemal unbehaglichen Raum politischer Mitge-
staltungsverantwortung fiir die — lingst auch global ausgreifenden — gesell-
schaftlichen Solidarzusammenhinge insgesamt aus. Und in dem Mafle, wie
die modernen Gesellschaften am neuzeitlichen Demokratieprojekt festhalten
und eine solche Verantwortungsausdehnung gewissermafSen verlangen, kann
und muss auch ein entsprechend anspruchsvolles Projekt umfassender demo-
kratischer Selbstregierung auf die Tagesordnung treten. Denn nun miissen
die Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger nicht nur ihre jeweiligen Eigeninter-
essen in den Blick nehmen, sondern sich auch darum bemiihen, ihre sozia-
len Solidarititen gemeinschaftlich maoglich klug und erfolgreich zu regulieren
und zu administrieren.

Wenn wir den sozialen Solidarititen, die so zahlreich und in so vielschich-
tigen Formen - zum Guten wie zum Bosen - auftreten, nicht entgehen kon-
nen und im Interesse unserer Entwicklungs- und Entfaltungsbedingungen
auch gar nicht entgehen wollen, dann ist jedenfalls festzuhalten, dass die-
se Solidarititen — und nicht etwa das Individuum mit seinen vermeintlich
naturgegebenen Rechten und Pflichten — den Ausgangspunkt jeder gesell-
schaftlichen Selbstverstindigung bilden. Mit ihnen beginnt alles und ohne
sie geht nichts. Es bleibt deshalb dabei: Die solidaristische Devise »Solidari-
tit zuerst; sie ist das erste Faktum, mit ihr muss man anfangen« (Léon Bour-
geois) ist heute aktueller denn je. Wer hohe Grade an individueller Freiheit
und moralischer Autonomie fiir alle Gesellschaftsmitglieder, hohe Grade an
wirtschaftlicher Leistungskraft und materiellem Wohlstand, hohe Grade an
sozialer und gesundheitlicher Sicherheit, eine vielgestaltig ausdifferenzier-
te Landschaft von Bildung, Kunst und Kultur und eine belastbare 6ffentliche
Moral von Gemeinsinn, Zusammengehorigkeit und Verantwortung will, wird
diese Ziele heute viel eher unter solidaristischer als unter liberaler Flagge er-
reichen konnen.



