6. Soziale Hypotheken und
rickwirkender Quasi-Vertrag
Solidaristische Solidaritat und soziale Gerechtigkeit

Das eigentliche Herzensthema der Solidaristen war jedoch nicht die Frage
individueller Freiheit und persénlicher Autonomie. Thr Kernanliegen war die
soziale Gerechtigkeit in einer hocharbeitsteilig organisierten Gesellschaft, in
der das liberale Moraldispositiv von individueller Arbeit an eigenen Produkti-
onsmitteln, von Leistungsgerechtigkeit und 6konomischer Eigenverantwor-
tung, von klar zurechenbaren Haftungs- und Regresspflichten zunehmend
gegenstandslos wurde. Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts und die neuen
Herausforderungen der entstehenden Industriegesellschaft verwiesen auf die
gebieterische Notwendigkeit, den normativen Rahmen des staatlichen Rechts
auszubauen; und zwar so, dass das biirgerliche Privatrecht des politischen
Liberalismus im Namen der sozialen Gerechtigkeit um ein neues Sozialrecht
erweitert wird, mit dessen Hilfe der liberale Rechtsstaat zum postliberalen
Wohlfahrtsstaat ausgebaut werden kann. Die Suche nach modernen sozial-
philosophischen Grundlagen eines solchen Wohlfahrtsstaates war das zentra-
le Interesse der solidaristischen Bewegung im Frankreich der Dritten Repu-
blik.

Quasi-Vertrag und reparierende Gerechtigkeit

Die ersten Ansitze einer solidaristischen Theorie sozialer Gerechtigkeit fin-
den sich bereits bei Alfred Fouillée, und auch hier kommt wieder seinem
1880 erschienenen Buch La science sociale contemporaine eine besondere Rolle
zu. Er entwickelte hier nimlich zum einen das Konzept einer iiber die libe-
ralen Gerechtigkeitsvorstellungen hinausgehenden »reparierenden und vor-



132

»Solidaritat zuerst«

sorgenden Gerechtigkeit« (justice réparative et préventive) als Basis eines neuen
Sozialrechts. Und zum anderen formulierte er hier die Idee eines gesellschaft-
lichen Quasi-Vertrags als normative Grundlage einer nicht nur auf individu-
eller Freiheit, sondern auch auf sozialer Gerechtigkeit beruhenden Republik
der Freien und Gleichen.!

Fir den tiberzeugten Republikaner Fouillée konnte die moderne Gesell-
schaft, die sich fir ihn sozialwissenschaftlich als ein komplexer sozialer Or-
ganismus darstellte, nur dann eine politische und moralische Legitimitit ge-
winnen, wenn sie von den Gesellschaftsmitgliedern nicht einfach als blinde
Fatalitit hingenommen werden muss, sondern mit guten Griinden akzeptiert
und mitgetragen werden kann. Ganz im Einklang mit der liberalen Tradition
des politischen Denkens bestand Fouillée darauf, dass das reflektierte Einver-
stindnis die hochste und wertvollste Form des sozialen Zusammenschlusses
zwischen den autonom und selbstbewusst gewordenen Individuen der Mo-
derne darstellen miisse. Denn nur diese bewusste Form der Zustimmung kén-
ne den Anspriichen einer wahrhaft demokratischen Nation gerecht werden.

In diesem Sinne nehmen in den modernen demokratischen Gesellschaf-
ten, wie Fouillée betonte, die Beziehungen der Menschen untereinander »in
der biirgerlichen, 6konomischen, kommerziellen und industriellen Ordnung
ebenso wie in der politischen Ordnung mehr und mehr die Form einer intelli-
genten und freiwilligen Kooperation« an, wihrend sich »der Organismus der
Pflanzen oder der Tiere in seinem Wachstumsprozess auf dem Weg der ver-
nunftlosen und schicksalhaften Kooperation entwickelt« (Fouillée 1880, 147f.).
Vor diesem Hintergrund legte Fouillée ein flammendes Bekenntnis zum ver-
tragstheoretischen Denken ab und erklirte »die wechselseitige Ubereinkunft
oder den Vertrag« zum »hochsten und reflektiertesten Ausdruck des Willens
in seinem Umgang mit anderen« (ebd., 3). Auf dieser Basis schlieflen die
Individuen fir ithn - auf dem Wege stillschweigender oder ausdriicklicher
Zustimmung — miteinander einen contrat social ab, der die moralische Legi-
timitidt der sozialen Ordnung auf den freien Willen der Menschen griindet
und den Staat zu einer »mehr oder weniger expliziten und bewussten, aber
wesentlich freiwilligen Assoziation« (ebd.) macht. So erklirte er im Namen
einer modernen, quasi-vertraglichen Begriindung des demokratischen Ver-
fassungsstaates:

1 Der folgenden Ausfihrungen zu Fouillées Konzeption sozialer Gerechtigkeit lehnen
sich—oftauch in wértlichen Ubernahmen —sehr eng an die entsprechenden Abschnit-
te in Grof3e Kracht 2017, 168-180 an.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Wirwerden also in eine bestimmte Gesellschaft hineingeboren, ob wir wol-
len oder nicht.—Ohne Zweifel, aber wir akzeptieren dann die vollendete Tat-
sache, und wenn wir das Erwachsenenalter erreicht haben, treten wir durch
unsere Taten dem Gesellschaftsvertrag bei, indem wir im Staat und unter
seinen Gesetzen leben. Nicht nur hier sprechen die Juristen von einem Quasi-
Vertrag, als wenn jemand irrtiimlich die fillige Summe eines anderen be-
zahlt; es ist ein reeller Vertrag, dessen srechtliches Zeichen<die Handlung
anstelle einer Unterschrift ist.« (Ebd., 10f.; Herv. i.0.)?

Jede politische Verfassung sei deshalb, zumal unter den Bedingungen eines
allgemeinen Wahlrechts, »nichts anderes als eine Erneuerung des Gesell-
schaftsvertrags, und diesmal eine feierliche Erneuerung, schriftlich und vor
Zeugen« (ebd., 11). Der demokratische Verfassungsstaat lasse sich demnach
als ein Organismus verstehen, »der aus Wahl und nicht mehr aus Notwendig-
keit« (ebd., 250) entsteht und seine Legitimitit aus den bewussten, politisch
reflektierten Willensbekundungen der Gesellschaftsmitglieder bezieht. Zwar
sei festzuhalten, dass die Idee eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags
nichts anderes als eine voluntaristische Fiktion darstellt; dennoch aber
konne und diirfe man, so betonte Fouillée mit Nachdruck, geschriebene
Verfassungen als angemessene politische Artikulation dieses Sozialkontrakts
interpretieren. In diesem Sinne wies er energisch den vor allem in Deutsch-
land - namentlich nannte er den Heidelberger Staatsjuristen Johann Caspar
Bluntschli - verbreiteten Verdacht zuriick, die Vertragstheorie sei in der
politischen Philosophie nur deshalb so beliebt, weil sie »der Selbstliebe der
Individuen schmeichle, indem sie sie glauben mache, selbst Griinder des
Staates zu sein« (ebd., 12). Dagegen erklirte er mit republikanischer Verve:
»Nein, es ist dies keine Frage der Selbstliebe, es ist eine Frage der Wiirde
und der Freiheit: denn wenn wir durch das Wahlrecht alle schon Gesetzgeber
sind, warum wollen wir dann nicht fiir uns selbst Griinder eines Staates
der Vernunft und des Rechts sein?« (Ebd.) Fouillée stellte dieses liberale
Zustimmungs- und Vertragsmotiv nun aber konsequent in den Zusammen-
hang der postliberalen Komplexititslagen der modernen Gesellschaft mit
ihren uniibersichtlichen Solidarititen und hielt fest:

2 Mit dem Begriff des Quasi-Vertrags griff Fouillée zurlick auf Abschnitte des Code civil,
die privatrechtliche Verbindlichkeiten regeln, die ohne expliziten Vertragsschluss be-
stehen und auf einer Art stillschweigendem Ubereinkommen beruhen, etwa bei der
treuhanderischen Vermégensverwaltung u.A. (Art. 1370-1381).



134

»Solidaritat zuerst«

»Die Solidaritit lasst ohne Zweifel das Ubel der einen auf die anderen zu-
riickfallen, aber sie erweitert auch das Gute des einen auf alle odervon allen
aufjeden. Sie verpflichtet von daher die Gesellschaft, ein Heilmittel fiirjedes
Ubel zu finden, das das Individuum betrifft, da dieses Ubel dazu tendiert, so-
zial zuwerden. Die Solidaritat stellt unsere modernen Gesellschaften vor die
Alternative: Fortschritt oder Untergang.« (Fouillée 1884, 152)

Dementsprechend forderte er planvolle wirtschafts- und sozialpolitische In-
itiativen der Regierung, um in die sozialen Solidarititen einzugreifen und
ihre Auswirkungen méglichst gerecht zu gestalten. Der von der liberalen Oko-
nomie so selbstbewusst und wortgewaltig propagierte Glaube an die Selbst-
heilungskrifte des Marktes habe namlich zu einer »exzessiven Akkumulati-
on des Kapitals bei den einen und zu einem Mangel des Notwendigen bei
den anderen« (Fouillée 1880, 406) gefithrt, sodass heute eine »gewisse Inter-
vention des Staates bei diesen Fragen, die man par excellence soziale Fragen
nennt« (ebd.; Herv. 1.0.), unverzichtbar sei. Niherhin sprach Fouillée von ei-
ner »reparierenden und vorsorgenden Gerechtigkeit« (Fouillée 1884, 129; vgl.
auch Fouillée 1880, 357-378), die sich nicht — wie im biirgerlichen Strafrecht —
auf ein Fehlverhalten Einzelner, sondern auf kollektive Verfehlungen der Ge-
sellschaft zu beziehen habe. Denn wie der Einzelne in der Pflicht stehe, sein
individuell begangenes Unrecht privatrechtlich zu kompensieren, so gebe es
auch fiir die Gesellschaft eine Rechtspflicht zu einer entsprechenden Wie-
dergutmachung. Und so wie der Staat die >Reparatur-Pflicht« fiir individu-
elles Unrecht lingst verbindlich festgelegt habe und durch sein Rechtswesen
sanktionsbewehrt gewihrleiste, so habe er sie auch im Bereich des sozialen
Unrechts wahrzunehmen. Das Rechtssystem sei deshalb so zu reformieren,
dass es kiinftig nicht nur das Privatrecht, sondern auch das neue Feld des
Sozialrechts angemessen bearbeiten kann.

Die sozialrechtliche justice réparative et préventive miisse diejenigen Unge-
rechtigkeiten ausgleichen, »die sich aus der fatalen Wirkung der Gesetze der
Natur oder des sozialen Lebens selbst ergeben« (Fouillée 1884, 129f.). SchlieRR-
lich gebe es zahlreiche »Ungerechtigkeiten, die von der ganzen Gesellschaft
begangen werden und deren Auswirkungen durch die Jahrhunderte fortbe-
stehen: Die Solidaritit der Generationen untereinander fordert, dass die Fol-
gen dieser Ungerechtigkeit annulliert und kompensiert werden.« (Fouillée
1880, 408) Dazu brauche es eine komplexe Idee sozialer Gerechtigkeit, die
tiber die abstrakte Tauschgerechtigkeit der wirtschaftsliberalen Lehren deut-
lich hinausgeht. Denn schon jeder lebende Organismus kennzeichne sich, wie



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Fouillée ausfiihrte, nicht durch egalitir-reziproke Tauschbeziehungen zwi-
schen den einzelnen Organen, sondern durch eine proportional-distributive
Gerechtigkeit. Hier erhalte nimlich jede einzelne Zelle ihre Nihrstoffe nach
ihrer je eigenen Funktion und ihren je eigenen Bediirfnissen. Und dieses Prin-
zip miisse, so Fouillée, auch fiir die menschliche Gesellschaft gelten, in der
sich die Zuteilungsprozesse nicht unbewusst und anonym, sondern »unter
dem Einfluss der Ideen und mithilfe freier Ubereinkiinfte« (ebd., 405) herstel-
len und sich insofern durch ihre vertraglich-freiwillige Dimension kennzeich-
nen. Diese Freiwilligkeitsdimension diirfe aber nicht so verstanden werden
wie in den wirtschaftsliberalen Interpretationen des Sozialvertrags, die auf
dieser Grundlage fiir ein »machen lassen, geschehen lassen, sterben lassen«
(laisser faire, laisser passer, laisser mourier) pladierten (vgl. ebd., 405). Fouillée
wirft den liberalen Okonomen deshalb vor, dass sie sich »bis zum Exzess auf
die Idee des Sozialvertrags« berufen, »wihrend sie zur gleichen Zeit diejenige
des sozialen Organismus missachten« (ebd.).

Nicht individuelle Tugend, sondern soziales Recht

Fouillée zufolge miisse es den modernen demokratischen Gesellschaften
um die moglichst weitgehende Herstellung jener — nicht etwa empirisch
bestehenden, sondern normativ einzufordernden — Normalititsbedingun-
gen von egalitirer Freiheit und Gleichheit zwischen den Individuen gehen,
auf denen die Idee des Sozialvertrags konstitutiv beruht. »Diese normalen
Bedingungen bestehen darin, dass die Vertragspartner bzw. die Assoziierten
wirklich frei und miindig sein sollen.« (Fouillée 1884, 129) Deshalb miisse
man auf die zahlreichen gesellschaftlichen Einschrinkungen dieser Nor-
malititsbedingungen, die sich im Laufe der Geschichte durch die Fatalitit
der sozialen Solidarititen entwickelt haben und stets weiterentwickeln, so
reagieren, dass sie »nach Mafigabe des Moglichen abgeschaftt oder verringert
werden. Dies ist die allgemeine Regel, die zunichst aufgestellt werden muss«
(ebd., 129f). Fouillée sympathisierte also vorbehaltlos mit der egalitiren
Idee des bewussten Vertrags, bestand aber darauf, dass ein solches Vertrag
nur dann in einer freien und gerechten Weise geschlossen werden konne,
wenn alle Vertragspartner iiber ein hinreichendes Mafd an 6konomischer und
politischer Freiheit verfiigen. Diese Vorbedingung sei jedoch in keiner Weise
erfullt:

135



136

»Solidaritat zuerst«

»Diejahrhundertelang unterworfenen Klassen, die nicht die gleichen Rechte
wie die anderen genossen haben, konnten sich nichtin der gleichen Freiheit
entfalten und befinden sich mit den anderen nicht in wirklich gleichen Be-
dingungen; sie konnten nicht wie diese ihre Vernunft aufklaren; sie konnten
nicht einmal wie diese von allen Friichten ihrer Arbeit profitieren; schluss-
endlich sind sie festgelegt auf das Elend von Entbehrungen, die eine Art von
Schicksal von Generation zu Generation weitergibt.« (Fouillée 1880, 367)

Deshalb miisse z.B. derjenige, der einen Kriminellen verurteilen will, »alle
Einfliisse, alle begleitenden Verantwortlichkeiten, alle Solidarititen in Rech-
nung stellen« und

»auch das Milieuanklagen; die Familie des Kriminellen, die ihm wahrschein-
lich weder eine gute Erziehung noch hinreichend unwiderstehliche Beispie-
le der Tugend gegeben hat; die Gemeinde, in der er gelebt und in der er
ohne Zweifel weder genug Hilfe noch ausreichenden Schutz gefunden hat;
die Nation, zu der er gehdrt und die sich immer noch zu wenig um die Erzie-
hung des Volkes, um die Mittel zur Sicherung der Arbeiter und um passende
Cesetze kiimmert, die das Verbrechen verhindern, indem sie das Elend ver-
hindern« (ebd., 305).

Dabei lief? Fouillée keinen Zweifel daran, dass die Idee der justice réparati-
ve nicht auf moralische Intuitionen menschlicher Verbundenheit, sondern
ausschliefilich auf die sozialwissenschaftliche Entdeckung der Solidaritit zu-
riickgehe: »Sie ist eine allgemeine Pflicht der Gerechtigkeit, sie ist ein Werk
der Wissenschaft und nicht des reinen Gefiihls.« (Fouillée 1884, 152) Die iiber-
lieferten Motive der christlichen Barmherzigkeit wollte er deshalb durch eine
moderne, dem wissenschaftlichen Geist der Zeit entsprechende philanthropie
éclairée, eine aufgeklirte Menschenfreundlichkeit ersetzen, die sich von der
reinen Gefiihligkeit der Liebe und der Briiderlichkeit deutlich emanzipiert.
Schlielich gelte: »Derjenige, der geliebt wird, will er nicht auch respektiert,
d.h. als wiirdig anerkannt werden? Die Liebe ist vor allem ein Gefiihl, wih-
rend das Recht eine Idee ist; die Liebe ohne das Recht ist wie ein Blinder, der
euch bei dem Versuch, euch zu umarmen, st6f3t und verletzt. Die aufgeklarte
Liebe (Vamour éclairée) ist selbst schon eine Gerechtigkeit.« (Fouillée 1880, 342)

Die Idee der Briiderlichkeit der Menschen wollte Fouillée allerdings kei-
neswegs aufkiindigen. Vielmehr wollte er sie auf eine ethisch und empirisch
deutlich modernere Grundlage stellen. So notierte er:



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Wir sind Briider, weil wir beim Eintritt in die Gesellschaft freiwillig ein glei-
ches Ideal akzeptieren und weil wir uns verpflichten, in ihr ein und dieselbe
Familie zu bilden; wir sind auch deshalb Brider, weil wir natiirlicherweise
Mitglieder ein und desselben Organismus sind, weil wir ohne einander nicht
leben und uns entfalten konnen, weil unsere Moralitat selbstan den sozialen
Zustand und die Moralitit der Gemeinschaft gebunden ist.« (Ebd., 410)

Aber nicht diese Briiderlichkeit, sondern erst das Faktum der sozialen Soli-
daritat fordere, so Fouillée, autoritativ als Rechtspflicht des Staates, was die
alten Ideale der Wohltitigkeit und der Nachstenliebe nur als freiwillige, recht-
lich nicht geschuldete Hilfe betrachteten. Von daher formulierte er denkbar
scharf: »Die Freiwilligkeit der Nachstenliebe ist ein religiéses und moralisches
Vorurteil, das aus einer unzureichenden Analyse des Rechts entsteht.« (Fouil-
lée 1884, 133)

Je mehr aber die Zivilisationsgeschichte der Menschheit voranschreite,
umso mehr werde eine justice réparative et préventive an die Stelle von Almosen
und Mildtitigkeit treten. Ein Findelkind zu unterstiitzen, sei in diesem Sinne
kein Akt der Nichstenliebe, sondern eine Pflicht der Gerechtigkeit, denn eine
Gesellschaft habe nicht das Recht, Findelkinder einfach sterben zu lassen, da
die Sorge fiir die Kinder angeblich die Pflicht der Eltern sei. Vielmehr sei hier
die Gesellschaft selbst zur Hilfe verpflichtet: »Sie schuldet ihnen die Lebens-
mittel, mit der allgemeinen und beruflichen Bildung, und indem sie ihnen
diese gibt, tut sie nichts anderes als eine allgemeine Schuld der reparieren-
den Gerechtigkeit zu begleichen.« (Ebd., 132) Schlieflich hatte schon die Re-
volutionsverfassung vom Juli 1793, an die Fouillée in diesem Zusammenhang
erinnerte, feierlich dekretiert: »Die 6ffentliche Unterstiitzung ist eine heilige
Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren ungliicklichen Mitbiirgern den Unter-
halt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder denen, die auRerstande
sind zu arbeiten, die Mittel fiir ihr Dasein sichert.« (Art. 21) Allerdings sollte
die Verfassung von 1795 auf diesen Rechtsanspruch bereits wieder verzichten,
denn man beschrinkte sich nun darauf, als Rechte der Menschen lediglich
Freiheit, Gleichheit, Sicherheit und Eigentum festzuschreiben (vgl. Gauchet
1991, 109-116).

Zahlreiche soziale Reformideen, die die Solidaristen seit den 1890er-
Jahren politisch zu verwirklichen versuchten, finden sich bereits in den
Schriften Alfred Fouillées angesprochen. So wies er etwa — gegen die gin-
gigen liberalen Eigentumstheorien mit ihrem Theorem eines rechtmifligen
Eigentumserwerbs durch individuelle Arbeit auf freiem und unbearbeitetem

137



138

»Solidaritat zuerst«

Boden - darauf hin, dass das Land heute vollstindig eingeziunt und ver-
geben sei. Deshalb habe niemand mehr die reelle Chance, auf diese Weise
individuelle Eigentumsrechte zu erwerben. Im Gegenzug entstehe fiir den
Einzelnen aber — und dies ist ein auf Auguste Comte zuriickgehendes, spiter
klassisch gewordenes solidaristisches Argument — »der Bereich des kollekti-
ven Reichtums, vergrofiert durch alle Generationen, die ihm vorausgegangen
sind« (Fouillée 1884, VI). Von daher kénne man fiir jeden Einzelnen festhal-
ten: »Es steht also ein sozialer Schatz (un trésor social) zu seiner Verfiigung;
durch die Arbeit kann er daraus schopfen, was er zum Leben braucht.« (Ebd.)
Vor diesem Hintergrund betonte Fouillée — mit dem Programmbegriff einer
propriété sociale — die gleichermafien individuellen wie sozialen Dimensionen
von Eigentum und Wohlstand. Zugleich sprach er sich aber sehr energisch
gegen sozialistische Kollektivierungsprogramme aus. Es ging ihm vielmehr
— ganz in der republikanisch-kleinbiirgerlichen Tradition der classes moyennes
— um eine politische Kombination aus Elementen eines individuellen und
eines sozialen Eigentums. Konkret sprach er von drei Formen politisch zu
gewihrleistenden sozialen Eigentums, die sich aus dem allen Menschen zur
Verfigung stehenden materiellen, intellektuellen und moralischen Erbe der
Gesellschaft ergeben und auf die demokratische Gesellschaften allen ihren
Mitgliedern einen Partizipationsanspruch einrdumen miissten: Teilhabe am
kollektiven Kapital und an 6ffentlichen Diensten, Teilhabe an der politischen
Macht und Teilhabe an intellektueller und moralischer Bildung (vgl. ebd.,
VIIIf.). Diese Formen sozialen Eigentums gelte es — neben dem weiterhin
bestehenden privaten Eigentum — in Zukunft einzurichten, auszubauen und
allen Gesellschaftsmitgliedern in ausreichendem Mafe bereitzustellen.

Mit der Formel der dette générale de justice réparative, aber auch mit der
auf Randbestimmungen des Code civil zuriickgehenden Rede vom quasi-con-
trat hatte Fouillée, wie man resiimierend festhalten kann, schon zu Beginn
der 1880er-Jahre zwei ebenso anschauliche wie pathostrichtige Formeln in
die politische Philosophie der Dritten Republik eingefithrt, die um die Jahr-
hundertwende, in der eigentlichen Blittezeit der solidaristischen Bewegung,
eine kaum zu iiberschitzende sozialphilosophische Bedeutung erlangen soll-
ten.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

»Als Schuldner der menschlichen Assoziation geboren«

Im Anschluss an die Arbeiten von Alfred Fouillée bemiihte sich dann vor allem
Léon Bourgeois um die Entwicklung einer solidaristischen Theorie sozialer
Gerechtigkeit.® Stirker als die anderen Solidaristen zielte er dabei auf eine
vertragstheoretische Konzeption, mit der er auch einen Anschluss an den po-
litischen Liberalismus herstellen wollte. Auch bei ihm stand - wie bei Comte
— das Motiv der sozialen Schuld (dette sociale) im Mittelpunkt, das er aber nicht
nur zur Illustration der unentrinnbaren historisch-sozialen Solidarzusam-
menhinge verwendete. Vielmehr baute er dieses Motiv systematisch zu ei-
ner demokratischen Theorie sozialer Gerechtigkeit auf vertragstheoretischer
Grundlage aus — und betrat damit theoretisches Neuland. Bourgeois’ solida-
ristisches Konzept sozialer Gerechtigkeit markiert einen neuen sozialphiloso-
phischen Theorieansatz, der heute zwar weitgehend in Vergessenheit geraten
ist, dessen Potenzial aber noch immer relevant und inspirierend sein diirfte.

Bourgeois verband mit Fouillées Idee des Quasi-Vertrags die Hoffnung,
eine »prizise Regel« (Bourgeois 2020, 27) fiir eine vom Staat gesetzlich vorzu-
nehmende monetire Umverteilung von den wohlhabenden zu den notleiden-
den Gesellschaftsschichten gewinnen zu konnen. Wihrend man bisher, wie
er in seiner Programmschrift Solidarité aus dem Jahr 1896 konstatierte, »als
einzigen Schlachtruf die liberale und die sozialistische Losung des Problems
der Verteilung des Reichtums« (ebd., 8) vernahm, habe sich mittlerweile eine
»hohere Anschauung« (ebd., 9) herausgebildet: die Anschauung, dass es »zwi-
schen jedem Individuum und allen anderen [..] eine notwendige Beziehung
der Solidaritit« gebe und dass »allein das genaue Studium« dieser Solidari-
tit »das Mafd der Rechte und Pflichten eines jeden gegeniiber allen und aller
gegeniiber jedem angeben« konne (ebd., 10).

So habe die in den letzten Jahrzehnten aufgekommene Sozialwissenschaft
deutlich gemacht, dass nicht nur die physikalische, chemische und biologi-
sche Welt, sondern auch die Welt des sozialen Lebens »unumginglichen Ge-
setzen« (ebd., 13) gehorchen. An ihnen finden, so Bourgeois, noch so ambi-
tionierte politische Versuche einer grundlegenden Umgestaltung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, wie sie vor allem von den Sozialisten vertreten wiir-
den, ihre Grenze. Denn in der Gesellschaft kénne nun einmal nichts erreicht

3 Die folgenden Ausfithrungen zur Gerechtigkeitstheorie Léon Bourgeois’ lehnen sich —
oft auch in wértlichen Ubernahmen — sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in
Grof3e Kracht 2017, 234-258 an.

139



140

»Solidaritat zuerst«

werden, »was aufderhalb der Naturgesetze und gegen sie unternommen wird«
(ebd.). Diejenigen, die »die soziale Welt nach dem Bild ihres Traumes rekon-
struieren« wollen, miissten deshalb einsehen, dass ihre Vorstellungen so un-
realistisch sind »wie das Ptolemiische Weltbild« (ebd., 13). Zugleich er6ffnen
die Wissenschaften dem Menschen jedoch auch, so Bourgeois, bisher unge-
ahnte Handlungsméglichkeiten, um »die Oberfliche dieser Welt zu transfor-
mieren und aus den Naturkriften — bis dahin verschleierte, mysteridse und
gefiirchtete Gestalten — seinem Willen unterworfene Sklaven zu machenc;
und dies gelte fiir die Phinomene der Natur ebenso wie fiir die Phinome-
ne der Gesellschaft (ebd., 14). Von daher sei es grundsitzlich méglich und an
der Zeit, die GesetzmiRigkeiten des historischen und sozialen Lebens nicht
einfach resignativ hinzunehmen. Man kénne sie stattdessen auch »der Ord-
nung der moralischen Idee unterwerfen« (ebd., 15). Schliefilich sei der Mensch
in der sozialen Welt »nicht blof§ Zuschauer, sondern auch Akteur; er suche
»nicht nur die Wahrheit, sondern auch das Gute« und kénne deshalb gegen-
tiber »dem sozialen Dramac seiner Zeit »nicht gleichgiiltig bleiben« (ebd., 14).

Angesichts der enormen Bedeutung der dette sociale lautet der Fundamen-
talsatz von Bourgeois’ Solidarité: »Der Mensch wird nicht erst im Laufe seines
Lebens zum Schuldner seiner Zeitgenossen; er ist Schuldner bereits seit dem
Tag seiner Geburt. Der Mensch wird als Schuldner der menschlichen Assozia-
tion geboren.« (Ebd., 41) Vom Beginn seines Lebens an beginne der Mensch,
so Bourgeois, »sich eines immensen Kapitals zu erfreuen, welches andere,
vorhergehende Generationen angespart haben« (ebd.). Schon das Kind werde
»kein Bediirfnis befriedigen, keine seiner sich herausbildenden Fahigkeiten
ausiiben konnen, ohne aus dem immensen Reservoir an niitzlichen Dingen
zu schopfen, welche die Menschheit angehiuft hat« (ebd., 42):

»Und je mehr es in seinem Leben voranschreitet, desto mehr wird es seine
Schuld wachsen sehen, denn jeden Tag wird ihm aus dem von der Mensch-
heit geschaffenen materiellen und geistigen Werkzeug ein neuer Gewinn
erwachsen: Schuld in jedem seiner Schritte auf den Strafien, welche die
Menschen zum Preis Tausender Qualen, ja zuweilen Tausender Toter, durch
Sumpf und Gebirge gebaut haben; Schuld in jeder Umdrehung des Rades
von Auto oder Zug, injeder Umdrehung der Schiffsschraube; Schuld in jeder
Konsumierung eines Produkts aus Landwirtschaft, Industrie oder Wissen-
schaft; Schuld gegeniiber all den Toten, die dieses Erbe hinterlassen haben,
gegenliber all jenen, deren Arbeit die Erde, dieses zu Unzeiten unwirtliche



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

und diistere Obdach, in ein weites fruchtbares Feld, in eine schopferische
Fabrik verwandelt hat.« (Ebd., 43)

Bourgeois formulierte hier eine ganze Litanei der unermesslichen sozialen
Schuldverhiltnisse, denen sich kein in der Gesellschaft lebender Mensch ent-
ziehen konne. Statt von einer sozialen Schuld wire aber wohl besser von einer
sozialen Hypothek zu sprechen, denn es geht hier ja nicht um ein personli-
ches Fehlverhalten oder ein individuelles Vergehen. Es geht ausschlieflich um
die in modernen Gesellschaften nun einmal vorhandenen Abhingigkeitsver-
hiltnisse, um die vorgingig zu jedem individuellen Handeln immer schon
bestehenden historisch-sozialen Vorleistungen der Gesellschaft, denen sich
niemand entziehen kann und denen die Individuen ihre heutigen Freiheits-
und Wohlstandschancen in fundamentaler Weise verdanken.

Jeder in der Gesellschaft lebende Mensch ist also, wie Bourgeois empha-
tisch hervorhob, »zu jeder Stunde ein Schuldner ihr gegeniiber« (ebd., 36; Herv.
i.0.). Genau hier liege fiir jedes Individuum »die Basis seiner Pflichten, die
Last seiner Freiheit« (ebd.). Die Verpflichtung jedes Einzelnen gegeniiber der
Gesellschaft sei »schlicht und einfach das Gegenstiick der Vorteile, die ein
jeder aus dem Gesellschaftszustand zieht, der Preis der Dienste, welche die
Assoziation einem jeden leistet« (ebd., 37). Und diese Verpflichtung bezie-
he sich nicht nur auf die gegenwirtig lebenden Mitglieder der Gesellschaft,
sondern auch auf simtliche Vorgingergenerationen. Da diese ihr »Kapital an
Ideen, Kriften und niitzlichen Dingen« fiir alle nachkommenden Generatio-
nen geschaffen haben, so gelte fiir uns, dass wir unsere soziale Hypothek auch
abzutragen haben an denjenigen, »die nach uns kommen werden« (ebd., 44).
Die gegenwirtige Generation habe insofern die Pflicht, das unermessliche,
von unseren Vorgangern erhaltene Erbe an Giitern, Ressourcen und Fihig-
keiten »zu bewahren und treu weiterzugebenc; und zwar »unter der Auflage,
es zu vermehren« (ebd.). Denn jeder Mensch gehe, »indem er in den Besitz
dieses besseren Zustands der Menschheit eintritt, den ihm seine Vorfahren
bereitet haben, nach seiner Geburt die Verpflichtung ein, durch seine eigene
Anstrengung nicht nur am Erhalt der Zivilisation mitzuwirken, an der er sei-
nen Anteil nehmen wird, sondern iiberdies auch an der weiteren Entwicklung
dieser Zivilisation« (ebd., 45).

141



142

»Solidaritat zuerst«

Der riickwirkende Quasi-Vertrag der sozialen Gerechtigkeit

Bourgeois kombinierte das solidaristische Schuld- und Dankbarkeitsmotiv,
das schon Comte dhnlich intensiv vertreten hatte, nun explizit mit der von
Fouillée inspirierten Idee des Gesellschaftsvertrags. Der Vertrag, d.h. die freie
und reflektierte Zustimmung, sei unter den heutigen Bedingungen nimlich
die einzig angemessene und legitime Form, in der sich die Individuen mit-
einander verbinden. Und dies gelte nicht nur fir individuell geschlossene Pri-
vatvertrage, sondern auch fir die Idee des Gesellschaftsvertrags, mit dem sie
sich als ein demokratisches Gemeinwesen konstituieren. Bourgeois zufolge
haben weder der Staat noch die Gesellschaft eine aufierhalb der Individuen
bestehende »reelle Existenz«, auf deren Grundlage sie sich als »Subjekt be-
sonderer und héherer, den Rechten der Menschen entgegengesetzter Rechte«
behaupten kénnten (Bourgeois 2020, 33). Man kénne in der Moderne nim-
lich grundsitzlich nur von den Menschen als »den einzig moglichen Subjek-
ten von Recht und Pflicht« (ebd.) sprechen. Dementsprechend seien in den
letzten Jahrzehnten, wie Bourgeois im Anschluss an das berithmte From sta-
tus to contract-Theorem des britischen Rechtshistorikers Henry Sumner Maine
betonte, die arrangements d'autorité auch durch arrangements contractuelles er-
setzt worden, was einen elementaren Fortschritt in der Rechtsentwicklung
der Menschheit darstelle (vgl. ebd., 46).*

Fiur eine heute tragfihige Theorie sozialer Gerechtigkeit miisse man
deshalb auf die Idee des Gesellschaftsvertrags zuriickgreifen, wie sie in der
Geschichte der jiingeren politischen Philosophie vor allem von Jean-Jacques
Rousseau vertreten worden sei. Rousseau gehe aber, so Bourgeois, von einem
urspriinglichen Sozialvertrag aus, von einer »ersten Ubereinkunft« (ebd.,
35, Anm. 20) der Menschen in einem sogenannten Naturzustand, durch die
erst der Gesellschaftszustand hervorgerufen worden sei. Zudem unterstelle
er einen »am Anfang aller Dinge perfekten, sofort mit absoluten Rechten
und Pflichten [..] ausgestatteten Menschen«, der durch »die Laster der
Institutionen« schrittweise deformiert werde (ebd.). Dagegen sei aber fest-
zuhalten, dass »am Ausgangspunkt« der gesellschaftlichen Entwicklung der
Menschheit »der brutale Kampf um die Existenz« gestanden habe (ebd.). Die
»Idee einer freiwilligen Assoziation« sei erst »durch die Evolution der zufillig

4 Die deutsche Ausgabe iibersetzt arrangements mit »Ubereinkiinfte« und spricht dem-
entsprechend missverstandlich von »Ubereinkiinften per Vertrag« und »Ubereinkiinf-
ten per Autoritat«.



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

gebildeten Gruppen in Richtung eines héheren Zustands von Intelligenz und
Moralitit« entstanden (ebd.). Und erst diese Evolution habe »auf den Ruinen
des Zustands von Krieg und Autoritit, in einem langsamen Werden die
Ankunft des friedlichen und vertragsmifiigen Regimes vorbereitet« (ebd.).

Gegenliufig zu den Theorien eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags
miisse man deshalb, so Bourgeois, die Idee eines erst riickwirkend geschlos-
senen Quasi-contrat d'association humaine entwickeln. In diesem Sinne gelte
dann:

»Dort, wo der Sachzwang die Menschen miteinander in Beziehung bringt,
ohne dass ihr vorgingiger Wille die Bedingungen dieses einzufithrenden
Arrangements hitte aushandeln kénnen, darf das Gesetz, welches diese Be-
dingungen zwischen ihnen festlegt, nichts anderes sein als eine Interpretation
und Reprisentation des Ubereinkommens, welches sich zuvor zwischen ihnen ht-
te herausbilden miissen, wenn sie frei und gleich hdtten beraten konnen. Einziges
Fundament des Rechts wird also die Annahme der Zustimmung sein, welche
ihre freien und gleichen Willen gegeben hatten. Der Quasi-Vertrag ist nichts
anderes als der riickwirkend gebilligte Vertrag.« (Ebd., 46; Herv. i.0.)

Dieser riickwirkende Quasi-Vertrag bringt Bourgeois zufolge genau diejeni-
gen Regeln eines sozialen Ausgleichs, einer monetiren Kompensation zwi-
schen den Bevorteilten und den Benachteiligten des gesellschaftlichen Soli-
darzusammenhangs hervor, auf die sich die Gesellschaftsmitglieder, »wenn
sie zuvor frei und gleich gewesen wiren, zwischen sich in gleicher Morali-
tit die Bedingungen ihrer Ubereinkiinfte zu diskutieren, vertraglich geei-
nigt hitten, um »die Nutzen und Lasten gerecht [zu] verteilen« (ebd., 34).
Der Vertrag ziele »auf die gerechte Bewertung der ausgetauschten Dienste,
das heifdt die gerechte Aufteilung der Nutzen und Lasten, der sozialen Aktiva
und Passiva« (ebd., 48). In diesem Sinne schaffe er als den eigentlichen »Ge-
genstand des sozialen Gesetzes« eine neue, konkret formulierbare und »im
Recht griindende Verpflichtung« des Individuums zur monetiren Kompen-
sation, zur Begleichung seiner sozialen Hypothek gegeniiber der Gesellschaft
(ebd.). Und genau dies liefere die Grundlage des gesuchten, iiber die privat-
rechtlichen Bestimmungen des biirgerlichen Rechts hinausgehenden Sozial-
rechts, das zur Losung der sozialen Frage so dringend bendtigt werde. Denn
das positive Gesetz konne und diirfe auf dieser Grundlage »durch zwingende
Sanktionen das Abtragen der sozialen Schuld sichern« (ebd., 52). Und Bour-
geois nannte auch gleich die zahlreichen Felder, auf denen dieses neue So-

143



m

»Solidaritat zuerst«

zialrecht zum Tragen kommen miisse: »Steuern, Eigentum, Erbe, Fiirsorge,
Organisation der 6ffentlichen Dienste« (ebd., 54).

Dieses Konzept einer Vertragstheorie der sozialen Gerechtigkeit wolle
aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, nicht so weit gehen wie der
Gesellschaftsvertrag Rousseaus, der »die véllige Ubereignung eines jeden
Assoziierten mit allen seinen Rechten an die Gemeinschaft« verlange und
deshalb vor allem in der sozialistischen Theorie so beliebt sei, die von dieser
Ausgangsannahme »die Giitergemeinschaft abzuleiten« versuche (ebd., 37).
Die individuellen Rechte der Einzelnen sollten und diirften aber, so Bour-
geois, keineswegs aufgegeben werden. Im Gegenteil: Sei fiir den Einzelnen
die dette sociale »einmal gemessen und als natiirlich und legitim angesehen,
bleibt der Mensch tatsichlich frei, im vollen Genuss seiner Freiheit, denn er
bleibt mit seinem gesamten Recht ausgestattet« (ebd., 38).

Ziel der Natur und Ziel der Gesellschaft

Bourgeois’ Programmschrift Solidarité hatte 1896 noch ganz allgemein von ei-
ner sozialen Verpflichtung gesprochen, »die fiir jeden Menschen aus seinem
Zustand eines Schuldners gegeniiber allen resultiert« (Bourgeois 2020, 52).
Sie hatte in Sachen monetirer Umverteilung eine Gesetzgebung gefordert,
die »von jedem assoziierten Menschen die Ausfithrung dieser vorrangigen
Pflicht einfordert« (ebd., 52f.). Die gravierenden sozialen Unterschiede,
die erheblichen Einkommens- und Vermogensungleichheiten zwischen den
Gesellschaftsmitgliedern kamen dabei merkwiirdigerweise nicht niher zur
Sprache, sodass keinerlei Differenzierungen bei der Frage vorgenommen
wurden, in welcher Hohe die verschiedenen sozialen Gruppen von dieser
Riickzahlungspflicht jeweils betroffen seien. Auch blieb die Frage ausgeblen-
det, ob wirklich allen Gesellschaftsmitgliedern die sozialen Solidarititen in
gleicher Weise zugutekommen oder ob nicht davon auszugehen ist, dass
einige Gruppen in besonderer Weise profitieren, wihrend andere die Vorteile
ihrer Gesellschaft deutlich weniger nutzen kénnen. Solidarité spricht ledig-
lich simplifizierend und eigenartig abstrakt von »der Schuld des Menschen
gegeniiber den Menschen« (ebd., 54) und davon, dass »der Mensch unauf-
hérlich von den Vorteilen profitiert, die das soziale Milieu bietet« (ebd., 53).
Damit fillt diese Schrift aber ihrer eigenen Uberzeugung in den Riicken,
dass es nicht den Menschen, sondern nur verschiedene Menschen gebe, die



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

in unterschiedlicher Weise und mit verschiedenartigen Auswirkungen in die
sozialen Solidarititen ihrer Zeit und ihrer Gesellschaften eingebunden seien.

In spiteren Reden und Schriften griff Bourgeois diese Fragen dann aber
systematisch auf und nahm weiterfithrende Klirungen vor, ohne die sich kein
angemessenes Bild von seiner Konzeption sozialer Gerechtigkeit gewinnen
lasst.® In Solidarité hatte er mit einer gewissen naturalistischen Schlagseite
erklirt: »Die durch die Wissenschaft geleitete Vernunft definiert die unum-
ginglichen Gesetze des Handelns; der vom moralischen Gefithl angetriebene
Wille fithrt dieses Handeln aus.« (Ebd., 16) So hitten zwar die Sozialisten
Recht, wenn sie »die Gleichgiiltigkeit verurteilen und die Heilung des Ubels«
anstreben; mehr noch hitten allerdings die Okonomen Recht, »wenn sie jeden
Heilungsversuch den Regeln der Tatsachenwissenschaft unterordnen« (ebd.).
Denn letztlich sei der »durch die Wissenschaft geleiteten Vernunft« Vorrang
vor dem »moralischen Gefiihl« einzurdumen, da sie aufgrund ihrer Einsicht
in die nicht hintergehbaren Gesetzmifligkeiten des sozialen Lebens den Rah-
men vorgibt, innerhalb dessen sich die moralischen Bemithungen um das Gu-
te bewegen konnten. Das Thema der Gerechtigkeit und der sozialen Ungleich-
heit spielte in Solidarité insofern nur eine untergeordnete Rolle. Und so blieb
unklar, ob und inwiefern den normativen Prinzipien von Freiheit und Gleich-
heit ein eigenstindiger moralischer Geltungsanspruch gegeniiber Natur und
Gesellschaft zugesprochen werden kann oder ob am Ende einfach die Uber-
macht der faktischen Verhiltnisse anzuerkennen ist, der man sich mehr oder
weniger resignativ beugen muss.

In seinen Beitrigen zu den Solidarismus-Konferenzen der Ecole des hautes
études sociales im Herbst des Jahres 1901 nahm Bourgeois dann aber eine kla-
re Trennung von Natur und Gesellschaft, von empirischer Wissenschaft und
moralischem Gefiihl vor und sprach beiden einen je eigenen Wert zu. Damit
riickte er den Gegensatz von sozialer Faktizitit und moralischer Geltung in
den Fokus, sodass die Emporung iiber gesellschaftlich verursachtes Unrecht —
statt als wissenschaftlich >unaufgeklirt« verdichtigt und auf diese Weise po-
litisch entschirft zu werden — nun zum eigentlichen Ausgangspunkt der soli-
daristischen Theoriebildung werden konnte. Die Natur, so erklirte Bourgeois
nun, habe ihre Ziele in sich selbst, und diese Ziele seien »nicht die unsrigen«
(Bourgeois 1907, 10). Das Ziel des Menschen in der Gesellschaft sei jedoch die

5 Esist bedauerlich, dass die erste, im Jahr 2020 erschienene deutsche Ausgabe von Tex-
ten Bourgeois’ (Bourgeois 2020) keinerlei Hinweise auf diese spiteren Texte enthilt
und nahezu ausschlielich friedenspolitische Reden Bourgeois’ prasentiert.

145



146

»Solidaritat zuerst«

Gerechtigkeit, auch wenn sich keine allgemeingiiltige Definition dieses Prin-
zips angeben lasse. Ahnlich wie Fouillée verzichtete nimlich auch Bourgeois
auf den Anspruch, eine philosophisch-metaphysische Begriindung des Ge-
rechtigkeitsprinzips liefern zu wollen. Stattdessen notierte er lakonisch und
ganz im Sinne eines moralischen common sense-Pragmatismus:

»Niemand hat bestritten, dass das Ziel der Cesellschaft die Gerechtigkeit
sein soll. Heute tritt eine metaphysische Sorge zutage: Man fragt nach der
Natur, der Herkunft und der philosophischen Definition der Gerechtigkeit.
Esistaberunniitz, sich gegenwirtig solche Fragen zustellen. Wirstellen eine
Tatsache fest: Das Bedrfnis nach Gerechtigkeit existiert in jedem Bewusst-
sein, und es herrscht unbedingt. Ob der Begriff der Gerechtigkeit eine an-
geborene Idee, ein innerer Ausdruck eines —ich weif$ nicht wie — aufderhalb
unseres Geistes bestehenden Ideals oder vielleicht eine relativ neue Errun-
genschaft, das Resultat einer sikularen Evolution ist, interessiert uns wenig.
Wirnehmensie als ein Gegebenes, und das ist unser Ausgangspunkt.« (Ebd.,
27)

Wihrend die Okonomen, so Bourgeois, dazu neigten, den ungehinderten
Konkurrenz- und Vernichtungskampf in naturalistischer Manier als »Ziel
der Gesellschaft« (vgl. ebd., 10) auszugeben, sei festzuhalten, dass sich die
Menschen aufgrund ihrer moralischen Gefithle und Uberzeugungen nicht
einfach mit einem solchen Gesellschaftsmodell abfinden oder gar anfreunden
wollen. Sie wiirden es vielmehr als ihre Pflicht betrachten, »dem Kampf nicht
teilnahmslos zuzusehen, nicht gleichgiiltige Zuschauer des Sieges der einen
und der Niederlage der anderen zu sein« (ebd., 29). Deshalb resultiere aus
diesem Gegensatz zwischen naturalistischem Szientismus und moralischer
Selbstverstindigung die Notwendigkeit eines planvollen politischen Verinde-
rungshandelns, wie es das neue Sozialrecht des Wohlfahrtsstaates ins Auge
fasse, um auf die Herausforderungen der solidarité de fait mit einer politisch-
demokratisch zu entfaltenden solidarité refléchie et voulue zu reagieren. Denn
»die Gerechtigkeit, die wir in allen unseren Bemithungen voranzutreiben
haben, erreichen wir nur durch eine reflektierte und gewollte Solidaritit«

(ebd., 11).



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Soziale Schuldner und soziale Glaubiger

In diesem Zusammenhang rekurrierte Bourgeois erneut auf das Motiv der
sozialen Schuld aller Menschen und die daraus resultierenden Rickzahlungs-
pflichten. Anders als in Solidarité stellte er nun aber auch Reflexionen zur
ungleichen Verteilung und Begleichung dieser Schuld an. Im Blick auf das
schon in Comtes Catéchisme positiviste formulierte Motiv der Rilckerstattung
(vgl. Comte 1891, 315) erweiterte er das solidaristische Schuld-Thema damit
um fundamentale Differenzierungen, in denen es neben dem Motiv des so-
zialen Schuldners nun auch um die Idee des sozialen Gliubigers geht, d.h.
um die Frage, ob die Gesellschaft nur den vom Sozialzusammenhang beson-
ders profitierenden Mitgliedern eine soziale Rechnung prasentieren darf —
oder ob umgekehrt auch die davon besonders benachteiligten Individuen ih-
rerseits eine entsprechende Rechnung erstellen und von ihrer Gesellschaft so
etwas wie eine soziale Wiedergutmachung erwarten kénnen und diirfen.

So sei zwar jeder Mensch Nutzniefer der Ergebnisse vergangener und
gegenwirtiger Mithen der Menschheit; der Umfang dieser Nutzniefung sei
aber in hohem Maf3e ungleich verteilt. Die solidarité de fait schaffe nimlich so-
ziale Effekte, »von denen die einen profitieren und unter denen die anderen
leiden, und dies in sehr ungleicher Weise« (Bourgeois 1907, 9). Sie produziere,
wie Bourgeois schon in seinen Beitrigen zum Pariser Kongress zur Sozialer-
ziehung im September 1900 formuliert hatte,

»auf der einen Seite diejenigen, die im Besitz einer sehr groRen Summe so-
zialer Vorteile sind und die davon profitieren, ohne wirklich ihre Schuld ge-
geniberallen bezahlt zu haben —und die dabei ihren Teil so verteidigen, als
wire es ihr Recht; sie begehen damit eine Hinterziehung [...]. Auf der ande-
ren Seite [produziert sie, HJGK] jene, die um den grofiten Teil der sozialen
Vorteile beraubt sind und das Gefiihl haben, dessen Glaubiger zu sein —sie
leiden, sie fithlen sich betrogen, sie beanspruchen ihren Anteil, aber sie kon-
nen nicht genau das Ausmafd des Schadens ermessen, der ihnen zugefiigt
wurde, oder die RechtmafRigkeitihres Anspruchs kalkulieren; sie sind gereizt
und der Gewalt (iberlassen oder wollen, unter Verkennung der natiirlichen
Gesetze, gegen die sie nichts ausrichten kénnen, eine Stadt der Gerechtig-
keit errichten, wo der einzige Grund, der das Leben fiir den Menschen le-
benswert macht, verschwinden wird: die menschliche Freiheit.« (Bourgeois
20083, 114)

147



148

»Solidaritat zuerst«

In der Gesellschaft verfestigen und vergrofRern sich Bourgeois zufolge die so-
zialen Unterschiede permanent, denn derjenige, der iiber Besitz und Kapital
verfiigt, konne von der gesellschaftlich angehiuften sozialen Ausstattung (le
outillage social) in betrichtlichen Ausmaflen profitieren, wihrend derjenige,
der diese Voraussetzungen nicht mitbringt, sie kaum zu nutzen vermag: »Der
Erste kann fortwihrend das Vermdgen, das er ererbt hat, dank der sozialen
Ausstattung fruchtbringend vermehren. Der Andere, so fleiRig und sparsam
er auch sein mag, hat nichts anderes als den tiglichen Lohn.« (Bourgeois 1907,
33) Das zentrale Problem bestehe deshalb darin, dass nicht alle Individuen die
gleichen sozialen Chancen hitten, von den Vorteilen der sozialen Ausstattung
zu profitieren, denn:

»Derjenige, der ohne Vorteile und ohne zuvor erworbene Bildung ist und
sich allein auf die Kraft seiner Arme verwiesen sieht, arbeitet und sein Gliick
sucht, hat deutlich schlechtere Voraussetzungen, um von der sozialen Aus-
stattung zu profitieren als derjenige, der schon ein betrachtliches intellektu-
elles und materielles Kapital besitzt. Es gibt also eine Progression im Nutzen,
den wir aus der sozialen Ausstattung ziehen.« (Ebd., 93f.; Herv. i.0.)

Aber nicht nur die sozialen Vorteile seien ungleich verteilt; auch die sozia-
len Hypotheken wiirden nur in hochst ungleicher Weise beglichen. Es kénne
aber nicht sein, so Bourgeois, dass nur die ohnehin schon Benachteiligten
»jeden Tag, ohne Pause, diese Schuld durch ihre Anstrengung, ihre Arbeit,
ihr Blut und ihr Leben bezahlen« (Bourgeois 2008c¢, 144f.). Vielmehr komme
es darauf an, »diejenigen bezahlen zu lassen, die keine Anstrengungen un-
ternehmen miissen, um nicht nur das Notwendige, sondern auch den Uber-
fluss des Lebens zu haben und dabei meinen, sie konnten dieses frei genie-
3en, ohne personlich etwas zu schulden« (ebd.). Zwar sei es grundsitzlich
richtig, dass alle Menschen, auch die Armsten der Armen, der akkumulier-
ten Arbeit der Menschheit etwas schulden, denn »ohne diese kollektive An-
strengung wire die Masse der Ungliicklichen sicherlich noch sehr viel elen-
der gestellt« (Bourgeois 2008b, 125); Bourgeois betonte aber mit Nachdruck,
dass er »nicht von dem Armen seinen Teil der sozialen Schuld« verlangen wol-
le, denn »ohne Zweifel gibt es im Ensemble der Produkte der menschlichen
Arbeit einen Anteil, von dem er profitiert, aber dieser ist unendlich klein,
und er erhilt womoglich nicht einmal die angemessene Vergiitung fiir das,
was seine personliche Arbeit zu diesem Ensemble beitrigt« (ebd.). Neben den
Armen gebe es aber die Wohlhabenden, die »in héchsten MafRen von dieser
akkumulierten Arbeit profitieren, die sie zu jeder Stunde auf tausenderlei Ar-



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

ten genieflen, manchmal sogar im reinen Miifliggang«; und diese seien »weit
davon entfernt, in diesen gemeinsamen Fonds dasjenige einzuzahlen, was ih-
nen abzuverlangen wire« (ebd.). Dabei seien es gerade diese, von denen man
»die Begleichung ihrer sozialen Schuld« (ebd.) erwarten konne und miisse.
Von den malheureux sollte man dagegen, so Bourgeois, eine Bezahlung der
Schuld nicht einfordern, denn auch wenn »abstrakt und theoretisch gesehen,
alle Menschen Schuldner sindx, so sei als gesellschaftliche Realitit festzuhal-
ten: »Einige haben Verbindlichkeiten, andere eine Forderung. Den letzteren,
das heiflt den Ungliicklichen, soll ihre Forderung beglichen werden, denn die-
jenigen, die von der fritheren Solidaritit am meisten profitiert haben, sollen
fiir diejenigen zahlen, denen Unrecht getan wurde, die daran gehindert wur-
den, einen gleichen und legitimen Vorteil zu ziehen.« (Bourgeois 1907, 113)
Von daher gelte: »Wir vor allem, die wir Bildung erfahren haben, die wir ei-
nen gewissen iiberlegenen Bildungsstandard erreicht haben, wir haben eine
Schuld an die Gesellschaft zuriickzuzahlen.« (Ebd., 49)

Bourgeois prisentierte den Profiteuren der gesellschaftlichen Solidarita-
ten also eine soziale Rechnung, deren Begleichung er fiir eine unmittelbare
Rechtspflicht hielt: »Wenn der freie und starke Mensch die Profite seiner ei-
genen Aktivitit fur sich behalten will, als wenn er sie ohne die Solidaritit
erhalten hitte, dann weigert er sich, die Schuld zu bezahlen, die er kontra-
hiert hat; dann ist, wir wiederholen es, die Gerechtigkeit verletzt.« (Ebd., 16)
Die Hohe dieser Schuld sei allerdings nicht exakt zu ermitteln, denn

»es ist unmoglich zu wissen, in welchem Ausmafd derjenige, der einen ho-
heren Grad an Macht und Vermogen erreicht hat, dies der Gesellschaft ver-
dankt, ebenso wie es unmoglich ist, dasjenige zu bemessen, was die Gesell-
schaft jenem Armen zu zahlen hat, von dem ich gesprochen habe [..]; je-
nem, der weder Bildung noch Zugang zu Kapital hat und nicht tiber die n6-
tige Cesundheit verfiigt, um sein Leben selbst zu meistern, jenem also, der
sichwihrend seines gesamten Lebens durch die Tatsache der Solidaritat zer-
trampelt vorfindet, ohne von ihr profitiert zu haben. Ich glaube nicht, dass
man die Verbindlichkeiten des einen und die Forderungen des anderen be-
stimmen kann.« (Ebd., 49f.)

149



150

»Solidaritat zuerst«

Ein Restbereich privater Verfiigungsfreiheit?

Wenn aber nicht genau festzustellen ist, bis zu welchem Grad der Einzelne
seinen Wohlstand eigener Arbeit und Anstrengung, gliicklichen Verteilungs-
zufillen der Natur oder den sozialen Zusammenhingen der solidarité de fait
verdankt, dann stellt sich die Frage nach der individuellen Zurechenbarkeit
von Gewinnen und Verlusten, von Erfolgen und Misserfolgen in neuer Weise.
Zwar sei anzuerkennen, so Bourgeois, dass »jeder Mensch in seiner Lebens-
fithrung durch unendlich viele Bedingungen determiniert wird, die er nicht
beherrscht«, denn »jede seiner Taten, ja er selbst, erscheint uns voll und ganz
als die Resultante einer langen Serie von Vorliufern, von Kriften, Taten und
Reaktionen, denen er sich nicht entziehen kann, iiber die er nicht verfiigt, die
ihm nicht einmal bewusst sind« (Bourgeois 1907, 28); allerdings diirfe man das
Individuum deshalb nicht vollstindig zum Ensemble der gesellschaftlichen
Realititen erkliren, als wenn ihm keinerlei >individualistische« Verfiigungs-
rechte @iber sein Eigentum und Vermdgen zustiinden. So notierte Bourgeois:
»Es gibt einen Teil unserer Freiheit, unseres Eigentums, unserer Personali-
tit, die sozialen Ursprungs ist« (ebd., 56), sodass die dette sociale (auch nur)
fiir diesen Teil in Anschlag zu bringen sei: »Es ist dieser soziale Teil von uns
selbst, der mutualisiert werden muss, dariiber hinaus haben wir kein Recht,
den Menschen etwas aufzuerlegen.« (ebd).

Bourgeois’ Position bleibt hier allerdings merkwiirdig unklar und ambi-
valent. Zum einen scheint es so zu sein, als ob er — den von ihm vehement ver-
teidigten Erkenntnissen der Sozialwissenschaft und den moralischen Uber-
zeugungen des solidaristischen Denkens entsprechend - die Individuen mit
ihren je unterschiedlichen Fihigkeiten vollstindig >sozialisieren< bzw. smu-
tualisieren< will, ohne ihnen deshalb ihre — erst durch die sozialen Solidari-
titen ermoglichten —Selbstentfaltungspotenziale und Freiheitsrechte zu be-
streiten. Zum anderen erweckt er hier aber den Eindruck, als ob er ihnen - in
der Tradition des besitzindividualistischen Liberalismus mit seiner schroffen
Gegeniiberstellung von Individuum und Gemeinschaft - einen, wenn auch
verkleinerten, Bereich gleichsam >a-sozialer< Individualitit und >a-sozialen<
Eigentums zugestehen will. Offensichtlich lag ihm viel daran, einen solchen
Bereich fir die wohlhabenden Mitglieder der Gesellschaft theoretisch und
abstrakt zu reservieren und gegen sozialistische Zugriffsanspriiche abzusi-
chern. Dieses Reservierungsinteresse unterscheidet ihn von den anderen So-
lidaristen, die zwar ebenso an individuellen Rechtsanspriichen der einzel-
nen festhielten, diese allerdings nicht mit einer Vorstellung vorsozialer An-



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

teile personaler Individualitit zu begriinden versuchten. Bourgeois hatte in
diesem Sinne schon in Solidarité betont, dass das Individuum nach Anerken-
nung und Begleichung seiner dette sociale »tatsichlich frei, im vollen Genuss
seiner Freiheit« (Bourgeois 2020, 38) sei. Und auch in seinen Beitrigen zu
den Solidarismus-Konferenzen hielt er daran fest, dass eine Riickgewinnung
individualistischer Freiheits- und Verfiigungsrechte nach Begleichung dieser
Schuld prinzipiell moglich sei, wenn er erklirte: »Die Bezahlung dieser Schuld
ist die erste Bedingung der Freiheit.« (Bourgeois 1907, 31)

Nachdem der Einzelne seine soziale Rechnung beglichen habe, kénne er
zumindest theoretisch, so offenbar Bourgeois’ Anliegen, eine von jeder So-
zialpflichtigkeit entlastete Dispositionsfreiheit iiber sein privates Eigentum
beanspruchen. Uber das noch verbleibende Vermégen kénne und diirfe er
dann nach Belieben verfiigen; und genau dieser vermeintlich verbleibende
freie Verfiigungsanspruch kennzeichnet die starken individualistisch-libera-
len Interessen, auf deren Grundlage Bourgeois einen Bogen zu den klein-
biirgerlichen Anhingern des orthodoxen Wirtschaftsliberalismus zu schlagen
versuchte. Allerdings betonte er zugleich, dass auch nach einer solchen Zah-
lung sofort wieder eine neue dette sociale zu entstehen beginne, denn »die Be-
freiung wird nie total und fir immer erreicht. Ich habe gesagt, dass niemand
endgiiltig befreit ist; allein dadurch, dass er fortfihrt zu leben, wird er von
Neuem zum Schuldner, und tiglich muss in ihm das Gefiihl wachsen, dass
er seinen Mitmenschen gegeniiber verpflichtet ist, dass er sie zu Glaubigern
hat« (ebd., 77).

Trotz dieser liberal-individualistischen Schlagseite ist Bourgeois’ zentrale
Aussageintention also uniibersehbar: Es ging ihm um eine moderne Gerech-
tigkeitstheorie des umverteilenden Wohlfahrtsstaates. Bourgeois wollte nicht
einfach — wie noch Comte - alle Individuen undifferenziert in eine unendlich
dankbare emotionale Anerkennung ihrer dette sociale rufen und eine allgemei-
ne Ehrfurcht vor den Mithen und Opfern vergangener Generationen kultivie-
ren. Es ging ihm vielmehr darum, diejenigen, die in besonderem Mafie zu den
Profiteuren der sozialen Ausstattung der Gesellschaft gehoren, auf ihre stren-
ge — und als solche nicht nur moralisch, sondern auch juridisch zu fassende —
Pflicht zur Begleichung ihrer sozialen Hypothek aufmerksam zu machen. In
diesem Sinne konnte Bourgeois das Motiv der dette sociale zur Grundlage und
zum Ausgangspunkt einer modernen Theorie sozialer Gerechtigkeit erheben,
denn schliefilich miisse »jeglichem Nachdenken iiber die sozialen Arrange-
ments [...], jenseits jeglicher philosophischer Konzeptionen und Systeme, die
Idee einer Schuld als Ursache und Maf der natiirlichen und moralischen Ver-

151



152

»Solidaritat zuerst«

pflichtung und hinreichendes und notwendiges Motiv der sozialen Sanktion
zugrunde liegen« (Bourgeois 2020, 471.).

Deshalb miisse jedes einzelne Gesellschaftsmitglied anerkennen, dass
Profite, die man durch die soziale Solidaritit erhilt, mit einer dette sociale
und entsprechenden Riickzahlungspflichten verbunden sind. Ebenso miisse
man anerkennen, dass diejenigen, die durch die soziale Solidaritit Nachteile
erleiden, einen rechtlichen Anspruch auf entsprechende Entschidigung
haben. Denn wenn sich die Gesellschaftsmitglieder — in Kenntnis der his-
torischen Entstehungskontexte und der gegenwirtigen Komplexititslagen
ihrer Gesellschaft - als freie und gleiche Rechtssubjekte anerkennen und an
der Gerechtigkeit als Ziel der Gesellschaft festhalten wollen, dann miissen
sie sich, so Bourgeois, in einem riickwirkenden Gesellschaftsvertrag tiber
die Art und Weise verstindigen, in der sie in die Resultate der sozialen
Solidaritit und der sich immer mehr verfestigenden Verhiltnisse sozialer
Ungleichheit politisch korrigierend eingreifen konnen und wollen. Und da
nicht zu erwarten sei, dass die durch die Folgewirkungen der solidarité de fait
tiberproportional benachteiligten Individuen dem riickwirkenden Vertrag,
der unter den Bedingungen politischer Modernitit einzig die Legitimitit
des Staates begriinden kann, ohne angemessene Kompensationsleistungen
zustimmen werden, ergebe sich als vorrangige Aufgabe des Staates die
Gewihrleistung jener justice réparative et préventive, die schon Fouillée mit
Nachdruck eingefordert hatte.

Auf dem Weg zur Sozialversicherungs-Gesellschaft

Bourgeois’ solidaristische Konzeption sozialer Gerechtigkeit ist dabei, wie er-
wihnt, von sozialistischen Anwandlungen weit entfernt. Es geht ihr nicht um
das Ideal einer moglichst weitgehenden Gleichverteilung des gesellschaftli-
chen Reichtums, um Sozialisierungen oder um Kollektiveigentum. Entspre-
chende Ideen wies Bourgeois stets als unrealistisch und unmoralisch zuriick.
Das Privateigentum erschien ihm »als Verlingerung und Garantie der Frei-
heit« (Bourgeois 1907, 34), sodass es nicht um dessen Aufhebung, sondern
vielmehr um dessen »Befreiung« gehen miisse. So erklirte er:

»Die Kollektivierung ist nicht das Ziel des Systems der Solidaritdt. Das, was
kollektiv ist, ist der Ausgangspunkt, die solidarische und notwendige Gesell-
schaft. Das Ziel ist individuell. Es ist die durch die Bezahlung der sozialen



6. Soziale Hypotheken und riickwirkender Quasi-Vertrag

Schuld wiedererlangte Freiheit. In diesem Sinne ist die Doktrin der Solidari-
tatder Rickkauf derindividuellen Freiheit und des individuellen Eigentums;

(Ebd., 45)

Deshalb konnte Bourgeois den Enteignungsvorstellungen der franzdsischen
Sozialisten nichts abgewinnen. Aber auch gegeniiber den Genossenschafts-
ideen blieb er in dem Mafle skeptisch, wie sie sich mit Vorstellungen von
Zwangsmitgliedschaften verbinden. Das Ideal der Gleichheit zwischen den
Menschen meinte fiir ihn zwar deutlich mehr als nur die rechtliche Gleich-
heit vor dem Gesetz; eine faktische 6konomisch-soziale Gleichheit sei jedoch
allein schon wegen der natiirlichen Ungleichheiten zwischen den Menschen,
»gegen die alle unsere Bemithungen nichts ausrichten kénnen« (ebd., 57), we-
der moglich noch wiinschenswert.

Im Anschluss an das auf sozialer Selbsthilfe beruhende Selbstverstindnis
der sociétés des secours mutuels ging es Bourgeois vielmehr um einen Sozial-
versicherungsstaat, der die sozialen Vorteile und Risiken, die sich fiir jedes
Individuum allein aus seiner Zugehorigkeit zur Gesellschaft ergeben, nach
der Logik der sozialen Sicherung auf Gegenseitigkeit zwischen allen Gesell-
schaftsmitgliedern aufzuteilen versucht; und zwar so, dass »die Risiken ge-
meinsam getragen werden und der Zugang zu den verschiedenen sozialen
Vorteilen offen wird fiir alle« (ebd., 81). Was die freiwilligen Hilfsvereinigun-
gen auf Gegenseitigkeit im Kleinen seien, das sollte Bourgeois zufolge nun
zum grundlegenden gesellschaftlichen Sozialprinzip werden. Die ganze Ge-
sellschaft solle sich in diesem Sinne in ihrem moralischen Selbstverstind-
nis als eine demokratisch gewollte und staatlich organisierte Sozialversiche-
rung auf Gegenseitigkeit verstehen. Bourgeois’ sozialpolitisches Motto laute-
te dementsprechend: »Die Risiken und Vorteile mutualisieren« (ebd., 49; Herv.
i.0.) — im Sinne eines jeden Staatsbiirger einbeziehenden »Vertrags der Vor-
sorge und der sozialen Garantien« (ebd., 50). Bourgeois erhob das Organisa-
tionsprinzip der Sozialversicherungen damit zu einem umfassenden sozia-
len Gerechtigkeitsprinzip, das die gesamte politische Organisation der Ge-
sellschaft kennzeichnen sollte: »Verteilt die Risiken der Solidaritit nach dem
Prinzip der Mutualisation auf alle, und ihr werdet den wirklichen Sozialver-
trag haben: den Vertrag der Solidaritit gegen die Ungerechtigkeit, dem je-
des soziale Wesen zustimmen muss.« (Ebd.) An diesem Prinzip habe sich die
neu zu errichtende Sozialgesetzgebung der Dritten Republik in den Fragen
des Steuer- und des Erbschaftsrechts ebenso zu bewihren wie in Fragen des

153



154

»Solidaritat zuerst«

Firsorge- und Versicherungswesens sowie der offentlichen sozialen Dienst-
leistungen und der Daseinsvorsorge.

Riickblickend wird man festhalten koénnen, dass es Léon Bourgeois mit
seiner vertragstheoretischen Konzeption sozialer Gerechtigkeit auf der Basis
der solidarité de fait zumindest im Ansatz gelungen ist, sozialethische Fun-
damente fiir ein wohlfahrtsstaatliches Politikprojekt zu liefern, das sich auf
dem Normativititsprofil der politischen Moderne ebenso wie auf dem Kom-
plexititsniveau moderner, hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften be-
wegt. Sein solidaristisches Modell sozialer Gerechtigkeit setzt bei der soli-
daritatssoziologischen Einsicht an, dass die Menschen ihren je individuellen
Wohlstand, wie auch immer sie ihn erreicht haben, zum weit iiberwiegenden,
allerdings nicht exakt kalkulierbaren Teil nicht ihren individuellen Fihigkei-
ten, sondern den Resultaten komplexer gesellschaftlicher Interdependenzen,
eben der solidarité de fait zu verdanken haben, um auf dieser Grundlage die
Idee der Sozialpflichtigkeit des Eigentums einsichtig zu machen. Und damit
konnte Bourgeois — getragen von den Freiheits- und Gleichheitsanspriichen
des politischen Republikanismus und den demokratietheoretischen Prinzi-
pien des 6ffentlichen Vernunftgebrauchs und des verniinftigen Konsenses —
eine kontraktualistische Theorie sozialer Umverteilung und sozialpolitischer
Intervention auf den Weg bringen, die »sowohl vom wissenschaftlichen als
auch vom moralischen Standpunkt aus« (Bourgeois 2020, 54) einen Anspruch
auf Plausibilitit erheben kann. In diesem Sinne konnte er am Ende seiner
Schrift Solidarité emphatisch erkliren:

»Es ist also richtig zu sagen, dass die Kenntnis der natiirlichen Gesetze
der Solidaritat der Wesen zu einer Theorie der Gesamtheit der Rechte
und Pflichten des Menschen in der Gesellschaft fithrt. [...] Auf diese Weise
erscheint die Doktrin der Solidaritat in der Geschichte der Ideen als [Wei-
ter]-Entwicklung der Ideen der Philosophie des 18. Jahrhunderts und als
Erfillung der politischen und sozialen Theorie, welche die Franzosische
Revolution mit den drei abstrakten Begriffen der Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit zum allerersten Mal formuliert hatte.« (Ebd.)®

6 Das franzosische développement miisste hier nicht als »Entwicklung«, sondern als »Wei-
terentwicklung« iilbersetzt werden.



