5. Relative und progressive Autonomie
Solidaristische Solidaritat und individuelle Freiheit

Die franzdsische Solidarititssoziologie und der von ihr geprigte Solidarismus
sind schon frith unter einen schwerwiegenden Fundamentalverdacht gera-
ten: Wenn man so stark die historisch-sozialen Bedingtheiten menschlicher
Identitit betont, muss man dann nicht immer die Gemeinschaft iiber den
Einzelnen stellen? Wenn man nicht mit den persénlichen Freiheitsrechten,
sondern mit den sozialen Solidarititen beginnt, kann man dann den norma-
tiven Vorrang des Individuums vor dem Kollektiv wirklich anerkennen und
verteidigen? Muss man sich dann nicht prinzipiell skeptisch zum Freiheits-
projekt der politischen Moderne verhalten? Und muss man dann am Ende
nicht geradezu zwangsliufig der Uberzeugung von der unantastbaren Wiir-
de der Menschen in den Riicken fallen?

Die Vorstellung, dass die menschliche Person nicht einfach als Produkt
ihrer sozialen Verhaltnisse erscheinen darf, sondern iiber eine urspriingliche
Freiheit und Autonomie verfiigen sollte, die man allen diesen Kontexten po-
litisch und moralisch vorordnen muss, scheint dem Solidarismus Probleme
zu bereiten. Dass das Individuum wirklich frei und selbstbestimmt sein soll,
dass es sich keiner sozialen Macht, keiner historischen Tradition und kei-
ner gesellschaftlichen Autoritit blind und untertinig unterwerfen darf, wird
im Theorierahmen der Solidarititssoziologie jedenfalls nicht ohne Weiteres
deutlich. Wenn aber das Individuum - vorgingig zu allem seinen sozialen
Pragungen — nicht allein in sich selbst die Grundlage seiner unantastbaren
Wiirde findet, dann ist diese normative Fundamentalitberzeugung der euro-
paischen Moderne scheinbar nicht zu halten.

Von daher wurde nicht nur Comte, sondern auch Durkheim regelmifiig
des Kollektivismus und der Missachtung der menschlichen Person verdich-
tigt; ein Verdacht, der gerne mit dem Begriff des >Soziologismus«< verbunden
wurde. Schon in einer der ersten deutschsprachigen Monografien zum Werk



108

»Solidaritat zuerst«

Emile Durkheims heift es in diesem Sinne, dass der Mensch dem »Durkhei-
mismus« (Marica 1932, 168) zufolge »erst in der unbedingten Hingabe und Un-
terordnung« unter die Gemeinschaft »zur geist- und werttragenden Person-
lichkeit« werde (ebd., 163). Deshalb stelle sich dieser Soziologismus letztlich
als eine fiir die Freiheitsambitionen der Individuen gefihrliche »Sozialphilo-
sophie der Autoritit« dar, der es vor allem um »die Berechtigung und Not-
wendigkeit der Gemeinschaftsverherrlichung« gehe (ebd., 166f.). Auch Theo-
dor W. Adorno hat in einem seiner letzten Texte eine scharfe Verurteilung des
vermeintlich reaktioniren Charakters der Durkheimschen Soziologie vorge-
nommen. Sie sei »alles andere als politisch neutral oder gar kritisch« (Adorno
1970, 13). Vielmehr zeichne Durkheim, so Adorno, »den Zwangscharakter der
Gesellschaft fasziniert auf und erniedrigt sich zu dessen Lobredner« (ebd.,
35). Denn bei ihm wiirden »die Individuen auf den Status blofRer Atome her-
abgedriickt, itber deren Kopf hinweg das von ihm verherrlichte Ganze sich
durchsetzt, ohne dass sie dagegen etwas vermochten« (ebd., 43). Insofern mo-
bilisiere Durkheim, so Adorno, »die Lehre vom Vorrang des Ganzen vor den
Teilen fiir restaurative Politik« (ebd., 19).

In der Tat lassen sich bei Durkheim zahlreiche Zitate finden, die zumin-
dest auf den ersten Blick eine deutliche Nihe zu Antiindividualismus und
Gemeinschaftsschwirmerei aufweisen. Dabei wird mitunter iibersehen, dass
es Durkheim — dhnlich wie den Solidaristen — vor allem darum ging, ein so-
ziologisch anspruchsvolles Konzept moralischer Autonomie und individueller
Freiheit zu entwerfen, das von allen Tendenzen einer restaurativen Moderni-
titsskepsis denkbar weit entfernt ist. Deutlich stirker noch als die Solidari-
titssoziologie Durkheims, die sich ja dezidiert als niichterne Wissenschaft
inszenierte und normative Fragen zumindest nicht direkt angehen wollte,
war aber der Solidarismus als normative politische Theorie daran interes-
siert, ein modernes republikanisches Personenkonzept vorzulegen. Er woll-
te die »alte Antithese« (Alfred Fouillée) von Individuum und Gesellschaft, die
die Wahrnehmungsmuster der neuzeitlichen Philosophie in so grundlegen-
der Weise prigt, sozialphilosophisch tiberwinden und sich jenseits von In-
dividualismus und Kollektivismus positionieren. Und auch wenn systemati-
sche Reflexionen zu einer soziologisch-philosophischen Anthropologie nicht
zu den zentralen Themen der solidaristischen Autoren gehorten, so kann kein
Zweifel bestehen, dass bei ihnen antimodernistische Ressentiments und frei-
heitsfeindliche Aversionen keine Rolle spielten. Und nicht nur die politischen
Theoretiker des republikanischen Solidarismus, sondern auch die >wissen-
schaftlich« auftretenden Soziologen Comte und Durkheim bemiihten sich -



5. Relative und progressive Autonomie

im Unterschied zu den Vertretern der organizistischen Sozialwissenschaften
- mit Nachdruck darum, das Individuum nicht einfach als willensloses Pro-
dukt der Gesellschaft erscheinen und vollstindig in seinen sozialen Kontexten
aufgehen zu lassen.

Gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens

Schon Comte, der seine fundamentalen Ressentiments gegen die abstrakten
Freiheits- und Gleichheitsprinzipien der Revolution nie verhehlte, hatte fur
seine sociologie vehement reklamiert, dass sie es gegeniiber der organischen
Biologie mit einem wesentlich komplexeren Gegenstandsbereich zu tun habe
(vgl. Grofe Kracht 2017, 84f.). Im Unterschied zu den Organismen der Biolo-
gie seien die sozialen Organismen, mit denen sich die Soziologie beschiftige,
namlich immer auch in ihren intellektuellen und moralischen Dimensionen
zu erfassen, die sich einer langen Entwicklung von Kultur und Geschichte
verdanken. In den sozialen Organismen sei deshalb viel stirker als in biolo-
gischen Organismen mit permanenten sozialen Modifikationen zu rechnen.
Comte sah hier fir die Gesellschaftsmitglieder zahlreiche Méglichkeiten, be-
wusst in die GesetzmiRigkeiten von Geschichte und Gesellschaft zu interve-
nieren. Die Individuen sind fiir Comte in ihren Wahrnehmungen und Selbst-
vollziigen also keineswegs vollstindig von ihrer Gesellschaft determiniert. Sie
galten ihm nicht einfach als blinde und passive Funktionen sozialer Abliufe
und Gesetzmifligkeiten. Vielmehr traute er ihnen zu, auf diese auch gestal-
tend einzuwirken. Allerdings dndere dies nichts daran, dass die Entwicklung
der Menschheit umso stirker sozialen Gesetzmifligkeiten — Comte sprach
von »gebieterischen Naturgesetzen« (Comte 1923, 274) — unterworfen sei, je
komplexer und umfangreicher die Gesellschaft werde, da auf diese Weise
zwangslaufig »die von irgendwelchen individuellen Einfliissen herrithrenden
UnregelmiRigkeiten mehr zuriicktreten miissen« (ebd.). Auch wenn Comte in
diesem Sinne immer wieder »das Prinzip der allgemeinen Grenzen jedwedes
politischen Handelns« betonte, so sah er also durchaus Moglichkeiten »des
lebhaftesten menschlichen Eingreifens« (ebd., 284) in die gesellschaftlichen
Verhiltnisse. Von einem jede freie Individualitit gefihrdenden Soziologis-
mus kann deshalb keine Rede sein.

Unter den Solidaristen bemiihte sich vor allem Alfred Fouillée darum,
die revolutioniren Freiheitserrungenschaften des 18. Jahrhunderts mit den
soziologischen Abhingigkeitseinsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu



10

»Solidaritat zuerst«

bringen.' Schon in seiner Schrift La Science sociale contemporaine aus dem Jahr
1880 hatte er eine der spiteren Fundamentalformeln des Solidarismus vor-
gelegt, als er die These vom gleichzeitigen Wachstum des individuellen und
des sozialen Lebens in der historischen Entwicklungsdynamik der Mensch-
heit formulierte (vgl. Fouillée 1880, V). Die Ideen von Freiheit und Gleichheit
waren fiir Fouillée in diesem Sinne nicht abstrakte, immer schon bestehen-
de Prinzipien, die in einer geschichts- und gesellschaftsunabhingig existie-
renden Wesensnatur des Menschen griinden, sondern selbst eine historisch
kontingente Hervorbringung der Menschheitsgeschichte.

Diese Prinzipien, die das moralische Denken und Empfinden der demo-
kratischen Nationen so intensiv prigen, seien deshalb, so Fouillée, nicht nur
aus freiheitsphilosophischer, sondern auch aus sozialwissenschaftlicher Sicht
unbedingt zu verteidigen. Allerdings diirfe dies nicht dazu fithren, in die Ver-
einfachungen der école idéaliste zuriickzufallen und die vorgingige Realitit der
gesellschaftlichen Solidarverhiltnisse zu leugnen, um eine immer schon be-
stehende >Natur des Menschen an sich« zu behaupten, von der sich die Gesell-
schaft allererst herleite und begriinde. Die Gesellschaft kénne nimlich nicht,
wie in den individualistischen Sozialtheorien, als eine Ansammlung von lau-
ter robinsonschen Inseln betrachtet werden. So schrieb Fouillée im Jahr 1884:

»Die Gesellschaft ist keine Aneinanderreihung voneinander durch ein Vaku-
um getrennter Egoismen; sie ist nicht wie ein Archipel, der aus einer Vielzahl
von Inseln mitje ihrem eigenen Robinson gebildet wird. Selbst auf der Insel
aus der Legende hatten es Robinson und Freitag leichter als Robinson allein,
und ihre zwanzig oder dreifsig Nachfolger hatten es noch leichter als Robin-
son und Freitag. Von daher vervollstindigt die Idee der Solidaritit in jeder
Hinsicht die der individuellen Freiheit.« (Fouillée 1884, 24)

Fouillée distanzierte sich aber auch vehement von den individualititsgefihr-
denden Verabsolutierungen der école naturaliste. Der soziale Organismus der
Gesellschaft konne schlechterdings nicht mit der Funktionsweise biologischer
Organismen gleichgesetzt werden, auch wenn dies die zahlreichen organi-
zistischen Sozialtheorien des 19. Jahrhunderts noch so nachdriicklich insi-
nuierten. Hier sei schlicht ein soziologisch unzureichendes Verstindnis von
Mensch und Gesellschaft an Werke, das sich nicht auf veranschaulichende

1 Die folgenden Abschnitte zu Fouilleés Personenkonzept lehnen sich —auch in wortli-
chen Ubernahmen —sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Grofte Kracht 2017,
166-169 u. 172f. an.



5. Relative und progressive Autonomie

Analogien beschrinken, sondern die Gesellschaft tatsichlich im strengen Sin-
ne als einen biologischen Organismus beschreiben wolle. Im biologischen Or-
ganismus gehore, so Fouillée, das Bewusstsein nimlich zum Ganzen, d.h.
zum zentralen Nervensystem oder zum Gehirn, wihrend es im gesellschaft-
lichen Leben ausschliefilich in den Individuen existiere. Der soziale Organis-
mus als solcher verfiige nicht iiber Willen und Bewusstsein; und deshalb seien
auch die Beziehungen zwischen den einzelnen Zellen im biologischen Orga-
nismus nicht einfach mit ebensolchen Relationen im sozialen Organismus
gleichzusetzen. In der Gesellschaft habe man es vielmehr mit mehr oder we-
niger bewussten, der moralischen Entscheidung der Individuen zuginglichen
Beziehungen zwischen den Biirgern zu tun, die auf - stets historisch und so-
zial vermittelten — Gewohnheiten, auf gemeinsamen Vorstellungen und Wert-
mustern und nicht zuletzt auf gegenseitigen Versprechungen beruhten. Inso-
fern gebe es hier keine organische Unmittelbarkeit, sondern eine »freiwillige
Solidaritit; statt eines mechanischen Bandes zwischen den Zellen gibt es ein
moralisches Band zwischen den Biirgern, dasjenige wechselseitiger Uberein-
kiinfte und Versprechen« (Fouillée 1880, 129).

Fouillée veranschaulichte seine These vom gleichzeitigen Wachstum des
individuellen und des sozialen Lebens mit dem Bild eines >vertraglichen Or-
ganismus« (organisme contractuel), der das naturalistische Motiv der organi-
schen Abhingigkeit mit dem idealistischen Motiv der individuellen Reflexion
und Freiwilligkeit verbindet (vgl. ebd., 420). Auch wenn die Menschen, ob sie
wollen oder nicht, organisch miteinander verbunden seien und wechselsei-
tig aufeinander einwirkten, konnten sie sich nur absichtsvoll, mit Willen und
Bewusstsein, durch ihre freie Zustimmung politisch miteinander verbinden;
und erst dies mache den sozialen Zusammenhang in einem demokratisch-
normativen Sinne wertvoll. Der soziale Organismus, wie er sich in demo-
kratischen Gesellschaften darstelle, lasse sich demnach verstehen als »eine
verstandene und gewollte Solidaritit« (ebd., 250). Erst Konsens und Vertrag,
bewusste Zustimmung und reflektiertes Einverstindnis stiften Fouillée zufol-
ge also den moralischen Wert der sozialen Gemeinschaft, und erst auf dieser
Grundlage konnten die real immer schon bestehenden Solidarititen des so-
zialen Lebens ihren Charakter reiner Faktizitit und Fatalitit verlieren. Erst
so kénnten sie zum Fundament einer von den autonom und selbstbewusst
gewordenen Individuen der Moderne frei akzeptierten Solidaritit werden. In
diesem Sinne konnte Fouillée als sozialphilosophisches Fazit seiner Uberle-
gungen festhalten:



n2

»Solidaritat zuerst«

»Die Lehre vom vertraglichen Organismus ist ein auf sein hochstes Niveau
erhobener Liberalismus, denn sie hat als Ideal, von den Individuen nichts zu
erwarten, was sie nicht frei und mit Bewusstsein akzeptieren; andererseits
ist sie, im wahren Sinne des Wortes, ein wohlverstandener und verniinfti-
ger Sozialismus, denn das Ziel, das sie durch die Freiheit selbst verfolgt, ist
eine soziale Organisation, in der alle Teile solidarisch sind, einig unterein-
ander und mit allen, belebt durch ein und dasselbe Denken, wie ein leben-
diger Korper, der ein und denselben inneren Geist zu ndhren scheint [...]. Mit
einem Wort, es ist an der Menschheit, in der sozialen Ordnung die Synthe-
se zweier im Universum anzutreffender Prinzipien herzustellen: Leben und
Bewusstsein, oder, wenn man es vorzieht, Bewegung und Gedanke.« (Ebd.,
420f; Herv.i.0.)

Schon zu Beginn der 1880cer-Jahre hatte Alfred Fouillée also mit Nachdruck
deutlich gemacht, dass die sozialwissenschaftlich aufgewiesenen Interdepen-
denzverhiltnisse die moralischen Ambitionen menschlicher Selbstbestim-
mung und individueller Handlungsfreiheit in keiner Weise einschrinken,
sondern diese gerade erst hervorbringen, erméglichen, absichern und stabi-
lisieren. Von einer Gefihrdung individueller Freiheit und Autonomie durch
die solidaristischen Theorien von Solidaritit und Gemeinschaft kann also
keine Rede sein. Der Vorwurf, die Solidaristen hitten ein Problem mit der
Anerkennung der Freiheits- und Selbstbestimmungsambitionen des mo-
dernen Individuums und bewegten sich unterhalb des Normativititsprofils
der politischen Moderne, ist insofern schon von Fouillée als gegenstandslos
erwiesen worden. Und auch den anderen Solidaristen ging es stets um die
gewollte, d.h. die freiwillige und reflektierte Solidaritit, niemals aber darum,
die Individuen im Namen vermeintlich vorgegebener Gemeinschaftsbelange
und Solidarititspflichten zu Einstellungen und Handlungen zu nétigen,
die sie nicht aus eigener Einsicht, aus individueller Reflexion und eigener
moralischer Uberzeugung fiir richtig und zustimmungsfihig erachten.

Soziale Evolution und individuelle Persdnlichkeit

Ahnlich wie fiir Fouillée gilt auch fiir die anderen Solidaristen, dass sie die
historische Errungenschaft von Freiheit und Gleichheit energisch verteidig-
ten, ohne sich dabei auf die Seite der école idéaliste zu schlagen. So war auch
fir Charles Gide das »alte Argument« (Gide 1929, 52), dass sich die Freiheit



5. Relative und progressive Autonomie

und Individualitit eines Menschen am Grad seiner Unabhingigkeit erweise,
lingst obsolet geworden (vgl. Grof3e Kracht 2017, 194-196). Denn schon Adam
Smith und die klassische politische Okonomie hitten diese Vorstellung mit
ihrer Entdeckung der Arbeitsteilung, »die es jedem Individuum unméglich
macht, sich selbst zu geniigen« (ebd.), aus den Angeln gehoben. In der Tat
hatte der schottische Moralphilosoph Adam Smith, der Griinder der liberalen
Nationalékonomie, in seinem berithmten Wealth of Nations (1776) erstmals pro-
minent das moderne Arbeitsteilungs- und Abhingigkeitsmotiv formuliert.
Durch die Arbeitsteilung komme es, wie es bei Smith heif3t,

»in einem gut regierten Staat zu allgemeinem Wohlstand, der selbst in den
untersten Schichten der Bevélkerung spirbar wird. [...]. Man braucht nur die
Ausstattung eines ganz gewohnlichen Handwerkers oder Tageldhners in ei-
nem entwickelten und aufstrebenden Land anzusehen, um sofort zu erken-
nen, dafd die Zahl derer, die an seiner Versorgung beteiligt sind, wie klein
auch immer ihr Beitrag sein mag, alle Schiatzungen tbertrifft. [..] Zu den-
ken ist auch an alle Kiichengerite, den Tisch, die Messer und Gabeln, die
irdenen Teller oder das Geschirr aus Zinn, auf denen er seine Speisen auf-
tragt und zerteilt, ferner an alle, die mitgearbeitet haben, um sein Brot zu
backen und sein Bier zu brauen. Wieviel Kenntnis und Fertigkeit waren no-
tig, um das Glasfenster herzustellen, das Warme und Licht einlafst und Re-
gen und Wind abhélt. [...] Wenn wir uns alle diese Gegenstidnde vor Augen
halten und bedenken, welch eine Vielfalt von Arbeit aufjeden einzelnen von
ihnen verwandt wird, wird uns bewufit, daR ohne Mithilfe und Zusammen-
wirken Tausender von Menschen in einem zivilisierten Land nicht einmal der
allereinfachste Mann selbst mit jenen Glitern versorgt werden konnte, die
wir gewohnlich, filschlicherweise, grob und anspruchslos nennen.« (Smith
1974, 14f)

Wahrend Smith die Arbeitsteilung aber nur in ihrer Funktion fir die gesell-
schaftliche Wohlstandsmehrung betrachtete, betonte Gide zugleich ihre Be-
deutung fir die Entwicklung der individuellen Personlichkeit. So notierte er:

»Der Grad der Unabhingigkeit ist keineswegs der Mafstab, mit dem man
den Grad der Personlichkeit messen kann; ganz im Gegenteil! Der Wilde,
der auf dem Baum sitzt, ist unabhangig; vielleicht ist es auch der Held Ib-
sen’s, der sich gegen die Gesellschaft auflehnt, wihrend der Kénig auf dem
Thron, der nur im Pluralis majestaticus sprechen kann, hochst abhidngig ist:
der erste ist aber gerade auf Grund seiner Unabhingigkeit ganz ohnmach-



T4

»Solidaritat zuerst«

tig, wahrend der zweite gerade infolge seiner Abhangigkeit sehr machtigist.
Daher vermindert die Solidaritit die Individualitit in Nichts — nicht, wenn
sie natiirlich ist, und noch weniger, wenn sie auf freier Ubereinkunft beruht.«
(Gide 1913, 695)

Von daher sei es dringend notwendig, wie Gide schon 1890 formuliert hat-
te, die Individualitit, also die in den modernen Gesellschaften wachsende
Freiheit und Selbstbestimmung der Individuen, nicht linger mit dem Indi-
vidualismus, d.h. der alle sozialen Vorgaben und Abhingigkeiten bestreiten-
den philosophischen Lehre von der Ungebundenheit des Individuums, zu ver-
wechseln, denn die »Entwicklung der Individualitit ist nicht dasselbe wie die
Entwicklung des Individualismus: sie ist vielmehr das genaue Gegenteil« (Gi-
de 1890, 45). Dabei betonte aber auch Gide, ganz im Einklang mit Fouillée
und den Einsichten der Solidarititssoziologie, dass sich die Entwicklung der
individuellen Personlichkeit nur im Kontext der gleichzeitigen Entwicklung
der Gesellschaft vollziehen kénne, da erst »die Evolution in der Tat zu diesem
Resultat, zur Entfaltung der Individualitit fithrt« (Gide 1890, 44). Zugleich
miisse man sich von den »Theorien Darwins« aber auch distanzieren, denn
schlieRlich gelte, dass »die Triebfeder dieser Evolution nicht die Konkurrenz,
sondern die Kooperation ist, dass sie nicht auf den Krieg, sondern auf die
Liebe zielt« (ebd.).

Auch Léon Bourgeois liefd keinerlei Zweifel daran, dass im Zentrum seiner
solidaristischen Uberlegungen nicht eine den Individuen in irgendeiner Wei-
se iibergeordnete Instanz >Gesellschaft¢, sondern einzig und allein das freie,
zu verniinftiger Reflexion und moralischer Selbstbestimmung berufene Indi-
viduum steht (vgl. GroRe Kracht 2017, 227-231). Er beschrieb die menschliche
Person in diesem Sinne als ein Wesen »von Leidenschaft, Vernunft und Be-
wusstsein, das weder abstrakt ist noch auf einmal geschaffen wurde, sondern
aus einer Folge von Vorfahren hervorgegangen und deren Erbe unterworfen
ist und in einem Milieu lebt, mit welchem es sich in der Beziehung bestindi-
gen Austausches befindet, letztlich in unaufhérlicher Evolution in Richtung
eines héheren Typus der physischen, intellektuellen und moralischen Person-
lichkeit« (Bourgeois 2020, 15f.). Dabei weise aber nicht die Philosophie, son-
dern die Wissenschaft dem Menschen »seinen Platz unter den Wesen« zu; und
diese kenne »nicht linger den abstrakten Menschen, der plétzlich — im Vollbe-
sitz seiner Intelligenz und seines Willens — auf der Erde erschienen ist« (ebd.,
19). Vielmehr miisse man heute anerkennen, dass der Mensch »nicht linger
Ziel und Zweck des Weltsystems« (ebd.) sei. Er sei nimlich bis in den Kern



5. Relative und progressive Autonomie

seiner Identitit in biologische, physiologische und historisch-soziale Zusam-
menhinge verstrickt, aus denen er nicht entkommen kénne:

»Er lebt, und seine Gesundheit ist unabladssig bedroht durch die Krankhei-
ten der anderen Menschen, deren Leben wiederum durch die Krankheiten
bedrohtist, die ersich selber zuzieht. Er arbeitet, und durch die notwendige
Teilung der Arbeit kommen die Produkte seiner Tatigkeit anderen zugute,
so wie die Produkte der Arbeit anderer unumgénglich sind zur Befriedigung
seiner Bediirfnisse. Er denkt, und jeder seiner Gedanken reflektiert das Den-
ken seiner Mitmenschen, in deren Hirn dieser sich seinerseits reflektieren
und reproduzieren wird. Er ist gliicklich oder er leidet, er hasst oder er liebt,
und alle diese Gefiithle sind die Effekte oder die Ursachen gleichartiger oder
gegensatzlicher Gefiihle, die zur selben Zeit all die anderen Menschen be-
wegen, mitdenen erim Verhiltnis bestindigen Austausches steht. Auf diese
Weise ist jeder Zustand seines Ichs in jedem Moment der Zeit die Resultan-
te derunzihligen Bewegungen derihn umgebenden Welt, der Zustdnde des
universellen Lebens.« (Ebd., 20)

Diese zahlreichen Abhingigkeitsverhiltnisse stellen fiir die Freiheit des Men-
schen aber, wie Bourgeois mit Nachdruck betonte, keinerlei Einschrinkung
dar. Vielmehr erméglichten sie erst eine umfassende Entfaltung der Person-
lichkeit, denn wie fiir die Zellen im biologischen Organismus gelte auch fiir
die Individuen in der Gesellschaft: »Weit davon entfernt, ihre Aktivitit zu
behindern, und ihr Wachstum anzuhalten, erhéht die sie verbindende Soli-
daritit ihre Krifte und beschleunigt ihre Entwicklung.« (Ebd., 22) Von daher
fungiere sie in Blick auf das individuelle ebenso wie das soziale Leben auch
nicht »als Ursache von Lihmung, sondern als eine Bedingung von Entwick-
lung« — »nicht als Knechtung, sondern als Mittel der Befreiung« (ebd., 25).

»Zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer«

Aber nicht nur in der politischen Theorie der Solidaristen, sondern auch in der
Soziologie Emile Durkheims finden sich zentrale Aussagen zu einem freiheit-
lichen solidaristischen Personenkonzept auf sozialwissenschaftlicher Grund-
lage, deren systematischer Gehalt bis heute nur selten ausgeschopft wird.
Wenn es also darum geht, Perspektiven eines postliberalen Verstindnisses
vom autonomen Individuum in den Blick zu nehmen, das die geschichts-
und gesellschaftslosen Abstraktionen der Aufklirungsphilosophie iiberwin-



116

»Solidaritat zuerst«

den kann, ohne die freiheitlichen Aufbriiche dieser Zeit in Gefahr zu bringen,
dann kann hier auch die so oft verdichtigte Soziologie Durkheims weiterhel-
fen. Sie ist jedenfalls, entgegen immer wieder formulierten Befiirchtungen,
weit davon entfernt, sich als ein irgendwie freiheitsgefihrdender >Soziologis-
mus< zu prisentieren.

Schon in seinem Arbeitsteilungsbuch hatte sich Durkheim ganz im Sin-
ne Fouillées zum gesellschaftlichen Phinomen des gleichzeitigen Wachstums
des individuellen und des sozialen Lebens positioniert, auch wenn er diese
These nicht explizit erwihnte (vgl. Grofde Kracht 2017, 115-119). Er hatte hier
ganz im Einklang mit den Solidaristen erklart: »Die Freiheit steht dem sozia-
len Handeln nicht etwa antagonistisch gegeniiber, sondern ist dessen Resul-
tat. Sie ist nicht nur keine dem Naturzustand innewohnende Eigenschaft,
sondern im Gegenteil eine Errungenschaft der Gesellschaft gegeniiber der
Natur.« (Durkheim 1992, 456)

Bekanntlich werden Individuen in den modernen Gesellschaften Durk-
heim zufolge durch die Prozesse der Arbeitsteilung »zu gleicher Zeit person-
licher und solidarischer« (ebd., 82), d.h. zugleich individuell differenzierter
und voneinander abhingiger. Jeder habe sich nun nimlich zu spezialisieren
und von den anderen zu unterscheiden, wodurch er seine individuellen An-
lagen besser entfalten und eine unverwechselbare Persénlichkeit ausbilden
konne und miisse. Zugleich sei er aber immer weniger in der Lage, seine ele-
mentaren Bediirfnisse unabhingig von den Arbeiten und Leistungen anderer
zu erfiillen. Durkheim fiel den in der Moderne erreichten Standards individu-
eller Autonomie und Selbstbestimmung also gerade nicht in den Riicken. Im
Gegenteil: Er war darum bemiiht, fiir diese individuellen Freiheits- und Per-
sonlichkeitsgewinne keine philosophisch abstrakte, sondern eine soziologisch
konkrete Erklirung anzubieten, die er fur tragfihiger und deutlich weniger
kritikanfillig hielt. Das Leitbild des modernen Individuums mit seinen hohen
Anspriichen an Freiheit, Autonomie und Selbstbestimmung sei schlieRlich
nicht plétzlich und unvermittelt auf der Agenda der Menschheitsgeschichte
erschienen. Es ist fiir Durkheim vielmehr eine historisch kontingente Hervor-
bringung der Evolutionsgeschichte, ohne dass die Kontingenz seiner Entste-
hung den moralischen Wert des modernen Individuums in irgendeiner Weise
schwichen oder beschidigen wiirde. Auch wenn die Uberzeugung von der un-
bedingten Wiirde des freien Individuums iiber keinerlei transzendente, me-
taphysisch verankerte, in einer vermeintlich unveranderlichen Vernunftnatur
des Menschen wurzelnde und den Entwicklungstendenzen von Geschichte
und Gesellschaft enthobene Autoritit verfiigt und im weiteren Evolutions-



5. Relative und progressive Autonomie

prozess der Menschheit womoglich wieder verlorengehen konnte, so stellt sie
in der Perspektive Durkheims fiir die gegenwirtige Geschichtsepoche doch
eine unbedingte Verpflichtung dar. Und als solche kéonne und miisse sie von
den Mitgliedern der Gesellschaften dieser Geschichtsepoche auch energisch
verteidigt und geschiitzt werden.

Zeigte der junge Durkheim, insbesondere in seinen beiden Forschungs-
berichten aus dem Jahr 1887 zur Lage der Staats- und Moralwissenschaften
in Deutschland (Durkheim 1887a, Durkheim 1887b), noch deutliche Affiniti-
ten zu einer antiindividualistischen, volksromantisch aufgeladenen Anthro-
pologie, so spielen diese Motive in seinem Arbeitsteilungsbuch von 1893 eine
deutlich geringere Rolle. Nun betonte er viel stirker die gesellschaftlichen
Differenzierungsprozesse, in deren Folge sich frithere soziale Kollektivvor-
stellungen immer stirker auflosen. In den traditionalen Gesellschaften habe
der soziale Zusammenhalt vor allem auf starken, von allen Gesellschaftsmit-
gliedern gleichermafien geteilten religiosen Uberzeugungen beruht, die nicht
nur die gemeinschaftlichen Belange, sondern auch »die Einzelheiten des pri-
vaten Lebens« (ebd., 187) regelten. Hier habe eine Solidaritit aus Ahnlichkei-
ten bestanden, in der das individuelle Bewusstsein vollstindig vom Kollektiv-
bewusstsein beherrscht worden sei. In diesen Gesellschaften, so Durkheim,
»gehort sich das Individuum nicht selbst« (ebd., 182). Es sei vielmehr »eine
Sache, tiber die die Gesellschaft verfiigt« (ebd.). Hier gelte: »Das Bewuf3tsein
aller vibriert im Einklang«, denn »je deutlicher die Glaubensiiberzeugungen
und die Praktiken in der Tat sind, um so weniger Platz lassen sie den indivi-
duellen Verschiedenheiten« (ebd., 205). Diese Ahnlichkeitssolidaritit erreiche
dann »ihr Maximum, wenn das Kollektivbewuf3tsein unser ganzes Bewuf3tsein
genau deckt und in allen Punkten mit ihm iibereinstimmt; aber genau in die-
sem Augenblick ist unsere Individualitit gleich Null« (ebd., 181f.; Herv. i.0.).

Wahrend die traditionalen Gesellschaften noch in der Lage gewesen seien,
die Einzelnen in vorgegebene soziale Gruppen und Gemeinschaften absorp-
tiv einzufiigen und sie ihre mogliche individuelle Einmaligkeit gar nicht erst
fithlen zu lassen, so wiirden diese Kollektivvorstellungen und Gemeinschafts-
gefiihle in den modernen Gesellschaften zusehends briichig. Denn mit zu-
nehmender Arbeitsteilung und beruflicher Differenzierung »verliert das Kol-
lektivbewuf3tsein an Autoritit und vergrofiert sich die individuelle Variabi-
litiat« (ebd., 363). Im Verlauf der sozialen Evolution lockern sich nimlich, so
Durkheim, »die Bande, die das Individuum an die Familie, an die Heimat, an
die tiberkommenen Traditionen und an das kollektive Brauchtum der Gruppe
binden. Der Mensch wird beweglicher, wechselt leichter sein Milieu, verlifit

17



18

»Solidaritat zuerst«

die Seinen, um anderswo ein autonomeres Leben zu fithren, und entfaltet
immer mehr eigene Ideen und eigene Gefiihle.« (Ebd., 470) In diesem Rah-
men kénnen dann, so Durkheim, in der Gesellschaft nur diejenigen kollek-
tiven Gefithle wachsen, »die nicht auf soziale Dinge hinzielen, sondern auf
das Individuumc« (ebd., 222). Das alte religiése Kollektivbewusstsein werde
deshalb zunehmend abgeldst durch einen neuartigen religigsen Kult, in dem
nicht mehr gottliche Michte, sondern »das Individuum der Gegenstand ei-
ner Art von Religion« (ebd., 228) zu werden beginnt. Aber auch wenn dieser
neue Kult wie alle Religionen »den Willen aller auf ein gleiches Ziel richtet,
so sei dies, wie Durkheim zu bedenken gibt, nun aber kein soziales Ziel mehr,
denn dieser Kult binde uns nicht an die Gesellschaft, »sondern an uns selbst.
Folglich bildet er kein echtes soziales Band.« (Ebd.) Und deshalb habe man
auch, wie Durkheim hier resiimierte, »den Theoretikern, die aus diesem Ge-
fithl die ausschlieflliche Basis ihrer Moraldoktrin gemacht haben, mit Recht
vorwerfen konnen, dafd sie die Gesellschaft auflosen« (ebd.).

Die moderne Orientierung an der Wiirde des Menschen reiche also bei
weitem nicht aus, um der arbeitsteiligen Gesellschaft ein festes moralisches
Band zu geben. Dennoch mache der entstehende »Kult des Individuums«
(ebd., 478) deutlich, dass die Moral der hocharbeitsteiligen Gesellschaft im
Vergleich zum religiésen Kollektivbewusstsein fritherer Zeiten »durch etwas
Menschlicheres und daher Rationaleres charakterisiert« (ebd.) sei. Er wolle
namlich »aus uns keine Diener idealer Midchte« machen und auch nicht »jede
freie Uberpriifung ersticken« (ebd.). Er ziele vielmehr darauf, »unsere Nichs-
ten zu lieben und gerecht zu sein, unsere Aufgabe gut zu erfiillen, darauf hin-
zuwirken, daf jeder in die Funktion berufen wird, die ihm am besten liegt,
und dafd er den gerechten Lohn fiir seine Mithe bekommt« (ebd.). In diesem
Sinne existiere heute, wie Durkheim in seinem Arbeitsteilungsbuch resiimier-
te, »im gesunden Bewuf3tsein eines jeden einzelnen das sehr lebhafte Gefiihl
des Respekts fiir die menschliche Wiirde« — und dies sei der Grund, »war-
um wir, nach der Kantschen Formel, die menschliche Personlichkeit iiberall
respektieren miissen, wo man sie antrifft, d.h. bei uns wie bei unseresglei-
chen« (ebd., 470).

Die Dreyfus-Affare und der Kult des Individuums

War das Motiv vom Kult des Individuums im Arbeitsteilungsbuch noch nega-
tiv gefasst und als Gefahr fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt wahrge-



5. Relative und progressive Autonomie

nommen worden, so sollte Durkheim diese Einschitzung wenige Jahre spiter
— im Kontext der Dreyfus-Affire — grundlegend revidieren (vgl. Grof3e Kracht
2014, 224-229). Der 6ffentliche Streit um den 1894 zu Unrecht wegen angebli-
cher Spionage fiir das Deutsche Reich verurteilten und auf die Teufelsinsel vor
Franzosisch-Guayana verbannten jiidisch-elsissischen Artillerie-Hauptmann
Alfred Dreyfus hatte die Dritte Republik seit den spiten 1890er-Jahren zu-
nehmend erschiittert und zutiefst gespalten. Der Konflikt eskalierte, als Emi-
le Zola, der berithmteste franzésische Schriftsteller der Zeit, im Januar 1898
einen 34-seitigen 6ffentlichen Protestbrief an den franzésischen Staatsprisi-
denten schickte, in dem er die skandalésen Hintergriinde der Verurteilung of-
fenlegte und im Namen der Menschenrechte Gerechtigkeit fiir Alfred Dreyfus
einforderte. In anschliefienden Prozess wegen Beleidigung der Ehre des Pa-
riser Militirgouverneurs wurde er zu einer einjihrigen Gefingnisstrafe ver-
urteilt und verliefy darauthin das Land. Als schlieflich im September ein Ma-
jor des Nachrichtendienstes wegen Dokumentenfilschung angeklagt wurde
und sich in der Zelle mit einem Rasiermesser das Leben nahm, erreichte
die Dreyfus-Affire, die erst im Juli 1906 mit der vollstindigen Rehabilitie-
rung des Hauptmanns endete, ihren politischen Héhepunkt; mit einer enor-
men offentlichen Erregung, mit unzihligen Pressekommentaren, Versamm-
lungen und Stellungnahmen, mit zahlreichen hitzigen Verleumdungskampa-
gnen, mit breiter Hass- und Hetzpropaganda bis hin zu militanten Krawallen
und Schligereien auf der Strafle.

Auch Emile Durkheim griff mit einem eigenen Aufsatz, der im Juli 1898 in
der linksrepublikanischen Revue bleue erschien, in diesen Streit ein und schlug
sich mit Verve auf die Seite derer, denen »die Rechte des Individuums unan-
tastbar erscheinen« (Durkheim 1986, 54). Diese publizistische Intervention
war fiir Durkheim ungewohnlich, denn grundsitzlich wollte er sich als ein
distanzierter, allein der Wissenschaft verpflichteter Forscher verstehen, der
sich aus den schwankenden Aufgeregtheiten des politischen Alltags heraus-
hilt; ein Selbstverstindnis, von dem er nur zweimal in seinem Leben abwich:
in der Dreyfus-Affire und wihrend des Ersten Weltkriegs.”

2 So veroffentlichte Durkheim, der sich in der Kriegszeit in zahllosen Komitees und In-
itiativen engagierte, im Jahr 1915 zum einen eine zugleich auch in deutscher Sprache
erschienene Schrift tiber den»krankhaften Charakter«der deutschen, zwischen Obrig-
keitsstaatlichkeit und Militarismus changierenden Mentalitat (Durkheim 1995€). Zum
anderen erschien in diesem Jahr, ebenfalls in beiden Sprachen, eine gemeinsam mit
dem Historiker Ernest Denis verfasste Schrift zur Kriegsschuldfrage (Durkheim/De-
nis 1915). Durkheims politisch-publizistisches Engagement diirfte damit zusammen-

9



120

»Solidaritat zuerst«

Die Unterstiitzer des verbannten Hauptmanns Dreyfus hatten sich in der
Ligue des droits de 'homme et du citoyen organisiert. Sie forderten eine Neuauf-
nahme des Prozesses und sahen sich vehementen Angriffen aus Militir und
Politik, aus Adel und Klerus ausgesetzt, fur die die Autoritit der franzdsi-
schen Nation allemal héher stand als vermeintliche Menschenrechtsverlet-
zungen an einem einzelnen jidischen Armeeangehorigen. Die sogenannten
Antidreyfusards schiirten antisemitische, klerikale und nationalistische Stim-
mungslagen, um die Ehre und das Ansehen der Nation und ihres Militirs
zu verteidigen und eine Rehabilitation Dreyfus’ zu verhindern. Sie schlos-
sen sich im Dezember 1898 in der Ligue de la patrie frangaise zusammen, um
nicht zuletzt den >zersetzenden Individualismus«< zu verurteilen, durch den
sie die Einheit der franzoésischen Nation bis in ihre Fundamente bedroht sa-
hen. In diesem Sinne hatte der katholische Publizistik Ferdinand Brunetiére,
der spiter zu den ersten Mitgliedern der Vaterlandsliga gehoren sollte, den
modernen Individualismus schon im Marz 1898 in einem bissigen Artikel in
der von ihm herausgegebenen Revue des Deux Mondes als »die grofle Krank-
heit unserer Zeit« bezeichnet, deren Folgen noch schlimmer seien als die von
Parlamentarismus, Sozialismus und Kollektivismus (Brunetiére 1898, 445).

Durch diesen Artikel veranlasst, sah sich Durkheim, der die Sektion Bor-
deaux der Menschenrechtsliga leitete, zu einer vehementen Verteidigung des
modernen Individualismus herausgefordert. Er plidierte in seinem Aufsatz
vom Juli 1898 dafiir, zwei gegenliufige Ausprigungen des Individualismus
zu unterscheiden, um den »utilitaristischen Egoismus von Spencer und den
Okonomisten«® nicht mit dem moralischen Individualismus eines Kant und
Rousseau zu verwechseln, der »mehr oder weniger gliicklich in der Erkli-
rung der Menschenrechte formuliert« worden sei und den man »gemeinhin
in unseren Schulen lehrt« (Durkheim 1986, 55). Dieser habe nimlich mit ei-
nem »egoistischen Kult des Ichs« (ebd., 56) nichts zu tun. Vielmehr artikuliere
sich im 6ffentlichen Protest gegen das Alfred Dreyfus angetane Unrecht — so
Durkheims These — der neue Kult des Individuums, das moralische Ideal der

hingen, dass man ihn gelegentlich deutscher Abstammung verdachtigte. Spater kam
dann der Schmerz iiber den Tod seines Sohnes André hinzu, der im April 1916 als >ge-
fallen< gemeldet wurde. Dieser Verlust diirfte fir den frithen Tod Durkheims mitver-
antwortlich gewesen sein.

3 Durkheim spricht hier von les économistes, also von den Okonomen. Die nur im Deut-
schen gebriuchliche kritische Zuspitzung zu»Okonomistenc, die sich in der deutschen
Ubersetzung findet, ist irrefithrend.



5. Relative und progressive Autonomie

Freiheit und Gleichheit aller, das nun auf dem Wege sei, sich zur neuen Basis-
moral der Franzosischen Republik zu entwickeln. Dieses neue Ideal, das sich
an der Heiligkeit der Person festmache, gehe — wie die klassische Formulie-
rung Durkheims lautet,

»soweit (ber die Ebene der utilitaristischen Ziele hinaus, dafl es den gewis-
senhaften Menschen, die es erreichen wollen, vorkommt, als sei es vollig
von Religiositat gepragt. Diese menschliche Person [..] wird als heilig be-
trachtet, sozusagen in der rituellen Bedeutung des Wortes. Sie hat etwas
von der transzendenten Majestat, welche die Kirchen zu allen Zeiten ihren
Gottern verleihen; man betrachtet sie so, als wire sie mit dieser mysterio-
sen Eigenschaft ausgestattet, die um die heiligen Dinge herum eine Leere
schafft, die sie dem gewdhnlichen Kontakt und dem allgemeinen Umgang
entzieht. Und genau daher kommt der Respekt, der der menschlichen Per-
son entgegengebracht wird. Wer auch immer einem Menschen nach dem
Leben trachtet, die Freiheit eines Menschen oder seine Ehre angreift, erfiillt
uns mit einem Gefithl der Abscheu, in jedem Punkt analog zu demjenigen
Geflihl, das der Glaubige zeigt, der sein Idol profanisiert sieht. Eine solche
Moral ist also [..] eine Religion, in der der Mensch zugleich Glaubiger und
Cott ist.« (Ebd., 56f.)

Hatte Durkheim im Arbeitsteilungsbuch noch bedauert, dass der Kult des
Individuums kein soziales Band stiften kénne, so feierte er nun gerade den
individualistischen Kern dieses Kults und zeichnete ihn in besonderer Weise
aus. Diese neue Religion sei zutiefst

»individualistisch, da ja ihr Gegenstand der Mensch und der Mensch seiner
Definition nach ein Individuum ist. Mehr noch: es gibt kein System, in dem
der Individualismus unbeugsamer wire. Nirgendwo werden die Rechte des
Individuums mit grofierem Nachdruck bekraftigt, denn hier wird das Indi-
viduum in den Stand der sakrosankten, unantastbaren Dinge erhoben. Nir-
gendwo wird es eifersiichtiger geschiitzt gegen Ubergriffe von auften, woher
sie auch kommen.« (Ebd., 57)

Und diese Religion der Menschheit habe, so Durkheim, »alles, was nétig ist,
um zu ihren Gliubigen in einem nicht minder imperativen Ton zu sprechen
wie die Religionen, die sie ersetzt« (ebd., 59).

Der Kult des Individuums ziele dabei, so Durkheim, auf die »Glorifizie-
rung nicht des Ichs, sondern des Individuums im allgemeinen. Seine Triebfe-
der ist nicht der Egoismus, sondern die Sympathie fiir alles, was Mensch ist,

121



122

»Solidaritat zuerst«

ein groReres Mitleid fir alle Schmerzen, fiur alle menschlichen Tragédien,
ein heftigeres Verlangen, sie zu bekimpfen und sie zu mildern, ein gréferer
Durst nach Gerechtigkeit« (ebd., 60). Dieser Kult kenne »als oberstes Dog-
ma die Autonomie der Vernunft und als obersten Ritus die freie Priifungc;
dennoch fithre er keineswegs in die »intellektuelle und moralische Anarchie«
(ebd.). Im arbeitsteiligen Differenzierungsprozess moderner Gesellschaften
werden die Individuen nimlich, so Durkheim, schon bald »nichts Gemeinsa-
mes mehr haben [...] auRer ihrer Eigenschaft als Mensch« — und die kollekti-
ven Gefiihle, die diese Eigenschaft in den modernen Gesellschaften erwecke,
seien dann noch »die einzigen, die sich annihernd in allen Herzen wieder-
finden« (ebd., 63). Von daher sei in Zukunft — dies war zumindest Durkheims
im Kontext der Dreyfus-Affire aufkeimende Hoffnung — ein unaufhaltsamer
Siegeszug dieses Individualititskultes zu erwarten, »denn um dessen Auf-
schwung anzuhalten, miifite man die Menschen daran hindern, sich zuneh-
mend voneinander zu differenzieren« (ebd., 63f.).

In der moralischen Empérung, die das Alfred Dreyfus angetane Unrecht
in linksrepublikanischen Kreisen des gebildeten Biirgertums in Paris und ei-
nigen weiteren Grofdstidten ausloste — viel mehr war es wohl nicht; die Ge-
genreaktionen waren jedenfalls landesweit wesentlich intensiver und fanden
in der franzosischen Bevolkerung deutlich grofRere Resonanz (vgl. Waechter
2019, 101f.) —, sah Durkheim also den Glutkern eines neuartigen, das Herz
und die Gefithle der Menschen erobernden religiosen Kultes, der das Motiv
der Heiligkeit der Person mit starken Ehrfurchtsgefiihlen ausstattete. Und
er verband damit die Erwartung, dieser neue Kult konne eines Tages viel-
leicht ganz Frankreich mit starken moralisch-emotionalen Verpflichtungsbe-
reitschaften unter das Banner von Freiheit und Gleichheit zusammenfiihren.
Schlief3lich sei Frankreich, wie er feierlich erklirte, das einzige Land, »in dem
die Sache des Individuums wirklich Sache der Nation ist, [...] denn es gibt kein
anderes, das sein Schicksal so eng mit dem Schicksal dieser Ideen verkniipft
hat« (ebd., 65f.).

Uneingeldste Hoffnungen und ein »Wind der Traurigkeit«

Mit dieser religionssoziologischen Interpretation der wachsenden Achtsam-
keit moderner Gesellschaften gegeniiber individuellen Menschenrechtsverlet-
zungen hat Durkheim méglicherweise eine aussichtsreiche Fihrte aufgenom-
men. Es sprechen nimlich viele Argumente dafiir, dass das Bekenntnis zur



5. Relative und progressive Autonomie

Unantastbarkeit der Menschenwiirde in der Tat weniger in abstrakten Ein-
sichten rationalistischer Aufklirungsphilosophie als in konkreten Unrechts-
erfahrungen griindet. Ob moderne Gesellschaften aber tatsichlich in der Lage
sind, die ambitionierten Anforderungen an eine solche Integrationsreligion
— sie muss ja schlieflich so gegenliufige Gehalte wie >transzendente Majes-
tit, >freie Priifung« und >Autonomie der Vernunft« gleichermaflen befeuern
— dauerhaft und stabil zu erfilllen, ist in hohem Maf3e fraglich. Im 19. und
20. Jahrhundert waren zwar intensive 6ffentliche Erregungspotenziale grof3-
formatig inszenierter faschistischer und stalinistischer Nationalreligionen zu
beobachten; hier wurde dem >Glauben an die Menschenwiirde« aber bekannt-
lich keinerlei Ehrfurcht, sondern nur Hohn und Spott entgegengebracht. Ver-
gleichbare kollektive Rituale eines intensiv erlebten Individualititskultes mit
seinen Dogmen von der >Autonomie der Vernunft< haben sich dagegen nicht
entwickelt; und man kann sich in der Tat fragen, wie sie iberhaupt mog-
lich sein sollten. Auch Durkheim selbst scheint von seiner Intuition aus dem
Jahr 1898 spiter wieder abgeriickt zu sein. Zumindest hat er das Motiv vom
Kult des Individuums in seinen spiteren Schriften kaum noch aufgegriffen.
Die Aporie, dass dieser Kult zwar ohne »Symbole und Riten im eigentlichen
Sinne, Tempel und Priester« auskommen kénne, sehr wohl aber auf »kollek-
tiven Praktiken von besonderer Autoritit« aufruhen miisse (Durkheim 1986,
62), konnte er jedenfalls nicht auflésen. Und auch die Dreyfus-Affire selbst ist
im historischen Riickblick wohl eher als Beginn der Formierung eines moder-
nen, antisemitisch und xenophob aufgeladenen franzésischen Nationalismus
denn als Beginn einer nachhaltigen universalistischen Menschheitsreligion
zu bewerten.

Wie auch immer: Mit der These vom Kult des Individuums zielte Durk-
heim auf einen nicht philosophisch, sondern soziologisch gefassten Zugang
zum Motiv der Unantastbarkeit der Menschenwiirde. Damit verband er die
Hoffnung, diese Basisiiberzeugung der politischen Moderne auf eine wesent-
lich breitere Grundlage stellen zu konnen als die einzig mit den Kategorien
einer immer schon existierenden Vernunftnatur des Menschen argumentie-
renden Moralphilosophen des 18. Jahrhunderts. Die »Wiirde des Individu-
ums« (ebd., 59) ruhte fiir ihn also einzig auf der moralsoziologischen Ent-
wicklungsdynamik der Gesellschaft, nicht aber auf wie auch immer gearte-
ten philosophischen Einsichten einer im Individuum angelegten Vernunft.
Sie werde in diesem Sinne hervorgebracht von der arbeitsteiligen Gesellschaft
selbst, denn in einer Gesellschaft, in der, wie Durkheim pointiert formulierte,
»jeder Kopf auf einen anderen Punkt des Horizonts gerichtet« sei, hitten die

123



124

»Solidaritat zuerst«

Individuen am Ende nichts Gemeinsames mehr »aufler ihrer Eigenschaft als
Mensch, aufier den fiir die menschliche Person im allgemeinen konstitutiven
Merkmalen« (ebd., 63). Dann bleibe »nichts mehr iibrig, was die Menschen ge-
meinsam lieben und ehren kénnen, abgesehen vom Menschen selbst«; dann
blieben nur noch jene sozialen Gefiihle, die sich in der »Idee der menschli-
chen Person« artikulieren, »deren rationaler Ausdruck die individualistische
Moral ist« (ebd.). Und so konnte Durkheim in der Zeit der Dreyfus-Affire als
Fazit seiner Uberlegungen erkliren: »Der Individualismus bedeutet nicht nur
keine Anarchie, sondern stellt fortan das einzige Glaubenssystem dar, das die
moralische Einheit des Landes sicherstellen kann.« (Ebd., 62)

Durkheim verteidigte in diesem Zusammenhang explizit auch den »Li-
beralismus des 18. Jahrhunderts« (ebd., 57). Dieser sei nimlich »nicht ein-
fach eine Kabinettstheorie, eine philosophische Konstruktion«; vielmehr sei
er »eingeflossen in die Fakten, er hat unsere Institutionen und unsere Sitten
durchdrungen, er ist mit unserem ganzen Leben verwoben« (ebd.). Allerdings
miisse man ihn auf unsere heutigen Verhiltnisse iibertragen, denn damals
sei es ihm ausschliefflich darum gegangen, »das Individuum von den poli-
tischen Fesseln zu befreien, die seine Entwicklung behinderten« (ebd., 67).
Nachdem dieses Ziel mit dem Durchbruch zur Republik erreicht worden sei,
habe sich aber »ein Wind der Traurigkeit und Entmutigung iiber das Land«
erhoben, da man nun »nicht wufte, was man mit dieser so mithsam erwor-
benen Freiheit anfangen sollte« (ebd.). Deshalb miisse es gegenwirtig darum
gehen, »den Individualismus zu vervollstindigen, zu erweitern und zu orga-
nisieren, nicht ihn zu beschranken und zu bekimpfen« (ebd., 68). Durkheim
erklirte dabei mit Nachdruck, allerdings leider nur in einer Fufnote, dass
man in diesem Sinne »unwidersprochen Individualist sein und zugleich sa-
gen kann, dass das Individuum eher Produkt der Gesellschaft als dessen Ur-
sache ist. Und zwar deshalb, weil der Individualismus wie alle Moralen und
Religionen selbst ein gesellschaftliches Produkt ist. Das Individuum erhilt
von der Gesellschaft selbst die moralischen Anschauungen, die es heiligen«
(ebd., 70; Anm. 4). In diesem Zusammenhang formulierte Durkheim trotz
seiner inhaltlichen Sympathien mit dem menschenrechtlichen Individualis-
mus aber zugleich eine denkbar scharfe Kritik an Kant und Rousseau, die
in seinen spiteren Schriften hiufiger auftauchen sollte, indem er lakonisch
erginzte: »Das ist es, was Kant und Rousseau nicht verstanden haben. Sie
haben ihre individualistische Moral nicht aus der Gesellschaft, sondern aus
dem Begriff des isolierten Individuums ableiten wollen. Das Unterfangen war

undurchfithrbar.« (Ebd.)



5. Relative und progressive Autonomie

Moralische Autonomie als Produkt der Gesellschaft

Die moralsoziologische Auseinandersetzung mit den philosophischen Mora-
listen des 18. Jahrhunderts sollte Durkheim auch in spiteren Jahren fortfith-
ren, etwa in seiner im Studienjahr 1902/03 an der Pariser Sorbonne gehalte-
nen Vorlesung iiber die Aufgaben einer sikularen Moralerziehung (Durkheim
1984). Die Moralphilosophen gingen, so notierte er hier, von der Vorstellung
aus, »daR jeder von uns das Wesentliche der Moral in sich trigt« und dass
man nur »mit geniigender Aufmerksambkeit in sich selber forschen muf}, um
es dort mit einem Blick zu entdecken« (ebd., 76). »Man nahm an, daf} es ei-
ne menschliche Natur gibt, deren Formen und Eigenschaften ein fiir allemal
bestimmbar wiren.« (Ebd., 38; Herv. i.0.) Dementsprechend miisse sich die
Pidagogik nur fragen, »auf welche Weise die erzieherische Tatigkeit auf die-
se derart definierte menschliche Natur zu wirken habe« (ebd., 39), damit sie
sich voll und ungehindert entfalten kann. Die autonome Persénlichkeit er-
scheine hier nicht als »ein Ergebnis der Umwelt«; vielmehr meine man, dass
sie gleichsam »aus dem Nichts geboren ist, daf? sie seit Ewigkeit existiert, un-
geteilt und unteilbar, ein wahres psychisches Atom, das uns, man weif3 nicht
wie, in den Korper gefallen ist« (ebd., 154).

Fiir Kant etwa sei die moralische Autonomie in diesem Sinne allein »das
Werk des verniinftigen Willens« (ebd., 155f.). Dabei werde aber ignoriert, dass
unsere Vernunft »keine transzendente Fihigkeit« darstelle; sie sei vielmehr
»ein Teil der Welt und folglich steht sie unter dem Gesetz der Welt« (ebd.
156). Fiir die Idee der Autonomie der Person gelte deshalb, so Durkheim, dass
wir sie »nicht fertig von der Natur bekommen« oder sie »bei der Geburt unter
unseren Grundeigenschaften vorfinden« (ebd., 163). Denn allein die Tatsache,
dass wir im Blick auf die Anforderungen einer echten moralischen Autono-
mie immer anspruchsvoller werden, dass wir im Vergleich zu fritheren Zei-
ten immer stirker nach Freiheit und Selbstbestimmung streben, beweise be-
reits, dass es sich bei diesem Phinomen nicht »um eine immer gleich wahre
Moglichkeit einer ganz abstrakten Wahrheit handelt, sondern um etwas, das
wichst, das stindig wird, das sich in der Geschichte entwickelt« (ebd., 159).
In diesem Sinne sei die Autonomie, wie Durkheim betonte, ideal und real zu-
gleich, »denn das Ideal, das sie uns vorschligt, liegt nicht aufierhalb der Zeit
und des Raumes; es nimmt an der Wirklichkeit teil, es ist ein Teil von ihr und
belebt diesen konkreten und lebenden Korper, den wir sehen und den wir so-
zusagen berithren, an dessen Leben wir selbst beteiligt sind: die Gesellschaft«

(ebd., 167£).

125



126

»Solidaritat zuerst«

Damit sich eine individuelle Autonomie des Menschen entwickeln kann,
miissen wir uns Durkheim zufolge also »in méglichst enge Beziehung mit
der Urquelle des geistigen und moralischen Lebens setzen« (ebd., 122). Und
diese Quelle »liegt nicht in uns; sie liegt in der Gesellschaft. Die Gesellschaft
erzeugt und bewahrt jene Reichtiimer der Zivilisation, ohne die der Mensch
auf den Stand der Tiere zuriickfiele.« (Ebd.) Deshalb miissten wir uns dem
Einfluss der Gesellschaft méglichst weit 6ffnen und uns nicht »eifersiichtig
auf uns selbst zuriickziehen, um unsere Autonomie zu verteidigen« (ebd.).
Insofern gelte, wie Durkheim im Einklang mit den Solidaristen seiner Zeit
hier nachdriicklich betonte: »Der Antagonismus zwischen dem Individuum
und der Gesellschaft, den so viele Theoretiker leichtfertig angenommen ha-
ben, besteht also gar nicht«, denn so, »wie sich unser physischer Organismus
mit Nahrungsmitteln ernghrt, die er sich von auflen holt, so nahrt sich unser
geistiger Organismus mit Ideen, Gefithlen und Praktiken, die uns von der Ge-
sellschaft kommen. Von ihr haben wir den gréiten Teil unser selbst.« (Ebd.,
121)

Die politischen und moralischen Vorstellungen der Moralisten seien da-
gegen, so Durkheim, »wesentlich atomistisch« (ebd., 293). Fiir Rousseau et-
wa, »den man als den tiberragenden Theoretiker dieser Zeit ansehen kann,
gibt es nichts Wirkliches in der Gesellschaft als das Individuumc« (ebd.). Fir
ihn sei »die soziale Ordnung nicht das Ergebnis einer historischen Evoluti-
on«, sondern »ein Akt individueller Willensiufierungen, die untereinander
durch einen Kontrakt verbunden sind«, wobei die Individuen fiir die Entste-
hung und den Bestand dieser Ordnung »nur ihrer selbst bewuf3t und in ihren
Entschliissen fest« sein miissten (ebd.). Heute aber beginne man zu lernen,
dass die Gesellschaft keineswegs ein willentliches Produkt der Individuen und
ihrer Entscheidungen sei; dass sie, »obwohl sie nur von Individuen gebildet
wird, trotzdem eine eigene Wirklichkeit ist« (ebd., 295). Fiir Durkheim war sie
nimlich wie fiir die Solidaristen »das Ergebnis von unzihligen Kriften — un-
sere ist dabei nur ein winziges Teilchen — von Kriften, die sich nach Gesetzen
und Formen verbinden, die wir nicht kennen, die wir schon gar nicht gewollt
und vorbereitet haben; im iibrigen erhalten wir sie zum gréten Teil bereits
fertig von der Vergangenheit« (ebd., 164). In diesem Sinne sei die Gesellschaft
anzusehen als »die Quelle jenes intellektuellen und moralischen Lebens, an
dem wir unsere Mentalitit und unsere Moralitit speisen« (ebd., 136). Sie sei
»die Bewahrerin aller dieser Reichtiimer der Zivilisation« (ebd.), die sie von
Zeitalter zu Zeitalter, von Generation zu Generation anhiufe und an ihre In-
dividuen weitergebe.



5. Relative und progressive Autonomie

Wenn man also zu einem angemessenes Verstindnis von Individuum und
Gesellschaft, von individueller Autonomie einerseits und historisch-sozialer
Einbindung andererseits gelangen wolle, dann miisse man, so forderte Durk-
heim hier energisch, das fiir die Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
so prigende »simplistische Joch abschiitteln«, den sozialwissenschaftlichen
Blick auf Geschichte und Gesellschaft richten und dem seit den Zeiten des
cartesianischen Denkens des 17. Jahrhunderts in der Philosophie vorherr-
schenden »Glaubensbekenntnis an die abstrakte Vernunft, an die verniinf-
telnde Vernunft«, eine finale Absage erteilen (ebd., 295). Denn ob wir wollen
oder nicht: Wir sind nun einmal, wie Durkheim gegen den Voluntarismus
der Aufklirungsphilosophie betonte, »viel eher passiv als aktiv. Wir werden
viel mehr gehandelt als wir selber handeln« (ebd.,153). Und »wenn unser Ge-
wissen spricht, spricht die Gesellschaft in uns« (ebd., 138). Heute verlange
die moderne Gesellschaft von ihren Individuen aber stirker als je zuvor »eine
wirkliche und wahre Autonomie« (ebd., 159). Wenn diese aber keine immer
schon mit der Natur des Menschen an sich gegebene Instanz sein kénne, dann
miisse man festhalten: »Wir machen sie uns selbst, in dem Maf}, wie wir die
Dinge nach und nach besser begreifen.« (ebd., 163) Durkheim bezeichnete sie
deshalb als eine »progressive Autonomie« (ebd., 159), die vom sozialen Evo-
lutionsprozess hervorgebracht werde und in den modernen Gesellschaften
bestindig zunehme.

Relative und progressive Autonomie zugleich

Auch wenn der Siegeszug der modernen »progressiven Autonomie« im
Kern nicht von den durch Bildung und Aufklirung bewusst gewordenen
Vernunftbegabungen der Individuen, sondern von den historisch-sozialen
Differenzierungsprozessen der gesellschaftlichen Entwicklungsdynamik
gespeist werde, so bedeute dies keineswegs, dass die modernen Individuen
diesen Prozessen nur ohnmichtig zusehen konnten, dass sie nur ihre macht-
und willenlosen Funktionen seien. Fiir Durkheim galt vielmehr, dass die
Mitglieder der modernen Gesellschaft durch die Erkenntnisse der Moral-
und Sozialwissenschaften eine neue und eigenstindige Handlungsmacht
gewinnen. Denn »nur wenn wir in einem gewissen Maf} das Ergebnis der
Dinge sind, kénnen wir uns durch die Wissenschaft sowohl der Dinge, die
auf uns wirken, als auch der Wirkung selbst bewufdt werden. Und damit
werden wir wieder unsere Herren.« (Durkheim 1984, 164) Von daher gelte:

127



128

»Solidaritat zuerst«

»Wir konnen die Moralwelt nur so erobern, wie wir die physische Welt er-
obern: indem wir die Moraldinge wissenschaftlich erforschen.« (Ebd.) Auch
wenn Durkheim sich gerne als Protagonist reiner Wissenschaftlichkeit insze-
nierte und bis auf wenige Ausnahmen Abstand hielt zu den heftig tobenden
politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten der Dritten Republik,
so ist doch uniibersehbar, wie sehr er sich als Sozialwissenschaftler um die
Grundlegung eines modernen freiheitlichen Personenkonzepts bemithte.
Er wollte der Franzésischen Republik Argumente an die Hand geben, mit
denen sie ihren ideologischen Gegnern aus den antirepublikanischen Mi-
lieus »auf wissenschaftlicher Grundlage« entgegentreten konnte. Und diese
Grundlegung durfte natiirlich nicht einfach philosophisch-abstrakter Art
sein; sie musste im Rahmen der szientistischen Wissenschaftsgliubigkeit
ihrer Zeit soziologisch und konkret sein, wenn es ihr gelingen sollte, den seit
Jahrzehnten anhingenden ideologischen Grundsatzstreit zwischen Republik
und Restauration endgiiltig zu iiberwinden.

Die solidaristische Ausgangsiiberzeugung vom sgleichzeitigen Wachstum
des individuellen und des sozialen Lebens<, wie sie von Fouillée und Durkheim
— einmal sozialphilosophisch und einmal soziologisch, beide Male aber auf
einem postliberalen Theorieniveau — entfaltet wurde,* fillt den normativen
Errungenschaften des freiheitsrechtlichen Denkens also keineswegs in den
Riicken. Vielmehr macht sie deutlich, wie sehr dieses Leitbild nicht einfach
ein philosophisches Kunstprodukt ist, sondern seine historische Entstehung,
seine moralische Motivationskraft und seine hohen sozialen Verpflichtungs-
potenziale spezifischen Entwicklungstendenzen der modernen Gesellschaft
selbst verdankt. Es kann deshalb fiir Durkheim auch nicht einfach aufgekiin-
digt und tiberwunden werden, schon gar nicht im Namen der Gesellschaft
und ihrer den Individuen vermeintlich itbergeordneten Sinn- und Zweckbe-
stimmungen, wie dies von konservativ-reaktioniren Kreisen in immer wieder
neuen Anliufen versucht wurde. Vielmehr sei festzuhalten, dass die Idee der
individuellen Einzelpersénlichkeit, die in den modernen Gesellschaften stin-
dig wichst und »fiir die Person eine immer grofiere Autonomie fordertc, kei-
neswegs als »irgendein Ergebnis einer Wahnvorstellung des 6ffentlichen Be-

4 Es hat offensichtlich keine persénlichen Kontakte zwischen Durkheim und den Soli-
daristen gegeben. Zwar wird Fouillée in Durkheims Arbeitsteilungsbuch mehrfach zi-
tiert; liber personliche Bekanntschaften Durkheims mit Fouillée, Bourgeois oder Gide
istaber nichts bekannt. Und auch an den solidaristischen Kongressen derJahrhundert-
wende scheint Durkheim nicht teilgenommen zu haben.



5. Relative und progressive Autonomie

wufltseins«, als Produkt fehlgeleiteter und irgendwie aus dem Gleichgewicht
geratener Literaten und Philosophen abgetan werden kénne (ebd., 154). Sie
sei vielmehr, wie Durkheim immer wieder hervorhob, »selbst eine Tatsache,
und statt sie abzuleugnen und ihr die Daseinsberechtigung abzusprechen,
mufd man sie, da sie existiert, erkliren« (ebd., 154f.).

Wenn die modernen Gesellschaften ihren Individuen also hohe Grade an
individueller Autonomie und personlichen Rechten einriumen, dann liege
dies nicht am abstrakten Begriff des Individuums, sondern — wie Durkheim
in seiner Vorlesungsreihe zur Soziologie der Moral ausfiihrte — an der Art und
Weise, wie sich die Gesellschaft zum Individuum verhilt: »Wenn der einzel-
ne mehr oder weniger Rechte hat, wenn er bestimmte Rechte besitzt und be-
stimmte andere nicht, so nicht, weil er in einer bestimmten Weise beschaffen
ist, sondern weil die Gesellschaft ihm einen bestimmten Wert zumifSt, weil
sie dem, was den einzelnen betrifft, einen mehr oder weniger hohen Wert
beilegt.« (Durkheim 1999, 98) Von daher konne es »eine absolute Autonomie
[...] nicht geben« (ebd., 100). Stattdessen sei festzuhalten: »Die Person ist Teil
der physikalischen und sozialen Umwelt, sie ist engstens darin gebunden;
deshalb kann sie nur eine relative Autonomie besitzen.« (Ebd.) Diese relative
Autonomie sei aber zugleich eine progressive Autonomie, da die Rechte des
Individuums »in stindiger Entwicklung begriffen« seien, denn »was gestern
noch als Luxus erschien, ist morgen schon ein streng zu beachtendes Recht«
(ebd.). Schlieflich habe es, wie Durkheim anmerkte, frither Zeiten gegeben,
in denen materielle Knechtschaft moralisch durchaus akzeptabel war. Heute
dagegen frage man sich: »Kann man von einem Menschen, der nichts zum
Leben hat, sagen, er sei autonom; er sei Herr seines Handelns? Welche Ab-
hingigkeiten sind legitim, und welche sind illegitim? Auf diese Fragen lif3t
sich keine Antwort geben, die fiir alle Zeiten giiltig wire.« (Ebd.)

Die Quintessenz seiner Uberlegungen zur Idee der autonomen Einzelper-
sonlichkeit hat Durkheim dann im Jahr 1906 noch einmal knapp reformuliert,
als er im Blick auf den »moralischen Individualismus« programmatisch fest-
hielt:

»Er ist die Art und Weise, in der die Gesellschaft den Menschen denkt, die
nach aufen projizierte und objektivierte Hochachtung, die sie ihm gegen-
wartig entgegenbringt. So besteht zwischen Gesellschaft und Individuum
keineswegs ein Antagonismus, wie so oft behauptet wurde; der moralische
Individualismus istin Wahrheit das Werk der Gesellschaft. Sie ist es, die den

129



130 »Solidaritat zuerst«

Menschen zu einem Gott erhoben hat, dessen Dienerin sie geworden ist.«
(Durkheim 1976, 113)



