4. »Solidaritat zuerst«.
Programm und Profil des Solidarismus

Das Stichwort >Solidarismus« sucht man in den Handbiichern der politischen
Ideengeschichte zumeist vergebens. Auch in Darstellungen zur neueren Ge-
schichte Frankreichs spielt es nur eine geringe Rolle. Dabei pragte der repu-
blikanische solidarisme das politisch-moralische Selbstverstindnis der fran-
zdsischen Nation insbesondere in den eineinhalb Jahrzehnten vor dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs in zentraler Weise. Der Solidarismus fungierte in
dieser Zeit gleichsam als »offizielle Sozialphilosophie der Dritten Republik«
(Bouglé 1907, 1). Er wollte die republikanischen Prinzipien von Freiheit und
Gleichheit mit den sozialwissenschaftlichen Einsichten in die wachsende so-
ziale Dichte und die zunehmenden sozialen Solidarititen sozialphilosophisch
versohnen und die alte Revolutionsdevise von Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit durch das neue Motto >Solidaritit zuerst« ersetzen. Dabei ging es
ihm vor allem um den Ausbau des liberalen Rechtsstaates zu einem demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Denn angesichts der sozialen Probleme der Zeit
wollte er der Dritten Republik auf der Grundlage der sozialen Solidaritit ei-
nen Dritten Weg jenseits des sozial unsensiblen orthodoxen Wirtschaftslibe-
ralismus und des als umstiirzlerisch geftirchteten marxistischen Sozialismus
er6ffnen.

Léon Bourgeois und der Linksrepublikanismus

Nach der blutigen Niederschlagung der Pariser Kommune stand die 1870 ge-
griindete Troisiéme République frangaise zunichst unter der Vorherrschaft mon-
archistischer Kreise, bevor mit dem Wahlsieg der gemifigten Republikaner
im Jahr 1877 die Zeit der sogenannten opportunistischen Republik begann
(vgl. Winkler 2009, 906-913). Die liberale Republik, die vor allem von stid-



84

»Solidaritat zuerst«

tischen kleinbiirgerlichen Schichten getragen wurde, orientierte sich an den
Leitprinzipien von Freiheit und Gleichheit, von Fortschritt und Wissenschaft.
Sie erhob den Laizismus und die >eine und unteilbare« franzésische Nation
zu ihren zentralen Werten. Ihre Fiithrer, vor allem Léon Gambetta und Jules
Ferry, bemithten sich dabei um Kompromisse mit den antirepublikanischen
Kriften der Nation. So behielten Adel und Grofbiirgertum ihre bisherigen
Schliisselpositionen in der Wirtschaft und im Militir bei; und auch die tradi-
tionell katholisch-konservative Landbevélkerung — Frankreich war zu dieser
Zeit nur wenig industrialisiert — versuchte man im Namen der Nation fir die
Republik zu gewinnen. Gegeniiber der sozialen Frage und der entstehenden
Arbeiterbewegung verhielt man sich dagegen weitgehend indifferent.

Im Rahmen der Dreyfus-Affire, die Ende der 1890er-Jahre ihren Hohe-
punkt erlebte, kam es dann jedoch zu einer veritablen Spaltung zwischen den
gemifigten liberalen und den sogenannten radikalen Republikanern. Denn
wihrend sich breite Teile der liberalen Anhinger der Republik zu den Anti-
dreyfusards bekannten und mit konservativen Monarchisten und Bonapartis-
ten zu paktieren begannen, schlugen sich die radikalen Republikaner im Na-
men von Freiheit und Gleichheit auf die Seite des zu Unrecht verurteilten jidi-
schen Armeehauptmanns Alfred Dreyfus, sodass die Bruchlinien der Republik
fortan zwischen eher rechten und eher linken Republikanern, zwischen op-
portunistischer und radikaler Republik verliefen. Die Linksrepublikaner soll-
ten dann im Juni 1901 den parti républicain, radical et radical-socialiste gritnden
und sich in dieser politischen Vereinigung landesweit mit eigenen Wahlkomi-
tees, Vereinen und Zeitschriften organisieren. Nach ihrem Wahlsieg im Jahr
1902 stellten die im kleinbiirgerlichen Milieu beheimateten, sich vor allem
aus Rechtsanwilten, Journalisten, Arzten, Ingenieuren und Professoren re-
krutierenden >Radikalsozialisten« bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs die
politischen Mehrheiten der Dritten Republik; das Adjektiv socialiste meinte
hier freilich nicht revolutioniren Umsturz, sondern vor allem »Fiirsorge fiir
die kleinen Leute in der Tradition der Jakobiner« (ebd., 1082). Die Radikalso-
zialisten betrieben eine konsequent laizistische Schul- und Bildungspolitik,
entwickelten aber auch breite sozialpolitische Reformperspektiven, zu deren
Finanzierung — gegen »das sakrosankte Prinzip der Steuerproportionalitit«
(Piketty 2020, 189) — vor allem eine progressive Besteuerung von Erbschaf-
ten dienen sollte. Das republikanische Frankreich, das vermeintliche »Land
der skleinen Eigentiimer«, von dem man dachte, dass es »auf ewig durch
die Franzosische Revolution egalitir geworden sei« (ebd., 185), kennzeichne-
te sich in der Zeit der Belle Epoque vor dem Krieg nimlich — wie Thomas Piketty



4. Programm und Profil des Solidarismus

und sein Forscherteam durch ihre Recherche in verschiedenen Erbschaftsar-
chiven jiingst nachweisen konnten — durch enorme und tendenziell zuneh-
mende soziale Ungleichheiten. Und dabei war gerade Paris die »Hauptstadt
der Ungleichheit« (ebd., 176), »in der 70 % der Bevdlkerung ohne Eigentum
sterben und 1% der Verstorbenen 79 % des gesamten Eigentums innehabenc
(ebd., 185). Progressivsteuern auf Erbschaften wurden in Frankreich erstmals
1901 eingefiihrt und auf 2,5 % begrenzt. Eine progressive Einkommenssteuer
konnte nach heftigen Auseinandersetzungen allerdings erst 1914 durchgesetzt
werden, als es um die Finanzierung der Militirausgaben des Krieges ging.

Neben dem langjihrigen Ministerprisidenten Georges Clemenceau war
der Pariser Jurist und Politiker Léon Bourgeois (1851-1925) der wichtigste Ver-
treter der linksrepublikanischen Krifte in der Zeit der Jahrhundertwende.’
Mit seiner im Oktober 1896 erschienenen Schrift Solidarité (Bourgeois 2020,
7-54) legte er das zentrale sozialpolitische Manifest der radikalsozialistischen
Bewegung vor und verhalf damit der Sozialdoktrin des solidarisme — als sozi-
alphilosophischer Alternative zu individualisme und collectivisme — zu enormer
Prominenz. Die franzosischen Solidaristen haben sich nie zu einer geschlos-
senen Gruppierung mit einer einheitlichen Sozialtheorie formiert; es ist aber
unbestreitbar, dass das Programm und Profil, vor allem aber der politische Er-
folg dieser Reformbewegung aufs Engste mit Léon Bourgeois verbunden war.
Allerdings beschrinken sich dessen Beitrage zur solidaristischen Theoriebil-
dung neben dieser kleinen Programmschrift aus dem Jahr 1896 nahezu aus-
schlieRlich auf verschiedene Reden und Statements bei wissenschaftlichen
Konferenzen und politischen Kongressen der Jahrhundertwende.>

Bourgeois wuchs als Sohn eines jiidischen Uhrmachers in Paris im hand-
werklichen Milieu auf, dem er Zeit seines Lebens politisch verbunden blieb.
Er studierte Rechtswissenschaften und nahm freiwillig am deutsch-franzosi-
schen Krieg teil. Nach dem Studium trat er in den 6ffentlichen Verwaltungs-
dienst ein und iibernahm in mehreren franzésischen Departements Amter

1 Die folgenden Ausfiihrungen zum Solidarismus und zu Léon Bourgeois lehnen sich —
oftauch mitwértlichen Ubernahmen—sehrengan entsprechende Abschnitte in GroRRe
Kracht 2017, 221-225, 259-264 u. 268 an.

2 Hier sind neben dem Pariser Kongress zur Sozialerziehung aus dem Jahr 1900 (Bour-
geois 2008, 103-158) die Vortrage und Diskussionsbeitrige auf den drei Solidarismus-
Konferenzen der Ecole des hautes études sociales im Herbst 1901 zu nennen, die zugéng-
lich sind in dem Band Essai d’'une Philosophie de la Solidarité. Conférences et discussions.
Présidés par M.M. Léon Bourgeois et Alfred Croiset (1901-1902), 2. Aufl., Paris : Alcan 1907.
Zu weiteren Texten Bourgeois’ vgl. die Hinweise in Grofde Kracht 2017, 223f.

85



86

»Solidaritat zuerst«

als Subprifekt und Prafekt. Im Jahr 1887 wurde er Polizeiprifekt in Paris;
und ein Jahr spiter wurde er erstmals in die Abgeordnetenkammer gewihlt,
wo er sich dem linken Fliigel der Republikaner anschloss. Nach dem durch
den Panamaskandal bedingten Riickzug Clemenceaus (1893) avancierte er zur
charismatischen Leitfigur dieser Gruppierung, aus der dann im Jahr 1901 der
erwihnte parti radical hervorgehen sollte.

Im November 1895 wurde Bourgeois, der Freimaurer war, fiir ein knappes
halbes Jahr Ministerprisident der ersten rein radikal-republikanischen, von
den Reformsozialisten tolerierten Regierung der Dritten Republik. Er besetz-
te sein Kabinett nahezu vollstindig mit Freimauern und wollte u.a. ein Gesetz
zur Progressivbesteuerung von Einkommen durchbringen, das jedoch am Wi-
derstand des mehrheitlich konservativ besetzten Senats scheiterte. Daraufhin
trat er im April 1896 zum Leidwesen seiner politischen Freunde zuriick. Spi-
ter itbernahm Bourgeois weitere Ministerimter, bis hin zur Prisidentschaft
des Abgeordnetenhauses (1902-1904) und des Senats (1920-1923); unterbro-
chen nur durch den zwischenzeitlichen Riickzug aus der Politik nach dem
Tuberkulose-Tod seiner Frau und seiner Tochter im Jahr 1904. Neben seinen
politischen Amtern war Bourgeois als aktiver republikanischer Sozialrefor-
mer in zahlreichen Initiativen und Vereinigungen engagiert, etwa als Prisi-
dent der 1866 von Jean Macé gegriindeten Ligue de l'enseignement, als Leiter
der von ihm ins Leben gerufenen Parlamentskommission d’Assurance et de pré-
voyance sociales, als Gritnder der Association internationale pour la lutte contre le
chomage und weiterer dhnlicher Organisationen.

Neben den solidaristischen Kernanliegen der Bildungs- und der Sozialpo-
litik ging es Bourgeois seit den spiten 1890er-Jahren zudem um Fragen der
Kriegspravention und der internationalen Sicherheit. Diese fithrten ihn als
Leiter der franzosischen Delegationen zu den Friedenskonferenzen von Den
Haag (1899 und 1907), wo er eigene Vorstellungen zu einer europiischen Frie-
densordnung auf der Grundlage einer - iiber Woodrow Wilsons »14-Punkte-
Programmc« von 1918 deutlich hinausgehenden — Société des Nations mit dem
Recht zu international verbindlichen Schiedsspriichen vorlegte (vgl. Bour-
geois 2020, 59-95). Allerdings konnte er sich mit seinen politischen Ideen dort
kaum durchsetzen. Dennoch wurde er 1919 der erste Prasident des Vélkerbun-
des und erhielt ein Jahr spiter fiir seine langanhaltenden friedenspolitischen
Bemithungen den Friedensnobelpreis.



4. Programm und Profil des Solidarismus

Ein sozialpolitischer Siegeszug

Mit seiner frithen Programmschrift Solidarité verhalf Bourgeois dem republi-
kanischen Solidarismus zu enormer 6ffentlicher Resonanz. Dieses nur weni-
ge Monate nach seinem Amtsverzicht erschienene, ca. 50 Druckseiten um-
fassende Biichlein gilt als das zentrale Dokument der solidaristischen Bewe-
gung. Bourgeois konstatierte hier, dass in den letzten Jahren eine »neue Idee«
(Bourgeois 2020, 8) entstanden sei, die »die Resultante zweier einander lange
Zeit fremder Krifte« bilde, die sich heute »angenihert und miteinander kom-
biniert haben: die wissenschaftliche Methode und die moralische Idee« (ebd.,
10). Diese neue Gemeinsamkeit kennzeichne »das, was man mancherorts be-
reits die solidaristische Bewegung nennt« (ebd., 10f.). Fiir die im Jahr 1902
erschienene dritte Auflage erginzte Bourgeois den Text um drei Vortrige,
die er im Jahr 1900 auf einem Pariser Kongress zur Sozialerziehung gehalten
hatte. Die so entstandene Textsammlung kann als das klassische Dokument
des franzdsischen Solidarismus gelten. 1912 erschien bereits eine siebte, um
weitere Vortrige aus den Jahren 1901 bis 1909 erginzte Auflage, der bis zum
Jahr 1931 weitere, ebenfalls erginzte Auflagen folgten. Mit Solidarité waren die
von den Solidarititssoziologen entwickelten Motive der solidarité sociale in der
franzosischen Politik angekommen.

Der solidarisme war zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich om-
niprasent. Er prigte viele Botschaften der groflen Pariser Weltausstellung
des Jahres 1900 und wurde in unzihligen Ansprachen und in einer Vielzahl
von populdren Schriften landesweit propagiert. Auch diesseits des Rheins
wurde notiert, dass der Solidarismus in Frankreich nicht nur in vielfacher
Form »in Lesebiichern, Darstellungen der weltlichen Moral und populiren
Biichern iiber Sozialpolitik« (Feilbogen 1915, 69) prisentiert wurde,® sondern
auch »dem Moralunterricht in den staatlichen Schulen« als Fundament diente
und damit gleichsam zur sikularen »Staatsreligion« avancierte, »da bekannt-
lich der Moralunterricht in allen staatlichen Schulen der Republik an die Stelle
des Religionsunterrichts getreten ist« (ebd., 62). In der Tat war in dieser Zeit

3 Zunennenisthier nichtzuletzt die von Augustine Tuillerie, der spateren Ehefrau Alfred
Fouillées, unter dem Pseudonym G. Bruno im Jahr 1877 veréffentliche Kindergeschich-
te Le tour de la France par deux enfants, die bis 1914 iiber 7 Millionen Mal verkauft wurde
und als »das emblematische Schulbuch der Dritten Republik« gelten kann; vgl. dazu
Waechter 2019, 33.

87



88

»Solidaritat zuerst«

die solidarité sociale die schlechthin zentrale Referenzgrofle des sozial erwa-
chenden franzésischen Republikanismus, der sich in dieser Zeit auf den Weg
machte, die Republik zu einem modernen Wohlfahrtsstaat auszubauen.

So entstanden in der Zeit um die Jahrhundertwende zahlreiche Geset-
ze zur Sozialpolitik — vom kostenlosen Zugang zu medizinischen Leistungen
(1893) iiber die Regulierung von Arbeitsunfillen (1898), der 6ffentlichen Hy-
giene (1902), der Unterstiitzung fur Alte, Schwache, Waisenkinder und Woch-
nerinnen (1905/1906) bis hin zur Einfithrung erster Ansitze einer obligatori-
schen Rentenversicherung (1910). Alle diese Initiativen standen im Zeichen
solidaristischer Einsichten in die zunehmenden sozialen Verflechtungsphi-
nomene moderner Gesellschaften und den damit verbundenen politisch-mo-
ralischen Verpflichtungs- und Verantwortungsverhiltnissen (vgl. Ruby 1971,
62-79). Das gegen die Ausbreitung der Tuberkulose gerichtete Gesetz zum
Schutz der 6ffentlichen Gesundheit und der sozialen Hygiene aus dem Jahr
1902 — zwei Jahre spiter sollten Léon Bourgeois’ 24-jihrige Tochter Héléne
und seine 52-jihrige Ehefrau Virginie an dieser Krankheit versterben — wur-
de denn auch allgemein als Loi Léon Bourgeois bezeichnet (vgl. ebd., 77).

Auch das Gesetz zur Altersrente (April 1910), das gegen den Widerstand
konservativer, liberaler und syndikalistischer Krifte von den Linksrepublika-
nern um Léon Bourgeois und den Reformsozialisten um Jean Jaurés durch-
gesetzt werden konnte, stand im Zeichen der solidarité sociale, denn die zur
Finanzierung dieser Renten auf 6,5 % erhohten Progressivsteuern auf Erb-
schaften wurden explizit mit dem Argument der »Teilhabe der ganzen Na-
tion am Dienst der Altersrenten mithilfe der Einrichtung einer neuen und
distinkten Steuer, einer Steuer der Solidaritit« (ebd., 76; vgl. Piketty 2020,
190), legitimiert. Allerdings dominierten nach wie vor die alten Aversionen
gegen ein — etwa am deutschen Beispiel angelehntes — System staatlich ga-
rantierter sozialer Sicherheit, das den iiberlieferten Traditionen der mutuelles,
der Hilfsvereine auf Gegenseitigkeit und des selbstorganisierten Hilfskassen-
wesens, in die Quere kommen konnte. Bis heute wirkt in der vielschichti-
gen Landschaft der franzdsischen Alterssicherung denn auch nach, dass »die
franzésische Arbeiter- und Handwerkerbewegung der Inkorporierung ihrer
Organisationen in das Institutionengefiige der Republik grundsitzlich skep-
tisch gegeniiberstand und eine Ubernahme des Bismarckschen Modells der
sozialen Zwangsversicherung ablehnte« (Bode 1999, 81).

Nach dem Krieg war die solidaristische Reformstimmung allerdings auf-
gebraucht, und nach dem Tod Léon Bourgeois’ im Jahr 1925 geriet der soli-
darisme allmihlich in Vergessenheit. In der Zwischenkriegszeit konnte das



4. Programm und Profil des Solidarismus

solidaristische Solidarititsmotiv den Auf- und Ausbau der franzésischen So-
zialpolitik nicht mehr entscheidend priagen. Der parti radical, der sich mit der
Gewerkschaftsbewegung schon immer schwer getan hatte, Streikmafinah-
men ablehnte und vor allem auf Bildung, Parlamentarismus und politische
Debatte setzte, entwickelte sich nun zunehmend zu einer reinen Klientelpar-
tei des Kleinbiirgertums. Denn er hatte vor allem schwere Sympathie- und
Gefolgschaftsverluste in der Arbeiterschaft hinzunehmen, die sich nach der
Revolution in Russland zunehmend den marxistisch-syndikalistischen Krif-
ten zugewandt hatte. Und diese vermochten sich mit der sverséhnlerischens
Programmatik des solidarisme noch nie anzufreunden. So merkte etwa Geor-
ges Sorel im Jahr 1908 bissig an, dass diese »Theoretiker des sozialen Friedens«
nur darauf zielten, »die Kurse und Vortrige zu hiufen«, um auf diese Wei-
se »den revolutioniren Syndikalismus im Speichel der Herren Professoren zu
ersiufen« (Sorel 1969, 248 u. 55).

Die franzosischen Debatten um die Sozialpolitik liefen seit den 1930er-
Jahren zumeist nur noch unter der Chiffre der securité sociale; nicht zuletzt
auch deshalb, weil nun immer stirker auch die Krifte der franzésischen Rech-
ten den Solidarititsbegriftf zur Propagierung einer solidarité francaise gegen
die Bedrohungen des internationalen Judentums und des Bolschewismus in
Anspruch nahmen. Allerdings gehérte auch in der Nachkriegszeit ein posi-
tiv aufgeladener Begriff republikanischer Solidaritit zum politisch-morali-
schen Selbstverstindnis der franzésischen Nation. Ihre Sozialpolitik kommt
bis heute ohne den — im Kontext der résistance in den 1940er-Jahren formulier-
ten — Begriff einer solidarité nationale nicht aus. Dafiir stehen nicht zuletzt die
— freilich hiufig wechselnden — Bezeichnungen der franzosischen Arbeits-
und Sozialministerien, in denen dem Topos der solidarité bzw. der solidarités
bis heute eine tragende Bedeutung zukommt.

89



90

»Solidaritat zuerst«

Solidarité de fait und solidarité devoir

Wie die Vertreter des solidarisme insgesamt,* so war auch Léon Bourgeois ein
iiberzeugter Anhinger der Revolution von 1789 und ihrer Trias von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit. Allerdings war er davon iiberzeugt, dass die
politischen Leitbegriffe des spiten 18. Jahrhunderts nach iiber einhundert
Jahren historisch-politischer Lernerfahrungen einer neuen Interpretation be-
diirfen. So schrieb er im Jahr 1902:

»Gegen den Missbrauch der Macht und der Autoritit hat 1789 gesagt: Frei-
heit!, und es war nétig, es zu sagen; aber 1789 konnte nicht daran denken,
die Freiheit gegen die damals unbekannten Gefahren zu garantieren, ge-
gen die auflergewohnliche Macht akkumulierter Kapitalien, noch multipli-
ziert durch den unaufhérlichen Fortschritt der Wissenschaft. Freiheit, wie
sie die Theoretiker der reinen politischen Okonomie definieren, ist schlicht
und einfach das, was unsere Vorgianger Macht genannt haben. Sie ist das,
was einem Milliardar erlaubt, die Bedingungen der Produktion und des Ver-
kaufs eines bestimmten Objekts in einem ganzen Land in seinen Handen zu
halten, so dass jeder Konsument gezwungen ist, dessen drakonische Forde-
rungen zu erfillen. Worin besteht die Freiheit der armen Leute angesichts
dieser Freiheit, die der Chef eines Trusts beansprucht?« (Bourgeois 1907, 58)

Deshalb sei die Menschenrechtserklirung der Revolution durch eine Erkli-
rung der Menschenpflichten zu erweitern; und zwar in der Form, dass diese
devoirs das liberale Privatrecht durch ein gleichrangiges Sozialrecht — durch
eine »Theorie von der sozialen Pflicht« (Bourgeois 2020, 48) — erginzen und
vervollstindigen. Die sozialen Pflichten habe die Revolution nimlich noch
vernachlissigt. So habe sie zwar »die Freiheit und Gleichheit geregelt und
organisiert, aber sie hat die Briiderlichkeit wie ein hoheres Gefiihl betrach-
tet, das dadurch der Intervention durch positives Recht entging« (Bourgeois
2008c¢, 148). Die als solche nicht sanktionsbewehrte Idee der fraternité républi-
caine sei deshalb durch »eine neue Regel des Sozialrechts« (Bourgeois 2008a,

4 Zuden Solidaristen sind neben Bourgeois vor allem Charles Gide und Alfred Fouillée zu
rechnen. In einem weiteren Sinne lassen sich aber auch so unterschiedliche Personlich-
keiten wie Alfred Croiset, Frédéric Rauh, Emile Boutroux, Alphonse Darlu, Ferdinand
Buisson und nicht zuletzt der Jurist Léon Duguit sowie der Durkheim-Schiiler Célestin
Bouglé zu den Sympathisanten des solidarisme zahlen.



4. Programm und Profil des Solidarismus

105; Herv. 1.0.) zu ersetzen. Nur so nimlich kénne man ein rechtlich ver-
bindliches Fundament legen, das die Prinzipien individueller Freiheit und
Gleichheit wirklich fir alle Gesellschaftsmitglieder zuginglich macht. In die-
sem Sinne sei auf die soziologische Tatsache der unentrinnbaren solidarité de
fait mit einer politisch-rechtlichen solidarité devoir, d.h. der Pflicht des Staates
zu einer sozialpolitisch planvollen Intervention in die herrschenden sozialen
Verhiltnisse, zu reagieren.

Dabei machte Bourgeois aus seiner Distanz zu sozialistischen Ideen kei-
nen Hehl. Es ging ihm nicht um eine méglichst weitgehende Gleichvertei-
lung des gesellschaftlichen Reichtums. Vielmehr wollte er — deutlich starker
als die anderen Solidaristen — nicht nur politisch-praktisch, sondern auch
sozialethisch eine tragfihige Briicke zum politischen Liberalismus bauen. Zu
diesem Zweck entwickelte er eine eigenstindige vertragstheoretische Kon-
zeption sozialer Gerechtigkeit, in deren Zentrum die Ideen einer der Gesell-
schaft zuriickzuerstattenden >sozialen Schuld« (dette sociale) jedes Individu-
ums und eines von allen Gesellschaftsmitgliedern riickwirkend abzuschlie-
Benden >Quasi-Vertrags der menschlichen Assoziation« (quasi contrat d’associa-
tion humaine) stehen; ein Theoriekonzept, mit dem Bourgeois im solidaristi-
schen Diskurs Neuland betrat (vgl. Kapitel 6). Bourgeois’ ambitionierter Ver-
such, liberale und soziale Theoriemotive miteinander ins Gesprich zu brin-
gen, brachte ihm zwar viel Zustimmung, aber auch scharfe anti-solidaris-
tische Attacken ein. Von katholisch-konservativer Seite warf ihm etwa der
einflussreiche Pariser Publizist Ferdinand Brunetiére vor, dass der solidarisme
nichts anderes sei als ein schlichter Utilitarismus (vgl. Bouglé 1907, 23). Dage-
gen wurde von wirtschaftsliberaler Seite, namentlich von Vilfredo Pareto und
Yves Guyot, konstatiert, dass der solidarisme ein sozialistisches Enteignungs-
und Auspliinderungsprogramm verfolge. So hatte Pareto im Jahr 1900 im
wirtschaftsliberalen Journal des économistes geschrieben, dass die Rede von der
Solidaritit »ein Vorwand fiir Leute« sei, »die von den Friichten der Arbeit an-
derer profitieren wollen, und fiir Politiker, die das Bediirfnis empfinden, An-
hinger auf Kosten der Steuerzahler zu rekrutieren« (Pareto 1900, 173f.). Und
schon zwei Jahre zuvor hatte er in derselben Zeitschrift gegen die Schwirme-
rei fir das neue Modewort der solidarité sociale polemisiert, gegen jene »sii-
e Solidaritit, die heute allenthalben gegen die »grausame Konkurrenz« in
Stellung gebracht und als »Allheilmittel« fiir alle sozialen und politischen Pro-
bleme angerufen werde. Dagegen sei, so Pareto, schlicht festzuhalten: »Die
Theoreme der Politischen Okonomie sind noch immer jene, die wir durch die
Sozialwissenschaften mit der hochsten Gewissheit erkennen; sie zu leugnen



92

»Solidaritat zuerst«

und durch vage und nebulse ethische Konzeptionen zu ersetzen, heifit, sich
von der Realitit verabschieden zu wollen.« (Pareto 1898, 171)

Alfred Fouillée und die Anfange solidaristischer Sozialphilosophie

Léon Bourgeois wird in der Literatur oft als »Vater des Solidarismus« bezeich-
net. Dieser Titel gebithrt allerdings viel eher dem republikanischen Sozialphi-
losophen Alfred Fouillée (1838-1912), der schon in den 1880er-Jahren zentra-
le Theoriemotive des spiteren Solidarismus entwickelt und begriindet hat-
te — und auf den sich auch Bourgeois immer wieder berief. Wie niemand
sonst hatte sich Fouillée schon frith der Aufgabe verschrieben, eine produk-
tive Versohnung zwischen der philosophisch-kritizistischen und der natura-
listisch-szientistischen Tradition des politischen Denkens seiner Zeit in An-
griff zu nehmen. Diesem Ziel widmete er sein gesamtes Lebenswerk.® Fouil-
lée kann deshalb als der wichtigste sozialphilosophische Inspirator der so-
lidaristischen Bewegung gelten, obwohl er selbst an den vor allem im Paris
der Jahrhundertwende abgehaltenen Kongressen und Konsultationen ihrer
Hauptakteure nie direkt beteiligt war.

Der 1838 geborene Fouillée stammt aus dem westfranzdsischen La Poué-
ze (Maine-et-Loire) und wuchs nach dem frithen Tod seines Vaters, der einen
kleinen Schiefer-Steinbruch betrieb, in prekiren Verhiltnissen auf. Er hat als
einziger seiner neun Geschwister iiberlebt. Von Kindheit an litt er an Lungen-
problemen, spiter auch an einer schweren Netzhautschidigung, die ihm fast
das Augenlicht gekostet hitte. Im Jahr 1871 legte er in Paris seine Dissertati-
onsschrift La liberté et le déterminisme vor, die fiir erhebliches Aufsehen sorgte.
Fouillées energisches Plidoyer fiir die Freiheit und seine emphatische Vertei-
digung des Republikanismus, vor allem aber die Prisenz von Léon Gambetta
bei der Disputation, der Fouillée anschlieflend eine grofie politische Karriere
in Aussicht gestellt hatte, l6ste in der rechtsgerichteten Presse scharfe Angrif-
fe gegen den jungen Philosophen aus. Fouillée verzichtete jedoch auf die Poli-
tik und wurde stattdessen maitre de conférence fiir Philosophie an der Ecole nor-
male supérieure; eine Position, die er wegen seines schlechten Gesundheitszu-
standes einige Jahre spiter wieder aufgeben musste. Mit 41 Jahren zog er mit

5 Die folgenden Ausfithrungen zu Alfred Fouillée lehnen sich — oft auch in wortlichen
Ubernahmen — sehr eng an entsprechende Abschnitte in Grofte Kracht 2017, 149-165
an.



4. Programm und Profil des Solidarismus

Augustine Tuillerie, seiner langjihrigen Lebensgefihrtin und spiteren Ehe-
frau, in das mildere Klima der Riviera. Dort verfasste er nahezu jahrlich ein
neues Buch. 34 Monografien und zahlreiche Artikel in Fach- und Publikums-
zeitschriften zeugen von der enormen Schaffenskraft eines republikanischen
Rechts-, Moral- und Sozialphilosophen, der inmitten der weltanschaulichen
Konfliktlagen seiner Zeit nach einer zukunftsfihigen Sozialphilosophie such-
te, die sich jenseits von Individualismus und Kollektivismus positionieren lief3
und auf dieser Grundlage dazu beitragen wollte, den alten und unproduktiven
Grundsatzstreit zwischen Liberalen und Sozialisten zu iiberwinden.

Insbesondere Fouillées grofde Schrift La science sociale contemporaine (Fouil-
lée 1880) brachte bereits zahlreiche Anliegen und Theoriemotive auf den sozi-
alphilosophischen Begriff, die spiter zu den essentials des franzésischen So-
lidarismus gehoéren sollten. Schon die Eroffnungssitze dieses Buches greifen
das grofde Thema Fouillées auf: die Versohnung von Naturalismus und Idea-
lismus, die er gleichermafen auf dem Problemniveau des naturwissenschaft-
lichen Denkens wie auf dem Normativitatsniveau der politischen Demokratie
erreichen wollte. So erklirte er hier programmatisch: »Die Grundlegung der
Sozialwissenschaft auf positiver Basis scheint die wichtigste Aufgabe unseres
Jahrhunderts zu sein. Einst Gegenstand reiner Kuriositit und Luxus weni-
ger Denker, wird das Studium der Gesellschaft und ihrer Gesetze in unseren
demokratischen Nationen fiir alle zu einer Angelegenheit hochster Notwen-
digkeit.« (Ebd., V)

In Anschluss an Comte verortete sich Fouillée unmittelbar in den Kontext
des soziologischen Solidarititsdiskurses. Gleich zu Beginn verabschiedete er
sich von den rechtsphilosophischen Standardwahrnehmungen des 18. Jahr-
hunderts mit ihrer Entgegensetzung von Gesellschaft und Individuum. Die
Dynamik der menschlichen Zivilisationsgeschichte verweise namlich nicht
auf eine solche Gegensitzlichkeit, sondern viel eher auf eine gleichliufige
Entwicklung von Individuum und Gesellschaft, auf ein gleichzeitiges »Wachs-
tum des individuellen und des sozialen Lebens«. So notierte er in einer klas-
sisch gewordenen Formulierung, auf die sich die spiteren Solidaristen immer
wieder beziehen sollten:

»Der Fortschritt hat zwei simultane Auswirkungen, die man zunachst fiir ge-
gensatzlich hielt, die aber tatsichlich untrennbar sind: das Wachstum des
individuellen Lebens und das Wachstum des sozialen Lebens. Lange Zeit war
das Individuum davon (iberzeugt, dass es alles das, was es der Gesellschaft
gab, fir sich selbst verloren hatte; lange Zeit hat auch die Gesellschaft ge-

93



94

»Solidaritat zuerst«

glaubt, dasssie alles das, was sie dem Individuum gewahrte, sich selbst weg-
nahm, wie ein Kérper, der sich davor flirchtet, seine Gliedmafien sich entwi-
ckelnzu lassen und sie einsperrt, um seine eigene Kraft zu vermehren. Daher
stammt die alte Antithese zwischen der Gesellschaft und dem Individuum,
die den alten Geist kennzeichnet, von dem sich der moderne Ceist befreit,
indem er die Harmonie aufzeigt in dem, was man als Gegensatz wahrzuneh-
men gewohnt ist. So groR ist die Solidaritit zwischen dem Individuum und
der Gesellschaft, dass in der Praxis das eine nicht wirklich ohne das andere
existieren kann.« (Ebd., Vf.)

Aufgrund dieser von der Sozialwissenschaft aufgezeigten Solidaritit miisse
nun endlich auch in der Sozialphilosophie anerkannt werden, dass sich »jede
philosophische und moralische Frage«, wie Fouillée betonte, »letztlich als eine
soziale Frage« darstelle (ebd., VI).

Fur Frankreich als nation démocratique sah Fouillée die besondere histo-
rische Mission, den bisherigen Moraltheorien theologischer, utilitaristischer
oder aristokratischer Provenienz das idéal démocratique entgegenzustellen. Er
bekannte sich dabei zur methodischen Haltung des skeptischen Zweifels und
orientierte sich am »Prinzip der Relativitit der Wissenschaft, iiber das sich
alle wahrhaft wissenschaftlichen Systeme der Philosophie einig sind« (Fouil-
lée 1899, 389). Die bisherigen Moralkonzeptionen hielt er fiir grundsitzlich
obsolet, denn sie hitten ihre normativen Ideale nicht aus wissenschaftlicher
Erkenntnis und dem Ethos der Demokratie bezogen, sondern aus einer Me-
taphysik, die den heutigen Wissenschaftsstandards nicht zu entsprechen ver-
moge. So resiimierte er zur »traditionellen Philosophie« des 18. Jahrhunderts:
»Sie sprach endlos vom Naturrecht, und dabei wire es notwendig gewesen,
vom Idealrecht zu sprechen, denn die Natur kennt das Recht nicht; das Recht
erscheint nur in den Gedanken der Menschen.« (Fouillée 1883, 385; Herv. 1.0.)

Gegen den »intellektuellen Stolz« (Fouillée 1899, 395) idealistischer und
naturalistischer Moralsysteme — Fouillée bezog sich hier vor allem auf die mo-
val kantienne und die moral de Pévolution et du darwinisme, die vorgeben, einen
vermeintlich letzten Grund moralischer Geltung und Verpflichtung ausfindig
machen zu konnen -, plidierte er fiir eine Haltung moraltheoretischer Be-
scheidenheit, denn »weil wir den Grund von allem nicht kennen, und folglich
auch nicht den Grund des Guten an sich, ist es irrational, so zu handeln, als
hitten wir diesen Grund durchdrungen, als hitten wir wissenschaftliche Ge-
wissheit, dass etwa das Vergniigen, das Interesse oder die Macht irgendwie



4. Programm und Profil des Solidarismus

absolute Dinge wiren, die letzte essenzielle Realitit, das letzte Wort und das
Geheimnis der Existenz« (ebd., 391; Herv. i.0.).

Eine demokratische Moral jenseits von Idealismus
und Naturalismus

Diese Absage an ethische Dogmatismen verband Fouillée mit der Einladung
zu einer neuen, demokratisch-egalitir orientierten Moral auf sikularer
Grundlage. Denn nur auf dieser Basis sei es moglich, sich auch in den Fragen
der Moral und des Rechts an Erfahrung und Immanenz, an der Tatsache
unserer je eigenen Moralitit, unseres je eigenen moralischen Bewusstseins
zu orientieren. Gegen den abstrakten kantischen Dualismus von denkendem
Subjekt und duflerer Welt betonte er, dass moralische Ideale nicht linger als
reine Verstandestatsachen gelten konnten. Sie seien vielmehr das Produkt
historisch und sozial vermittelter menschlicher Empfindungen, Emotionen
und Wiinsche. Fouillée sprach hier von idées-forces, realen Bewusstseinskraf-
ten, die unser Denken, Fithlen und Handeln motivieren und sich weder
vollstindig aus biologisch-physiologischen Phinomenen ableiten, wie die
école naturaliste behaupte, noch als rational einsehbare Entititen einer iiber-
natiirlichen Welt darstellen, wie die école idéaliste glaube. Zu diesen idées-forces
gehoren fir Fouillée das Streben nach Freiheit und Wiirde, aber auch der
Wunsch nach Gleichheit und Gerechtigkeit, die Suche nach dem Guten, der
Sinn fiir das Wohlergehen seiner Mitmenschen und die damit verbundene
moralische Verpflichtung gegeniiber anderen. All dies seien treibende Ideen,
die jeder Mensch in sich verspiire und die auf existenziellen, dabei aber
stets historisch und sozial vermittelten Gefithlen von Sympathie und Mit-
leid aufruhten. Weil sie sich als Faktum menschlicher Selbsterfahrung, als
Erfahrungstatsache unserer Lebensvollziige erschliefen, konne man ihnen
keinen transzendenten Ursprung zuschreiben. Sie entstammen, so Fouillée,
ausschlieRlich den biologisch-physiologischen und den historisch-sozialen
Gesetzmifigkeiten der Evolutionsgeschichte der Menschheit, ohne die sie
sich nicht hitten entfalten kénnen und ohne die sie nicht ihre heutigen
Ausformungen angenommen hitten.

Fouillée distanzierte sich also gleichermaflen von der abstrake-idealisti-
schen Tradition der Aufklirung wie von einem »mechanistischen Evolutionis-
mus« (Fouillée 1907, 3), der den Bereich des Geistigen zu einem rein physio-
logischen Epiphianomen erklirt. Eine demokratisch-laizistische Moral kon-

95



96

»Solidaritat zuerst«

ne und miisse sich deshalb von den natur- und vernunftrechtlich angelegten
Moralentwiirfen der idealistischen Schule des 18. Jahrhunderts ebenso ver-
abschieden wie vom szientistischen Naturalismus jener Positivisten, die das
soziale Phinomen menschlicher Moralitit vollstindig in Biologie und Phy-
siologie aufzulésen versuchen. Beide Traditionen unterschitzen nimlich, so
Fouillée, das Potenzial des sentiment moral und der idées-forces als moralsozio-
logischen Tatsachen, die sich in der menschlichen Selbsterfahrung zum Aus-
druck bringen und weder in rein idealistisch-rationalistischer noch in rein
szientifisch-naturalistischer Diktion angemessen artikuliert werden konnen.

Das kreative Potenzial der idées-forces sah Fouillée gewissermafien besta-
tigt durch die historischen Gesetzmifigkeiten der sozialen Evolution selbst.
Diese laufe namlich gerade nicht darauf hinaus, dass »der Mensch von der
Menschheit, das persénliche Bewusstsein vom Kollektivbewusstsein« (Fouil-
lée 1880, 249) absorbiert werde. Vielmehr schaffe sie eine in den modernen
Gesellschaften schon seit einiger Zeit zu beobachtende »zunehmende Auto-
nomie des Individuums«, denn »wir entwickeln uns genauso zur Vielfalt und
zur Dezentralisation wie zur Einheit und zur Zentralisation« (ebd.). Von da-
her stehe die Evolutionsgeschichte der Menschheit in ihrer naturhaft-orga-
nischen Entwicklung durchaus im Einklang mit der Freiheits- und Autono-
miekonzeption der Aufklirungsphilosophie, die ja auch erst von der Dyna-
mik dieser Entwicklung hervorgebracht und erméglicht worden sei. Die un-
verzichtbaren Wahrheitskerne beider, sich scheinbar so fremd und feindlich
gegeniiberstehender Theorietraditionen der école idéaliste und der école natu-
raliste lassen sich Fouillée zufolge in diesem Sinne gleichermafen anerken-
nen und verteidigen: »Wir akzeptieren also vollig den Realismus der natura-
listischen, positivistischen und evolutionistischen Schulen, und zugleich den
Idealismus der anderen Schulen, ohne allerdings den metaphysischen Dogma-
tismus der letzteren zu akzeptieren.« (Fouillée 1899, X; Herv. i.0.) Naturalis-
mus und Idealismus, soziologische Erkenntnis und moralische Reflexion sind
demnach fir eine moderne, den heutigen Anspriichen in Sachen Normativi-
tiat und Wissenschaftlichkeit gerecht werdende Rechts- und Moralphilosophie
gleichermaflen notwendig und zielfithrend. Und beide widersprechen sich
demzufolge keineswegs.

Fouillée bestand also darauf, von konkreten, historisch und sozial kon-
stituierten Menschen und ihren realen Wiinschen und Idealen auszugehen.
Philosophie sei in diesem Sinne immer zugleich als Soziologie zu betreiben.
So erklirte er im Jahr 1896: »Wir glauben, dass die Soziologie, die neueste und
komplexeste der Wissenschaften, die die Psychologie beinhaltet, den besten



4. Programm und Profil des Solidarismus

Typus und die wichtigsten Gesetze der universellen Synthese liefern wird.«
(Fouillée 1896, 4) Fiir Fouillée war die Soziologie — dhnlich wie fir Comte und
spiter auch fiir Durkheim - insofern nicht allein empirische Sozialwissen-
schaft, sondern immer auch normative politische Theorie, der es um eine
moderne republikanische Konzeption 6ffentlicher Moral zu gehen hat und
die sich nicht in theoretischen Spekulationen verlieren oder in einen szien-
tistischen Naturalismus auflésen diirfe. Viel eher miisse sie die Fundamente
einer erst noch zu entwickelnden »Philosophie der Hoffnung« (Fouillée 1899,
XV) legen, denn, so erklirte er emphatisch: »Die intelligenten Wesen, die das
Universum geschaffen hat [...], konnen durch die Vermittlung des Denkens,
das auch eine immanente Kraft der Natur ist, darauf hoffen, die Unterord-
nung der Natur unter ihr moralisches und soziales Ideal und damit den Fort-
schritt vom Niederen zum Héheren immer weiter voranzutreiben.« (Ebd.)

Charles Gide und die »Schule der Solidaritat«

Wahrend Alfred Fouillée als der wichtigste Inspirator und Wegbereiter der
solidaristischen Bewegung gelten darf, kann man - neben Léon Bourgeois
- den wortgewaltigen Juristen und Okonomen Charles Gide (1847-1932) als
den erfolgreichsten Protagonisten des franzdsischen Solidarismus bezeich-
nen.® Seine Bibliografie weist iiber 20 Biicher und iiber 3000 Artikel auf, von
denen einige auch in deutscher Ubersetzung zuginglich sind. Aufgrund sei-
ner enormen politisch-publizistischen Schaffenskraft hat er dieser Bewegung
iiber Jahrzehnte wertvolle Anregungen gegeben und ihr zu einer erheblichen
offentlichen Prisenz verholfen. Ohne die eindringliche und geistsprithende,
ebenso populire wie pointenreiche Sprache seiner zahlreichen, viel gelese-
nen Schriften und Reden wire der enorme Siegeszug der Solidarititsidee im
Frankreich des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts nicht méglich gewe-
sen.

Gide, der im Jahr 1847 in Uzés (Department Gard) in Siidfrankreich als
Sohn eines protestantischen Juristen geboren wurde, war zeitlebens gliu-
biger Christ und tiberzeugter Anhinger seiner Kirche. Er entwickelte sich
schon frith zum scharfen Gegenspieler der orthodoxen Nationalékonomie,

6 Die folgenden Ausfithrungen zu Charles Gide lehnen sich—oftauch inwértlichen Uber-
nahmen — sehr eng an die entsprechenden Abschnitte in Grofie Kracht 2017, 185-200
u. 210f. an.

97



98

»Solidaritat zuerst«

die er, wie er selbst sagte, »aufzutauen« (Gide 1925, 34) versuchte. Schon in
den 1880er-Jahren begann er, eine eigenstindige sozialskonomische Doktrin
— zundchst unter dem Namen économie sociale, spater dann unter dem Namen
école de la solidarité — zu entwerfen und gegen die Dominanz der liberalen Oko-
nomie seiner Zeit in Stellung zu bringen. Zu diesem Zweck verdffentlichte er
im Jahr 1884 die erste Auflage seines von Anfang an sehr erfolgreichen Lehr-
buchs Principes d’économie politique, dem drei Jahre spiter die Griitndung der
Zeitschrift Revue d’économie politique folgte. Mit ihr wollte Gide die Dominanz
der liberalen Wirtschaftstheorie brechen und ein offenes Diskussionsorgan
fiir alle Lehrmeinungen errichten. Zugleich schloss er sich mit Eifer dem seit
den 1848er-Aufbriichen in die Defensive geratenen mouvement coopérative an
und wurde schon bald zum fithrenden Theoretiker der franzésischen Genos-
senschaftsbewegung. Manchen gilt Gide zudem als Erfinder des Wortes so-
lidarisme. Dies ist jedoch unzutreffend, denn das Wort lisst sich bereits im
Kontext der 1848er-Revolution nachweisen, etwa als Name einer kurzlebigen
sozialistischen Zeitschrift aus dieser Zeit (vgl. Audier 2010, 30). Unterstiitzt
von Léon Bourgeois, wurde Gide im Jahr 1905 schliefilich Professor fiir politi-
sche Okonomie - allerdings ohne Priifungsrecht — an der rechtswissenschaft-
lichen Fakultit der Sorbonne, bevor er im Jahr 1921 aus seinem Ruhestand her-
aus zum Professor am Collége de France berufen wurde und dort bis zu seinem
Tod einen von den franzdsischen Konsumgenossenschaften gestifteten Lehr-
stuhl fiir Genossenschaftswesen leitete.

Charles Gide — Celestin Bouglé nannte ihn »den menschlichsten unserer
Okonomen« (Bouglé 1903, 480) — war jedoch nicht nur ein umtriebiger Gelehr-
ter. Er war vor allem ein Mann des 6ffentlichen Lebens, der sich in zahlreichen
Organisationen und Initiativen engagierte. So gehorte er zu den fithrenden
Vertretern u.a. der Ligue des droits de 'homme, der Association internationale pour
le lutte contre le chomage und der Association protestante pour Iétude pratique des
questions sociales. Zudem engagierte er sich in vielfiltiger Weise in weiteren
Vereinigungen, etwa zur Beférderung der 6ffentlichen Hygiene oder zur Be-
kimpfung unziichtiger Presse und Literatur. In all diesen Bemithungen, vor
allem aber in seinen zahlreichen populiren Vortragsveranstaltungen, die er
bis ins hohe Alter abhielt, stritt Gide im Vertrauen auf die aufklirende Kraft
von sozialer Bildung und Vernunft fiir die solidaristische Idee der Solidaritit,
um der franzosischen Republik einen Weg jenseits von libéralisme individualiste
und étatisme collectiviste zu eroffnen.

Schon im Jahr 1890 erklirte Gide in einer spiter klassisch gewordenen
Formulierung des franzésischen Solidarismus:



4. Programm und Profil des Solidarismus

»Die Solidaritat ist nicht, wie die Freiheit, die Gleichheit oder wie selbst die
Briiderlichkeit, ein volltdnendes Wort oder, wenn Sie wollen, ein reines Ide-
al: sie ist eine Tatsache; — eine der von der Wissenschaft und der Geschichte
am besten nachgewiesenen Tatsachen. Der Aufweis der Solidaritat durch die
Arbeitsteilung, wie sie gleichermafiden in der internen Organisation der Ge-
sellschaften und der Lebewesen auftritt, ist, wie Edgar Quinet gesagt hat, die
bedeutendste Entdeckung unserer Zeit. Und diese Tatsache der Solidaritit
[..] wird von Tag zu Tag bedeutsamer.« (Gide 1890, 56)”

Noch vor 25 Jahren, so fithrte Gide in einem Vortrag aus dem Jahr 1893 aus, ha-
be der Begriff der Freiheit im Mittelpunkt simtlicher Debatten und Diskurse
gestanden. Heute gebe es jedoch ein neues Programmwort, »das nun die Luft
mit immer gréfReren und hiufigeren Schwingungen anfilllt und schlieflich
ohrenbetiubend wird, nimlich das Wort Solidaritit«, welches heute »in al-
len Reden, Kundgebungen und Rundschreiben zum Schlufiwort« werde (Gide
1929, 49; Herv. 1.0.). Und er erginzte: »Wenn der republikanische Wahlspruch
sFreiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit«< noch einmal zu prigen wire, wiirde un-
ser Wort an die Stelle eines dieser drei treten, ja vielleicht sogar allein alle
drei ersetzen.« (ebd., 50)

Ahnlich wie Fouillée und Bourgeois verband auch Gide mit dem Termi-
nus der Solidaritit den ambitionierten Anspruch, die in die Jahre gekomme-
ne Trias der Franzésischen Revolution neu zu beleben. Die Revolution von
1789 habe nimlich »einen wenn nicht anarchischen, so doch sehr instabilen
politischen und sozialen Zustand« (Gide 1889, 334) hervorgebracht. Indem sie
den Menschen damals aber »die Freiheit und Gleichheit im Zustand theo-
retischer Rechte« gegeben habe, habe sie ihnen zugleich »den unbedingten
Wunsch nach echter Freiheit und Unabhingigkeit« ins Herz gepflanzt (ebd.,
335). Und dies sei der Grund, warum heute unter der Fahne der Solidaritit die
soziale Frage »zum Thema Nummer eins geworden ist und sich den Sorgen
der leitenden und herrschenden Klassen aufdringt« — und warum man sagen
konne, dass fiir unsere »herrschenden Klassen die Furcht vor dem Volk der
Beginn der Weisheit ist« (ebd., 336). Das Motiv der Solidaritit markierte fiir

7 Gide bezog sich hier auf den Schriftsteller und Historiker Edgar Quinet und seine im
Januar1870 erschienene Schrift La Création. Quinet gehdrte zu den bekanntesten repu-
blikanischen Autoren im Frankreich der dynastischen Zeit vor 1870. Gide verwendete
dieses Zitat mehrfach, an dieser Stelle jedoch ungenau, denn Quinet hatte hier von
»Ereignis«, nicht von »Entdeckung« gesprochen; vgl. GroRe Kracht 2017, 191f.

99



100

»Solidaritat zuerst«

Gide also schlechterdings die politisch-moralische Zentralkategorie der Ge-
genwart; und zwar in einer Weise, die gerade auch dem wissenschaftsorien-
tierten Selbstverstindnis der Zeit in vollem Umfang zu entsprechen vermag:

»Die Naturwissenschaften glauben kaum an die Freiheit, iberlassen der Me-
taphysik den Streit Giber den freien Willen und kennen jedenfalls auf ihrem
Cebiete nur den Determinismus. Noch weniger glauben sie an die Gleich-
heit, denn im Darwinismus bilden gerade die natiirlichen oder erworbenen
Verschiedenheiten den Ausgangspunkt der Auswahl und des Fortschrittes.
Die Briiderlichkeit —jenes alte Wort vom Jahre 1848 — hat weder in der Wis-
senschaft noch im gewdhnlichen Leben noch Geltung. Ganz allgemein sind
allejene Naturrechte, an denen sich unsere Vater berauschten, sogar die Ge-
rechtigkeit, durch die Wissenschaft aus dem Bereiche der Wirklichkeit be-
seitigt. Anders ist es mit der Solidaritat! Sie ist in den Naturwissenschaften
eine Tatsache von wesentlichster Bedeutung, denn sie kennzeichnet das Le-
ben. Wenn man das Lebewesen, das sIndividuums, definieren will, so kann
man dies nicht besser tun als durch die Solidaritit der Funktionen, die die
verschiedenen Teile verbindet.« (Gide 1929, 51; Herv. i.0.)

Tuberkulosebazillen, Borsenturbulenzen und die solidarité fatale

Aber nicht nur die moderne Biologie, sondern auch die politische Okono-
mie habe, so Gide, das Thema der solidarité naturelle und der dépendance mu-
tuelle als wissenschaftliche Tatsache mit gebieterischer Macht auf die Tages-
ordnung gesetzt. Wihrend die politische Okonomie schon zu Zeiten Adam
Smiths die Bedeutung der Arbeitsteilung hervorgehoben habe, sei die solida-
rité naturelle als biologisch-physiologische Tatsache aber noch vor kurzer Zeit
unbekannt gewesen. Erst die Entdeckung mikroorganischer Krankheitserre-
ger habe »den Gedanken der Solidaritit« mit einer dramatischen Evidenz

»nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen Tagessorgen je-
des einzelnenvon uns eindringen lassen. Jeder weifd nun, da seine Gesund-
heit und sein Leben in hohem MafRe nicht allein von der Gesundheit seiner
Nachbarn und Mitbiirger abhdngt, sondern sogar von dieser oderjener ihrer
unbedachten Handlungen, wie etwa das Ausspeien auf die Erde und das da-
durch verursachte Ausstreuen von Tuberkulosebazillen. Bedeutet nicht die
kirzlich (10.Juli1893) erlassene Verordnung der Pariser Polizeiprafektur, die



4. Programm und Profil des Solidarismus

>das Ausspeien in den StrafSenbahnwagen und im Omnibus< untersagt, ein
merkwiirdiges Auftreten der Solidaritit im Gesetz?« (Gide 1929, 52f.)

Dieses Wissen um eine rasant zunehmende und jedes Individuum existen-
ziell gefihrdende Ansteckungssolidaritit sei, wie Gide im Riickblick schrieb,
zwar keine Neuentdeckung der Jahrhundertwende gewesen; aber erst zu die-
ser Zeit sei es durch »eine Menge iiberall neu auftauchender Tatsachen in
einer Art von Anschauungsunterricht« (Gide 1913, 669) zu einer iiberwiltigen-
den Erkenntnis fir alle geworden:

»Diejenige dieser Tatsachen, die vielleicht am lebhaftesten die Gemiiter er-
regte, und von allen solidaristischen Rednern zu einer wirkungsvollen Illus-
tration benutzt wurde, zu einer Reklame in feurigen Buchstaben, war die Mi-
krobiologie. [..] Man horte mit Entsetzen, da der Schwindstichtige, frither
der sympathische Held vieler sentimentaler Romane, jeden Tag Milliarden
von tédlichen Keimen aushustet, deren Menge genligen wiirde, eine Stadt
zu entvolkern, oder daf eines der Kinder der kéniglichen Familie Englands
gestorben sei, weil es einen Anzug getragen habe, der von einem Schneider,
dessen Kind an Scharlachfieber krank lag, in Hausarbeit angefertigt wor-
den war. Zu erwihnen ist noch, dafS diese pathologische Solidaritit jeden
Tag durch die Vermehrung und grofiere Schnelligkeit des Verkehrs verstarkt
wird.« (Ebd., 669f.)

Die Solidaritit als Tatsache gelte aber, so Gide, nicht nur fir gefihrliche Epi-
demien. Sie gelte fiir alle Lebensbereiche der modernen Industriegesellschaft,
fiir alle »jene Erfindungen, die der Stolz unseres Jahrhunderts sind, Eisen-
bahn, Telegraph, Telephon, das elektrische Licht, eiserne Briicken, die Mee-
resarme tiberspannen, Alpentunnel, denn sie alle triigen dazu bei, »die Ban-
de nationaler und internationaler Solidaritit zwischen den Menschen enger
zu kniipfen [..] und der Menschheit das Bewufitsein ihrer Einheit zu ver-
schaffen« (Gide 1929, 53). Zur Veranschaulichung verwies Gide u.a. auf die
Tatsache, dass »ein Krach in New York, oder eine schlechte Reisernte in Indi-
en geniigen, um die Banken in Paris oder in London zu erschiittern und die
Arbeiter der Diamanten- oder der Automobilindustrie zur Arbeitslosigkeit zu
verdammenc; und Ahnliches gelte fiir »die Handbewegung eines Sekretirs ei-
ner Gewerkschaft von Elektrizititsarbeitern, die ausreiche, »um Dunkelheit
auf eine ganze Stadt herabsinken zu lassen« (Gide 1913, 671f.). So gebe es heu-
te Tatsachen in Mengen, die allesamt nachweisen, »dass das >Einer fiir Alle,
und Alle fiir Einen< nicht nur eine Maxime, sondern Wirklichkeit ist, dafd das

101



102

»Solidaritat zuerst«

Wohl oder Wehe des anderen mehr oder weniger unser eigenes Wohl oder
Wehe ausmacht, und daf}, wie man richtig gesagt hat, das Ich ein soziales
Produkt ist« (ebd., 672).

Auf diese modernen Entwicklungen habe vor allem, wie Gide riickbli-
ckend schrieb, die organologische Lehre der Soziologie auf bemerkenswerte
Weise reagiert. Die Anhinger dieser Lehre — Gide nannte u.a. Albert Schiffle
und Herbert Spencer — hitten geglaubt, »dass jede Gesellschaft einen >Orga-
nismus« darstelle, und zwar genau im Sinne dieses Wortes und infolgedessen
auch mit der gleichen engen Solidaritit aller Teile, wie sie zwischen den Or-
ganen desselben Korpers besteht« (ebd., 670). Diese Analogien seien von den
Vertretern dieser Lehre oft »mit ernsthaftester Genauigkeit oder mit hochst
unterhaltsamer Phantasie« bis ins Kleinste ausgemalt und dabei nicht wenig
tibertrieben worden. Dennoch seien aus den Bemithungen der biologischen
Soziologie aber »einige Feststellungen iitbriggeblieben, deren Richtigkeit end-
giltig erwiesen scheint« (ebd., 671). Dies gelte vor allem fiir die Tatsache, dass
Solidaritat als »die gegenseitige Abhingigkeit aller Teile desselben Korpers [...] das
Charakteristikum des Lebens« sei, welches allen anorganischen Kérpern feh-
le; es gelte ferner fiir die Tatsache, dass diese Solidaritit »um so vollkommener
und um so stirker« sei, »je hoher das Niveau in der biologischen Stufenlei-
ter ist, auf dem sich das Wesen befindet«; und schliefilich gelte es fir die
Tatsache, dass diese Solidaritit »mit der Differenzierung der Teile im glei-
chen Verhiltnis« stehe, denn »dort, wo alle Teile homogen sind, kann sich
jeder selbst geniigen, aber dort, wo sie alle verschieden sind, erginzt einer
den anderen und kann daher weder allein handeln, noch allein leben« (ebd.;
Herv. i.0.). Und auch wenn die Menschen durch die rasanten Fortschritte von
Technik und Industrie, so Gide, vielleicht nicht gliicklicher geworden sind, so
seien sie heute doch wesentlich abhingiger voneinander als in fritheren Zei-
ten — und nicht nur das: Sie entwickelten in diesem Rahmen auch »ein immer
klareres Bewusstsein dieser Solidaritit« (Gide 1890, 57).

Ahnlich wie den anderen Solidaristen ging es aber auch Gide nicht dar-
um, lediglich die iberwaltigende Faktizitit der durch die Natur bzw. die Ge-
sellschaft verursachten Solidaritit aufzuweisen. Auch bei ihm kam vor allem
jener moralische Impuls ins Spiel, der die solidaristische Bewegung insge-
samt kennzeichnet. Er wollte nicht die solidarité fatale konstatieren, sondern
deutlich machen, dass Mensch und Gesellschaft heute vor der politisch-mora-
lischen Aufgabe stehen, auf die Herausforderung dieser schicksalhaften So-
lidaritit mit der Ausbildung einer sittlichen Solidaritit zu reagieren, die in
freier Selbstbestimmung iibernommen und insofern »unabhingig und frei-



4. Programm und Profil des Solidarismus

willig wird« (Gide 1929, 57). Dabei war er davon iiberzeugt, dass schon die
solidarité fatale selbst die Menschen tiber ihren Egoismus hinaustreibt und sie
zur Entfaltung einer frei gewollten und politisch organisierten Solidaritit al-
ler mit allen anhilt.

Die Solidaritit begegne uns allerdings zunichst vor allem als schicksal-
hafte Macht, die uns je nachdem gerecht oder ungerecht — »ja sogar hiufiger
ungerecht als gerecht« (Gide 1929, 55) — erscheint. Und dies gelte nicht nur fir
»jene Seuchen, durch die ein ganzes Volk infolge des Schmutzes und der Fahr-
lissigkeit einiger weniger hinweggerafft werden kann« (ebd.); es gelte nicht
zuletzt auch fir »jenes berithmte volkswirtschaftliche Gesetz des unearned in-
crement (des unverdienten Wertzuwachses), kraft dessen ein fauler Gutsbesit-
zer oder ein pfeifenrauchender Rentner in Form des Wertzuwachses seines
Bodens oder seiner Hiuser aus all der Mithe und Arbeit von Tausenden von
tatigen und fleifdigen Erzeugern den Nutzen ziehen kann« — kurz: fiir all »jene
zahllosen Auflerungen der Solidaritit, wo die Guten fiir die Bésen bezahlen
und die Bosen von den Taten der Guten den Vorteil haben« (ebd., 55f.; Herv.
i.0.). Von daher entspreche die solidarité fatale keinerlei sittlichem Ideal. Als
schlichte Faktizitit konne sie auch kein Prinzip des moralischen Handelns
liefern, »da sie nur eine natiirliche Tatsache und als solche durchaus amo-
ralisch« (Gide 1913, 694) sei. Dennoch bringe schon diese solidarité fatale auch
etwas Gutes hervor, denn sie wiirde uns gewissermaflen »zwingen, an un-
seren Mitmenschen oder an >unseren Nichstens, wie das Evangelium noch
besser sagt, zu denken« — und zwar schon deshalb, weil »die Bazillen aus den
Armenvierteln die Wohnungen der Reichen verseuchen« (Gide 1929, 56). Denn
seitdem dieser soziale Infektionszusammenhang bekannt sei, »sind die Rei-
chen um die gesundheitliche Besserung jener Viertel, um die Beaufsichtigung
der unsauberen Wohnungen und um den Bau von Arbeiterhiusern unendlich
besorgter geworden, als sie es sonst waren« (ebd.).

Der Impuls zur vorsorgenden Suche nach Mitteln, den Ausbruch einer
Epidemie zu verhindern, sei insofern bereits eine erste Reaktion auf das Fak-
tum dieser Abhingigkeitssolidaritit. Und diese Reaktion werde sich, so Gides
Hoffnung, in dem Maf3e als Normalitit einstellen, wie sich unter den Mitglie-
dern der Gesellschaft ein klares Bewusstsein von dieser Infektionssolidaritit
entwickelt. In diesem Sinne hielt Gide zur solidarité fatale abschliefiend fest:
»Sie lehrt uns, dafd jedes Gute, das einem anderen zufillt, zu unserem eigenen
Wohl beitrigt, und dafd alles Ubel, das einem anderen zustéf3t, unser eigenes
Ubel werden kann; dafy wir daher das Eine wollen und das Andere hassen
miissen. Ein feiges Beiseitestehen ist dann nicht mehr moglich.« (Gide 1913,

103



104

»Solidaritat zuerst«

694) Und er erginzte: »Auch wenn wir zugeben, daf} in dieser Morallehre ein
guter Teil Utilitarismus enthalten ist, so ist es immer etwas, den Egoisten da-
zu zu zwingen, aus sich herauszugehen und sich um andere zu sorgen. Das
Herz, das einmal fir andere geschlagen hat, sei es auch nur aus egoistischer
Furcht, ist doch etwas weiter geworden.« (Ebd.)

Auf dem Weg zur letzten Stufe der Solidaritat

Bei diesem Motiv einer eigennutzorientierten Furcht blieb Gide freilich nicht
stehen. Vielmehr war er davon iiberzeugt, dass die Solidaritit lingst auf dem
Weg sei, ihre hochste sittliche Form als freiwillig gewollte und politisch or-
ganisierte Solidaritit zu erreichen. Aus der wachsenden wissenschaftlichen
Kenntnis der immer engeren Verbundenheitsverhiltnisse entspringe nimlich
unmittelbar die moralische Einsicht, dass der solidarité de fait immer mehr ei-
ne solidarité devoir zur Seite treten miisse. Schon die solidarité fatale lehre uns
niamlich,

»dafd unsere Handlungen sich um uns bis ins Unendliche in Wellen der Freu-
de oder des Leidens fortpflanzen, und driickt so auch der geringsten unter
ihnen einen ernsten, fast majestitischen Charakter auf, der eine hohe mo-
ralische Erziehung begiinstigt. Sie gibt uns auf, Seelen zu hiiten. Und eben-
so, wie wir auf Grund des vorhergehenden das Recht verloren haben, zu sa-
gen:>das geht mich nichts an¢, so miissen wir jetzt einen anderen, nicht we-
niger hassenswerten Ausspruch verbannen: >das geht nur mich an<. Daher
schwicht die Solidaritat nicht, wie man ihr vorwirft, unser Verantwortlich-
keitsgefiihl, sondern erweitert es im Gegenteil ins Unendliche.« (Gide 1913,
694f)

Ahnlich wie Fouillée war also auch Gide davon iiberzeugt, dass der Zivilisati-
onsprozess der Menschheitsgeschichte einer Evolutionsdynamik unterliegt,
an deren Ende sich eine »Idealgesellschaft« abzuzeichnen beginnt, in der -
einer Formulierung Fouillées entsprechend - »alle véllig frei und doch voll-
kommen vereint« wiren (Gide 1929, 58). Denn wenn die Menschen »sich des
einigenden Bandes voll bewuf3t werden« und die Gesetze der Solidaritit nicht
nur als zwanghaft auferlegt, sondern »als notwendig und gleichzeitig auch
als gut anerkennen«, dann seien auf dem Wege zur Realisierung dieser voll-
endeten Form einer freiwillig gewollten Solidaritit schon viele Schritte getan
(ebd., 57). Diese Form der Solidaritit sei »in unserer heutigen Gesellschaft«



4. Programm und Profil des Solidarismus

bei jenen Arten der Solidaritit bereits anfinglich verwirklicht, »die unter den
Namen Heeresdienst, Steuerzahlung und in bestimmten Landern Beitrag der
Allgemeinheit oder des Arbeitgebers zur Versicherung der Arbeiter gegen Un-
fall, Krankheit und Alter bekannt sind« (ebd., 57f.). Die »letzte Stufe der So-
lidaritit« werde aber, so Gide, erst dann erreicht sein, wenn »jeder Zwang
verschwindet und nur noch die Zusammenarbeit ibrig bleibt, die sich aus
dem Wetteifer der freien Willen ergibt, jene, die so auffallend in den iiberall
auftretenden unzihligen Formen der Vergesellschaftung in Erscheinung tritt,
von denen jedoch die Gewerkschaften und Genossenschaften die charakteris-
tischsten Typen sind« (ebd., 58).

Der flammende Genossenschaftstheoretiker Gide begniigte sich jedoch
nicht damit, einzig die Krifte gesellschaftlicher Selbstorganisation in den
Blick zu nehmen. Er nahm explizit auch den Staat in die Pflicht, denn dieser
sei »selbst der ilteste und grofRartigste Ausdruck der Solidaritit der Men-
schen« (Gide 1905, 23). Zudem habe sich der Staat in der Geschichte immer
wieder als »einer der wirksamsten Forderer des wirtschaftlichen Fortschritts«
(ebd., 19f.) erwiesen. Dies diirfe aber nicht dazu fithren, nun allein den Staat
in die sozialpolitische Verantwortung zu nehmen. Vielmehr miisse die in-
dividuelle Freiheit der Biirger moglichst weitgehend erhalten und verteidigt
werden. Insofern wolle der Solidarismus, so Gide, »die Grundlagen der heu-
tigen Wirtschaftsordnung, Eigentum, Erbschaft, Vertragsfreiheit« durchaus
verteidigen und »die Ungleichheiten, die daraus entstehen«, zwar deutlich
abschwichen, aber keineswegs vollstindig abschaffen (ebd.). In diesem Sinne
lasse er »die Intervention des Staates zu, iiberall dort, wo bei der Regelung der
Arbeit, bei Abschaffung der ungesunden Wohnungen, beim Kampfe gegen die
Verfilschung der Lebensmittel, das Gesetz das Herabsinken der Massen ver-
hindern kann, auflerdem dort, wo das Gesetz den verschiedenen Klassen der
Nation den Begriff der Solidaritit einimpfen kann« (ebd.).

Denn auch wenn die Solidaritit nur in dem Mafe moralischen Wert er-
halte, wie sie von den Menschen freiwillig gewollt und bewusst bejaht werde,
kann - wie Gide in der 25. Auflage seiner Principes betonte — »die durch das
Gesetz auferlegte Solidaritit [...] unerlifilich sein, um den Boden vorzuberei-
ten, auf dem sich spiter ein freies Zusammenwirken entfalten wird« (Gide
1928, 37f.). Gide proklamierte deshalb grundsitzlich: »Die Schule der Solida-
risten verlangt, dass die Solidaritit, welche bisher nur eine nackte Tatsache
war, eine Grundregel fiir das Verhalten, eine Pflicht werde.« (Gide 1905, 23)
Und dementsprechend gelte: »Man muf3 daher die menschliche Gesellschaft
in eine Art grof3e Unterstittzungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit umwandeln,

105



106

»Solidaritat zuerst«

in der die natiirliche Solidaritit, berichtigt und veredelt durch den guten Wil-
len jedes Einzelnen, in seiner Ermangelung aber durch gesetzlichen Zwang,
Gerechtigkeit wird und in der jeder berufen ist, an der Last, aber auch an dem
Vorteil des andern teilzunehmen.« (Gide 1928, 37) Hinsichtlich der Zukunfts-
chancen einer solchen Solidaritit war Gide schon frith sehr zuversichtlich,
denn bereits im Jahr 1890 rief er in einer emphatischen Zukunftsprognose
aus:

»Die Solidaritat ist schon ziemlich grof3; aber sie ist noch nicht grof? genug.
Sie wird eines Tages so grofd sein [...], dass es flr die Gliicklichen nicht eine
Minute des Friedens geben kann, solange noch einer armselig ist. [..] Wir
sind wirklich ein einziger Kérper: Herbert Spencer und Schiffle haben dies
in umfangreichen Biichern gezeigt, und schon viel frither und viel einfacher
hat es der Apostel Paulus gesagt. Ja, wir sind ein einziger Kérper und unsere
Bestimmung ist es, ihn jeden Tag voranzubringen. Dies zu wissen, ist die
ganze Wissenschaft; und dies zu wollen, ist das ganze Leben.« (Gide 1890,
57f)



