1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind
der Moderne

Es ist eines der grofen Sehnsuchtsworter unserer Zeit: die Solidaritit. Sie
kann es mit den anderen grofien Wortern der Gegenwart locker aufnehmen,
mit Freiheit und Gleichheit, mit Demokratie und Gerechtigkeit, vielleicht
auch mit Respekt, Achtung und Anerkennung, ganz sicher aber mit Nachs-
tenliebe, Mitleid und Barmherzigkeit. Die alten christlichen Tugenden der
Hilfe und der Mildtitigkeit haben in der sikularen Moderne noch nie einen
guten Klang gehabt. Sie diirfen sich in der politischen Offentlichkeit heute
kaum noch sehen lassen. Der Ruf nach Achtung und Respekt ist dagegen in
aller Munde. Er fokussiert aber auf die Wiirde der Einzelnen in ihrer jeweili-
gen Eigenart und schafft kaum sozialen Zusammenhalt. Ahnlich gelten auch
Freiheit und Gleichheit vielen Zeitgenossen als allzu abstrakte, allzu kalte
Rechtsprinzipien, die keine Gefithle moralischer Verbundenheit wachzurufen
vermogen. Auch die Gerechtigkeit scheint in eine semantische Krise geraten
zu sein. SchlieRlich gibt es auf dem Markt der politischen Philosophie heute
eine Vielfalt von mehr oder weniger elaborierten Theorien der Tausch-,
Leistungs- und Verteilungsgerechtigkeit, d.h. fiir jede Interessenlage und
jeden Geldbeutel ein passendes Gerechtigkeitsangebot. Und so ist kaum zu
erwarten, dass der Rekurs auf Gerechtigkeit das soziale Band der Gesellschaft
festigen kann. Auch das Wort von der Demokratie scheint kaum noch in der
Lage zu sein, den Zusammenhalt der Gesellschaft zu férdern. Jedenfalls sind
die Phinomene von Politik- und Demokratieverdrossenheit uniibersehbar;
und die Rede von der >Krise der Demokratie« ist lingst ein fester Bestandteil
unserer Zeitdiagnose.

Die Solidaritit dagegen scheint krisenfest zu sein. An ihr entziinden sich
immer wieder Wiinsche nach sozialer Verbundenheit, nach wechselseitiger
Verantwortung, nach intensiven Gefithlen von Zusammenhalt und Zugeho-
rigkeit tiber unsere Familien und Freundeskreise hinweg. An ihr entziinden



»Solidaritat zuerst«

sich aber auch Hoffnungen auf eine moralische Kultur wechselseitiger Acht-
samkeit und Anteilnahme, sozialer Sensibilitit und gemeinschaftlichen Han-
delns in Politik und Gesellschaft weltweit, ohne die wir nicht leben kénnen
und nicht leben wollen. In der Bundesrepublik gehort die Solidaritit zu den
zentralen Grundwerten. In den Programmen der grofien politischen Parteien
ist sie fest verankert; und gerade in Krisenzeiten darf sie in keiner erbauli-
chen Sonntagsrede, in keiner staatstragenden Ansprache, in keinem Beitrag
zur politisch-moralischen Selbstverstindigung der Gesellschaft fehlen. Wir
alle scheinen sie mehr oder weniger schmerzlich zu vermissen. Die Klage
tiber Solidarititserosionen ist dementsprechend allgegenwirtig. Und es gibt
schlicht niemanden, der auf die Idee kime, sich irgendwie abfillig iiber die
Solidaritat zu duflern. Streit gibt es hochstens in der Frage, was denn nun
die srichtige« Form der Solidaritat ist und wie wir sie am besten schiitzen und
sichern, férdern und ausbauen kénnen.

Konjunkturen der Solidaritat

Dariiber wird leicht vergessen, dass im 20. Jahrhundert im Namen der Solida-
ritit grausamste Massenverbrechen begangen wurden, dass Nationalsozialis-
mus, Faschismus und Stalinismus den Wert und die Wiirde des Einzelnen auf
dem Altar der vermeintlich itbergeordneten Kollektivinteressen der Solidar-
gemeinschaft — des Volkes oder der Nation, der Rasse oder der Klasse — op-
fern konnten, ohne mit der Wimper zu zucken. Die Solidaritit hat offensicht-
lich keine interne Sperrklinke, die sie daran hindert, wieder hinter die in der
europdischen Moderne erreichten Standards individueller Freiheit und mo-
ralischer Selbstbestimmung zuriickzufallen. Offensichtlich dndert dies aber
nichts daran, dass kein anderer Begriff der politischen Moderne heute einen
ahnlich intensiven emotionalen Wirmestrom auszulésen vermag wie eben
die Solidaritat.

Nur wihrend der neoliberalen Welle, die vor allem in den 2000er-
Jahren tiber uns hinwegflutete, erlebte die Solidaritit einen nennenswerten
Sympathieeinbruch. Hier wurde nun plotzlich — mit einem erstaunlichen
offentlichen Erfolg — die Eigenverantwortung zum moralischen hot spot,
wihrend die Solidaritit unter den Verdacht geriet, dem liberalen Tugend-
katalog von Selbstbestimmung, Flexibilitit und Effizienz, von individueller
Tatkraft und Tichtigkeit in falscher Sozialromantik in den Riicken zu fallen.
Seit der Finanzmarktkrise 2008/09 ist die Solidaritit dagegen wieder auf



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

dem Vormarsch. Nun beobachtete man niamlich kollektiv, dass nicht die
anonymen Krifte des Marktes, sondern nur eine planvolle, mit enormen Fi-
nanzmitteln aufwartende Rettungspolitik des Staates in enger Abstimmung
mit den grofen gesellschaftlichen Interessengruppen, den Gewerkschaften
und Arbeitgeberverbinden, in der Lage war, das Land durch die Krise zu
steuern und Wohlstand, Sicherheit und Zusammenhalt der Gesellschaft
einigermafien zu gewihrleisten. Seitdem ist der Staat wieder zuriick; und
die Gesellschaft scheint heilfroh zu sein, dass sie ihn hat, dass er vorangeht
und wieder die Initiative ergreift — eine Entwicklung freilich, die auch
Gefahren birgt. Denn gerade in den Zeiten der Krise scheint sich der Staat
im Gestus einer souverinen Selbstermichtigung nur allzu gerne und allzu
selbstverstindlich Herrschaftskompetenzen anzumafien, die die politischen
Errungenschaften der europdischen Freiheits- und Demokratiegeschichte
nicht wenig bedrohen. Hier entstehen jedenfalls neue Herausforderungen
fiir eine den Prinzipien von Demokratie und Gewaltenteilung verpflichtete
Rechtsprechung, fiir eine sensible politische Offentlichkeit und vor allem fiir
eine lebendige — und als solche allemal staatskritisch formierte, gegen leicht-
fertige Rufe nach dem sstarken Staat« hinreichend gefeite — demokratische
Zivilgesellschaft. Sehr wahrscheinlich brauchen wir einen starken Staat; wir
diirfen ihn aber nicht einfach laufen lassen. Gerade ein starker Staat braucht
um der Demokratie willen eine noch stirkere Zivilgesellschaft.

Zu Beginn der im Frithjahr 2020 ausgebrochenen Corona-Krise erfuhr die
Rede von der Solidaritit erneut einen massiven Aufschwung. Dabei wurde
aber nicht immer klar, worin denn nun eigentlich das Solidarische dieser Kri-
se besteht und bestehen soll. Besteht das Solidarische darin, dass wir abrupt
lernen mussten, wie notwendig es ist, dass wirklich die gesamte Bevilkerung
»mitzieht¢, dass wirklich alle bereit sind, schwerwiegende Einschrinkungen
ihrer elementaren Freiheitsrechte, ihrer Rechte auf Bewegungs- und Begeg-
nungsfreiheit hinzunehmen und tiefgreifende, mit staatlichen Zwangsmaf3-
nahmen sanktionierte Beschrinkungen mitzutragen? Besteht das Solidari-
sche darin, dass etwa Solo-Selbstindige auf ihr Recht, ungehindert zu ar-
beiten, Geld zu verdienen und ihr Gliick zu machen, auf unbestimmte Zeit
klaglos verzichten, ohne zu wissen, ob dies nicht schon bald existenzgefihr-
dende Ausmafle annimmt; und ohne zu wissen, ob staatliche Hilfen, Dar-
lehen und Kreditabsicherungen ausreichen, um iiber die Runden zu kom-
men? Meint Solidaritit hier >nur< die Bereitschaft, fiir die Gesundheit aller
eine hohe Verantwortung zu iibernehmen und erhebliche Belastungen bis hin
zu wirtschaftlicher Verarmung mehr oder weniger klaglos in Kauf zu neh-



»Solidaritat zuerst«

men? Oder meint Solidaritit hier auch, dass wir froh und dankbar sind, in
einem staatlich organisierten Solidarverband zu leben, in dem nicht alles nur
von der Eigenverantwortung und Selbstinitiative der Menschen abhingt; dass
wir froh und dankbar sind, dass der Staat — wenn man so will: die Staatsso-
lidaritit, allen Ambivalenzen staatlicher Herrschaftsanspriiche zum Trotz —
hier mit Zwangsmitteln aufwartet, damit wirklich eine flichendeckende So-
lidaritit des Stay at home zustande kommt; eine Solidaritit, die mit noch so
flammenden politischen Appellen allein nicht realisierbar ist? Oder liegt die
Solidaritit, die hier so massiv auf die Agenda tritt, am Ende nicht auch — und
vor allem — in der sozialen Tatsache, dass wir alle auf Gedeih und Verderb mit-
einander verbunden sind, weil jede und jeder von uns ein potenzieller oder
auch reeller Virentriger und damit eine potenzielle oder auch reelle Gefahr
fiir viele ist? Liegt die Solidaritat also darin, dass niemand mit guten Griinden
sagen kann, die Corona-Krise gehe ihn nichts an oder er wiirde die Angelegen-
heit im Infektionsfall privat mit seinen Arzten kliren; oder falls er jemanden
anstecke, kime wohl irgendwie seine Privathaftpflicht-Versicherung fiir den
Schaden auf?

Das Corona-Virus erinnert uns in denkbarer Massivitit daran, dass die
Solidaritit jedenfalls nicht einfach eine Frage der personlichen Moral, der in-
dividuellen Bereitschaft zu Riicksichtnahme, Gemeinsinn und Opferbereit-
schaft ist. In den Zeiten der Pandemie wird vielmehr in ganz besonderer
Weise deutlich, dass die Solidaritit zunichst einmal ein gesellschaftliches
Faktum ist. Denn in der Pandemie sind wir alle, ob wir wollen oder nicht,
ob wir darum wissen oder nicht, ob wir dies akzeptieren oder nicht, in einer
unentrinnbaren Infektions-Solidaritit miteinander verbunden.

Daran hatten an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert schon die fran-
zosischen Solidaristen erinnert, um die es in diesem Buch gehen soll. So
schrieb etwa Charles Gide, einer ihrer Wortfiihrer, angesichts der damaligen
Tuberkulose-Ausbriiche in Paris, dass die gerade erst entdeckten mikroorga-
nischen Krankheitserreger »den Gedanken der Solidaritit« mit einer itberwil-
tigenden Evidenz »nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen
Tagessorgen jedes einzelnen von uns« katapultiert hitten:

»Jeder weifd nun, daf seine Gesundheit und sein Leben in hohem Maf3e nicht
allein von der Gesundheit seiner Nachbarn und Mitbiirger abhdngt, sondern
sogar von dieser oder jener ihrer unbedachten Handlungen, wie etwa das
Ausspeien auf die Erde und das dadurch verursachte Ausstreuen von Tuber-
kulosebazillen. Bedeutet nicht die kiirzlich (10. Juli 1893) erlassene Verord-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

nung der Pariser Polizeiprafektur, die das>Ausspeien in den StraRenbahnwa-
genund im Omnibus<untersagt, ein merkwiirdiges Auftreten der Solidaritat
im Gesetz? « (Gide 1929, 52f.)

Aber nicht nur Charles Gide, sondern auch Léon Bourgeois, die eigentliche
Frontfigur des solidarisme — seine Frau und seine Tochter starben im Jahr 1904
an der Tuberkulose - sah in der Politik der 6ffentlichen Gesundheit »die drin-
gendste soziale Verpflichtung, die aus dem Faktum der Solidaritit erwichst«
(Bourgeois 1904, VII).

In den Zeiten der Pandemie wird uns schlagartig klar, dass im Ernstfall
nicht weniger als unser aller Leben vom Tun und Unterlassen der anderen
abhingt. Uns wird klar, dass wir in unseren sozial immer dichteren Gesell-
schaften, in denen wir uns nicht aus dem Weg gehen kénnen, auf Leben und
Tod miteinander verbunden sind. Solidaritit ist deshalb nicht allein — und
nicht einmal in erster Linie — eine Frage von Tugend und Moral, von An-
stand und Verantwortung, von Riicksichtnahme und Gemeinsinn. Sie ist auch
nicht primir eine Frage staatlich verordneter Zwangssolidaritit. Die Solidari-
tit ist vielmehr schlicht ein unerbittliches Faktum des sozialen Lebens, dem
sich niemand entziehen kann. Bei der Solidaritit geht es — entgegen unse-
ren eingelebten Wahrnehmungsroutinen — gerade nicht um Gefiihle und Tu-
genden, sondern um etwas ganz anderes: Es geht um den Begriff einer de
facto-Solidaritit, die uns zum Guten oder zum Bésen unausweichlich mit-
einander verbindet, ob wir wollen oder nicht. Und genau hier rithren wir an
die eigentliche Wortbedeutung der Solidaritat (dicht, fest, solide), die schon
etymologisch nichts mit Mitleid und Moral zu tun hat. Es geht vielmehr um
unentrinnbar gegebene und nicht einfach zu unserer Disposition stehende
Bindungen, um feste soziale Legierungen, in denen wir uns immer schon
vorfinden und die unabhingig von unserem Willen und unserer Zustimmung
existieren.

Ein »kaltes, stahlhartes Wort«

Uber diesen urspriinglichen, nicht moralisch-normativ, sondern soziolo-
gisch-deskriptiv gefassten Solidarititsbegriff haben wir uns in unseren
gesellschaftlichen Selbstverstindigungsdebatten aber nur wenig Rechen-
schaft gegeben. Er erscheint vielen als fremd und irritierend; und er lést
nicht wenige Abwehrreflexe aus. Und doch: Ein Blick in die Begriffsgeschichte



»Solidaritat zuerst«

der Solidaritit macht deutlich, dass dieses Wort in der Tat auf das unaus-
weichliche soziale Faktum zunehmender wechselseitiger Abhingigkeit und
Verstrickung verweist, durch das sich der soziale Zusammenhang moderner,
hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften kennzeichnet. Vor diesem
Hintergrund diirften die zahlreichen Verwirrungen und Missverstindnisse
um den Solidarititsbegriff vor allem daher rithren, dass dieses Wort in der
Philosophie, den Politikwissenschaften und der politischen Publizistik zwar
oft und gerne bemiiht, aber nur tiberraschend wenig historisch-systematisch
reflektiert wird. Herfried Miinkler, einer der Grandseigneurs der politischen
Ideengeschichte, hat in diesem Zusammenhang mit einigem Recht konsta-
tiert, dass die Solidaritit »das Stiefkind der Moralphilosophie, aber auch der
Gesellschaftstheorie« ist:

»Wahrend iiber Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in jiingster Zeit buch-
stablich ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, finden sich zur Solida-
ritdt nur ein paar Biicher und Aufsitze. Offenbar ist Solidaritit nicht sonder-
lich theoriefahig; jedenfalls kann von einer Theorie der Solidaritat, die mit
den Theorien liber Freiheit und Gerechtigkeit vergleichbar ware, nicht die
Rede sein.« (Miinkler 2004, 15; Herv. i.0.)

Angesichts der enormen Beliebtheit der Rede von der Solidaritit ist das Bild
vom Stiefkind aber wohl unpassend. Oft werden Stiefkinder ja wenig geliebt,
und sie sind auch nicht omniprasent. Die Solidaritit wire wohl besser als das
Lieblingskind der Moderne zu bezeichnen, das immer und iiberall vorgezeigt
wird. Sie ist aber wohl auch ein illegitimes Findelkind. Dem freiheitsrecht-
lichen Liberalismus jedenfalls, dem eigentlichen Vater des normativen Pro-
jekts der Moderne, ist sie bis heute eher fremd und unzuginglich geblieben,
auch wenn er ihr mittlerweile durchaus charmante Ziige abgewinnen kann;
zumindest dann, wenn sie sich mit der Rolle einer unpolitischen, auf Freiwil-
ligkeit beruhenden Haltung individueller Moralitit zufrieden gibt. Dennoch
bleibt eine gehorige Unsicherheit iiber den genetischen Code der Solidaritit
bestehen. Man weif’ noch immer nicht so recht, was man von ihr genau zu
halten hat und ob und wie sie zur politischen Moderne gehéren kann und soll.

Die Solidaritat ist jedenfalls das jingste Kind der politischen Moderne;
und sie ist ein weithin unverstandenes Kind, in das bis heute alle moglichen
und unméglichen Hoffnungen, Wiinsche und Erwartungen hineinprojiziert
werden. Man fragt sich aber kaum, woher dieses Kind eigentlich kommt, wel-
che Geschichte es hat, wie es sich selbst verstehen will und wie es sein Verhilt-
nis zur Moderne zu bestimmen versucht. Kurt Eisner, der einem demokrati-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

schen Sozialismus verpflichtete Berliner Journalist, der im November 1918 die
bayerische Republik als Freistaat ausgerufen hatte und im Februar 1919 von
einem volkisch-reaktiondren Leutnant auf offener Strafle erschossen wurde,
hatin diesem Zusammenhang eine der schonsten Beschreibungen der Solida-
ritit verfasst, tiber die wir verfiigen. Er schrieb im Jahr 1908 in einem privaten
Brief an eine Freundin, dass man die Solidaritit nicht mit Liebe, Mitleid und
Barmbherzigkeit verwechseln diirfe:

»Das kalte, stahlharte Wort Solidaritdt aber ist in dem Ofen wissenschaft-
lichen Denkens gegliiht. [...] Die Solidaritit hat ihre Wiege im Kopfe der
Menschheit, nicht im Gefithl. Wissenschaft hat sie gesdugt, und in der
groflen Stadt, zwischen Schléten und Straflenbahnen, ist sie zur Schule
gegangen. Noch hat sie ihre Lehrzeit nicht abgeschlossen. Ist sie aber reif
geworden und allmichtig, dann wirst Du erkennen, wie in diesem harten
Begriff das heifSe Herz einer Welt von neuen Gefiithlen und das Gefiihl einer
neuen Welt leidenschaftlich klopft.« (Eisner 1919, 56)

Wie auch immer es heute — einhundert Jahre spiter — um diese »neue Welt«
bestellt sein mag; Tatsache ist jedenfalls, dass die Solidaritit in ihrem Ur-
sprung wirklich ein »kaltes, stahlhartes Wort« ist, das dem »wissenschaftli-
chen Denken« des 19. Jahrhunderts entstammt und seine Wurzeln nicht in
menschlicher Empfindsambkeit, sondern »zwischen Schléten und Strafen-
bahnen« hat. Sie erblickte erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts das Licht der
Welt und hat mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Ideen des po-
litischen Liberalismus, mit individueller Freiheit und Gleichheit, mit Aufkla-
rung, Bildung und Vernunft nichts zu tun. Bei den Klassikern der modernen
politischen Philosophie ist der Begriff noch nicht zu finden. Weder Hobbes
noch Locke, weder Rousseau noch Kant haben ihn verwendet; und auch im
Umfeld der Franzosischen Revolution von 1789 scheint er kaum eine Rolle ge-
spielt zu haben. Erst in der Februar-Revolution des Jahres 1848 wurde solidarité
zu einem Grundbegriff der politisch-sozialen Sprache, der sich dann bald zu
einem programmatischen Leitbegrift der entstehenden Arbeiterbewegungen
entwickelte und tiber Frankreich hinaus in ganz Europa prominent wurde.
Urspriinglich fungierte solidarité — als Synonym fiir solidité (Festigkeit, Sta-
bilitit) — ausschlieRlich als juristischer Fachbegriff fir die aus dem rémischen
Recht stammende obligatio in solidum, die wechselseitige Solidarhaftung, bei
der sich mehrere Vertragspartner gegeniiber einem Gliubiger verpflichten,
fiir Zahlungspflichten eines Einzelnen in Ginze, in solidum, einzustehen. Ers-
te Spuren einer dariiber hinausgehenden Verwendungsweise der Solidari-

19



20

»Solidaritat zuerst«

titsvokabel finden sich in einigen wenigen Texten der franzdsischen Restau-
rationsphilosophie, die sich gegen den Voluntarismus von Aufklirung und
Revolution richten und die vermeintlich unverdnderlichen, der Verfiigungs-
macht der Individuen entzogenen GesetzmafSigkeiten der Entwicklung von
Geschichte und Gesellschaft betonen. Besonders nachdriicklich wird dieses
Wahrnehmungsmuster dann im Jahr 1851 noch einmal von dem spanischen
Adligen Juan Donoso Cortés artikuliert, der von einem »Dogma der Solida-
ritit« sprach, das er scharf gegen die liberalen und sozialistischen Strémun-
gen seiner Zeit in Stellung brachte. Dieses Dogma markiere die Grenzen der
Ideen von individueller Freiheit und Gleichheit und erinnere daran, dass der
Mensch »das ist, was seine Familie ist, in der er geboren wurde; und das ist,
was die Gesellschaft ist, in der er lebt und in der er atmet« (Donoso Cor-
tés 2007, 160). Wer dagegen die an Blut und Abstammung, an Herkommen
und gottgewollter Ungleichheit der Menschen gebundene Solidaritit bestrei-
te, zerstore simtliche Formen familialen und nationalen Zusammenhalts und
betreibe den Untergang jeglicher Form sozialer Ordnung.

Im Umfeld der 1848er-Revolution sollte die Rede von der Solidaritit aber
nicht nur in reaktioniren Theoriemilieus, sondern auch bei einem begeister-
ten Anhinger der liberalen Freihandelslehre retissieren. Der seinerzeit sehr
bekannte Pariser Okonom und Publizist Claude Frédéric Bastiat, der sein Le-
benswerk dem Kampf gegen Schutzzéllner und Sozialisten gewidmet hatte,
sprach in seinem unvollendet gebliebenen Hauptwerk Harmonies économiques
(1850) emphatisch von einem »Gesetz der Solidaritit«, da die Gesellschaft ins-
gesamt nichts anderes sei als »ein Ensemble sich kreuzender Solidarititen«:

»Dieser ganze Austausch von Gedanken, Produkten, Diensten und Arbeiten,
von Ubeln und Giitern, von Tugenden und Lastern, der aus der menschlichen
Familie eine grofRe Einheit und aus den Milliarden vergidnglicher Existenzen
ein gemeinsames, universelles und kontinuierliches Leben macht; all das ist
die Solidaritdt.« (Bastiat 1982, 538f,; Herv. i.0.)

Diese Solidaritit werde sich, so Bastiat, der die heilsamen Wirkungen des
freien Marktes und der freien Konkurrenz hymnisch feierte, frither oder spi-
ter von selbst zu einer natiirlichen Harmonie des Fortschritts und des Wohl-
stands entwickeln, wenn man sie nur sich selbst iiberlisst und nicht kiinstlich
in sie eingreift. Deshalb komme es entscheidend darauf an, die sichtbaren
und unsichtbaren Gesetzmifligkeiten des freien Marktes zu erkennen und
ihnen zu vertrauen, denn nur so kénne sich die 6konomische solidarité na-
turelle — gegen »den grofien Missbrauch, den gewisse sozialistische Schulen



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

mit dem Wort Solidaritit betreiben« (ebd., 541) — ungehindert entfalten und
vollziehen.

Die Solidaritat als »grand fait«

Donoso Cortés und Bastiat reagierten gleichermafien auf den enormen Sie-
geszug, den die Formel der Solidaritit in den politischen Aufbriichen der Re-
volution von 1848 erlebt hatte. Nachdem der Solidaritatsbegriff in den 1840er-
Jahren schon im frithsozialistischen Umfeld Charles Fouriers, vor allem aber
beim vom Christentum beeinflussten demokratischen Sozialisten Pierre Le-
roux prominente Verwendung fand, avancierte er 1848 zum leidenschaftli-
chen Programmbegriff sozialistisch-demokratischer Gesellschaftsgestaltung.
Hier erfuhr die Solidaritit — als solidarité humaine — erstmals ihre hohen mo-
ralischen Aufladungen, aus denen sich egalitire Vorstellungen mitmenschli-
cher Verbundenheit und wechselseitiger Verpflichtung entwickelten. Anders
als mit der Anrufung der Briiderlichkeit verbanden sich mit der Rede von der
Solidaritit aber weiterhin nicht primir normativ-appellative, sondern vor al-
lem analytisch-deskriptive Bedeutungsgehalte. So erklirte etwa der sozialis-
tische Okonom Constantin Pecqueur im Jahr 1850 begeistert:

»Was ist die Solidaritat? Sie ist die natiirliche, notwendige, intime, konti-
nuierliche, uneingeschrinkte und unbegrenzte Abhangigkeit der einen von
den anderen, der menschlichen Wesen im Allgemeinen, [als Bedingung,
H]GK] fir ihre intellektuelle, moralische und physische Entwicklung, ihr
Wohlergehen, ihre Freiheit, ihre Vollendung und ihr Gliick. [...] Die grofRe
Tatsache (le grand fait), die die Sozialwissenschaft festgestellt hat, ist eben
diese: das konstante Bedirfnis, das wir aneinander haben, ein Bedrfnis,
das so absolut ist, dass aus allen Mitgliedern der Gesellschaft ein unteilba-
res Ganzes wird. Diese grofde Tatsache [..] ist zugleich die Grundlage und
das Licht der Sozialwissenschaft [..]. Die Organisation der Solidaritit ist
das einzige Mittel, um wirkliche Freiheit, Gleichheit und Briderlichkeit zu
erreichen.« (zit.n. Borgetto 1993, 353)

Auch in der enthusiastisch aufgeladenen Ausnahmesituation der 1848er-
Aufbriiche blieb also der dominante Bedeutungssinn der solidarité die
soziologische Beschreibung gesellschaftlicher Interdependenz- und Abhin-
gigkeitsverhiltnisse. Die Solidaritit will sich als grand fait, als hartes Faktum
sozialwissenschaftlicher Erkenntnis verstehen — und war weit davon ent-



22

»Solidaritat zuerst«

fernt, lediglich als Synonym fur Briiderlichkeit zu fungieren. In diesem Sinne
wird die Solidaritit auch in der seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entste-
henden franzosischen Solidarititssoziologie verstanden und entworfen. Bei
Auguste Comte und Emile Durkheim avancierte sie zum zentralen Grund-
begriff der neuen >Wissenschaft von der Gesellschaft«. Der Begriff der de
facto-Solidaritit bezeichnet hier nicht weniger als den auf sozialstrukturel-
len Prozessen wachsender »Arbeitsteilung und Kriftevereinigung« (Auguste
Comte), auf zunehmender »sozialer Dichte und Differenzierung« (Emile
Durkheim) beruhenden sozialen Zusammenhalt moderner Gesellschaften.
Denn dieser basiere, so die neue Soziologie, nicht linger auf Religion und
Uberlieferung; und schon gar nicht griinde er in einem kiinstlichen Gesell-
schaftsvertrag und der bewussten Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder.
In diesem Sinne bricht das soziologische Konzept der Solidaritit fundamen-
tal mit den aus dem 18. Jahrhundert stammenden Wahrnehmungsmustern
der Aufklirungsphilosophie und des politischen Liberalismus.

Dieser deskriptiv-niichterne Solidaritatsbegriff sollte dann auch im Zen-
trum des republikanischen solidarisme um Léon Bourgeois, Alfred Fouillée und
Charles Gide stehen, der im Frankreich der Dritten Republik eine neue postli-
berale Sozialdoktrin jenseits von Individualismus und Kollektivismus auf den
Weg brachte; eine Sozialdoktrin, die vor allem fir den in dieser Zeit entste-
henden Wohlfahrtsstaat der Industriegesellschaft eine moderne republikani-
sche Legitimationstheorie zur Verfiigung stellen wollte. Dem solidarisme ging
es um das anspruchsvolle Projekt, die fiir das liberale Denken so grundlegen-
de Antithese von Individuum und Gemeinschaft zu itberwinden und auf das
»gleichzeitige Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens« (Alfred
Fouillée) hinzuweisen, um auf dieser Grundlage die Freiheits- und Gleich-
heitslektionen der Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts mit den so-
lidarititssoziologischen Einsichten des 19. Jahrhunderts in Einklang zu brin-
gen. Der solidarisme verabschiedete damit die allzu simplen 6konomisch-so-
zialen Ausgangsannahmen des liberalen Moraldispositivs von Freiheit und
Unabhingigkeit, von Eigenstand und Eigenverantwortung, die sich am vor-
industriellen Leitbild einer egalitiren »Biirgergesellschaft mittlerer Existen-
zen« (Lothar Gall) orientieren und mit dem Aufkommen der grofien Indus-
trie historisch obsolet zu werden begannen. Ohne die Prinzipien von Freiheit
und Gleichheit zu gefihrden, eréffnete der soziologische Begriff der de facto-
Solidaritit dem solidarisme die Moglichkeit, die Theorie des liberalen Rechts-
staates zu einer Theorie des postliberalen Wohlfahrtsstaates auf republikani-
scher Grundlage weiterzuentwickeln und auf diesem Weg die Ideale der Fran-



1. Solidaritat - das unverstandene Lieblingskind der Moderne

z6sischen Revolution fir die gesellschaftlichen Realititen des beginnenden
20. Jahrhunderts auf einem transformierten Normativititsniveau neu frucht-
bar zu machen. In diesem Sinne forderten die Solidaristen, die Revolutions-
Trias von >Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« durch die solidaristische Trias
von »Solidaritit, Gleichheit, Freiheit« zu ersetzen, denn:

»Die Solidaritatist das erste Faktum, vorgingig zu jeder sozialen Organisati-
on; sie ist zur gleichen Zeit der objektive Seinsgrund der Briiderlichkeit. Mit
ihr muss man anfangen. Solidaritdt zuerst, dann Gleichheit oder Gerechtig-
keit, die in Wahrheitidentisch sind, schlieflich: Freiheit. Dies ist die notwen-
dige Ordnung der drei Ideen, mit denen die Revolution die soziale Wahrheit
auf den Punkt bringt.« (Bourgeois 2008b, 122f.)

Dieser Essay will an die vergessenen Aufbriiche des franzésischen Solidaris-
mus erinnern und die Frage aufwerfen, ob sie in der Lage sind, eine neue
solidaristische Idee des Sozialen fir heute zu inspirieren und die vorherr-
schenden Plausibilititen des politischen Liberalismus in ihrer kulturellen He-
gemonie nachhaltig zu erschiittern.

23






