
V. Mediale Onto-Epistemologie

Was ist, ist

Was nicht ist, ist möglich

Nur was nicht ist, ist möglich

Einstürzende Neubauten:Was Ist Ist [1996]

(Ende Neu; Mute Records)

Von der Unbestimmbarkeit der Welt

Im gleichzeitigen Entstehen von ›neuen Sichtbarkeiten‹ und Medien der

Sichtbarmachung als materiell-diskursiven Entitäten schließen sich die

Medien nicht ab, sondern erweitern sich auf das Mögliche hin. Der Aspekt

einer nur im Sinne radikaler Komplexitätsreduktion heuristisch auflösbaren

Verschränkung von Medientechnologien und Wissensproduktionen wird

mithin am ›epistemischen Bild, das sichtbar macht‹ sinnfällig. Dass es auf-

grund der engen Verzahnung nicht hinreichend ist, etwas Medientheorie in

die Wissenschaftsforschung einzuführen, genauso wie es nicht ausreicht,

Wissensgeschichte und Wissenschaftsgeschichte als Mediengeschichte zu

überschreiben oder, umgekehrt, Medienhistoriographie mit einigen Ansät-

zen der zeitgenössischen Wissenschaftsforschung anzufüllen, sollte vor dem

Hintergrund dieser Gemengelage deutlich geworden sein.

Damit geraten Sichtbarmachungen ins Blickfeld, die, obschon aistethisch

wirksam und ästhetisch überformt, diesseits des Kunstdiskurses zu bestim-

men sind, auch weil sie sich, wie eingangs gesehen, zumindest der Zuschrei-

bungen kunstbildtheoretischer Forschung entziehen. Bis zu diesem Punkt

führte die Argumentation allgemein vom operativen zum epistemischen Bild

und im besonderen Fall zu Sichtbarmachungen unsichtbarer Sachverhalte,

welche sowohl über Erhabenheitszuschreibungen als auch über diskursive

Muster der Eroberung und Kolonisierung des Unsichtbaren starke Aufladung

erfahren (Kapitel I). Im Zuge dessen ist deutlich geworden, warum eine Adres-



232 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

sierung als ›Sichtbarmachung‹ im Sinne einer Kulturtechnik und im Rah-

men einer umfassenden wissensproduzierenden Verfahrenslogik notwendig

erscheint.

Mit dieser Erweiterung des Konzepts der Bildproduktion geht eine Pro-

blematisierung des Sichtbaren (im Verhältnis zum Sagbaren) einher, welche

eine anthropologische Positivität des Sehens zugunsten einer Archäologie des

Sichtbaren einklammert und Sichtbarkeit in ein Wissensdispositiv spannt,

das eben dadurch eine stetige Reaktualisierung erfährt (Kapitel II). Gleichzei-

tig verflüssigen sich starre, vorgängige Medienbegiffe in Richtung eines kon-

stitutiven Medien-Werdens in actu. Das Medienwissen der modernen Bakte-

riologie hilft diese als Disziplin im 19. Jahrhundert neu zu begründen, und

es formt einen epistemologischen Rahmen, der im 20. Jahrhundert, unge-

achtet vom Gründungsdiskurs völlig verschiedener materieller und medien-

technologischer Grundlagen, erstaunlich konstant Wissen mit Sichtbarma-

chung verknüpft (Kapitel III). In wiederholten Aushandlungsprozessen wer-

den Kontinuitäten undDiskontinuitäten dieser Verknüpfungsleistung seitens

der Wissenschaftsforschung fortlaufend problematisiert. Je nach Akzentset-

zung werden im Zuge dessen die Funktion des Beobachters beziehungsweise

des Beobachterkollektivs, das Verhältnis von Epistemologie und (nicht-tran-

szendentaler) Ontologie, Inskription und Repräsentation, die Frage der Evi-

denzerzeugung und, allgemeiner noch, eine als prekär werdend empfundene

Referentialität sowie das Spannungsfeld von Schrift und sichtbarer Spur ver-

handelt, angepasst oder neu bestimmt (Kapitel IV).

Die Herausforderung, zu der die vorliegende Studie einige vorläufige

Überlegungen beisteuert, besteht also darin, Medien- und Wissenschafts-

forschung als wesentlich wechselseitig aufeinander bezogen zu konzep-

tualisieren, um so möglicherweise zu den theoretischen Grundlagen einer

Variante von Medien-Onto-Epistemologie zu gelangen, welche Sichtbarkeit

und Prozesse der Sichtbarmachung in ihrer vollen Komplexität zu begreifen

versucht.

Abschließend soll daher eine genauere Bestimmung dessen vorgenom-

men werden, was im Vorausgegangenen wiederholt als ›materiell-diskursiv‹

verfasst angesprochenworden ist, um die Akzentverschiebungen, die sich aus

einer solchen Konzeption hinsichtlich der Begriffe des Epistemischen und des

Ontologischen herleiten, genauer in den Blick zu nehmen. Dabei zeigt sich

die Einschreibung einer, im Folgenden ebenfalls genauer zu bestimmenden,

Unbestimmtheit beziehungsweise Unbestimmbarkeit, welche sich aus der Quan-



V. Mediale Onto-Epistemologie 233

tenphysik ableitet und sich, expressis verbis oder als implizierte Voraussetzung,

in Formen zeitgenössischen Wissens bemerkbar macht.

So genannte ›Medienumbrüche‹ vollziehen sich vor demHintergrund des

bisher Gesagten also nicht aufgrund und infolge ausschließlich technischer

Innovationen, sondern als Rekonfiguration eines Ensembles aus Tech-

nologien, Materialitäten, Ökonomien, Machtverhältnissen, theoretischen

Diskursen, Epistemologien und Ontologien. Je nach gewähltem Blickwin-

kel und Hintergrund verschieben sich die Akzente, die eine Fokussierung

medialer Schwellen- und Umbruchsituationen setzt. Dabei kann die Verän-

derungsdynamik abhängig vom gewählten Ausgangspunkt als sukzessive,

prozessuale Transformation oder als disruptives Moment, das heißt als

Bruch mit Überkommenem erscheinen. Noch einmal sei an dieser Stelle dar-

an erinnert, dass Sichtbarmachung als Mikro- oder Hilfsdispositiv innerhalb

des umfassenderen Wissensdispositivs diskursiv mehr oder weniger stabil

mit dem Anspruch einer durch das Sichtbarmachen verfügbar werdenden

›Evidenz‹ in Verbindung steht, wenngleich die Anwendungsbereiche, For-

schungsfragen, Experimentalsysteme und nicht zuletzt eben die Medien der

Sichtbarmachung diskontinuierlich sind. Insofern leuchtet, trotz der etwas

problematisch reduktiven Rede von ›Einzelmedien‹, die These ein, dass »die

an historischen Umbruchskonstellationen beteiligten Einzelmedien wie die

mit ihnen verknüpften Mediensettings – von den Institutionen über die

Technologien bis zu den Theorien – selber der Kategorie des Vorüberge-

henden und Flüchtigen, Fluktuierenden und Osziliierenden [unterliegen]«

(Schnell/Stanitzek 2005, 7).

Die vorgenommene Akzentuierung der Dynamik des Werdens von Medi-

en wie von Wissen privilegiert gewissermaßen das Ephemere, um es in ein

Spannungsverhältnis mit dem Kontinuierlichen eintreten zu lassen. Dabei

darf jedoch nicht unterschlagen werden, dass die Rede von einer relativ stabi-

len epistemischen Funktion des technischen Sichtbarmachens keineswegs be-

hauptet, der Begriff des Sichtbaren sei währenddessen auch nur annähernd

ähnlich stabil gewesen. Die Funktion der Sichtbarmachungsprozeduren als

epistemische Verfahren mag sich erhalten, ihre Inhalte, das mit ›Sichtbarem‹

Gemeinte oder Adressierte, unterliegen in gleicher Weise Konjunkturen wie

alle anderen beteiligten Elemente.

Dieser Umstand erklärt sich bereits aus der schlichten Annahme, dass die

Bedingungen des Sichtbaren nicht im Sichtbaren selbst zu verorten sind. Eben-

so sollte deutlich geworden sein, dass die Transformationen keiner linearen

Fortschrittslogik folgen, aber auch nicht vollkommener Kontingenz geschul-



234 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

det sind. In exemplarischer Deutlichkeit zeigen sich diskontinuierliche Re-

konfigurationen nicht allein, wie im Fall der Bakteriologie beschrieben, in Be-

reichen, in denenwissenschaftlicheTheoriebildung experimenteller Sichtbar-

machung folgt, sondernmutatis mutandis auch in Bereichen, in denen mathe-

matische Formulierungen dem Sichtbaren vorauszugehen scheinen. So lässt

sich selbst im Fall der hochabstrakten Quantenphysik beobachten, wie sich

– eigentlich ohne Not und Notwendigkeit – Sichtbarkeitsoptionen heraus-

bilden, die in beinahe nostalgisch zu nennender Hinwendung an das ›realis-

tisch anmutende Bild‹ den Oszillationsraum von Darstellbarem/Undarstell-

barem neu zur Verhandlung bringen. Gleichzeitig verdanken sich Teile der

Theorieformulierung einem (zum Zeitpunkt des Entstehens quantenmecha-

nischer Theoriebildung und angesichts ihrer nicht materiell oder optisch ver-

fügbaren, flüchtigen Gegenstände überraschenden) Rückgriff auf in der An-

tike entwickelte Seinskonzepte, wie etwa am Beispiel der Heisenbergschen

Formulierung der Unbestimmtheitsrelation aufgezeigt werden kann.

Werner Heisenberg, das ist hinlänglich bekannt, war in starkemMaße be-

einflusst vom in der aristotelischen »Metaphysik« entwickeltenWirklichkeits-

begriff, der die Annahme einer entitären und begrifflich homogenen Realität

aufgibt und zugunsten eines Modells von Realität erweitert, dem zwei ele-

mentare begriffliche Dichotomien eingeschrieben sind. Zur Beantwortung

der Frage nach derMöglichkeit von »Entstehen und Vergehen […]Werden und

Veränderung von Seiendem« (Lukoschik 1999, 271f.) müssen nach dem aris-

totelischen Modell der Metaphysik diese vier grundlegenden, paarweise an-

geordneten Begriffe Berücksichtigung finden. Das sind einmal »Vermögen«

beziehungsweise »Möglichkeit« (dynamis) und »Verwirklichung« beziehungs-

weise »Akt« (energeia) sowie das Verhältnis von »Stoff« oder »Materie« (hyle)

und »Form« (morphe) andererseits.

Dabei wird zunächst auf einem genuin kompositorischen Charakter alles

Seienden insistiert: Das Seiende muss stets als aus Stoff und Form zusam-

mengesetzt gedacht werden. Dies bedeutet nicht eine dinglich-mechanische

Montage, denn Stoff und Form sind keine gegenständlichen Phänomene, son-

dern »den konkreten Dingen zugrundeliegende Strukturmerkmale, ontologi-

sche Prinzipien und Möglichkeitsbedingungen ihres Dingseins« (ebd., 272).

Hierbei kommt dem Stoff als Strukturelement die Funktion des unbestimm-

ten, aber bestimmbaren Substrats zu respektive des im Werden Begriffenen,

mithin »das, was nicht der Verwirklichung, aber dem Vermögen nach Dieses

ist« (Artistoteles 1990, 200; 1042a, 30f.), auf welches die Form als Bestimmung

der Gestaltung einwirkt und den Stoff beziehungsweise das Substrat zu ei-



V. Mediale Onto-Epistemologie 235

nem Etwas werden lassen: »Der Stoff ist also das dem Vermögen nach Sei-

ende, Potentia, oder auch das In-Möglichkeit-Sein (dynamei on)« (Lukoschik

1999, 272; kursiv i.O.). Trifft man die Unterscheidung nach dem Kriterium der

Aktivität/Passivität, so ist der Stoff passiv und die Form das aktive Element,

das sich dem Stoff einschreibt und ihn so prägt.

Entscheidend ist im Blick auf die Materie ihr Seinszustand radikaler Po-

tentialität. Heisenberg wird auf diesen Umstand wiederholt Bezug nehmen,

um seine eigenen Erkenntnisse zu kontextualisieren und zu klarifizieren. Da-

mit schreibt er den eigenen naturwissenschaftlichen Theorieentwurf einer

metaphysischen Traditionslinie ein –mit dem Nebeneffekt der Nobilitierung

der eigenen Konzeption qua kanonischer Tradition und damit zugleich un-

ter Rückgriff auf einen Bereich der Naturwissenschaft, der bereits zu Zei-

ten Heisenbergs so weit von diesen entfernt scheint wie heute: den Bereich

der Philosophie (vgl. auch Heisenberg 1959, 1979). Eine derartige Inanspruch-

nahme überlieferter Konzeptionen gemäß demHeisenberg’schen Diktum der

Unerlässlichkeit von »Tradition in der Wissenschaft« (Heisenberg 1977, 7-24)

fungiert als offenbar für notwendig erachtete Legitimierungsgeste, produ-

ziert aber diverse Reibungsverluste hinsichtlich möglichst exakter Ausformu-

lierung des eigenen Theorems.

Zunächst resümiert Heisenberg konzise den aristotelischen Grundsatz

zum Verhältnis von Materie und Form: »Der Stoff ist also nicht selbst eine

Realität, sondern nur eine Möglichkeit, eine ›Potentia‹, er existiert nur durch

die Form. Im Naturgeschehen geht das ›Sein‹, wie Aristoteles es nennt, von

der Möglichkeit durch die Form zum Faktischen, zur Aktualität über.« (Hei-

senberg 1959, 120)

Ein quasi-analoger Zusammenhang wie hier zwischen hyle und morphe

lässt sich für das Verhältnis von dynamis (Vermögen) und energeia (Verwirk-

lichung oderallgemeiner Wirklichkeit) darstellen. In einer chronologischen

Entwicklung des Begriffs stellt Aristoteles zwei verschiedene Bedeutungsva-

rianten des Begriffs der energeia zur Disposition, einen allgemeineren, ur-

sprünglicheren, welcher die etymologische Herleitung aus dem Bereich des

kinetischen Vokabulars offenbart und wesentlich als »Bewegung« übersetz-

bar ist und einen zweiten, später als konventionelle sprachliche Übereinkunft

entstandenen, in dem energeia gleichbedeutend ist mit entelecheia. Dies wäre

übersetzbar mit »der Wirklichkeit nach sein« oder vereinfachend mit »Wirk-



236 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

lichkeit« als terminus technicus im Sinne der aristotelischen Konzeption1, die

den Begriff zunächst fasst als »eine starkeWeise des Seins, das durch Tun und

Leiden charakterisiert wird« (Berti 1996, 295), also nicht als einen statischen,

sondern als einen dynamischen Begriff des Seins. Der aristotelische Begriff

der Wirklichkeit als energeia kann folglich nicht essentialistisch als Wesen des

Realen begriffen werden, denn energeia beschreibt nichts bereits (und ewig)

Vorhandenes oder Gemachtes, »das einfach da und gegenwärtig ist, sondern

im Gegenteil ein Sich-machen, Sich-geben, ein Ereignis« (296).

Aristoteles muss aufgrund der doppelten Besetzung des Begriffs energeia

auf den (allerdings in der Philosophiegeschichte folgenreichen undwirkungs-

mächtigen) Hilfsbegriff der entelecheia zugreifen, um eine tautologische Defi-

nition zu vermeiden, wenn er versucht; energeia im ursprünglichen Sinn von

Bewegung zu definieren durch die energeia »im institutionalisierten Sinn von

entelecheia, von Wirklichkeit im eigentlichen Sinn« (297). Bewegung ist infol-

gedessen aufzufassen als gegenwärtige Aktualität, als wirklicher Zustand der

Dinge, nicht als Prozess der Aktualisierung: »Nach dieser Definition ist die

Bewegung die Aktualität […] dessen, was dem Vermögen nach ist […], das

heißt, was in der Wirklichkeit eines Vermögens existiert, das nicht mehr nur

dem Vermögen nach ist, aber auch noch nicht in die Wirklichkeit überge-

gangen ist und deshalb noch nicht aufgehört hat, dem Vermögen nach zu

existieren.« (297)

Nur die Veränderung ist also Beweis dafür, dass ein Ding dem Vermö-

gen nach ist respektive vermögend ist. Die Wirklichkeit als Grundbedeutung

des Seins zerfällt in zwei Bereiche, nämlich in ein ›Bestehen-dem-Vermögen-

nach‹ und ein aktuales, bestimmtes ›Bestehen-der-Wirklichkeit-nach‹, wie

Aristoteles an verschiedenen Stellenmit Bezug etwa auf Handwerk und Kunst

verdeutlicht: So existiert etwa die Hermesfigur dem Vermögen nach im Holz

1 Zur Frage der Begriffsentwicklung sowie der Übersetzungsproblematik vgl. ebenfalls

Berti 1996, 292-298. Zur Frage der Synonymisierung von energeia und entelecheia heißt

es dort: »Weil energeia in der gleichen Bedeutung wie ergon [Werk, Ziel; Anm.Verf.] ge-

braucht werden kann, von demes sich außerdemableitet, undweil ergon gleichbedeu-

tend mit telos ist, geht der Ausdruck energeia, wenn er in dieser Bedeutung gebraucht

wird, in die Bedeutung von entelecheia über, das heißt, er hat praktisch dieselbe Be-

deutung wie entelecheia, das wiederum von telos abgeleitet ist. Kurz gesagt, weil sich

energeia zu ergon verhält wie entelecheia zu telos, deshalb stimmen,wenn ergon und telos

gleichbedeutend sind, auch energeia und entelecheia überein« (Berti 1996, 294f.; kursiv

im Original).



V. Mediale Onto-Epistemologie 237

oder Marmor, während das Holz und der Marmor der Wirklichkeit nach exis-

tieren (vgl. Aristoteles 1990, 221, 1048a, 32ff.). Die Tatsache, dass die Argumen-

tation immer induktiv vom Einzelfall ausgeht, führt dazu, dass Aristoteles

betonen muss, eine Definition der Wirklichkeit ›als solche‹ könne nicht ge-

leistet werden, es gebe lediglich Analogie-Beziehungen wie die beschriebene

(vgl. ebd., 221, 1048b, 6ff.). Dies hat zur Folge, dass Vermögen und Wirklich-

keit als Unterscheidung von zwei Grundbedeutungen des Seins verstanden

werden müssen, welche per se ko-extensiv sind und von allen Kategorien des

Seins »ausgesagt« werden (ebd., 118, 1017b, 2ff.).

Die Identifizierung des Stoffes mit dem Vermögen, also der hyle mit der

dynamis sowie der Form mit der Wirklichkeit, also der morphe mit der en-

ergeia (im gezeigten Sinne von entelecheia) macht den bedeutenden Charak-

ter »der Aktualität, der Wirksamkeit, der realen Existenz« (Berti 1996, 302)

geltend. Wirklichkeit und Existenz sind für Aristoteles also keine Prädikate,

sondern disjunktive Gesamtheiten von Prädikaten. Hinzu tritt zur Vervoll-

ständigung derWirklichkeits-, und damit unauflöslich verbunden, der Seins-

Konzeption Aristoteles’ die Auffassung derWirklichkeit als Tätigkeit, denn die

»reine Wirklichkeit kann nicht einfach eine erste Wirklichkeit, ein Wesen, ei-

ne Substanz sein, die nicht wesenhaft Tätigkeit ist« (307).

Hierbei muss beachtet werden, dass die wahrhafte Tätigkeit von all jenen

Aktivitäten unterschieden wird, die defizitär sind, weil sie ihr eigenes Ziel,

ihren telos, nicht in sich enthalten und daher nur in die Kategorie der Bewe-

gung fallen (etwa das Gehen, denn niemand geht und ist gleichzeitig gegan-

gen), während solche Tätigkeiten, die ihr Ziel in sich enthalten vollkommene

Tätigkeiten sind und dem Bereich der energeia zugeordnet werden können

(wie etwa das Sehen oder Denken, denn man kann simultan denken und ge-

dacht haben; vgl. Aristoteles 1990, 222, 1048b, 29-34): »Bei der einen Gruppe

von Tätigkeiten [letzterer; Anm. Verf.] spreche ich von Verwirklichung, bei

der anderen Gruppe aber von Bewegung« (ebd., 222, 1048b, 35f.). Die einzig

wirklich vollkommene Tätigkeit ist demnach das Denken, woraus geschlos-

sen wird, dass Gott Denken beziehungsweise Geist (nous) ist oder etwas noch

darüber zu Verortendes (vgl. ebd., 305, 1072b, 16-25): »Die Wirklichkeit des

Denkens ist also, insofern sie Wirklichkeit des Lebens ist, auch Wirklichkeit

des Seins, aber nicht des Seins schlechthin, das es für Aristoteles nicht gibt,

sondern eines Seins, das als das vollkommenste Sein bestimmt ist.« (Berti

1996, 308)

Wirklichkeit als disjunktive Gesamtheit von Prädikaten wird bei Aristote-

les aufgespannt zwischen den vier großen Eckpfeilern von hyle und morphe,



238 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

dynamis und energeia (entelecheia). Ihr ist damit ein produktives Element der

Spannung von Beginn an immanent, welches sowohl das aktual Bestehen-

de der visuell, akustisch, taktil oder olfaktorisch wahrnehmbaren Realität als

auch jedwede Form von möglicher Verwirklichung oder Potentialität in einer

Weise für den gesamten Bereich des Seins berücksichtigt, die beispielsweise

in diversen Theorien der Virtualität mitunter an unterschiedliche, als ontolo-

gisch getrennt konzeptualisierte, Bereiche delegiert werden.

So werden Aspekte der Potentialität, der Aktualisierung und der Mög-

lichkeitsbedingung dem Feld des Virtuellen eingeschrieben, während nur die

aktuale Gegebenheit der Realität im Sinne einer fixen entelecheia, ohne Blick

auf die definitorische Erweiterung dieser durch die Analogie und späteren

Engführung mit der energeia, zugewiesen wird.Was dann Realität heißt, wird

durch diese Form der ontologischen Aufspaltung und konzeptionellen Dele-

gation an einen eigenen Seinsbereich vomPotentiellen und Virtuellen entkop-

pelt und im Bestehenden, d.h. Sicht- oder Wahnehmbargemachten, fixiert.

Die auf diese Weise zurückgewiesenen oder vernachlässigten topoi der aristo-

telischen Konzeption und deren enge ontologische Verflechtung kehren über

Heisenberg in den naturwissenschaftlichen Diskurs zurück.

Da hier nicht der Versuch unternommen werden kann und soll, die (über-

dies uneinheitlichen und weiter in Entwicklung begriffenen) unterschiedli-

chen Deutungen der Quantentheorie in extenso darzustellen, muss zunächst

der Hinweis auf den für eine Konzeption des Werdens und Transformation

relevanten Begriff der »Potentia« genügen, der in der Auseinandersetzung

mit den Modifikationen eines Modells der Wirklichkeit für Heisenberg im

Zentrum der Betrachtung steht. Vorläufig und stark vereinfachend ist festzu-

stellen, dass mit der Entwicklung von Relativitätstheorie und Quantenphy-

sik einige grundlegende Prämissen naturwissenschaftlichen (und insbeson-

dere physikalischen) Denkens als obsolet erscheinen mussten. So werden in

der Folge vier essentielle und paradigmatische Punkte in Frage gestellt, die

das Selbstverständnis der betroffenen Disziplinen in ihren Grundfesten er-

schütterten, weil sie ein vollkommen neues Welt- und Wissenschaftsbild in-

augurierten: Erstens wird die Gültigkeit von Kausalität und Determinismus

in Frage gestellt; zweitens kann die strikte Trennung einer »objektiven Reali-

tät« von einem beobachtenden Subjekt nicht länger aufrechterhalten werden;

drittens wird die naturwissenschaftliche Erkenntnis als Naturerkenntnis in



V. Mediale Onto-Epistemologie 239

Zweifel gezogen; und viertens kommt es infolgedessen zu einer Unterminie-

rung tradierter Gesetzlichkeiten als Naturgesetze.2

Epizentrum dieser Erschütterungen ist historisch das Feld der Mikro-

physik und die in diesem virulente Frage der Beschaffenheit des Lichts, wel-

che zunächst die grundlegende Annahme ins Wanken bringt, dass auch die

kleinsten Teilchen wie Moleküle, Atome und Elementarteilchen in derselben

Weise objektiv existieren wie Steine und Bäume, unabhängig davon, ob sie

beobachtet werden oder nicht (vgl. Heisenberg 1959, 15ff.). In Bezug auf das

Licht und den photoelektrischen Effekt ging Einstein bekanntlich zunächst

davon aus, dass Licht aus Teilchen bestehe, die, auch unbeobachtet, zu je-

der Zeit zugleich die Eigenschaften eines Ortes und eines Impulses besitzen,

die angegeben werden können. Zur selben Zeit kann jedoch Erwin Schrödin-

ger anhand von Interferenz- und Beugungsexperimenten nachweisen, dass

Licht das Verhalten und die Eigenschaften vonWellen aufweist, die als räum-

liche Ausdehnung,Wellenlänge und Frequenz anzugeben sind. Damit befand

man sich im Widerspruch, denn was Teilchen sein sollte, konnte nicht zu-

gleich Welle sein. Diese agonale Situation kann in philosophischer Diktion

beschrieben werden als »Substanzproblem« (Wallner 1982, 59), gleichsam als

Frage nach dem Wesen der Elementarteilchen. Die von Einstein wie Schrö-

dinger geteilteHoffnung auf eine physikalische Lösung diesesWelle-Teilchen-

Dualismus‹ unter Beibehaltung des Konzepts der objektiven Realität erfüllt

sich allerdings nicht.

Will ein Physiker Ort, Impuls oder Geschwindigkeit eines Elektrons im

Atom möglichst exakt bestimmen, richtet er einen Lichtstrahl auf das Atom,

welcher aus Lichtquanten3 oder -teilchen besteht (also selbst Impuls und En-

ergie aufweist) und beim Auftreffen auf das Elektron an diesem gebeugt wird,

d.h., physikalisch ausgedrückt, einen Teil seines Impulses oder den gesam-

ten Impuls auf das Elektron überträgt. Es muss aber für die exakte Ortung

des Elektrons einemöglichst kleineWellenlänge des Lichtstrahls gewählt wer-

den, so dass der Impuls desselben sehr groß wird, und er den Zustand des

Elektrons im Atom so stark influenziert, dass das Elektron aus dem Atom

herausgeschlagen wird. Auf diese Weise ist es unmöglich, mehr als nur einen

2 Vgl. für eine zugängliche, sehr informierte und verlässliche Übersichtsdarstellung

Gribbin 2014.

3 Entsprechenddem1900 vonMaxPlanck formuliertenPlanck’schenGesetz derWärme-

strahlung, nach der Energie nur in diskreten Energiequanten emittiert und absorbiert

werden kann (vgl. Heisenberg 1959, 15f.)



240 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Punkt der Elektronenbahn zu beobachten: Die Störung durch den Beobach-

tungsakt macht eine umfassendere Beobachtung der Bahn des Elektrons um

den Atomkern prinzipiell unmöglich. Desweiteren wird durch die Ermittlung

des exakten Ortes des Elektrons die Messung seines Impulses an diesem Ort

unmöglich, »umgekehrt hat die exakte Impulsmessung zur Folge, daß der ge-

naue Ort des Teilchens unbekannt bleibt« (Lukoschik 1999, 267). Man konnte

folglich über den Ort und die Geschwindigkeit des Elektrons sprechen, man

konnte diese Größen auch beobachten und messen, aber »man konnte nicht

beide Größen gleichzeitig mit einer beliebigen Genauigkeit bestimmen« (Hei-

senberg 1959, 26; kursiv Verf.).4 Der beschriebene Einfluss des Beobachters

und seines Versuchsmediums auf das zu beobachtende Objekt macht in pa-

radigmatischer Weise eines bewusst, nämlich, »daß die Trennung zwischen

Subjekt und Objekt immer vorläufig und immer Modell bleiben muß« (Wall-

ner 1982, 60).

Dem von Heisenberg oft wiederholten Axiom zufolge, Physik solle nur

den Zustand der Wahrnehmungen formal beschreiben, ergibt also die Be-

hauptung, beide Merkmale, Ort und Impuls, existierten zugleich, infolge

der Unmöglichkeit einer dies verifizierenden Beobachtung, keinen Sinn.

Zunächst kann der Dualismus noch über einen »mathematischen Taschen-

spielertrick«, nämlich die Einführung der »Matrizenmechanik«, bei der die

»Bewegungsgleichungen der Newtonschen Mechanik ersetzt [wurden] durch

ähnliche Gleichungen zwischen Formen der linearen Algebra« (Heisenberg

1959, 23) scheinbar überwunden werden. Doch die »Paradoxa des Dualismus

zwischen Wellen- und Partikelbild waren ja nicht gelöst, sie waren nur

irgendwie in dem mathematischen Schema verschwunden« (Heisenberg,

1959, 24). Es kommt also zu einer von den Akteuren selbst als problema-

tisch empfundenen »Ersetzung jeglicher Anschauung durch mathematische

Formalismen« (Wallner 1982, 59).

Erst die Einführung des Begriffs der Wahrscheinlichkeit in die Physik (in

Form des Konzepts der Wahrscheinlichkeitswelle nach Bohr, Kramers und

Slater; vgl. Heisenberg 1959, 24f.) bringt, wenn auch nicht die Lösung, so doch

einen entscheidenden Fortschritt. Zwar kann das »Determinismusproblem«

(Wallner 1982, 59) der Physik, also die Frage, ob subatomare Vorgänge »teil-

weise unbestimmt« (ebd.) oder »nur teilweise unbestimmbar« (ebd.; kursiv Verf.)

4 Denn: »Es ergab sich, daß das Produkt dieser beiden Ungenauigkeiten nicht kleiner

gemachtwerden konnte als die Plancksche Konstante, geteilt durch dieMasse des Teil-

chens, um das es sich dabei handelte.« (Heisenberg 1959, 26f.)



V. Mediale Onto-Epistemologie 241

sind, nicht letztgültig gelöst, doch die Paradoxie, einmal als solche erkannt,

konnte für Forschung und Theoriebildung produktiv gemacht werden: Die

Wahrscheinlichkeitswelle beschreibt nun nicht mehr einen Ist-Zustand, »sie

bedeutete so etwas wie eine Tendenz zu einem bestimmten Geschehen« (Hei-

senberg 1959, 25) und »führte eine merkwürdige Art von physikalischer Rea-

lität ein, die etwa in der Mitte zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit steht«

(ebd.). Diese, auch für andere experimentelle Situationen gültige Beziehung

wurde »Unsicherheitsrelation oder das Prinzip der Unbestimmtheit« genannt

(Heisenberg 1959, 27).

Es musste also Grenzen für die Anwendbarkeit des Wellenbildes ebenso

wie des Teilchenbildes geben, wenn man jedoch »jene Grenzen berücksich-

tigt, die durch die Unbestimmtheitsrelationen gezogen sind, verschwinden

die Widersprüche« (ebd.). Wenn die Unbestimmtheitsrelation heute als die

zentrale »Eigentümlichkeit der Quantentheorie« (Gribbin 2014, 171) bezeich-

net werden darf, so auch deshalb, weil, wie Heisenberg folgerte, in der Mi-

krowelt die klassischen Begriffe der Alltagswelt nur dann und insofern Be-

stand haben, wenn sie »in dem durch die Unschärferelationen aufgedeckten,

eingeschränkten Sinne angewandt werden« (ebd.). Einer der Grundkonflikte

zwischen Bohr und Schrödinger, welcher sich immer wieder über die ›ver-

dammte Quantenspringerei‹ beklagte, hatte, folgt man Gribbins Darstellung,

nicht zuletzt begriffliche Ursachen: »Ideen wie ›Ort‹ und ›Geschwindigkeit‹

(oder später der ›Spin‹) haben in der Welt der Mikrophysik einfach nicht die

gleiche Bedeutung wie in der gewohnten Welt.« (Ebd.)

Sich die konzeptionellen Verschiebungen, die sich aus dem hier nur skiz-

zierten Konflikt ergeben haben, einzugestehen,mithin ernst zu nehmen, dass

die genauere Kenntnis des ›Orts‹ eine Kenntnis des Impulses umso ungenau-

er werden lässt (und vice versa), trifft das Verhältnis von Wissenschaft und

Wirklichkeit verständlicherweise mit fundamentaler Wucht. Es gilt in Kon-

sequenz einerseits zu begreifen, »daß die alten Begriffe nur ungenau auf die

Natur passen« (Heisenberg 1959, 27) und anderserseits in gleichem Maße an-

zuerkennen, »wie groß die Veränderungen in unseren grundlegenden Vor-

stellungen von der Wirklichkeit sein mußten, bevor man die neue Situation

vollständig verstehen konnte« (ebd.). Oder knapper von Heisenberg auf den

Punkt gebracht: »Wir können die Gegenwart in allen Bestimmungsstücken

prinzipiell nicht kennen.« (zit.n. Gribbin 2014, 173; kursiv i.O.)

Die Welt als solche wird ›inhuman‹ (im eingangs zitierten Sinne von

Wark 2015), auch ihre materiellen Grundlagen entziehen sich größtenteils

der wahrnehmenden Beobachtung. In der Quantenwelt gelten Gesetze, die



242 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

aus der wahrnehmbaren Welt nicht vertraut sind, ja diesen sogar widerspre-

chen und das menschliche Denkvermögen an die Grenzen vertrauter Logik

führen, indem Kontingenz, Annährung und Wahrscheinlichkeit strenge

Prinzipien der Kausalität verwirren, verschieben oder ersetzen. Um das po-

pulärste Beispiel für diese Widersprüchlichkeit noch einmal aufzurufen, sei

daran erinnert, dass die in Schrödingers Gedankenexperiment eingeführte

(und inzwischen aufgrund ihres zombiehaften Zwischenwesens oder als zu

rettendes Opfer der Wissenschaft zu populärkulterellem Ruhm gelangte5)

Katze lebt und tot ist. Beides ist exakt gleich wahrscheinlich oder unwahr-

scheinlich – zumindest so lange wie die Kiste ungeöffnete black box bleibt.

Die Phiole, mit der sie von Schrödinger in ihrer Kiste auszuharren verdammt

ist, zerbricht aufgrund des radioaktiven Zerfalls und tötet das bedauerns-

werte Tier nach normalem Ermessen – oder, ebenso wahrscheinlich: sie

zerbricht nicht und tötet nicht.

Das Paradoxon beruht, kurz gesagt, darauf, dass verschiedene Zustände

eines geschlossenen, also von der Wechselwirkung mit der Außenwelt iso-

lierten Systems (hier: der Kiste), durch Überlagerung der Zustände wieder zu

einem stabilen Zustand des Systems führen können. Ein Zustand der Überla-

gerung nach Wahrscheinlichkeitsregeln wird als Zustand der Superposition

bezeichnet, der Schrödingers Gedankenexperiment würdigende Begriff »cat-

state« ist hierfür geläufig geworden: Solange die Kiste geschlossen bleibt, das

heißt keine Beobachtung stattfindet, ist keine der beiden Möglichkeiten ein-

getreten: Der Atomzerfall hat weder stattgefunden, noch hat er nicht statt-

gefunden, die Katze ist weder tot, noch ist sie nicht tot, sie befindet sich viel-

mehr in einem unbestimmten Zustand: Die Logik der Quantenwelt produ-

ziert untote Zombiekatzen.

Ähnlich prekär steht es dann um die Ideen der Kausalität und des klassi-

schen Determinismus:

»Für Newton wäre es möglich gewesen, den gesamten Ablauf der Zukunft

vorherzusagen, wenn wir den Ort und den Impuls eines Teilchens im Uni-

versumkennenwürden; für denmodernenPhysiker ist Vorstellung einer sol-

5 Neben Fanartikeln wie die Rettung der Katze fordernde oder deren Überleben trotzig

feiernde (»Schrödinger’s cat is alive!«) T-Shirts ist die Anzahl popkultureller Referen-

zen unüberschaubar. Der eigens dafür aufgesetzte Wikipedia-Artikel »Schrödinger’s

cat in popular culture« listet Beispiele aus Belletristik, Lyrik, Film, Fernsehen, Popmu-

sik, Videospielen, Comics, Kartenspielen u.a.m.; vgl. Wikipedia: https://en.wikipedia.o

rg/wiki/Schr %C3 %B6dinger’s_cat_in_popular_culture

https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture


V. Mediale Onto-Epistemologie 243

chen perfekten Vorhersage sinnlos, weil wir nicht einmal von einem Teilchen

den Ort und den Impuls genau kennen.« (Gribbin 2014, 173; kursiv i.O.)

Die Institution der Kausalität gerät so noch in ganz anderer Weise unter

Druck als durch die den Begriff verschiebenden, verzerrenden oder erwei-

ternden Experimentalstrategien des 19. und frühen 20. Jahrhunderts (vgl.

Gradmann/Schlich 1999). Spätestensmit der Publikation der Schlussfolgerun-

gen zur Unbestimmtheit in der »Zeitschrift für Physik« im Jahr 1927, die von

zahlreichen Experimentalphysikern als Affront aufgefasst wurde – schien sie

doch auf den ersten Blick vor allen Dingen zu unterstellen, deren Experimen-

te seien nicht präzise genug, um Ort und Impuls gleichzeitig experimentell

zu bestimmen –war dieUnbestimmtheit in derWelt. Dabei ging es nicht allein,

wie häufiger missverständlich behauptet wird, um den Einfluss der Messung

auf das zu messende Objekt, also etwa die Strahlung eines Gammastrahlen-

Mikroskops, die ein Elektron aus dem Atom herausschlägt. Zwar ist dieser

Einfluss unstrittig, doch sind die Folgen des Unbestimmtheitsprinzips sehr

viel weitreichender: »Nach der fundamentalen Gleichung der Quantenme-

chanik gibt es so etwas wie ein Elektron, das sowohl einen präzisen Impuls

als auch einen präzisen Ort besitzt, überhaupt nicht.« (Ebd.) Dass bis heute

in die Quantentheorie eingeführt wird, indem man Studenten zunächst mit

der Unbestimmtheitstheorie bekanntmacht (statt sinnvollerweise umgekehrt

die Unbestimmtheit aus den Quantengleichungen abzuleiten), führt, Gribbin

zufolge, zu dem oben erwähnten häufigen Missverständnis, »bei der Unbe-

stimmtheit handele es sich ausschließlich um experimentelle Beschränkung

und nicht um eine fundamentale Wahrheit über die Natur des Universums«

(ebd., 174), wie dieser wiederholt beklagt.

Nicht eine technische oder sonstige ›Verbesserung der Apparate oder Ex-

perimentalanordnungen‹ löst das Problem der Unbestimmtheit; das Problem

des intervenierenden Beobachtungsaktes ist ebenfalls kein ausschließlich

technisch lösbares, da der Beobachter notwendiger Teil des Experiments ist.

Was – nach der Kopenhagener Deutung – qua Experiment lediglich messbar

wäre, sind ein Atom und ein Elektron im Energiezustand X, beim nächsten

Messversuch im Energiezustand Y. Vermutlich ist das Elektron von X nach

Y gesprungen – jene »verdammte Quantenspringerei!«, an der Schrödinger

verzweifelte – ebenso wahrscheinlich jedoch ist, dass man ein völlig anderes

Elektron betrachtet, als das in der ersten Messung ›beobachtete‹. Überdies

lassen sich überhaupt keine Aussagen darüber treffen, was das Elektron

tut, wenn es sich mal für einen Moment ›unbeobachtet fühlt‹: »Wir können



244 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

gar nichts darüber sagen, was geschieht, wenn wir nicht hinschauen […]

Manchmal findet man Dinge im Zustand A, manchmal im Zustand B, und

die Frage, was dazwischen liegt oder wie sie von einem in den anderen

Zustand gelangen, ist völlig sinnlos.« (Ebd. 177)

Ein neuerWirklichkeitsbegriff wurde so auf verschiedenen experimentel-

lenWegen generiert: Es konnte behauptet werden, es gebe keineWirklichkeit,

solange sie nicht wahrgenommen wird, denn ›Realität‹ im landläufigen Sin-

ne ist spätestens mit der Quantenmechanik »keine angemessene Vorstellung

über das Verhalten der fundamentalen Teilchen, aus denen das Universum

sich zusammensetzt« (Gribbin 2014, 18). Es findet sich hier die Grundlage

jener Teile konstruktivistischer Theorie, die behaupten (wie auch Niels Bohr

und mit ihm Heisenberg behauptet haben), Wirklichkeit entstehe erst da-

durch, dass wir sie beobachten (Heisenberg 1987, 66, zit.n. Lukoschik 1999,

269), da sie eine Potentialität ist und keine feststehende und in allen Teilen

bestimmbare Entität.6 Auf die Frage: ›Ist der Impuls verborgen oder nicht

vorhanden, während wir den Ort bestimmen?‹ muss in der Folge geantwor-

tet werden, dass beide Merkmale, Impuls wie Ort, potentiell gegenwärtig sind,

jedoch nicht wirklich, solange kein Versuch zu ihrer Messung unternommen

wird:

»Erst im Beobachtungsakt, im Zusammenwirken von Meßmittel, Meß-

objekt und Beobachter wird die Potentialität zur objektiven Realität und

erscheint im Meßdatum« (Lukoschik 1999, 269f.). Dem Beobachtungsobjekt

kommt also kein bestimmter Ort zu, »es ist über unendlich viele Orte verteilt,

6 Anhänger der fundamentalen und polemischen Kritik, die im Sinne eines ›Neuen Rea-

lismus‹, die Beobachter- und Bewusstseinsabhängigkeit (sowie Paradigmen der sozia-

len Konstruktion von Erkenntnis) als Konstruktivismus schmähen, der in dieser Lesart

immer ein potentiell gefährlicher postmoderner Relativismus ist, geprägt von einer

»Angst« vor der objektiv bestimmbaren Wahrheit, schmähen, finden hier den Grenz-

fall ihrer nach eigener Einschätzung »intuitiv einleuchtenden Auffassung«. Auchwenn

nach Ansicht dieses Paradigmas die Dinge zunächst einmal schlicht existieren, und

zwar »unabhängig von menschlichen Ansichten« und man über diese zu Einschätzun-

gen kommen kann, »die objektiv vernünftig und ohne Rücksicht auf soziale und kultu-

relle Perspektiven für jeden verbindlich sind« (vgl. Boghossian 2013, hier: 134), nach-

demes nicht gelungen sei, trotz genauester Prüfung, »irgendwelche guten Argumente

für konstruktivistische Auffassungen zu finden« (133): In der Quantenphysik existieren

die Teilchen »als Tatsachen über dieWelt« (27), aber eben nicht »unabhängig von uns«

(ebd.), sondern gerade in ihrer beobachterabhängigen Unbestimmtheit – mit voraus-

sichtlich komplizierten Folgen für einen vermeintlich »nicht-perspektivischen Reali-

tätsbegriff« im so genannten ›Neuen Realismus‹.



V. Mediale Onto-Epistemologie 245

nicht tatsächlich, aber ›potentiell‹« (Lukoschik 1999, 270). Dies gilt in gleicher

Weise für seine anderen physikalischen Eigenschaften wie Geschwindigkeit,

Impuls, Wellenlänge oder Frequenz. Es gilt dabei zu bedenken, dass Realität

in diesem Sinne konstituiert ist als das Zusammenspiel dreier Pole: »der

Potentialität der Mikroobjekte, der der Meßinstrumente – Licht-›Teilchen‹

oder auch andere Elementar-›Teilchen‹, mit denen Mikroobjekte beobach-

tet werden und die selbst Mikroobjekte sind – und der Wirklichkeit des

Beobachters« (Lukoschik 1999, 270).

›What you see is what you get‹ (›WYSIWYG‹) als epistemologisches

Grundprinzip quantenmechanischen Zugriffs auf die Mikrowelt lässt folglich

nicht das Experiment aufgrund unzureichender Präzisierung oder Abschir-

mung obsolet werden – die Lesart der von der Quantentheorie provozierten

zeitgenössischen Experimentalphysiker – es schränkt zunächst einmal nur

den Geltungsbereich der zu ziehenden Schlussfolgerungen ein: »Eine expe-

rimentelle Beobachtung besitzt nur im Rahmen des Experiments Gültigkeit

und kann nicht dazu benutzt werden, Einzelheiten von Dingen, die wir nicht

beobachtet haben, zu ergänzen.« (Gribbin 2014, 188)

Weitaus entscheidender ist aber für den vorliegenden Zusammenhang et-

was Anderes – für heutige Begriffe des Experiments oder des Experimental-

systems beinahe schon selbstverständlich Gewordenes – nämlich die über die

Quantenmechanik gewonnene, theoretisch fundierte und experimentell ab-

gesicherte Einsicht: »Man muß das Ganze beachten: Die Apparatur, die Elek-

tronen und der Beobachter sind insgesamt Bestandteile des Experiments«

(ebd., 189), in welchem das Potentielle überhaupt erst zu – jeweils ephemerer

– Aktualität kommt.

Bedeutet aber, wie Heisenberg glaubte, die auf Unbestimmtheitsrelatio-

nen fußende Seinsweise realer mikrophysikalischer Phänomene im Modus

der Potentialität »die quantitative Fassung des alten Begriffs der […] ›Poten-

tia‹ in der Philosophie des Aristoteles« (Heisenberg 1959, 25), ist sie »gewis-

sermaßen die Wendung des antiken ›Möglichkeitsbegriffes‹ vom Qualitati-

ven ins Quantitative« (Heisenberg 1987, 140; zit.n. Lukoschik 1999, 271)? In

der Beantwortung dieser Frage kommen diverse Gemeinsamkeiten im jewei-

ligen Denken des Verhältnisses von Potentialität und Realität zum Tragen,

doch muss auch, gewissermaßen gegen Heisenbergs Einschätzung, auf ei-

nige fundamentale Differenzen verwiesen werden. Einerseits wird – analog

zum Wirken der morphe (Form) bei Aristoteles, welche die dem Stoff inhä-

renten Formen aktiviert und damit realisiert – im experimentellen Beobach-

tungsakt die Potentialität der Mikrowelt »zur tatsächlichen Existenz der ob-



246 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

jektiven Dingwelt befördert« (Lukoschik 1999, 273).Morphe und Messung ent-

sprechen einander insofern, als sie »das aktive, schöpferische Element bei der

Schaffung der objektiven Realität« (Lukoschik 1999, 274) sind. Ebenso gilt für

die aristotelische Potentiawie für die quantenphysikalische Potentialität als »in

sich geformte, bestimmte Mannigfaltigkeit von Tendenzen« (Lukoschik 1999,

275), dass sie nicht bloße Denkmöglichkeiten darstellen, sondern reale Mög-

lichkeiten, gleichsam »Strukturelement des Wirklichen selbst« (ebd.) sind.

Andererseits denkt Aristoteles hyle (Form) und morphe (Stoff/Materie)

nicht als Gegenstände der objektiven Realität, sondern als ontologische

Prinzipien. Beim Aufeinandertreffen von Messobjekt (z.B. Elektron) als

Potentialität und Messmedium (z.B. Lichtquant), wird der Sachverhalt da-

durch kompliziert, dass letzteres, da ebenfalls Mikroobjekt, in gleicher Weise

potentiell existiert. An die Stelle des Zusammen-Wirkens zweier ontologi-

scher Prinzipen tritt also das Aufeinandertreffen zweier Potentialitäten, deren

Wahrscheinlichkeitsamplituden sich lediglich zeitweise überlagern. Dieses

Aufeinandertreffen erzeugt allein noch keine objektive Realität, denn es

mangelt dem Prozess an einer genuin nicht-potentiellen Seinsweise, um im

Sinne Aristoteles‹ Realität zu evozieren. Dieser Mangel kann nur vom Beob-

achter selbst ausgefüllt werden, nicht jedoch als biologisch-physikalisches

Objekt (als Ansammlung zahlreicher Mikroobjekte), sondern allenfalls als

beobachtendes Bewusstsein im Akt der Registrierung.

Wird aber das Bewusstseins in dieser prominenten Form zum Bestandteil

des Experiments (nämlich als eigentlichemorphe), dann schreibt die moderne

Physik »den [von ihr] so heftig kritisierten cartesianischen Dualismus« (Luko-

schik 1999, 277) in anderer Form fort oder die Materie wäre bloße Projektion

eines experimentierenden Bewusstseins, Physik würde bestenfalls umgewid-

met in Psychologie: Eine Konstitution objektiver Realität aus der Potentiali-

tät jedenfalls käme in keinem Fall zu Stande, »denn dafür bedarf es eben des

Paares Form und Materie, Akt und Potentia« (ebd.; kursiv im Original). Bei

Aristoteles sind überdies Form und Materie als immer schon ko-existent und

ko-extensiv gefasst. Dies zu übertragen auf Bewusstsein und Potentialität in

der Physik, hätte nicht nur zur Folge, dass es ohne Materie kein Bewusstsein

gibt, da letzteres erst durch diese real wird, sondern dass auch umgekehrt

weitere naturwissenschaftliche Prämissen zu fallen hätten, etwa, hier wird

die Dimension des Problems erkennbar, die Evolutionstheorie in toto wider-

legt wäre, da folglich vor dem Auftauchen von Bewusstsein keinerlei Materie

existiert haben könnte.



V. Mediale Onto-Epistemologie 247

Zu konstatieren ist also zunächst eine strukturelle Differenz zwischen Hy-

lemorphismus und Denken der Unbestimmtheitsrelation in Bezug auf den Be-

griff der Form, der in Heisenbergs Konzeption fehlt beziehungsweise in un-

befriedigender Weise über das Bewusstsein als Hilfskonstruktion geleistet

wird. Die theoretischen und (onto-)logischen Konsequenzen dieser Setzung

bedenkt Heisenberg nur knapp, wenn er in »Physik und Philosophie« (Hei-

senberg 1959) den Versuch unternimmt, »die Mikrophysik über den Potentia-

litätsbegriff naturphilosophisch an Aristoteles anzubinden« (Lukoschik 1999,

278). Hinzu kommt eine grundlegende funktionale Differenz von Potentia und

Potentialität in Bezug auf Wirklichkeitskonstitution und -erkenntnis: Poten-

tia als ontologische Kategorie konstituiert Seiendes an sich, während Poten-

tialität als physikalische Kategorie Seiendes als Element eines bestimmten

Wirklichkeitsbereiches lediglich charakterisiert – pointierter formuliert: »Po-

tentialität ist selbst Seiendes, Potentia ist ontologisches Strukturelement je-

des Seienden« (Lukoschik 1999, 279). Der physikalische Messprozess lässt sich

demnach nicht ohne weiteres unter Rückgriff auf den Hylemorphismus aristo-

telischer Prägung beschreiben und weniger noch, wie Heisenberg dies vor-

schwebt, als Analogie in diesen einschreiben.

Dennoch ist mit der Unbestimmtheitsrelation und den daraus folgenden

Konsequenzen Folgenreiches für eine Neukonzeption des Wirklichkeitsbe-

griffs geleistet. Die Naturwissenschaften wirken auf diese Weise zentral mit

an der stetigen Rekonzeptionalisierung eines immer weiter differenzier-

ten Realitätsbegriffs. Die Ergebnisse Heisenbergs verweisen in doppelter

Hinsicht auf die Notwendigkeit der interdisziplinären Einbeziehung aller

Wissenschaftsbereiche in ein derart komplexes Unternehmen wie es ein

Verstehenwollen dessen, was als sichtbar und messbar gemachte Realität

bezeichnet wird, darstellt. Die inter- oder transdisziplinäre Forschung am

wissenschaftlichen Wirklichkeitsbegriff (wie an anderen komplexen Begriffs-

modellen) fungiert zugleich als bereichernde Supplementierung und als

kritisches Korrektiv. Im skizzierten Spannungsfeld kritisierender Bezug-

nahme unter Disziplinen und Experten kann Wissenschaft den komplexen

Herausforderungen von Theorie als Wissenschaftspraxis sowie von Sicht-

barmachung als komplexer medialer, epistemologischer, sozialer, politischer

Konstellation möglicherweise etwas besser gerecht werden.

Schließlich kristallisiert sich im oben Skizzierten eine quantenmechani-

sche Verhältnisbestimmung von Potentialität und Aktualität heraus, die an-

wendungsbezogen durchaus welthaltige Folgen zeitigt (von der Atomenergie

über Lasertechnologie bis zur Gentechnik) und uns epistemologisch deshalb



248 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

vor so eminente Herausforderungen stellt, weil hier Sichtbarkeitsprodukti-

on einerseits, über die besprochene Zuschreibung von Referenz und Evidenz,

realitätsstabilisierende Funktion hat, gleichzeitig jedoch immer und unaus-

weichlich weitere Unbestimmtheiten mitproduziert. Nicht zuletzt darum in-

spiriert die konstitutiv notwendige Verschränkung von Apparatur, Objekt und

Beobachter zu Theoriebildungen, die unter explizitem Rückgriff auf Quan-

tentheorie die mannigfaltigen Verbindungen von Technik, Materie, Diskurs,

Erkenntnis und politischer agency weiterdenken, um ›das Universum auf hal-

bem Wege treffen‹ zu können (Barad 2007) – wie im Weiteren näher ausge-

führt werden wird.

Entscheidend ist, dass für die Wissensproduktion im hier ausgewiese-

nen Feld zunächst keine Vorgängigkeit einer der beteiligten Instanzen prokla-

miert werden kann, denn damit wären produktive Unbestimmtheiten voreilig

bestimmt oder ausgeschlossen. Das Experiment als Messung eines Zustan-

des bringt als solches keine pikturale Sichtbarkeit hervor, sondern Daten, de-

ren Ausgabe in unterschiedlichsten Formen vorgenommenwerden kann.Dies

trifft zwar, wie erwähnt, auch auf andere elektronische Messverfahren (Elek-

tronenmikroskopie, Scans undRasterungen aller Art), digitale Ausgabeforma-

te und Interfaces zu. Die Teilchen- respektive Quantenphysik selbst scheint,

eingedenk ihres Wissens um Unbestimmbarkeitsverhältnisse und sich dar-

aus ergebende Darstellungsproblematiken, jedoch ein besonders privilegier-

ter Ort für die Auseinandersetzung mit den Grenzen des Sichtbaren und der

Leistungsfähigkeit des Bildes – als epistemisches wie als vermeintlich bloß

illustrierendes – zu sein.

Repräsentationen des Unbestimmbaren: K/Ein Bild von
Schrödingers Katze

Der Kunsthistoriker James Elkins führt diese Komplexität im Zusammenhang

mit der Teilchenphysik in seinem Buch »Six Stories from the End of Repre-

sentation« (2008) für die Frage des Bildes exemplarisch vor. Elkins versucht

den skizzierten Herausforderungen beizukommen, indem er explorativ ei-

ne Reprogrammierung kunstgeschichtlicher Forschung vornimmt, und zwar

für eben jene Bereiche, in denen es um Bilder geht, die nicht »einfach« dar-

stellen, sondern gleichzeitig demonstrieren; wie Objekte sich der Darstellung

entziehen – Bilder mithin an der Grenze der Repräsentierbarkeit.


