V. Mediale Onto-Epistemologie

Was ist, ist

Was nicht ist, ist moglich

Nur was nicht ist, ist moglich
Einstiirzende Neubauten: Was Ist Ist [1996]
(Ende Neu; Mute Records)

Von der Unbestimmbarkeit der Welt

Im gleichzeitigen Entstehen von sneuen Sichtbarkeiten< und Medien der
Sichtbarmachung als materiell-diskursiven Entititen schlieRen sich die
Medien nicht ab, sondern erweitern sich auf das Mogliche hin. Der Aspekt
einer nur im Sinne radikaler Komplexititsreduktion heuristisch auflosbaren
Verschrinkung von Medientechnologien und Wissensproduktionen wird
mithin am sepistemischen Bild, das sichtbar macht« sinnfillig. Dass es auf-
grund der engen Verzahnung nicht hinreichend ist, etwas Medientheorie in
die Wissenschaftsforschung einzufithren, genauso wie es nicht ausreicht,
Wissensgeschichte und Wissenschaftsgeschichte als Mediengeschichte zu
iiberschreiben oder, umgekehrt, Medienhistoriographie mit einigen Ansit-
zen der zeitgendssischen Wissenschaftsforschung anzufiillen, sollte vor dem
Hintergrund dieser Gemengelage deutlich geworden sein.

Damit geraten Sichtbarmachungen ins Blickfeld, die, obschon aistethisch
wirksam und isthetisch iiberformt, diesseits des Kunstdiskurses zu bestim-
men sind, auch weil sie sich, wie eingangs gesehen, zumindest der Zuschrei-
bungen kunstbildtheoretischer Forschung entziehen. Bis zu diesem Punkt
fithrte die Argumentation allgemein vom operativen zum epistemischen Bild
und im besonderen Fall zu Sichtbarmachungen unsichtbarer Sachverhalte,
welche sowohl tiber Erhabenheitszuschreibungen als auch tber diskursive
Muster der Eroberung und Kolonisierung des Unsichtbaren starke Aufladung
erfahren (Kapitel I). Im Zuge dessen ist deutlich geworden, warum eine Adres-



232

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

sierung als >Sichtbarmachung< im Sinne einer Kulturtechnik und im Rah-
men einer umfassenden wissensproduzierenden Verfahrenslogik notwendig
erscheint.

Mit dieser Erweiterung des Konzepts der Bildproduktion geht eine Pro-
blematisierung des Sichtbaren (im Verhiltnis zum Sagbaren) einher, welche
eine anthropologische Positivitit des Sehens zugunsten einer Archiologie des
Sichtbaren einklammert und Sichtbarkeit in ein Wissensdispositiv spannt,
das eben dadurch eine stetige Reaktualisierung erfihrt (Kapitel II). Gleichzei-
tig verfliissigen sich starre, vorgingige Medienbegiffe in Richtung eines kon-
stitutiven Medien-Werdens in actu. Das Medienwissen der modernen Bakte-
riologie hilft diese als Disziplin im 19. Jahrhundert neu zu begriinden, und
es formt einen epistemologischen Rahmen, der im 20. Jahrhundert, unge-
achtet vom Griindungsdiskurs véllig verschiedener materieller und medien-
technologischer Grundlagen, erstaunlich konstant Wissen mit Sichtbarma-
chung verkniipft (Kapitel III). In wiederholten Aushandlungsprozessen wer-
den Kontinuititen und Diskontinuititen dieser Verkniipfungsleistung seitens
der Wissenschaftsforschung fortlaufend problematisiert. Je nach Akzentset-
zung werden im Zuge dessen die Funktion des Beobachters beziehungsweise
des Beobachterkollektivs, das Verhiltnis von Epistemologie und (nicht-tran-
szendentaler) Ontologie, Inskription und Reprisentation, die Frage der Evi-
denzerzeugung und, allgemeiner noch, eine als prekir werdend empfundene
Referentialitit sowie das Spannungsfeld von Schrift und sichtbarer Spur ver-
handelt, angepasst oder neu bestimmt (Kapitel IV).

Die Herausforderung, zu der die vorliegende Studie einige vorliufige
Uberlegungen beisteuert, besteht also darin, Medien- und Wissenschafts-
forschung als wesentlich wechselseitig aufeinander bezogen zu konzep-
tualisieren, um so moglicherweise zu den theoretischen Grundlagen einer
Variante von Medien-Onto-Epistemologie zu gelangen, welche Sichtbarkeit
und Prozesse der Sichtbarmachung in ihrer vollen Komplexitit zu begreifen
versucht.

AbschliefRend soll daher eine genauere Bestimmung dessen vorgenom-
men werden, was im Vorausgegangenen wiederholt als smateriell-diskursiv
verfasst angesprochen worden ist, um die Akzentverschiebungen, die sich aus
einer solchen Konzeption hinsichtlich der Begriffe des Epistemischen und des
Ontologischen herleiten, genauer in den Blick zu nehmen. Dabei zeigt sich
die Einschreibung einer, im Folgenden ebenfalls genauer zu bestimmenden,
Unbestimmtheit beziehungsweise Unbestimmbarkeit, welche sich aus der Quan-



V. Mediale Onto-Epistemologie

tenphysik ableitet und sich, expressis verbis oder als implizierte Voraussetzung,
in Formen zeitgendssischen Wissens bemerkbar macht.

So genannte >Medienumbriiche« vollziehen sich vor dem Hintergrund des
bisher Gesagten also nicht aufgrund und infolge ausschliefilich technischer
Innovationen, sondern als Rekonfiguration eines Ensembles aus Tech-
nologien, Materialititen, Okonomien, Machtverhiltnissen, theoretischen
Diskursen, Epistemologien und Ontologien. Je nach gewihltem Blickwin-
kel und Hintergrund verschieben sich die Akzente, die eine Fokussierung
medialer Schwellen- und Umbruchsituationen setzt. Dabei kann die Verin-
derungsdynamik abhingig vom gewihlten Ausgangspunkt als sukzessive,
prozessuale Transformation oder als disruptives Moment, das heift als
Bruch mit Uberkommenem erscheinen. Noch einmal sei an dieser Stelle dar-
an erinnert, dass Sichtbarmachung als Mikro- oder Hilfsdispositiv innerhalb
des umfassenderen Wissensdispositivs diskursiv mehr oder weniger stabil
mit dem Anspruch einer durch das Sichtbarmachen verfiigbar werdenden
»Evidenz« in Verbindung steht, wenngleich die Anwendungsbereiche, For-
schungsfragen, Experimentalsysteme und nicht zuletzt eben die Medien der
Sichtbarmachung diskontinuierlich sind. Insofern leuchtet, trotz der etwas
problematisch reduktiven Rede von >Einzelmediens, die These ein, dass »die
an historischen Umbruchskonstellationen beteiligten Einzelmedien wie die
mit ihnen verkniipften Mediensettings — von den Institutionen iber die
Technologien bis zu den Theorien — selber der Kategorie des Voriiberge-
henden und Fliichtigen, Fluktuierenden und Osziliierenden [unterliegen]«
(Schnell/Stanitzek 2005, 7).

Die vorgenommene Akzentuierung der Dynamik des Werdens von Medi-
en wie von Wissen privilegiert gewissermaflen das Ephemere, um es in ein
Spannungsverhiltnis mit dem Kontinuierlichen eintreten zu lassen. Dabei
darfjedoch nicht unterschlagen werden, dass die Rede von einer relativ stabi-
len epistemischen Funktion des technischen Sichtbarmachens keineswegs be-
hauptet, der Begriff des Sichtbaren sei wihrenddessen auch nur annihernd
dhnlich stabil gewesen. Die Funktion der Sichtbarmachungsprozeduren als
epistemische Verfahren mag sich erhalten, ihre Inhalte, das mit >Sichtbaremx«
Gemeinte oder Adressierte, unterliegen in gleicher Weise Konjunkturen wie
alle anderen beteiligten Elemente.

Dieser Umstand erklirt sich bereits aus der schlichten Annahme, dass die
Bedingungen des Sichtbaren nicht im Sichtbaren selbst zu verorten sind. Eben-
so sollte deutlich geworden sein, dass die Transformationen keiner linearen
Fortschrittslogik folgen, aber auch nicht vollkommener Kontingenz geschul-

233



234

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

det sind. In exemplarischer Deutlichkeit zeigen sich diskontinuierliche Re-
konfigurationen nicht allein, wie im Fall der Bakteriologie beschrieben, in Be-
reichen, in denen wissenschaftliche Theoriebildung experimenteller Sichtbar-
machung folgt, sondern mutatis mutandis auch in Bereichen, in denen mathe-
matische Formulierungen dem Sichtbaren vorauszugehen scheinen. So lisst
sich selbst im Fall der hochabstrakten Quantenphysik beobachten, wie sich
— eigentlich ohne Not und Notwendigkeit — Sichtbarkeitsoptionen heraus-
bilden, die in beinahe nostalgisch zu nennender Hinwendung an das srealis-
tisch anmutende Bild« den Oszillationsraum von Darstellbarem/Undarstell-
barem neu zur Verhandlung bringen. Gleichzeitig verdanken sich Teile der
Theorieformulierung einem (zum Zeitpunkt des Entstehens quantenmecha-
nischer Theoriebildung und angesichts ihrer nicht materiell oder optisch ver-
fiigbaren, fliichtigen Gegenstinde iiberraschenden) Rickgriff auf in der An-
tike entwickelte Seinskonzepte, wie etwa am Beispiel der Heisenbergschen
Formulierung der Unbestimmtheitsrelation aufgezeigt werden kann.

Werner Heisenberg, das ist hinlidnglich bekannt, war in starkem Maf3e be-
einflusst vom in der aristotelischen »Metaphysik« entwickelten Wirklichkeits-
begriff, der die Annahme einer entitiren und begrifflich homogenen Realitit
aufgibt und zugunsten eines Modells von Realitit erweitert, dem zwei ele-
mentare begriffliche Dichotomien eingeschrieben sind. Zur Beantwortung
der Frage nach der Moglichkeit von »Entstehen und Vergehen [...] Werden und
Verinderung von Seiendem« (Lukoschik 1999, 271f.) miissen nach dem aris-
totelischen Modell der Metaphysik diese vier grundlegenden, paarweise an-
geordneten Begriffe Beriicksichtigung finden. Das sind einmal »Vermdgen«
beziehungsweise »Moglichkeit« (dynamis) und »Verwirklichung« beziehungs-
weise »Akt« (energeia) sowie das Verhiltnis von »Stoff« oder »Materie« (hyle)
und »Form« (morphe) andererseits.

Dabei wird zunichst auf einem genuin kompositorischen Charakter alles
Seienden insistiert: Das Seiende muss stets als aus Stoff und Form zusam-
mengesetzt gedacht werden. Dies bedeutet nicht eine dinglich-mechanische
Montage, denn Stoff und Form sind keine gegenstindlichen Phinomene, son-
dern »den konkreten Dingen zugrundeliegende Strukturmerkmale, ontologi-
sche Prinzipien und Moglichkeitsbedingungen ihres Dingseins« (ebd., 272).
Hierbei kommt dem Stoff als Strukturelement die Funktion des unbestimm-
ten, aber bestimmbaren Substrats zu respektive des im Werden Begriffenen,
mithin »das, was nicht der Verwirklichung, aber dem Vermégen nach Dieses
ist« (Artistoteles 1990, 200; 10422, 30f.), auf welches die Form als Bestimmung
der Gestaltung einwirkt und den Stoff beziehungsweise das Substrat zu ei-



V. Mediale Onto-Epistemologie

nem Etwas werden lassen: »Der Stoff ist also das dem Vermogen nach Sei-
ende, Potentia, oder auch das In-Méglichkeit-Sein (dynamei on)« (Lukoschik
1999, 272; kursiv i.0.). Trifft man die Unterscheidung nach dem Kriterium der
Aktivitit/Passivitit, so ist der Stoff passiv und die Form das aktive Element,
das sich dem Stoff einschreibt und ihn so prigt.

Entscheidend ist im Blick auf die Materie ihr Seinszustand radikaler Po-
tentialitit. Heisenberg wird auf diesen Umstand wiederholt Bezug nehmen,
um seine eigenen Erkenntnisse zu kontextualisieren und zu klarifizieren. Da-
mit schreibt er den eigenen naturwissenschaftlichen Theorieentwurf einer
metaphysischen Traditionslinie ein — mit dem Nebeneffekt der Nobilitierung
der eigenen Konzeption qua kanonischer Tradition und damit zugleich un-
ter Rickgriff auf einen Bereich der Naturwissenschaft, der bereits zu Zei-
ten Heisenbergs so weit von diesen entfernt scheint wie heute: den Bereich
der Philosophie (vgl. auch Heisenberg 1959, 1979). Eine derartige Inanspruch-
nahme tiberlieferter Konzeptionen gemif3 dem Heisenberg'schen Diktum der
Unerlisslichkeit von »Tradition in der Wissenschaft« (Heisenberg 1977, 7-24)
fungiert als offenbar fiir notwendig erachtete Legitimierungsgeste, produ-
ziert aber diverse Reibungsverluste hinsichtlich méglichst exakter Ausformu-
lierung des eigenen Theorems.

Zunichst resiimiert Heisenberg konzise den aristotelischen Grundsatz
zum Verhiltnis von Materie und Form: »Der Stoff ist also nicht selbst eine
Realitit, sondern nur eine Moglichkeit, eine >Potentias, er existiert nur durch
die Form. Im Naturgeschehen geht das >Seine, wie Aristoteles es nennt, von
der Moglichkeit durch die Form zum Faktischen, zur Aktualitit iiber.« (Hei-
senberg 1959, 120)

Ein quasi-analoger Zusammenhang wie hier zwischen hyle und morphe
lasst sich fur das Verhiltnis von dynamis (Vermogen) und energeia (Verwirk-
lichung oderallgemeiner Wirklichkeit) darstellen. In einer chronologischen
Entwicklung des Begriffs stellt Aristoteles zwei verschiedene Bedeutungsva-
rianten des Begriffs der energeia zur Disposition, einen allgemeineren, ur-
spriinglicheren, welcher die etymologische Herleitung aus dem Bereich des
kinetischen Vokabulars offenbart und wesentlich als »Bewegung« iibersetz-
bar ist und einen zweiten, spiter als konventionelle sprachliche Ubereinkunft
entstandenen, in dem energeia gleichbedeutend ist mit entelecheia. Dies wire
iibersetzbar mit »der Wirklichkeit nach sein« oder vereinfachend mit »Wirk-

235



236

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

lichkeit« als terminus technicus im Sinne der aristotelischen Konzeption®, die
den Begriff zunichst fasst als »eine starke Weise des Seins, das durch Tun und
Leiden charakterisiert wird« (Berti 1996, 295), also nicht als einen statischen,
sondern als einen dynamischen Begriff des Seins. Der aristotelische Begriff
der Wirklichkeit als energeia kann folglich nicht essentialistisch als Wesen des
Realen begriffen werden, denn energeia beschreibt nichts bereits (und ewig)
Vorhandenes oder Gemachtes, »das einfach da und gegenwirtig ist, sondern
im Gegenteil ein Sich-machen, Sich-geben, ein Ereignis« (296).

Aristoteles muss aufgrund der doppelten Besetzung des Begriffs energeia
auf den (allerdings in der Philosophiegeschichte folgenreichen und wirkungs-
michtigen) Hilfsbegriff der entelecheia zugreifen, um eine tautologische Defi-
nition zu vermeiden, wenn er versucht; energeia im urspriinglichen Sinn von
Bewegung zu definieren durch die energeia »im institutionalisierten Sinn von
entelecheia, von Wirklichkeit im eigentlichen Sinn« (297). Bewegung ist infol-
gedessen aufzufassen als gegenwirtige Aktualitit, als wirklicher Zustand der
Dinge, nicht als Prozess der Aktualisierung: »Nach dieser Definition ist die
Bewegung die Aktualitit [...] dessen, was dem Vermdgen nach ist [..], das
heifdt, was in der Wirklichkeit eines Vermdgens existiert, das nicht mehr nur
dem Vermogen nach ist, aber auch noch nicht in die Wirklichkeit iiberge-
gangen ist und deshalb noch nicht aufgehért hat, dem Vermégen nach zu
existieren.« (297)

Nur die Verinderung ist also Beweis dafiir, dass ein Ding dem Verms-
gen nach ist respektive vermigend ist. Die Wirklichkeit als Grundbedeutung
des Seins zerfillt in zwei Bereiche, nimlich in ein >Bestehen-dem-Vermégen-
nach< und ein aktuales, bestimmtes >Bestehen-der-Wirklichkeit-nach¢, wie
Aristoteles an verschiedenen Stellen mit Bezug etwa auf Handwerk und Kunst
verdeutlicht: So existiert etwa die Hermesfigur dem Vermdgen nach im Holz

1 Zur Frage der Begriffsentwicklung sowie der Ubersetzungsproblematik vgl. ebenfalls
Berti 1996, 292-298. Zur Frage der Synonymisierung von energeia und entelecheia heifdt
es dort: »Weil energeia in der gleichen Bedeutung wie ergon [Werk, Ziel; Anm.Verf.] ge-
braucht werden kann, von dem es sich aufierdem ableitet, und weil ergon gleichbedeu-
tend mit telos ist, geht der Ausdruck energeia, wenn er in dieser Bedeutung gebraucht
wird, in die Bedeutung von entelecheia (iber, das heifdt, er hat praktisch dieselbe Be-
deutung wie entelecheia, das wiederum von telos abgeleitet ist. Kurz gesagt, weil sich
energeia zu ergon verhalt wie entelecheia zu telos, deshalb stimmen, wenn ergon und telos
gleichbedeutend sind, auch energeia und entelecheia iiberein« (Berti 1996, 294f.; kursiv
im Original).



V. Mediale Onto-Epistemologie

oder Marmor, wihrend das Holz und der Marmor der Wirklichkeit nach exis-
tieren (vgl. Aristoteles 1990, 221, 1048a, 32ff.). Die Tatsache, dass die Argumen-
tation immer induktiv vom Einzelfall ausgeht, fithrt dazu, dass Aristoteles
betonen muss, eine Definition der Wirklichkeit »als solche« konne nicht ge-
leistet werden, es gebe lediglich Analogie-Beziehungen wie die beschriebene
(vgl. ebd., 221, 1048b, 6ff.). Dies hat zur Folge, dass Vermogen und Wirklich-
keit als Unterscheidung von zwei Grundbedeutungen des Seins verstanden
werden missen, welche per se ko-extensiv sind und von allen Kategorien des
Seins »ausgesagt« werden (ebd., 118, 1017b, 2fT.).

Die Identifizierung des Stoffes mit dem Vermogen, also der hyle mit der
dynamis sowie der Form mit der Wirklichkeit, also der morphe mit der en-
ergeia (im gezeigten Sinne von entelecheia) macht den bedeutenden Charak-
ter »der Aktualitit, der Wirksamkeit, der realen Existenz« (Berti 1996, 302)
geltend. Wirklichkeit und Existenz sind fiir Aristoteles also keine Pridikate,
sondern disjunktive Gesamtheiten von Pridikaten. Hinzu tritt zur Vervoll-
stindigung der Wirklichkeits-, und damit unauflgslich verbunden, der Seins-
Konzeption Aristoteles’ die Auffassung der Wirklichkeit als Tatigkeit, denn die
»reine Wirklichkeit kann nicht einfach eine erste Wirklichkeit, ein Wesen, ei-
ne Substanz sein, die nicht wesenhaft Titigkeit ist« (307).

Hierbei muss beachtet werden, dass die wahrhafte Titigkeit von all jenen
Aktivititen unterschieden wird, die defizitir sind, weil sie ihr eigenes Ziel,
ihren telos, nicht in sich enthalten und daher nur in die Kategorie der Bewe-
gung fallen (etwa das Gehen, denn niemand geht und ist gleichzeitig gegan-
gen), wihrend solche Titigkeiten, die ihr Ziel in sich enthalten vollkommene
Tatigkeiten sind und dem Bereich der energeia zugeordnet werden konnen
(wie etwa das Sehen oder Denken, denn man kann simultan denken und ge-
dacht haben; vgl. Aristoteles 1990, 222, 1048b, 29-34): »Bei der einen Gruppe
von Titigkeiten [letzterer; Anm. Verf.] spreche ich von Verwirklichung, bei
der anderen Gruppe aber von Bewegung« (ebd., 222, 1048b, 35f.). Die einzig
wirklich vollkommene Titigkeit ist demnach das Denken, woraus geschlos-
sen wird, dass Gott Denken beziehungsweise Geist (nous) ist oder etwas noch
dariiber zu Verortendes (vgl. ebd., 305, 1072b, 16-25): »Die Wirklichkeit des
Denkens ist also, insofern sie Wirklichkeit des Lebens ist, auch Wirklichkeit
des Seins, aber nicht des Seins schlechthin, das es fiir Aristoteles nicht gibt,
sondern eines Seins, das als das vollkommenste Sein bestimmt ist.« (Berti
1996, 308)

Wirklichkeit als disjunktive Gesamtheit von Pridikaten wird bei Aristote-
les aufgespannt zwischen den vier grofien Eckpfeilern von hyle und morphe,

237



238

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

dynamis und energeia (entelecheia). Ihr ist damit ein produktives Element der
Spannung von Beginn an immanent, welches sowohl das aktual Bestehen-
de der visuell, akustisch, taktil oder olfaktorisch wahrnehmbaren Realitit als
auch jedwede Form von méglicher Verwirklichung oder Potentialitit in einer
Weise fiir den gesamten Bereich des Seins beriicksichtigt, die beispielsweise
in diversen Theorien der Virtualitit mitunter an unterschiedliche, als ontolo-
gisch getrennt konzeptualisierte, Bereiche delegiert werden.

So werden Aspekte der Potentialitit, der Aktualisierung und der Mog-
lichkeitsbedingung dem Feld des Virtuellen eingeschrieben, wihrend nur die
aktuale Gegebenheit der Realitit im Sinne einer fixen entelecheia, ohne Blick
auf die definitorische Erweiterung dieser durch die Analogie und spiteren
Engfithrung mit der energeia, zugewiesen wird. Was dann Realitit heifdt, wird
durch diese Form der ontologischen Aufspaltung und konzeptionellen Dele-
gation an einen eigenen Seinsbereich vom Potentiellen und Virtuellen entkop-
pelt und im Bestehenden, d.h. Sicht- oder Wahnehmbargemachten, fixiert.
Die auf diese Weise zuriickgewiesenen oder vernachlissigten topoi der aristo-
telischen Konzeption und deren enge ontologische Verflechtung kehren iiber
Heisenberg in den naturwissenschaftlichen Diskurs zuriick.

Da hier nicht der Versuch unternommen werden kann und soll, die (iiber-
dies uneinheitlichen und weiter in Entwicklung begriffenen) unterschiedli-
chen Deutungen der Quantentheorie in extenso darzustellen, muss zunichst
der Hinweis auf den fir eine Konzeption des Werdens und Transformation
relevanten Begriff der »Potentia« geniigen, der in der Auseinandersetzung
mit den Modifikationen eines Modells der Wirklichkeit fiir Heisenberg im
Zentrum der Betrachtung steht. Vorliufig und stark vereinfachend ist festzu-
stellen, dass mit der Entwicklung von Relativititstheorie und Quantenphy-
sik einige grundlegende Primissen naturwissenschaftlichen (und insbeson-
dere physikalischen) Denkens als obsolet erscheinen mussten. So werden in
der Folge vier essentielle und paradigmatische Punkte in Frage gestellt, die
das Selbstverstindnis der betroffenen Disziplinen in ihren Grundfesten er-
schiitterten, weil sie ein vollkommen neues Welt- und Wissenschaftsbild in-
augurierten: Erstens wird die Giiltigkeit von Kausalitit und Determinismus
in Frage gestellt; zweitens kann die strikte Trennung einer »objektiven Reali-
tit« von einem beobachtenden Subjekt nicht linger aufrechterhalten werden;
drittens wird die naturwissenschaftliche Erkenntnis als Naturerkenntnis in



V. Mediale Onto-Epistemologie

Zweifel gezogen; und viertens kommt es infolgedessen zu einer Unterminie-
rung tradierter Gesetzlichkeiten als Naturgesetze.”

Epizentrum dieser Erschiitterungen ist historisch das Feld der Mikro-
physik und die in diesem virulente Frage der Beschaffenheit des Lichts, wel-
che zunichst die grundlegende Annahme ins Wanken bringt, dass auch die
kleinsten Teilchen wie Molekiile, Atome und Elementarteilchen in derselben
Weise objektiv existieren wie Steine und Biume, unabhingig davon, ob sie
beobachtet werden oder nicht (vgl. Heisenberg 1959, 15ff.). In Bezug auf das
Licht und den photoelektrischen Effekt ging Einstein bekanntlich zunichst
davon aus, dass Licht aus Teilchen bestehe, die, auch unbeobachtet, zu je-
der Zeit zugleich die Eigenschaften eines Ortes und eines Impulses besitzen,
die angegeben werden kénnen. Zur selben Zeit kann jedoch Erwin Schrédin-
ger anhand von Interferenz- und Beugungsexperimenten nachweisen, dass
Licht das Verhalten und die Eigenschaften von Wellen aufweist, die als rium-
liche Ausdehnung, Wellenlinge und Frequenz anzugeben sind. Damit befand
man sich im Widerspruch, denn was Teilchen sein sollte, konnte nicht zu-
gleich Welle sein. Diese agonale Situation kann in philosophischer Diktion
beschrieben werden als »Substanzproblem« (Wallner 1982, 59), gleichsam als
Frage nach dem Wesen der Elementarteilchen. Die von Einstein wie Schré-
dinger geteilte Hoffnung auf eine physikalische Losung dieses Welle-Teilchen-
Dualismus«< unter Beibehaltung des Konzepts der objektiven Realitit erfillt
sich allerdings nicht.

Will ein Physiker Ort, Impuls oder Geschwindigkeit eines Elektrons im
Atom moglichst exakt bestimmen, richtet er einen Lichtstrahl auf das Atom,
welcher aus Lichtquanten?® oder -teilchen besteht (also selbst Impuls und En-
ergie aufweist) und beim Auftreffen auf das Elektron an diesem gebeugt wird,
d.h., physikalisch ausgedriickt, einen Teil seines Impulses oder den gesam-
ten Impuls auf das Elektron tibertrigt. Es muss aber fiir die exakte Ortung
des Elektrons eine moglichst kleine Wellenlidnge des Lichtstrahls gewahlt wer-
den, so dass der Impuls desselben sehr grofd wird, und er den Zustand des
Elektrons im Atom so stark influenziert, dass das Elektron aus dem Atom
herausgeschlagen wird. Auf diese Weise ist es unmoglich, mehr als nur einen

2 Vgl. fiir eine zugingliche, sehr informierte und verlissliche Ubersichtsdarstellung
Gribbin 2014.

3 Entsprechend dem 1900 von Max Planck formulierten Planck’schen Cesetz der Warme-
strahlung, nach der Energie nur in diskreten Energiequanten emittiert und absorbiert
werden kann (vgl. Heisenberg 1959, 15f.)

239



240

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Punkt der Elektronenbahn zu beobachten: Die Stérung durch den Beobach-
tungsakt macht eine umfassendere Beobachtung der Bahn des Elektrons um
den Atomkern prinzipiell unmaglich. Desweiteren wird durch die Ermittlung
des exakten Ortes des Elektrons die Messung seines Impulses an diesem Ort
unmoglich, »umgekehrt hat die exakte Impulsmessung zur Folge, dafi der ge-
naue Ort des Teilchens unbekannt bleibt« (Lukoschik 1999, 267). Man konnte
folglich iiber den Ort und die Geschwindigkeit des Elektrons sprechen, man
konnte diese Groflen auch beobachten und messen, aber »man konnte nicht
beide Groflen gleichzeitig mit einer beliebigen Genauigkeit bestimmen« (Hei-
senberg 1959, 26; kursiv Verf.).* Der beschriebene Einfluss des Beobachters
und seines Versuchsmediums auf das zu beobachtende Objekt macht in pa-
radigmatischer Weise eines bewusst, nimlich, »daf} die Trennung zwischen
Subjekt und Objekt immer vorliufig und immer Modell bleiben muf3« (Wall-
ner 1982, 60).

Dem von Heisenberg oft wiederholten Axiom zufolge, Physik solle nur
den Zustand der Wahrnehmungen formal beschreiben, ergibt also die Be-
hauptung, beide Merkmale, Ort und Impuls, existierten zugleich, infolge
der Unmoglichkeit einer dies verifizierenden Beobachtung, keinen Sinn.
Zunichst kann der Dualismus noch iber einen »mathematischen Taschen-
spielertrick«, nimlich die Einfithrung der »Matrizenmechanik«, bei der die
»Bewegungsgleichungen der Newtonschen Mechanik ersetzt [wurden] durch
dhnliche Gleichungen zwischen Formen der linearen Algebra« (Heisenberg
1959, 23) scheinbar iiberwunden werden. Doch die »Paradoxa des Dualismus
zwischen Wellen- und Partikelbild waren ja nicht gelost, sie waren nur
irgendwie in dem mathematischen Schema verschwunden« (Heisenberg,
1959, 24). Es kommt also zu einer von den Akteuren selbst als problema-
tisch empfundenen »Ersetzung jeglicher Anschauung durch mathematische
Formalismen« (Wallner 1982, 59).

Erst die Einfithrung des Begriffs der Wahrscheinlichkeit in die Physik (in
Form des Konzepts der Wahrscheinlichkeitswelle nach Bohr, Kramers und
Slater; vgl. Heisenberg 1959, 24f.) bringt, wenn auch nicht die Losung, so doch
einen entscheidenden Fortschritt. Zwar kann das »Determinismusproblem«
(Wallner 1982, 59) der Physik, also die Frage, ob subatomare Vorginge »teil-
weise unbestimmt« (ebd.) oder »nur teilweise unbestimmbar« (ebd.; kursiv Verf.)

4 Denn: »Es ergab sich, daf das Produkt dieser beiden Ungenauigkeiten nicht kleiner
gemachtwerden konnte als die Plancksche Konstante, geteilt durch die Masse des Teil-
chens, um das es sich dabei handelte.« (Heisenberg 1959, 26f.)



V. Mediale Onto-Epistemologie

sind, nicht letztgiiltig gelést, doch die Paradoxie, einmal als solche erkannt,
konnte fiir Forschung und Theoriebildung produktiv gemacht werden: Die
Wahrscheinlichkeitswelle beschreibt nun nicht mehr einen Ist-Zustand, »sie
bedeutete so etwas wie eine Tendenz zu einem bestimmten Geschehen« (Hei-
senberg 1959, 25) und »fithrte eine merkwiirdige Art von physikalischer Rea-
litat ein, die etwa in der Mitte zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit steht«
(ebd.). Diese, auch fiir andere experimentelle Situationen giiltige Beziehung
wurde »Unsicherheitsrelation oder das Prinzip der Unbestimmtheit« genannt
(Heisenberg 1959, 2.7).

Es musste also Grenzen fiir die Anwendbarkeit des Wellenbildes ebenso
wie des Teilchenbildes geben, wenn man jedoch »jene Grenzen beriicksich-
tigt, die durch die Unbestimmtheitsrelationen gezogen sind, verschwinden
die Widerspriiche« (ebd.). Wenn die Unbestimmtheitsrelation heute als die
zentrale »Eigentiimlichkeit der Quantentheorie« (Gribbin 2014, 171) bezeich-
net werden darf, so auch deshalb, weil, wie Heisenberg folgerte, in der Mi-
krowelt die klassischen Begriffe der Alltagswelt nur dann und insofern Be-
stand haben, wenn sie »in dem durch die Unschirferelationen aufgedeckten,
eingeschrinkten Sinne angewandt werden« (ebd.). Einer der Grundkonflikte
zwischen Bohr und Schrédinger, welcher sich immer wieder iiber die »ver-
dammte Quantenspringerei< beklagte, hatte, folgt man Gribbins Darstellung,
nicht zuletzt begriffliche Ursachen: »Ideen wie >Ort« und >Geschwindigkeit«
(oder spater der >Spin<) haben in der Welt der Mikrophysik einfach nicht die
gleiche Bedeutung wie in der gewohnten Welt.« (Ebd.)

Sich die konzeptionellen Verschiebungen, die sich aus dem hier nur skiz-
zierten Konflikt ergeben haben, einzugestehen, mithin ernst zu nehmen, dass
die genauere Kenntnis des >Orts« eine Kenntnis des Impulses umso ungenau-
er werden lisst (und vice versa), trifft das Verhiltnis von Wissenschaft und
Wirklichkeit verstindlicherweise mit fundamentaler Wucht. Es gilt in Kon-
sequenz einerseits zu begreifen, »daf die alten Begriffe nur ungenau auf die
Natur passen« (Heisenberg 1959, 27) und anderserseits in gleichem Mafie an-
zuerkennen, »wie grof’ die Verinderungen in unseren grundlegenden Vor-
stellungen von der Wirklichkeit sein mufiten, bevor man die neue Situation
vollstindig verstehen konnte« (ebd.). Oder knapper von Heisenberg auf den
Punkt gebracht: »Wir kénnen die Gegenwart in allen Bestimmungsstiicken
prinzipiell nicht kennen.« (zit.n. Gribbin 2014, 173; kursiv i.0.)

Die Welt als solche wird >inhuman« (im eingangs zitierten Sinne von
Wark 2015), auch ihre materiellen Grundlagen entziehen sich grofitenteils
der wahrnehmenden Beobachtung. In der Quantenwelt gelten Gesetze, die

241



242

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

aus der wahrnehmbaren Welt nicht vertraut sind, ja diesen sogar widerspre-
chen und das menschliche Denkvermdgen an die Grenzen vertrauter Logik
fithren, indem Kontingenz, Annihrung und Wahrscheinlichkeit strenge
Prinzipien der Kausalitit verwirren, verschieben oder ersetzen. Um das po-
pulirste Beispiel fir diese Widerspriichlichkeit noch einmal aufzurufen, sei
daran erinnert, dass die in Schrédingers Gedankenexperiment eingefithrte
(und inzwischen aufgrund ihres zombiehaften Zwischenwesens oder als zu
rettendes Opfer der Wissenschaft zu populirkulterellem Ruhm gelangte®)
Katze lebt und tot ist. Beides ist exakt gleich wahrscheinlich oder unwahr-
scheinlich — zumindest so lange wie die Kiste ungedfinete black box bleibt.
Die Phiole, mit der sie von Schrodinger in ihrer Kiste auszuharren verdammt
ist, zerbricht aufgrund des radioaktiven Zerfalls und tétet das bedauerns-
werte Tier nach normalem Ermessen — oder, ebenso wahrscheinlich: sie
zerbricht nicht und tétet nicht.

Das Paradoxon beruht, kurz gesagt, darauf, dass verschiedene Zustinde
eines geschlossenen, also von der Wechselwirkung mit der Auflenwelt iso-
lierten Systems (hier: der Kiste), durch Uberlagerung der Zustinde wieder zu
einem stabilen Zustand des Systems fithren kénnen. Ein Zustand der Uberla-
gerung nach Wahrscheinlichkeitsregeln wird als Zustand der Superposition
bezeichnet, der Schrédingers Gedankenexperiment wiirdigende Begriff »cat-
state« ist hierfiir gelaufig geworden: Solange die Kiste geschlossen bleibt, das
heifit keine Beobachtung stattfindet, ist keine der beiden Moglichkeiten ein-
getreten: Der Atomzerfall hat weder stattgefunden, noch hat er nicht statt-
gefunden, die Katze ist weder tot, noch ist sie nicht tot, sie befindet sich viel-
mehr in einem unbestimmten Zustand: Die Logik der Quantenwelt produ-
ziert untote Zombiekatzen.

Ahnlich prekir steht es dann um die Ideen der Kausalitit und des klassi-
schen Determinismus:

»Fiir Newton wire es moglich gewesen, den gesamten Ablauf der Zukunft
vorherzusagen, wenn wir den Ort und den Impuls eines Teilchens im Uni-
versum kennen wiirden; fiir den modernen Physiker ist Vorstellung einer sol-

5 Neben Fanartikeln wie die Rettung der Katze fordernde oder deren Uberleben trotzig
feiernde (»Schrodinger’s cat is alive!«) T-Shirts ist die Anzahl popkultureller Referen-
zen uniiberschaubar. Der eigens dafiir aufgesetzte Wikipedia-Artikel »Schrodinger’s
catin popular culture« listet Beispiele aus Belletristik, Lyrik, Film, Fernsehen, Popmu-
sik, Videospielen, Comics, Kartenspielen u.a.m.; vgl. Wikipedia: https://en.wikipedia.o
rg/wiki/Schr %C3 %Bédinger's_cat_in_popular_culture


https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture
https://en.wikipedia.org/wiki/Schr%C3%B6dinger's_cat_in_popular_culture

V. Mediale Onto-Epistemologie

chen perfekten Vorhersage sinnlos, weil wir nicht einmal von einem Teilchen
den Ort und den Impuls genau kennen.« (Gribbin 2014, 173; kursiv i.0.)

Die Institution der Kausalitit gerit so noch in ganz anderer Weise unter
Druck als durch die den Begriff verschiebenden, verzerrenden oder erwei-
ternden Experimentalstrategien des 19. und frithen 20. Jahrhunderts (vgl.
Gradmann/Schlich 1999). Spitestens mit der Publikation der Schlussfolgerun-
gen zur Unbestimmtheit in der »Zeitschrift fiir Physik« im Jahr 1927, die von
zahlreichen Experimentalphysikern als Affront aufgefasst wurde — schien sie
doch auf den ersten Blick vor allen Dingen zu unterstellen, deren Experimen-
te seien nicht prizise genug, um Ort und Impuls gleichzeitig experimentell
zu bestimmen - war die Unbestimmtheit in der Welt. Dabei ging es nicht allein,
wie hiufiger missverstindlich behauptet wird, um den Einfluss der Messung
auf das zu messende Objekt, also etwa die Strahlung eines Gammastrahlen-
Mikroskops, die ein Elektron aus dem Atom herausschligt. Zwar ist dieser
Einfluss unstrittig, doch sind die Folgen des Unbestimmtheitsprinzips sehr
viel weitreichender: »Nach der fundamentalen Gleichung der Quantenme-
chanik gibt es so etwas wie ein Elektron, das sowohl einen prizisen Impuls
als auch einen prizisen Ort besitzt, itberhaupt nicht.« (Ebd.) Dass bis heute
in die Quantentheorie eingefithrt wird, indem man Studenten zunichst mit
der Unbestimmtheitstheorie bekannt macht (statt sinnvollerweise umgekehrt
die Unbestimmtheit aus den Quantengleichungen abzuleiten), fithrt, Gribbin
zufolge, zu dem oben erwihnten hiufigen Missverstindnis, »bei der Unbe-
stimmtheit handele es sich ausschliefdlich um experimentelle Beschrinkung
und nicht um eine fundamentale Wahrheit iiber die Natur des Universums«
(ebd., 174), wie dieser wiederholt beklagt.

Nicht eine technische oder sonstige sVerbesserung der Apparate oder Ex-
perimentalanordnungenc lést das Problem der Unbestimmtheit; das Problem
des intervenierenden Beobachtungsaktes ist ebenfalls kein ausschliefllich
technisch losbares, da der Beobachter notwendiger Teil des Experiments ist.
Was — nach der Kopenhagener Deutung — qua Experiment lediglich messbar
wire, sind ein Atom und ein Elektron im Energiezustand X, beim nichsten
Messversuch im Energiezustand Y. Vermutlich ist das Elektron von X nach
Y gesprungen - jene »verdammte Quantenspringereil«, an der Schrodinger
verzweifelte — ebenso wahrscheinlich jedoch ist, dass man ein vollig anderes
Elektron betrachtet, als das in der ersten Messung >beobachtete«. Uberdies
lassen sich iiberhaupt keine Aussagen dariiber treffen, was das Elektron
tut, wenn es sich mal fiir einen Moment sunbeobachtet fithlt<: »Wir kdnnen

243



2t

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

gar nichts dariiber sagen, was geschieht, wenn wir nicht hinschauen [...]
Manchmal findet man Dinge im Zustand A, manchmal im Zustand B, und
die Frage, was dazwischen liegt oder wie sie von einem in den anderen
Zustand gelangen, ist véllig sinnlos.« (Ebd. 177)

Ein neuer Wirklichkeitsbegriff wurde so auf verschiedenen experimentel-
len Wegen generiert: Es konnte behauptet werden, es gebe keine Wirklichkeit,
solange sie nicht wahrgenommen wird, denn >Realitit« im landlaufigen Sin-
ne ist spitestens mit der Quantenmechanik »keine angemessene Vorstellung
itber das Verhalten der fundamentalen Teilchen, aus denen das Universum
sich zusammensetzt« (Gribbin 2014, 18). Es findet sich hier die Grundlage
jener Teile konstruktivistischer Theorie, die behaupten (wie auch Niels Bohr
und mit ihm Heisenberg behauptet haben), Wirklichkeit entstehe erst da-
durch, dass wir sie beobachten (Heisenberg 1987, 66, zit.n. Lukoschik 1999,
269), da sie eine Potentialitit ist und keine feststehende und in allen Teilen
bestimmbare Entitit.® Auf die Frage: >Ist der Impuls verborgen oder nicht
vorhanden, wihrend wir den Ort bestimmen?< muss in der Folge geantwor-
tet werden, dass beide Merkmale, Impuls wie Ort, potentiell gegenwirtig sind,
jedoch nicht wirklich, solange kein Versuch zu ihrer Messung unternommen
wird:

»Erst im Beobachtungsakt, im Zusammenwirken von Mef3mittel, Mef3-
objekt und Beobachter wird die Potentialitit zur objektiven Realitit und
erscheint im MefRdatum« (Lukoschik 1999, 269f.). Dem Beobachtungsobjekt
kommt also kein bestimmter Ort zu, »es ist iiber unendlich viele Orte verteilt,

6 Anhanger der fundamentalen und polemischen Kritik, die im Sinne eines>Neuen Rea-
lismus¢, die Beobachter- und Bewusstseinsabhdngigkeit (sowie Paradigmen der sozia-
len Konstruktion von Erkenntnis) als Konstruktivismus schméahen, der in dieser Lesart
immer ein potentiell gefahrlicher postmoderner Relativismus ist, gepriagt von einer
»Angst« vor der objektiv bestimmbaren Wahrheit, schméhen, finden hier den Grenz-
fallihrer nach eigener Einschatzung »intuitiv einleuchtenden Auffassung«. Auch wenn
nach Ansicht dieses Paradigmas die Dinge zunichst einmal schlicht existieren, und
zwar »unabhingig von menschlichen Ansichten« und man iiber diese zu Einschatzun-
gen kommen kann, »die objektiv verniinftig und ohne Riicksicht auf soziale und kultu-
relle Perspektiven fiir jeden verbindlich sind« (vgl. Boghossian 2013, hier: 134), nach-
dem es nicht gelungen sei, trotz genauester Priifung, »irgendwelche guten Argumente
fiir konstruktivistische Auffassungen zu finden« (133): In der Quantenphysik existieren
die Teilchen »als Tatsachen iiber die Welt« (27), aber eben nicht »unabhidngig von uns«
(ebd.), sondern gerade in ihrer beobachterabhdngigen Unbestimmtheit — mit voraus-
sichtlich komplizierten Folgen fiir einen vermeintlich »nicht-perspektivischen Reali-
tatsbegriff«im so genannten >Neuen Realismus«.



V. Mediale Onto-Epistemologie

nicht tatsichlich, aber >potentiell« (Lukoschik 1999, 270). Dies gilt in gleicher
Weise fir seine anderen physikalischen Eigenschaften wie Geschwindigkeit,
Impuls, Wellenlinge oder Frequenz. Es gilt dabei zu bedenken, dass Realitit
in diesem Sinne konstituiert ist als das Zusammenspiel dreier Pole: »der
Potentialitit der Mikroobjekte, der der Meflinstrumente — Licht->Teilchen«
oder auch andere Elementar->Teilchen<, mit denen Mikroobjekte beobach-
tet werden und die selbst Mikroobjekte sind - und der Wirklichkeit des
Beobachters« (Lukoschik 1999, 270).

>What you see is what you get« (WYSIWYGq) als epistemologisches
Grundprinzip quantenmechanischen Zugriffs auf die Mikrowelt lisst folglich
nicht das Experiment aufgrund unzureichender Prizisierung oder Abschir-
mung obsolet werden — die Lesart der von der Quantentheorie provozierten
zeitgenossischen Experimentalphysiker — es schrinkt zunichst einmal nur
den Geltungsbereich der zu ziehenden Schlussfolgerungen ein: »Eine expe-
rimentelle Beobachtung besitzt nur im Rahmen des Experiments Giiltigkeit
und kann nicht dazu benutzt werden, Einzelheiten von Dingen, die wir nicht
beobachtet haben, zu erginzen.« (Gribbin 2014, 188)

Weitaus entscheidender ist aber fiir den vorliegenden Zusammenhang et-
was Anderes — fiir heutige Begriffe des Experiments oder des Experimental-
systems beinahe schon selbstverstindlich Gewordenes — namlich die tiber die
Quantenmechanik gewonnene, theoretisch fundierte und experimentell ab-
gesicherte Einsicht: »Man muf das Ganze beachten: Die Apparatur, die Elek-
tronen und der Beobachter sind insgesamt Bestandteile des Experiments«
(ebd., 189), in welchem das Potentielle iiberhaupt erst zu — jeweils ephemerer
— Aktualitit kommt.

Bedeutet aber, wie Heisenberg glaubte, die auf Unbestimmtheitsrelatio-
nen fuflende Seinsweise realer mikrophysikalischer Phinomene im Modus
der Potentialitit »die quantitative Fassung des alten Begriffs der [...] >Poten-
tia< in der Philosophie des Aristoteles« (Heisenberg 1959, 25), ist sie »gewis-
sermaflen die Wendung des antiken >Moglichkeitsbegriffes« vom Qualitati-
ven ins Quantitative« (Heisenberg 1987, 140; zit.n. Lukoschik 1999, 271)? In
der Beantwortung dieser Frage kommen diverse Gemeinsambkeiten im jewei-
ligen Denken des Verhiltnisses von Potentialitit und Realitit zum Tragen,
doch muss auch, gewissermafien gegen Heisenbergs Einschitzung, auf ei-
nige fundamentale Differenzen verwiesen werden. Einerseits wird — analog
zum Wirken der morphe (Form) bei Aristoteles, welche die dem Stoff inhi-
renten Formen aktiviert und damit realisiert — im experimentellen Beobach-
tungsakt die Potentialitit der Mikrowelt »zur tatsichlichen Existenz der ob-

245



246

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

jektiven Dingwelt befordert« (Lukoschik 1999, 273). Morphe und Messung ent-
sprechen einander insofern, als sie »das aktive, schopferische Element bei der
Schaffung der objektiven Realitit« (Lukoschik 1999, 274) sind. Ebenso gilt fiir
die aristotelische Potentia wie fir die quantenphysikalische Potentialitit als »in
sich geformte, bestimmte Mannigfaltigkeit von Tendenzen« (Lukoschik 1999,
275), dass sie nicht blofRe Denkmdoglichkeiten darstellen, sondern reale Mog-
lichkeiten, gleichsam »Strukturelement des Wirklichen selbst« (ebd.) sind.

Andererseits denkt Aristoteles hyle (Form) und morphe (Stoff/Materie)
nicht als Gegenstinde der objektiven Realitit, sondern als ontologische
Prinzipien. Beim Aufeinandertreffen von Messobjekt (z.B. Elektron) als
Potentialitit und Messmedium (z.B. Lichtquant), wird der Sachverhalt da-
durch kompliziert, dass letzteres, da ebenfalls Mikroobjekt, in gleicher Weise
potentiell existiert. An die Stelle des Zusammen-Wirkens zweier ontologi-
scher Prinzipen tritt also das Aufeinandertreffen zweier Potentialititen, deren
Wahrscheinlichkeitsamplituden sich lediglich zeitweise tiberlagern. Dieses
Aufeinandertreffen erzeugt allein noch keine objektive Realitit, denn es
mangelt dem Prozess an einer genuin nicht-potentiellen Seinsweise, um im
Sinne Aristoteles< Realitit zu evozieren. Dieser Mangel kann nur vom Beob-
achter selbst ausgefiillt werden, nicht jedoch als biologisch-physikalisches
Objekt (als Ansammlung zahlreicher Mikroobjekte), sondern allenfalls als
beobachtendes Bewusstsein im Akt der Registrierung.

Wird aber das Bewusstseins in dieser prominenten Form zum Bestandteil
des Experiments (nimlich als eigentliche morphe), dann schreibt die moderne
Physik »den [von ihr] so heftig kritisierten cartesianischen Dualismus« (Luko-
schik 1999, 277) in anderer Form fort oder die Materie wire blof3e Projektion
eines experimentierenden Bewusstseins, Physik wiirde bestenfalls umgewid-
met in Psychologie: Eine Konstitution objektiver Realitit aus der Potentiali-
tit jedenfalls kime in keinem Fall zu Stande, »denn dafir bedarf es eben des
Paares Form und Materie, Akt und Potentia« (ebd.; kursiv im Original). Bei
Aristoteles sind tiberdies Form und Materie als immer schon ko-existent und
ko-extensiv gefasst. Dies zu iibertragen auf Bewusstsein und Potentialitit in
der Physik, hitte nicht nur zur Folge, dass es ohne Materie kein Bewusstsein
gibt, da letzteres erst durch diese real wird, sondern dass auch umgekehrt
weitere naturwissenschaftliche Primissen zu fallen hitten, etwa, hier wird
die Dimension des Problems erkennbar, die Evolutionstheorie in toto wider-
legt wire, da folglich vor dem Auftauchen von Bewusstsein keinerlei Materie
existiert haben konnte.



V. Mediale Onto-Epistemologie

Zu konstatieren ist also zunichst eine strukturelle Differenz zwischen Hy-
lemorphismus und Denken der Unbestimmtheitsrelation in Bezug auf den Be-
griff der Form, der in Heisenbergs Konzeption fehlt beziehungsweise in un-
befriedigender Weise iiber das Bewusstsein als Hilfskonstruktion geleistet
wird. Die theoretischen und (onto-)logischen Konsequenzen dieser Setzung
bedenkt Heisenberg nur knapp, wenn er in »Physik und Philosophie« (Hei-
senberg 1959) den Versuch unternimmt, »die Mikrophysik tiber den Potentia-
litdtsbegriff naturphilosophisch an Aristoteles anzubinden« (Lukoschik 1999,
278). Hinzu kommt eine grundlegende funktionale Differenz von Potentia und
Potentialitit in Bezug auf Wirklichkeitskonstitution und -erkenntnis: Poten-
tia als ontologische Kategorie konstituiert Seiendes an sich, wihrend Poten-
tialitdt als physikalische Kategorie Seiendes als Element eines bestimmten
Wirklichkeitsbereiches lediglich charakterisiert — pointierter formuliert: »Po-
tentialitit ist selbst Seiendes, Potentia ist ontologisches Strukturelement je-
des Seienden« (Lukoschik 1999, 279). Der physikalische Messprozess lisst sich
demnach nicht ohne weiteres unter Riickgriff auf den Hylemorphismus aristo-
telischer Prigung beschreiben und weniger noch, wie Heisenberg dies vor-
schwebt, als Analogie in diesen einschreiben.

Dennoch ist mit der Unbestimmtheitsrelation und den daraus folgenden
Konsequenzen Folgenreiches fiir eine Neukonzeption des Wirklichkeitsbe-
griffs geleistet. Die Naturwissenschaften wirken auf diese Weise zentral mit
an der stetigen Rekonzeptionalisierung eines immer weiter differenzier-
ten Realititsbegriffs. Die Ergebnisse Heisenbergs verweisen in doppelter
Hinsicht auf die Notwendigkeit der interdiszipliniren Einbeziehung aller
Wissenschaftsbereiche in ein derart komplexes Unternehmen wie es ein
Verstehenwollen dessen, was als sichtbar und messbar gemachte Realitit
bezeichnet wird, darstellt. Die inter- oder transdisziplinire Forschung am
wissenschaftlichen Wirklichkeitsbegriff (wie an anderen komplexen Begriffs-
modellen) fungiert zugleich als bereichernde Supplementierung und als
kritisches Korrektiv. Im skizzierten Spannungsfeld kritisierender Bezug-
nahme unter Disziplinen und Experten kann Wissenschaft den komplexen
Herausforderungen von Theorie als Wissenschaftspraxis sowie von Sicht-
barmachung als komplexer medialer, epistemologischer, sozialer, politischer
Konstellation moglicherweise etwas besser gerecht werden.

SchlieRlich kristallisiert sich im oben Skizzierten eine quantenmechani-
sche Verhiltnisbestimmung von Potentialitit und Aktualitit heraus, die an-
wendungsbezogen durchaus welthaltige Folgen zeitigt (von der Atomenergie
iiber Lasertechnologie bis zur Gentechnik) und uns epistemologisch deshalb

247



248

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

vor so eminente Herausforderungen stellt, weil hier Sichtbarkeitsprodukti-
on einerseits, itber die besprochene Zuschreibung von Referenz und Evidenz,
realititsstabilisierende Funktion hat, gleichzeitig jedoch immer und unaus-
weichlich weitere Unbestimmtheiten mitproduziert. Nicht zuletzt darum in-
spiriert die konstitutiv notwendige Verschrinkung von Apparatur, Objekt und
Beobachter zu Theoriebildungen, die unter explizitem Rickgriff auf Quan-
tentheorie die mannigfaltigen Verbindungen von Technik, Materie, Diskurs,
Erkenntnis und politischer agency weiterdenken, um >das Universum auf hal-
bem Wege treffen< zu konnen (Barad 2007) — wie im Weiteren niher ausge-
fithrt werden wird.

Entscheidend ist, dass fir die Wissensproduktion im hier ausgewiese-
nen Feld zunichst keine Vorgangigkeit einer der beteiligten Instanzen prokla-
miert werden kann, denn damit wiren produktive Unbestimmtheiten voreilig
bestimmt oder ausgeschlossen. Das Experiment als Messung eines Zustan-
des bringt als solches keine pikturale Sichtbarkeit hervor, sondern Daten, de-
ren Ausgabe in unterschiedlichsten Formen vorgenommen werden kann. Dies
trifft zwar, wie erwihnt, auch auf andere elektronische Messverfahren (Elek-
tronenmikroskopie, Scans und Rasterungen aller Art), digitale Ausgabeforma-
te und Interfaces zu. Die Teilchen- respektive Quantenphysik selbst scheint,
eingedenk ihres Wissens um Unbestimmbarkeitsverhiltnisse und sich dar-
aus ergebende Darstellungsproblematiken, jedoch ein besonders privilegier-
ter Ort fir die Auseinandersetzung mit den Grenzen des Sichtbaren und der
Leistungsfihigkeit des Bildes — als epistemisches wie als vermeintlich blof3
illustrierendes — zu sein.

Reprasentationen des Unbestimmbaren: K/Ein Bild von
Schrddingers Katze

Der Kunsthistoriker James Elkins fithrt diese Komplexitit im Zusammenhang
mit der Teilchenphysik in seinem Buch »Six Stories from the End of Repre-
sentation« (2008) fiir die Frage des Bildes exemplarisch vor. Elkins versucht
den skizzierten Herausforderungen beizukommen, indem er explorativ ei-
ne Reprogrammierung kunstgeschichtlicher Forschung vornimmt, und zwar
fiir eben jene Bereiche, in denen es um Bilder geht, die nicht »einfach« dar-
stellen, sondern gleichzeitiy demonstrieren; wie Objekte sich der Darstellung
entziehen — Bilder mithin an der Grenze der Reprisentierbarkeit.



