Protest, Provokation und Plausibilitat
Salafismus als Jugendbewegung

Aladin El-Mafaalani

1. EINLEITUNG

Der Salafismus wird allgemein beschrieben als ultra-orthodoxe Stromung in-
nerhalb des Islams mit dominierenden politischen und randstindigen gewalt-
bereit-dschihadistischen Stringen. Dass sich die dynamischste Jugendbewe-
gung in Westeuropa zudem durch auflergewdhnlich strenge Reglementierung
der Alltagspraxis griindet, wirkt zunichst irritierend. Besonders relevant ist
dabei die Differenzierung insbesondere im Hinblick auf die Gewaltbereit-
schaft und Gewaltakzeptanz. Wihrend fiir einen Teil der Bewegung die Fas-
zination der Gewalt mafsgeblich zu sein scheint, lehnt der grofite Teil Gewalt,
Terrorismus und Brutalitit weitgehend ab. Analog zu dem Verhiltnis zwischen
RAF und Studentenbewegung muss sich die Analyse des Salafismus sowohl
auf Zusammenhinge als auch auf die Differenzen zwischen terroristischen
Akteuren und der gesamten Bewegung beziehen. Eine Méglichkeit der Uber-
windung der Kontroversen zu den Ursachen der Radikalisierung, nimlich die
Thesen der »Islamisierung der Radikalitit« (Roy, 2017) auf der einen Seite und
der »Radikalisierung des Islams« (Kepel, 2009) auf der anderen Seite, besteht
darin, das Phinomen als Jugendbewegung — mit gemeinsamem »>Spirit« bzw.
gemeinsamen Narrativen, aber ganz unterschiedlichen Variationen in Praxis —
ernst zu nehmen.

Der folgende Beitrag nihert sich dem Phdnomen aus einer jugendsozio-
logischen und ethnographischen Perspektive. Zunichst wird das Phinomen
als Jugendbewegung mit weitreichenden Merkmalen einer Jugend(sub)kultur
begriffen, wobei die Differenzen zu anderen Jugendsubkulturen angedeutet
werden. Hierfiir werden zunichst die zentralen Begriffe >Radikalitit« und »Pro-
vokation« im Allgemeinen sowie die Funktionen von alltagspraktischer Aske-
se und ideologischer Nostalgie im Besonderen beleuchtet. In einem weiteren
Schritt werden die fiir Jugendliche auflergewohnlich plausiblen politischen
Deutungsangebote in salafistischen Jugendszenen dargestellt. Abschlieflend



Aladin EI-Mafaalani

werden die Erkenntnisse auf milieutypische Besonderheiten — und hier insbe-
sondere auf benachteiligte Jugendliche sowie Aufsteiger — bezogen. Im Zent-
rum der Analyse steht die Frage nach der Anziehungskraft dieser relativ alten
Stromung gerade heute fiir Jugendliche in Europa.

2. RADIKALITAT ALS JUGENDPHANOMEN

Dass Jugendliche eher anfillig fiir extreme Positionen sind und das eine oder
andere Mal iiber die Stringe schlagen, ist bekannt und wird weitgehend ge-
duldet. Menschen, die pragmatisch denken und handeln, miissen Widersprii-
che aushalten und sich auch von Idealvorstellungen entfernen. Pragmatismus
ist insbesondere dann gefragt, wenn fiir das eigene Handeln Verantwortung
tibernommen werden muss. Die Jugendphase ist dadurch geprigt, dass ver-
gleichsweise wenig Verantwortung iibernommen werden muss bzw. kann,
wodurch es zumindest keinen strukturellen >Zwang zum Pragmatismus« gibt.
Hinzu kommen in der Jugendphase eine noch nicht vollstindig ausgereifte
Impulskontrolle, eine insgesamt hohere Risikobereitschaft und das Bediirfnis,
sich von der Elterngeneration abzugrenzen. Entsprechend ist es nicht {iber-
raschend, dass gerade Jugendliche besonders anfillig fiir radikale politische
Ideologien und religiose Strémungen sind (Hurrelmann, 2005).

Extreme Positionen haben dariiber hinaus eine besondere Anziehungs-
kraft: Die radikale Reduktion von Komplexitit und zwar in zweierlei Hin-
sicht. Erstens: Die Komplexitit der Welt hat eine Geschichte, ist historisch
gewachsen und verwoben. Radikalismen fithren zu einer starken Reduktion
von Komplexitit, indem sie sich nicht fiir diese Geschichte an sich interessie-
ren, sondern mit der Verheiffung eines »an der Wurzel< ansetzenden Neuan-
fangs lockend sehr selektive Geschichtsbilder propagieren und klare Feind-
bilder benennen kénnen. Zweitens: Die Zieldimension dieses Neuanfangs
wird mit einer zugespitzten und zugleich positiven Idee festgesetzt. Dieser
Neuanfang hat dabei in der Regel unmittelbar Einfluss auf die alltigliche
Handlungsebene.

Da die Komplexititsreduktion in Bezug auf den Status Quo und die Ziel-
dimension wiederum wenig realititsnah bzw. praxistauglich ist, liegt eine ge-
wisse Affinitit zu Verschworungstheorien nahe. Verschworungen koénnen die
drei zentralen Dimensionen (Sozial-, Sach- und Zeitebene) von Gesellschafts-
analyse (Luhmann, 1998) im eigenen Sinne kontextualisieren: Auf der Sozial-
ebene wird einer — meist abstrakten — Gruppe (globale) Steuerungsmacht zu-
geschrieben; auf der Sachebene wird eine zu dieser Gruppe passende (globale)
Steuerungsideologie identifiziert; und auf der Zeitebene wird dieser Ideologie
die Deutungshoheit tiber die Geschichtsschreibung und Gegenwartsdiagnose
zugeschrieben.



Protest, Provokation und Plausibilitat

Betrachtet man nun den Salafismus ausschliefilich aus einer sozialwissen-
schaftlichen Perspektive lisst sich feststellen, dass diese ultrakonservative is-
lamische Stromung diese allgemein beschriebenen Funktionslogiken weitge-
hend erfiillt (ahnlich auch Abou-Taam, 2012a; Abou-Taam, 2012b). Damit nun
aber eine iiberregionale Protestbewegung entstehen kann, ist eine ideologische
und alltagspraktische Ausrichtung mit hohem Anschlusspotenzial notwendig.
Neben jugendspezifischen Interessen und stilistischen Elementen spielen hab-
ituelle Prigungen und kollektive Orientierungen eine tragende Rolle.

Wihrend Schitzungen des Verfassungsschutzes von einem aktuellen sa-
lafistischen Personenpotenzial von etwa 10.300 Anhingern (Stand: Septem-
ber 2017) ausgehen — ohne dass dabei transparent gemacht wird, auf welcher
Grundlage diese Schitzungen zustande kommen - erfahren salafistische
Gruppierungen bei Facebook oder YouTube eine um ein Vielfaches hohere Re-
sonanz (vgl. u.a. Nordbruch, 2017). Die Schitzungen der Sicherheitsbehérden
beziehen sich auf die Anzahl der Aktivisten, unabhingig davon, ob es sich
um gewaltbereite Personen handelt. Neben der allgemeinen Unterscheidung
zwischen dschihadistischen und damit gewaltbereiten Salafisten und politi-
schen Salafisten, die nicht selbst Gewalt ausiiben und zu weiten Teilen Gewalt
ablehnen (ausfithrlich u.a. Dantschke, 2014; Steinberg, 2012), gilt es zwischen
Aktivisten und passiveren Anhingern, Unterstiitzern und Sympathisanten zu
unterscheiden. Uber einen solchen Zugang wird nachvollziehbar, dass es sich
um eine wachsende Jugendbewegung handelt, in der sich bei einer wachsen-
den Anzahl an Jugendlichen auf unterschiedliche Weise eine Protesthaltung
und ein >Engagement fiir etwas< ausdriickt. Entsprechend vielfiltig sind die
Gruppierungen, Angebote, Internetprisenzen und Biindnisse. Gleichzeitig
zeichnen sich zunehmend Verwerfungen und Spaltungstendenzen innerhalb
der Bewegung ab.

Im Folgenden wird die Protestbewegung zunichst im Hinblick auf ihr
alltagspraktisches und ideologisches Provokationspotenzial und anschlie-
Rend auf das hohe Plausibilititsniveau in der Selbst- und Weltdeutung be-
schrieben.

3. ATTRAKTIVITAT: DiE MACHT DER PROVOKATION

Auf der alltagspraktischen Handlungsebene bieten salafistische Jugendgrup-
pen in zweifacher Hinsicht Provokationsméglichkeiten: zum einen die Provo-
kation der Askese, zum anderen die Provokation der ideologischen Nostalgie.
Beide lassen sich als viable Provokationen der Postmoderne beschreiben: Aske-
se und Nostalgie sind in zeitgendssischen Trends insgesamt durchaus auffind-
bar — meist im Kontext von kapitalismus- bzw. konsumbkritischen Bewegun-
gen. Aber anders als in anderen Subkulturen sind diese beiden Provokationen

139



140

Aladin EI-Mafaalani

schichtiibergreifend, also insbesondere auch fiur Jugendliche der unteren
Schichten, nachvollziehbar und realisierbar.

3.1 Provokation der kollektiven Askese

Jugendliche neigen dazu, sich von Vorgingergenerationen abzugrenzen. Dabei
kénnen extreme Gegenpositionen zutage kommen. Ein verinderter Lebens-
stil ist hierfiir typisch. Kleidung, Frisuren, Drogen und Musik waren hiufig
sinnlich wahrnehmbarer Ausdruck von Abgrenzung und Provokation. So war
es bei Studentenbewegungen, den Punks, der Hip Hop Kultur. Und heute? Ju-
gendliche haben kiffende Lehrer und Eltern mit Piercing und gefarbtem Haar.
Adelige Bundesminister gehen auf Heavy Metal Konzerte, First Ladies sind
titowiert. Sex, Drugs and Rock n« Roll — dieser in die Jahre gekommene Spirit
l4sst sich heute bestenfalls noch auf Ugo-Partys finden. Alle Kombinationen
von Sex, Rauschmitteln und Musik hat es schon gegeben.

In einer Zeit, in der fiir jedes Bediirfnis vielfiltige Konsumangebote vor-
liegen und mit Sexualitit offen umgegangen wird, ist die grofite Provokation
und die radikalste Abgrenzung vom Mainstream bzw. von der Mehrheitsgesell-
schaft die Enthaltsamkeit im Kollektiv. Diese Provokation wirkt dabei sowohl
nach innen als auch nach auflen. Da die eigenen Eltern nicht streng religios
und teilweise gar keine Muslime sind, wirkt die salafistische Lebensfithrung
auch als Abgrenzung von der eigenen Familie und dem gesamten Umfeld.
Gleichzeitig kehrt man gewissermafien zuriick zu den (eigenen) Wurzeln. Die
tibliche Kritik, nimlich dass man durch ein religiés-konservatives Elternhaus
geprigt wurde, prallt hier vollstindig an den Jugendlichen ab — im Gegenteil:
In ihrem Selbstverstindnis ist die Tatsache, dass sie die Religiositit deutlich
radikaler praktizieren als die eigenen Eltern, ein Ausdruck von Eigenstindig-
keit und Selbstbestimmung. Diese selbstbestimmte Abgrenzung wird als Au-
tonomie erlebt. Konvertiten haben hier eine noch prominentere Position, da sie
vollstindig gegen die Tradition ihrer Familien »den richtigen Weg« eingeschla-
gen haben.

Die Askese selbst tibt zugleich nach innen und auflen eine gewisse Faszi-
nation aus. Der weitgehende Verzicht fithrt teilweise dazu, dass den Jugend-
lichen auch von nicht streng religiosen Menschen Respekt entgegengebracht
wird. Aber anders als beispielsweise bei Veganern oder konsumbkritischen
Gruppen beschrinkt sich bei Salafisten der Verzicht nicht auf einen Lebens-
bereich, sondern praktisch auf den gesamten Alltag. Der >entfesselten Spafige-
sellschafi« wird ein Gegenentwurf gegeniibergestellt, bei dem alles abgelehnt
bzw. umfassend reglementiert wird, was als jugendtypisch gilt: Konsum, Se-
xualitdt, ausgelassenes Feiern. Die Ablehnung dessen, was Spafl macht, ist mit
Anstrengung und Selbstkontrolle verbunden. Dies fithrt nicht nur zu Anerken-
nung, sondern dariiber hinaus auch zu einem Gefiihl der Selbstwirksamkeit:



Protest, Provokation und Plausibilitat

Man schafft es durch eigene Handlungen, Einfluss auf sich und das Umfeld zu
nehmen. Dieses Gefiihl der Handlungsfihigkeit ist umso gréfler je hiufiger
und intensiver zuvor Ohnmachtserfahrungen gemacht wurden.

Die asketische Orientierung gegen den Mainstream hat nicht nur erkenn-
bare Ziige von Gesellschaftskritik, sondern stirkt zudem das Kollektiv. Die
Erfahrung von Gemeinschaft, insbesondere von familienihnlicher Solidaritit
und engen Freundschaften, stirkt angesichts wahrgenommener briichiger so-
lidarischer Strukturen in der Mehrheitsgesellschaft die Bindung nachhaltig.
Dieses Zugehorigkeitsgefiihl kann als substantieller Bestandteil der Attraktivitat
begriffen werden. Das selbstbewusste Auftreten und die Sichtbarkeit dieser
Zugehorigkeit (insbesondere Birte, Kopftuch, spezifische Sprache usw.) fiith-
ren nicht nur zu der beschriebenen Anerkennung, sondern auch zu (extremer)
Ablehnung. Diese Ablehnung ist jedoch bereits antizipiert: Ahnlich wie vor
einigen Jahrzehnten bei den Punks ist auch bei Salafisten bereits vor Eintritt
bekannt, dass die sichtbare Zugehorigkeit zum >strengen Islamc« in der Mehr-
heitsgesellschaft — und nicht nur dort — zu offener Ablehnung fithren wird. Es
ist erwiinscht, dass diejenigen, gegen die man sich stellt, der Gruppe gegen-
uiber feindselig eingestellt sind. Hierbei handelt es sich um eine aktive Umkeh-
rung des Exklusionsprozesses, bei dem »nur ausgeschlossen scheint, wer sich
selbst ausschliefit« (Bourdieu & Passeron, 1971, S. 44).

Diese drei Aspekte — Gefiihl der Autonomie, der Selbstwirksamkeit und
der Zugehorigkeit — kénnen auch als soziale Grundbediirfnisse bzw. Moti-
vationsmotoren verstanden werden (Deci & Ryan, 1993). Sie werden beson-
ders intensiv erlebt und sind umso relevanter, wenn zuvor die Gefiihle von
Fremdbestimmtheit, Ohnmacht und Isolation prigend waren. Insbesondere in
soziobkonomisch prekiren Lebenslagen (Armut) sowie in identifikatorisch
prekiren Kontexten — hierzu konnen u.a. fehlende (positive) Zugehéorigkeit,
Ausschluss- und Diskriminierungserfahrungen gefasst werden — sind diese
negativen Ausgangsbedingungen wahrscheinlich. Allerdings lassen sich die-
se Grundbediirfnisse auch in anderen Jugendsubkulturen befriedigen. Neben
diesen drei fundamentalen sozialen Bediirfnissen ist die enorme Komplexi-
titsreduktion von hoher Attraktivitit. Dabei geht es nicht mehr nur um klare
>Wir-Die-Grenze« sowie die extremen und klaren Reaktionen auf salafistische
Gruppen (Respekt/Anerkennung vs. Ablehnung/Feindseligkeit), sondern ins-
besondere um die ideologische Nostalgie.

3.2 Provokation der ideologischen Nostalgie

Die salafistische Strémung zeichnet sich durch eine radikale, an den Wurzeln
ansetzende Reorientierung an den Griindergenerationen des Islams aus (Abou-
Taam, 2012a). Der Schliissel ist nicht etwas, was zur Diskussion steht, wobei
man abwigen oder verhandeln muss. Der Schliissel liegt in der Vergangenheit,

141



142

Aladin EI-Mafaalani

die Utopie ist Geschichte, der es sich wieder anzunihern gilt. Die riuckwirts-
orientierte Utopie bietet nicht nur einen Kompass, sondern bereits einen vorge-
zeichneten Weg, bei dem das eigene Handeln, nimlich die strikte Einhaltung
der Reglementierungen, entscheidend ist. Dabei bietet der Salafismus zum ei-
nen eine funktionale und zum anderen eine normative Komplexititsreduktion.

Bei der ideologischen Nostalgie handelt es sich um eine funktionale Kom-
plexititsreduktion, die in besonderer Weise auch fiir benachteiligte Jugendliche
zuginglich ist. Die meisten zeitgemifen Individualitits- und Identititsformen
konstituieren sich iiber intellektuelle Unterscheidungen und Konsumangebo-
te. Diese beiden Aspekte miinden in einem Zwang zur Kreativitat (Reckwitz,
2012). In benachteiligten Positionen kann man zumindest das Spektrum an
Konsummoglichkeiten nicht (auf legalem Wege) ausschépfen. Die ideologi-
sche Nostalgie macht dabei aus der Not eine Tugend: Dem Kreativititszwang
wird der Konformititszwang entgegengestellt. Die Konsumangebote, die oh-
nehin auflerhalb des Moglichen liegen, werden weitgehend verachtet; statt In-
tellektualitit geht es um Spiritualitit. Gleichzeitig werden den Jugendlichen
klare Regeln, klare Orientierung und klare Ordnungen angeboten. Diese Ein-
deutigkeiten beziehen sich insbesondere auf traditionelle Geschlechterrollen,
priferierte Sexualitit, aber auch auf die Kleiderordnung u.v.m.

Die Anziehungskraft des Salafismus ist besonders vor dem Hintergrund
einer fehlenden innovativen Zukunftsvision interessant. Die Orientierung an
der Frithzeit des Islams, die hiufig mit dem >richtigen< oder >echten«< Glauben
rhetorisch zum Ausdruck gebracht wird, ist fiir Jugendkulturen eher uniib-
lich. Allerdings handelt es sich auch hierbei um eine weitreichende normative
Komplexititsreduktion: Zum einen gibt es insgesamt kaum noch ideologische
Angebote bzw. zukunftsweisende Jugend- oder Protestbewegungen, an denen
sich unzufriedene Jugendliche orientieren kénnen — und die meisten Ansit-
ze basieren auf sehr komplexen Ideen, die bisher ausschlieflich Jugendliche
der Mittel- und Oberschicht ansprechen; zum anderen bietet der Salafismus
auf den ersten Blick eine Losung fiir die groflen Probleme der Gegenwart. So
scheint etwa die Vorstellung, dass alle Weltprobleme — vom Klimawandel iiber
Wirtschafts- und Finanzkrisen bis hin zum Welthunger — nicht existierten,
wenn alle Menschen nach dem >echten«< Glauben leben wiirden, fiir Jugendli-
che duflerst attraktiv. Diese sich hart am Rande der Tautologie bewegende Vor-
stellung wirken auf Jugendliche insbesondere deshalb so iiberzeugend, weil
derzeit in der Tat kaum Losungsansitze fiir diese globalen Herausforderungen
wahrnehmbar sind.!

1 | Einige Elemente der nostalgischen Note lassen sich auch in der zunehmenden Be-
liebtheit von Neo-Puritanismus, Naturreligionen, Esoterik, Bio-Nahrung oder Yoga er-
kennen - allerdings alles Ich-bezogene Formen der Sinnsuche. Der Salafismus hingegen
bietet zudem eine nostalgische Perspektive auf Gemeinschaftlichkeit.



Protest, Provokation und Plausibilitat

4. ZuGANGE: DIE MACHT DER PLAUSIBILITAT

Neben dem Provokationspotenzial ist ein hohes Mafl an Plausibilitit der
Selbst- und Weltdeutung von zentraler Bedeutung, damit eine Bewegung ent-
steht. Es geht nimlich immer auch darum, zu den >Guten< zu gehéren, zu
denen nimlich, die (ein Mehr an) Gerechtigkeit wollen. Hierfiir miissen viele
Jugendliche in dhnlicher Weise Ungerechtigkeitserfahrungen gemacht haben
sowie zuginglich sein fiir Ungerechtigkeitsdeutungen. In Bezug auf die Plau-
sibilitit der salafistischen Deutungsangebote lisst sich konstatieren: Diese er-
scheinen fiir junge Menschen, auch solche, die nicht in der Szene aktiv sind,
in hohem Mafle plausibel und mit den lebensweltlichen Erfahrungen kom-
patibel. Insbesondere im Hinblick auf die politischen und gesellschaftlichen
Diskurse sind sie auch zu weiten Teilen nicht falsch. Lediglich die Lésungsan-
gebote erscheinen problematisch — im Ubrigen auch aus der Perspektive der
meisten Jugendlichen, die offensichtlich nicht anfillig fiir die salafistische
Ideologie sind.

Typische Diskriminierungs- und Ausgrenzungserfahrungen auf der per-
sonlichen Ebene werden in Predigten aufgegriffen und immer wieder mit nati-
onalen und internationalen Entwicklungen kontextualisiert. Auf diesem Wege
wird eine globale Opfergemeinschaft gebildet.

So wird beschrieben, dass der Islam im Allgemeinen und Muslime im Spe-
ziellen Feindbilder seien. Sich tiber Muslime auszulassen, sei selbstverstind-
lich. Muslime seien aber nur die Bosen, solange sie kein Buch gegen den Islam
geschrieben hitten. Als Muslim ein Islamkritiker zu sein, wire hingegen kar-
riereférderlich. Man lese und hére permanent im medialen Diskurs Fragen
wie »Gehort der Islam zu Deutschland?« oder »Wie gefihrlich ist der Islam?«.
Und tatsidchlich zwingt der nationale Diskurs die muslimischen Verbinde und
Vereine in eine defensive Haltung, in der sie klarstellen, zurechtriicken, sich
distanzieren miissen — ein mithsames Geschift, das einem niemand dankt
und bei dieser Gemengelage vielleicht sogar zum Scheitern verurteilt ist. Die-
ses Verhalten wird von vielen Jugendlichen als weiterer Beleg fiir die Schwiche
der gemifligten Muslime (in Deutschland und Europa) gesehen.

Auf der internationalen Ebene wird die Doppelmoral >westlicher Politike« —
gleich von welchem westlichen Staat — immer wieder betont: Haben Muslime
Erdsl und sind verlissliche Geschiftspartner, seien sie wieder >Freundes, selbst
dann, wenn es Diktatoren und Wahabiten sind. Werden Muslime demokratisch
gewihlt, wie etwa in Algerien oder Agypten, wiirden sie hingegen durch >den
Westen«< entmachtet. Als in Bosnien und Tschetschenien Muslime in Massen
getStet wurden, habe der Westen zugesehen. Auch in Syrien und dem Irak
sei die Staatengemeinschaft — und hier insbesondere Europa und die USA -
erst richtig aktiv geworden, als Nicht-Muslime (bspw. Yesiden oder Franzosen)
bedroht oder ermordet wurden. Solange lediglich mehrere Hunderttausend

143



144

Aladin EI-Mafaalani

Muslime die Opfer des Biirgerkriegs waren, hiefle es, dass man sich nicht ein-
mischen kénne.

Und an den personlichen Erfahrungen der Kinder und Jugendlichen anset-
zend werden ausgrenzende Handlungen im Alltag sowie die soziale Situation
der Herkunftsfamilien dargestellt, etwa Formen des Behandeltwerdens in der
Schule oder Diskotheken, Armut und der niedrige Status der eigenen Eltern.
Eine beispielhafte Ansprache eines Predigers*:

»Briider, eure Eltern, das sind doch nette Menschen. Die haben niemandem was getan.
Haben die das verdient, behandelt zu werden wie Abschaum? Haben diese alten Men-
schen verdient, arm zu sein, kein Geld, kein Ansehen und einen kaputten Riicken von
der ganzen Arbeitzu haben? Guckt euch doch an, was eure Eltern sich fiir Miihe gegeben
haben, was sie alles geleistet haben. Und jetzt, liebe Briider, wo stehen sie jetzt? Ist das
gerecht? Erklart mir das! Aber Briider, wir brauchen nicht Gber eure Eltern sprechen. Ihr
selbst seid doch nette Menschen. Alle Geschwister, wie sie hier sitzen. Und jetzt erklart
mir, warum alle meinen, mit euch wiirde etwas nicht stimmen. Briider, erklart mir, wie es
sein kann, dassihralle irgendwie in Schule oder beim Arbeitsamt oderin der Ausbildung
irgendwie vielleicht zurecht kommt. Aber Briider, werdet ihr mit Respekt behandelt?
Macht ihr in eurem Leben etwas Sinnvolles? Braucht ihr dieses ganze dumme Zeugs,
teure Uhren, Schuhe, Goldketten? So viele Briider nehmen Drogen und dealen. Schlafen
mit Frauen fir Geld. Briider, das ist doch kein Leben. Guckt euch diese Leute an, die sind
alle dlter als ihr. Sind die gliicklich? Sagt mir, sehen die gliicklich aus? Briider, sagt mir
bitte, sind das Vorbilder? Was ist das fiir eine Gesellschaft? Alles dreht sich um Geld.
Verkauf Drogen, du bekommst Geld. Verkauf deinen Korper, du bekommst Geld. Ver-
kauf deine Seele, du bekommst Geld. Wofiir das Geld? Damit du dir dieses iberflissige
Zeug kaufen kannst, was dich nur noch ungliicklicher macht. Und dann sind iberall auf
der Welt Menschen, die hungern. Egal, wir machen hier weiter. Egal, wir zerstéren so
unseren Planeten. Jeder fiir sich alleine. Keine Gemeinschaft, kein Sinn, keine Wiirde.
Egal, egal, alles egal. Die Leute werden betdubt damit. Brider, die Menschen kriegen
gar nicht mehr mit, dass etwas falsch lauft. Wenn ihr euch dabei unwohl fiihlt, wenn ihr
das Gefiihl habt, dass hier etwas nicht richtig 1&uft. Wenn ihr meint, hier stimmt doch
was nicht. Wenn ihr das fihlt, dann lebt eure Seele noch. Dann seid ihr noch gesund in
dieser kranken Gesellschaft. Nicht mit euch stimmt was nicht. Hier stimmt was nicht.
Briider, iiberall, wo wir Muslime dieses Spiel mitspielen, werden wir schwach. Uberall
werden wir verarscht. Warum? Weil wir das Spiel der Kufar mitspielen. Aber das ist nicht
unser Spiel. Wir miissen zurlick zu unserem Glauben. Wir miissen uns ernst nehmen.
Gemeinschaft und Glaube, meine Briider. Das ist die Botschaft Gottes. Das hat uns

2 | Hierbei handelt es sich um einen »Workshop¢, der im Rahmen der Recherche fiir ein
Forschungsprojekt beobachtet wurde. Teilgenommen haben etwa 40 Jungen und mann-
liche Jugendliche.



Protest, Provokation und Plausibilitat

stark gemacht. Seitdem wir das nicht mehr ernst nehmen, sind wir schwach. Und die
Anderen sagen, wir wéren gefahrlich. Warum meinen die das? Weil wir sagen, dass wir
dagegen sind, dass Menschen ihren Korper, ihre Seele verkaufen? Weil wir sagen, dass
wir dagegen sind, dass Menschen ihren Kdrper und ihre Seele betduben. Deswegen sind
wir gefahrlich? Was ist hier bitte los, Briider? Da beschimpft jemand Allah und seinen
letzten Propheten. Was passiert? Er wird ein Superstar, Briider, in dieser Gesellschaft
wird er ein Superstar. Er wird reich, bekommt Anerkennung, er ist beliebt. Und wir sind
gefahrlich, wenn wir die Probleme unserer Briider ansprechen? Was? Wir sind den Leu-
ten egal. Muslime sind denen egal. Wenn unsere Briider in Tschetschenien sterben, in
Syrien, in Irak, wen hat das interessiert? Ich frage euch, was haben sie getan? Wenn
irgendwo in der Welt 2 européische Christen sterben, sind die Fahnen auf Halbmast.
Wenn 2000 unserer Briider sterben, es interessiert doch niemanden. Ihr interessiert
niemanden. Aber ihr solltet euch fiir euch und eure Briider interessieren. Wir alle mis-
sen zurlick zu unserem Glauben, zur Wahrheit, zum wahren Islam. Wir miissen uns ernst
nehmen. Gemeinschaft und Glaube, meine Briider. Das ist die Botschaft Gottes. Das hat
uns damals stark gemacht und das macht euch heute wieder stark.«

Es lisst sich also folgende Argumentationskette rekonstruieren: Muslime ha-
ben eine randstindige Existenz. Sie sind schwach, werden diskriminiert, zum
Teil auch unterdriickt und verfolgt. Dabei ist es egal, ob sie eine Minderheit
darstellen, wie in Deutschland und Europa, oder ob sie die Mehrheit bilden,
wie beispielsweise in Syrien. Wie kann das sein? Die angebotene Antwort im-
pliziert zugleich die Losung: Die Muslime sind schwach, weil sie ihren Glau-
ben nicht mehr ernst nehmen. Wieder zu der alten Stirke zuriickzukehren
bedeutet, wieder den Glauben ernst zu nehmen - so, wie es zu den Griin-
derzeiten des Islams der Fall war. Auf diese Weise wird die ultrakonservative
Ideologie mit einem aktuellen Gerechtigkeitsdefizit und einer progressiven
Intention kontextualisiert.

EXKUuRS: EMANZIPATION JUNGER FRAUEN
IN DER SALAFISTISCHEN SZENE

Die alltagspraktische Funktion eines Kopftuchs (oder gar einer Burka) weist —
bei allen Unterschieden — unglaublich viele Ahnlichkeiten mit dem punkigen
Irokesen in den 1970ern auf: Man wird unmittelbar erkannt, erntet skeptische
Blicke, offene Ablehnung, tiefe Verachtung und erzeugt Angst. Alle Zutaten
fuir eine gelungene Rebellion. Schlimm, wenn es unter Zwang geschieht, iiber-
aus funktional, wenn man die Offentlichkeit und die eigenen Eltern provo-
zieren mochte. Neben dem Provokationspotenzial wurde bisher kaum reflek-
tiert, dass aus der lebensweltlichen Perspektive vieler Mddchen und junger
Frauen auch Emanzipation zentrale Motive sein kénnen. In der salafistischen

145



Aladin EI-Mafaalani

Szene gelten strenge Regeln fiir Mann und Frau — in traditionellen, kaum re-
ligiosen Familien hiufig nur fiir das weibliche Geschlecht. Nicht ohne Grund
erleben viele junge Frauen in dieser Jugendbewegung ein héheres Maf} an
Gleichstellung als in ihren zum Teil resignierten Herkunftsmilieus. Sie er-
leben Gleichstellung in die andere Richtung. Es kommt also auf den Kontext
an: Im Iran oder in Saudi-Arabien ist eine kopftuchtragende Frau eine anony-
me Ameise im Ameisenhaufen; in Deutschland ist sie das auffillige schwarze
Schaf. Daher sind die Motive fiir oder gegen religiose Radikalisierung je nach
Gesellschaft und Zeitgeist ganz unterschiedlich. Daher lassen sich zwischen
den salafistischen Bewegungen in Europa und den arabischen Staaten deut-
liche Unterschiede feststellen. In Europa ist es praktisch ausschlieRlich eine
Jugendbewegung innerhalb der Minderheit, in den arabischen Staaten ist es
eine islamische Strémung meist innerhalb der Mehrheit (hierzu ausfiithrlich:
El-Mafaalani, 2018).

Was hier mit den Begriffen Provokationen und Plausibilitdt gefasst wur-
de, spricht Jugendliche nur unter gewissen Umstinden an. Die Analyse
schichtspezifischer Denk- und Handlungsmuster (Habitus) kann hierfiir all-
gemeine Erklirungen bieten. Diese werden im Folgenden skizziert.

5. SCHICHTSPEZIFISCHE HABITUELLE MUSTER
UND JUGENDKULTUREN

Untere Schichten zeichnen sich nach Bourdieu (1987) durch einen »Habitus
der Notwendigkeit« aus, ein Habitus also, der bei der Wahrnehmung einer Si-
tuation die Funktionalitit, Anwendbarkeit oder eben die Notwendigkeit in den
Vordergrund stellt. Dies erscheint plausibel, da die Sozialisationsbedingungen
in unteren Schichten durch Knappheit an 6konomischem Kapital (Geld, Be-
sitz) und kulturellem Kapital (Wissen, Bildung), aber auch an sozialem Kapi-
tal (soziale Netzwerke, Anerkennung) gekennzeichnet sind und der Habitus
auf ein Management dieser Knappheit ausgerichtet ist. Im Zustand hochster
Knappheit muss permanent gefragt werden, ob etwas auch wirklich (kurzfris-
tig) notwendig ist, wofiir man etwas macht, ob es »etwas bringt«, welcher kon-
krete Sinn dahinter steckt. Ein Kind, das in diesen Verhiltnissen aufwichst,
entwickelt eine >Mentalitits, in der solche Nutzenabwigungen in allen Lebens-
bereichen handlungsleitend werden.

So ist beispielsweise der Zugang zu Bildung als Selbstzweck, zu Wissen,
das keiner unmittelbaren lebenspraktischen Anwendung dient, sowie zur
Kompetenzentwicklung und -ausweitung in Bereichen, die im Herkunftsmi-
lieu keine Anerkennung finden, weitgehend habituell versperrt. Aber auch
Asthetik und Moral folgen Notwendigkeits- und Eindeutigkeitsmustern. Die
Fihigkeit zur Abstraktion sowie das Denken in Alternativen werden durch



Protest, Provokation und Plausibilitat

die Sozialisationsbedingungen kaum unterstiitzt. Zahlreiche Studien haben
zeigen konnen, dass diese habituellen Muster nicht nur aus den Lebenserfah-
rungen und Sozialisationsbedingungen — also aus den jeweiligen Biographi-
en — heraus plausibel rekonstruiert werden kénnen, sondern dartiber hinaus
zur Bewiltigung des Alltags auch tatsichlich funktional und niitzlich sind
(El-Mafaalani, 2012; Willis, 1977).

Daher lisst sich zunichst festhalten: Menschen, die in dhnlichen Milieus
aufgewachsen sind und entsprechend homologe Habitusformen ausbilden, tei-
len in hohem Mafe explizites und implizites Wissen, Routinen, Symbole usw.
Demgegentiber verursachen soziale Kontexte, die eine grofle soziale Distanz
zu den Entstehungsbedingungen des Habitus (dem Herkunftsmilieu) auf-
weisen, Unsicherheit, Unwohlsein oder gar Vermeidungshandeln; hier fiihlt
man sich »fehl am Platz« oder hat das Gefiihl, »das ist nichts fiir mich/uns«.
In jedem Fall fehlen Intuition und Automatismen fiir das richtige Verhalten.
Solche Situationen werden anschliefend (zumindest tendenziell) vermieden.
Entsprechend ist aus habitustheoretischer Perspektive die wahrscheinlichste
Praxis ein Verbleib im Herkunftsmilieu (El-Mafaalani, 2014).

Allerdings besteht bei Jugendlichen gleichzeitig ein Abgrenzungsbediirf-
nis von Vorgangergenerationen. Jugendsubkulturen konnen als Ergebnis des
Wechselspiels zwischen dem Bediirfnis nach Abgrenzung von Altem auf der
einen Seite und der »Suche nach habitueller Ubereinstimmung« (Bohnsack,
2002) auf der anderen Seite verstanden werden. Wihrend die Abgrenzung alle
eint, bildet die Suche nach habitueller Ubereinstimmung selbst in Jugend-
gruppen sozialstrukturelle Differenzen aus. Wihrend die Punkszene durch
ihre gesellschaftskritische Haltung und einer Negierung von Kérper- und Ge-
schlechterverhiltnissen (insbesondere in Hinblick auf Gleichheit) besonders
Mittelschichtskinder anzieht, wird in der Gangsta-Rap-Szene genau das Ge-
genteil priferiert, indem soziale Hierarchien und kérperliche Stirke sowie un-
gleiche Geschlechterverhiltnisse hier auf extreme Weise fortgefiithrt werden,
wodurch sich die hohe Anziehungskraft fiir Unterschichtskinder erkliren lisst
(El-Mafaalani, 2015; Dietrich & Seeliger, 2012).

In gewisser Weise bietet der Salafismus eine Kombination aus einer radikal
gesellschaftskritischen Haltung und sichtbarer Provokation auf der einen Seite
und einer extremen Klarheit auf der alltagspraktischen Handlungsebene. Auf
einer abstrakten Ebene lassen sich also durchaus Vergleiche zu Punk oder Hip
Hop ziehen, allerdings mit den deutlichen Unterschieden im Hinblick auf As-
kese und Nostalgie sowie mit einer abweichenden aktuellen Problemstellung
der Jugendlichen.

Dass Jugendliche in prekiren Lebenslagen aufgrund fehlender Zugeho-
rigkeit und Anerkennung fiir Salafisten zuginglich sind, erscheint plausibel.
Deutlich komplexer ist die Erklirung bei Abiturienten und Studierenden. In
der Regel handelt es sich bei diesen Personen um Aufsteiger, also um junge

147



Aladin EI-Mafaalani

Menschen aus einem Arbeiter- bzw. Unterschichthaushalt. Bildungsaufsteiger
zeichnen sich insbesondere dadurch aus, dass sie in einer Zwischenposition
stehen (El-Mafaalani, 2012). Einerseits entfernen sie sich vom Herkunftsmili-
eu und verlieren soziale Netzwerke, andererseits ist die Zugehorigkeit zu hohe-
ren Milieus dauerhaft prekir. Wihrend des Aufstiegsprozesses erfahrene Ab-
wertungen durch askriptive Kategorisierung (Othering) und Stigmatisierung
im Sinne Goffmans (2012/1963), konnen ganz besonders schmerzhaft sein.
Diskriminierungs- und Ausschlusserfahrungen sowie dauerhafte habituel-
le Differenzerfahrungen kénnen dann eine Riickbesinnung auf die eigenen
habituellen und religiosen Wurzeln und damit Radikalisierung begiinstigen.
Diese Enttiuschung bzw. erlebte Diskriminierung kann zu Radikalisierungs-
prozessen fiithren. Bereits Bourdieu hat vermutet, dass sich viele franzosische
Aufsteiger, die von den elitiren Kreisen aufgrund ihrer sozialen Herkunft ab-
gelehnt wurden, in die politisch rechte Szene orientiert haben (El-Mafaalani
etal., 2016Db).

6. Fazir

Der Beitrag hat einen skizzenhaften Versuch unternommen, die zunehmende
Anziehungskraft des Salafismus fiir Jugendliche in Deutschland zu rekonst-
ruieren. Die historisch seltene Konstellation, als junger Mensch mit radikaler
Askese und Nostalgie provozieren zu kénnen, bietet einen Resonanzboden fiir
benachteiligte Jugendliche, indem namlich aus der Not eine Tugend wird. Wer
nicht teilhaben kann oder ausgegrenzt wird, gibt nicht viel auf, wenn er sich
einer radikalen Gruppe anschlieft. Entsprechend lisst sich vermuten, dass un-
gleiche Teilhabechancen auf der einen und Islamfeindlichkeit auf der anderen
Seite das Provokationspotenzial steigern und dadurch zu einer anhaltenden
Attraktivitit beitragen werden.

Unter diesen Rahmenbedingungen gilt es in den nichsten Jahren neben
der Radikalisierungsforschung insbesondere Priventions- und Deradikalisie-
rungsforschung zu etablieren. Bisher liegen lediglich Uberblicksarbeiten zu
den verschiedenen Strategien, Projekten und Mafinahmen der Privention vor
(hierzu grundlegend: El-Mafaalani et al., 2016a; Trautmann et al.,, 2017; Neu-
mann, 2013).

LITERATUR

Abou-Taam, M. (2012a). Die Salafiyya — eine kritische Betrachtung. In Bundes-
zentrale fiir politische Bildung (Hg.), Islamismus (S. 107-113). Bonn: Bundes-
zentrale fiir politische Bildung.



Protest, Provokation und Plausibilitat

Abou-Taam, M. (2012b). Die Salafiyya-Bewegung in Deutschland. In Bundes-
zentrale fiir politische Bildung (Hg.), Islamismus (S. 114-118). Bonn: Bundes-
zentrale fiir politische Bildung.

Bohnsack, R. (2002). »Die Ehre des Mannes«. Orientierungen am tradierten
Habitus zwischen Identifikation und Distanz bei Jugendlichen tiirkischer
Herkunft. In M. Kaul, W. Marotzki (Hg.), Biographische Arbeit (S. 117-141).
Opladen: Barbara Budrich.

Bourdieu, P. & Passeron, ].C. (1971). Die [llusion der Chancengleichheit. Untersu-
chungen zur Soziologie des Bildungswesens am Beispiel Frankreichs. Stuttgart:
Klett.

Bourdieu, P. (198y). Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dantschke, C. (2014). »Lasst Euch nicht radikalisierenl« — Salafismus in
Deutschland. In T. G. Schneiders (Hg.), Salafismus in Deutschland. Ur-
spriinge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung (S. 171-
186). Bielefeld: transcript.

Deci, E.L. & Ryan, R.M. (1993). Die Selbstbestimmungstheorie der Motivati-
on und ihre Bedeutung fiir die Padagogik. Zeitschrift fiir Pidagogik, 39 (2),
224-238.

Dietrich, M. & Seeliger, M. (Hg.) (2012). Deutscher Gangsta-Rap. Sozial- und
kulturwissenschaftliche Beitrige zu einem Pop-Phdnomen. Bielefeld: tran-
script Verlag.

El-Mafaalani, A. (2012). BildungsaufsteigerInnen aus benachteiligten Milieus. Ha-
bitustransformation und soziale Mobilitit bei Einheimischen und Tiirkeistdim-
migen. Wiesbaden: Springer VS.

El-Mafaalani, A. (2014). Vom Arbeiterkind zum Akademiker. Uber die Miihen des
Aufstiegs durch Bildung. St. Augustin: Konrad Adenauer Stiftung.

El-Mafaalani, A. (2015). Ambivalenzen sozialer Mobilitit. Zur Transformation
des Habitus auf dem Weg von ganz unten in die >Elite<. In A. Graf & Ch.
Moller (Hg.), Bildung, Macht, Eliten. Zur Reproduktion sozialer Ungleichheit
(S. 69-93). Frankfurt a.M..: Campus.

El-Mafaalani, A. (2018). Migrationssensibilitit. Zum Umgang mit Globalitit vor
Ort. Weinheim: Beltz Juventa.

El-Mafaalani, A., Fathi, A., Mansour, A., Miiller, J., Nordbruch, G. & Waleciak,
J. (2016a). Salafismus in Deutschland — Ansdtze und Erfahrungen der Priven-
tions- und Deradikalisierungsarbeit (HSFK-Report 06/2016). Frankfurt a.M.:
Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung.

El-Mafaalani, A., Waleciak, J. & Weitzel, G. (2016b). Tatsichliche, messbare und
subjektiv wahrgenommene Diskriminierung. In A. Scherr, A. El-Mafaala-
ni & E.G. Yuiksel (Hg.), Handbuch Diskriminierung (S. 173-189). Wiesbaden:
Springer VS.

149



150

Aladin EI-Mafaalani

Goffman, E. (1963/2012). Stigma. Uber Techniken der Bewiiltigung beschidigter
Identitdt (21. Aufl.). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hurrelmann, K. (2005). Lebensphase Jugend. Eine Einfiihrung in die sozialwissen-
schaftliche Jugendforschung. Weinheim: Juventa.

Kepel, G. (2009). Die Spirale des Terrors: Der Weg des Islamismus vom 11. Septem-
ber bis in unsere Vorstddte. Miinchen: Piper.

Luhmann, N. (1998). Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Neumann, P. (2013). Radikalisierung, Deradikalisierung und Extremismus.
Aus Politik und Zeitgeschichte, 63 (29-31), 3-10.

Nordbruch, G. (2017). Zum Umgang mit Entfremdung, Verunsicherung und
Unbehagen — Ansitze der Privention salafistischer Ansprachen in Un-
terricht und Schulalltag. In A. Toprak & G. Weitzel (Hg.), Salafismus in
Deutschland. Jugendkulturelle Aspekte, piddagogische Perspektiven (S. 155-167).
Wiesbaden: Springer VS.

Reckwitz, A. (2012). Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Roy, O. (2017). »Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod« — Der Dschihad und die
Wurzeln des Terrors. Miinchen: Siedler.

Steinberg, G. (2012). Wer sind die Salafisten? Zum Umgang mit einer schnell
wachsenden und sich politisierenden Bewegung. SWP-Aktuell, 28, 1-8.

Trautmann, C., Kahl, W. & Zick, A. (2017). Privention von islamistischer Ra-
dikalisierung und Gewalt. Eine Systematisierung von Priventionsansitzen
in Deutschland. Forum Kriminalprivention, 1, 3-9.

Willis, P. (1977). Learning to Labour. How Working Class Kids Get Working Class
Jobs. Farnborough: Saxon House.



