Der Kopftuchstreit als Schauplatz der Debatten
zwischen Feminismus und Multikulturalismus:
Eine Analyse entlang der Bedingungen

fir Autonomie!

ELISABETH HOLZLEITHNER

Die Konturen der Problematik

Wenige Themen haben unter Feministinnen in den vergangenen Jahren derart
erbitterte Kontroversen hervorgerufen wie der Streit um das religiés motivier-
te Tragen von Kopfbedeckungen (siehe auch Rommelspacher, John und Berg-
hahn/Rostock/Bendkowski in diesem Band).” Mit #hnlicher Heftigkeit wurde
allenfalls in den 1980er und frithen 1990er Jahren die Debatte um Pornogra-
phie ausgefochten (Holzleithner 2006) — und es fillt auf, dass die Protagonis-
tinnen zumindest auf der einen Seite die gleichen geblieben sind: Ebenso
vehement, wie Alice Schwarzer in der >PorNo-Kampagne< (Schwarzer 1994)
das sexuell Explizite bekdmpfte, steht sie nun als feministisches Aushénge-
schild auf der Seite jener, die das Kopftuch als Unterdriickung von Frauen
und als Zeichen fiir den Vormarsch eines islamistischen Fundamentalismus
ablehnen (Schwarzer 2002).

Auch die Struktur der heraufbeschworenen Gefahr ist nicht unihnlich. So
wie Pornographie als gerade eben sichtbare Spitze des Eisbergs einer frauen-

1 Fiir kritische Lektiire und weiterfiihrende Anmerkungen danke ich Kati Danielc-
zyk, Monika Gritsch, Gerhard Luf und ganz besonders Ines Rossl, meiner exzel-
lenten Mitarbeiterin im node-Forschungsprojekt >Contesting Multiculturalism.
Gender Equality, Sexual Autonomy and Cultural Diversity in the EU< (Leitung:
Sabine Strasser).

2 Ein guter Uberblick iiber Debattenbeitrige aus den verschiedenen Lagern findet
sich bei Frigga Haug und Kathrin Reimer 2005; siehe auch die vorziigliche Stu-
die von Schirin Amir-Moazami 2007.

341



ELISABETH HOLZLEITHNER

verachtenden Kultur erscheint, wird auch das Kopftuch als sichtbarer Aus-
druck eines umfassenden Systems in diesem Fall religios fundierter Misogy-
nie angesehen. Durch dessen Vordringen scheint vieles von dem bedroht, was
an feministischen Errungenschaften in den vergangenen Jahrzehnten hart er-
kdampft worden ist. Feministische Interventionen dagegen finden sich nun
auch in Buchpublikationen von Vertreterinnen der zweiten oder dritten Gene-
ration von Migrantinnen, die den Anspruch artikulieren, von innen heraus die
Wahrheit iiber die als duflerst problematisch geschilderten Verhiltnisse in
Gemeinschaften etwa tiirkischer Provenienz zu erzdhlen (Ates 2003; Kelek
2005; dazu kritisch Beck-Gernsheim 2007: 76 ff) oder gar die Wahrheit iiber
den Islam an sich aufzudecken (Hirsi Ali 2004).

Dabei ergeben sich — auch diesbeziiglich lassen sich Parallelen zum
Kampf gegen Pornographie erkennen — Allianzen, die zumindest nachdenk-
lich stimmen sollten: Es sind ndmlich neben den genannten feministischen
Aktivistinnen, wenn auch nicht ausnahmslos, gerade konservative und natio-
nalistische Politikerinnen und Politiker, die auf den Zug der Kopftuchgeg-
nerschaft aufgesprungen sind. Dabei befleifligen sie sich einer feministischen
Rhetorik, die in ausgesprochenem Widerspruch zu ihrem sonstigen Agieren in
Fragen der Geschlechtergerechtigkeit steht. Sie hingen sich gleichsam an den
feministischen Zug, um Ziindstoff fiir ihre gegen Einwanderung gerichtete
nationalistische Agenda zu bekommen.

Allerdings: Nur weil solche Allianzen entstehen oder weil Positionen kon-
vergieren, bedeutet das keinesfalls, dass das anvisierte Problem nicht existiert
oder nicht beachtet werden sollte. Andernfalls kiime es zu einer von manchen
bereits diagnostizierten Paralyse feministischer Theorie und Praxis mit Blick
auf die Situation von Frauen in religiés-kulturellen Gruppen (Phillips 2007: 1).
Problematische Praktiken (auch) in minorisierten Kulturen und Religionen wahr-
zunehmen und dagegen vorzugehen, ist nicht per se fremdenfeindlich, islamo-
phob oder rassistisch. Allerdings muss man vorsichtig sein hinsichtlich der Art,
wie Probleme dargestellt und Diskussionen gefiihrt werden, ebenso wie nicht ig-
noriert werden kann, welchen Positionen bestimmte Argumente und Strate-
gien letztlich politisch in die Hénde spielen.

Das gilt nicht nur fiir die Kopftuchdebatte, sondern fiir das gesamte Dis-
kursfeld, das als Spannungsverhiltnis zwischen >Feminismus< und >Multikul-
turalismus< bekannt geworden ist und in dem es um die Frage geht, ob eine
multikulturalistische Akzeptanzpolitik auf Kosten von Frauen gehen konnte
(siehe hierzu Okin 1999 und 2005; Shachar 2007; Sauer/Strasser 2008). Denn
es besteht der Verdacht, dass unter dem Schleier der Anerkennung fremder
Kulturen Praktiken toleriert werden, welche die Moglichkeiten von Frauen,
ihr Leben selbst zu bestimmen, massiv beeintrichtigen. Die religiose Pflicht
zum Kopftuchtragen wird in diesem Zusammenhang ebenso diskutiert wie

342



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

Zwangsverheiratung, die verstimmelnde Beschneidung weiblicher Genitalien
oder Verbrechen im Namen der Ehre.

Solche >traditionsbedingten Gewaltpraktiken< haben in den letzten Jahren
in vielen westlichen Staaten, auf der Ebene der EU® sowie im Europarat
einige Aufmerksamkeit erfahren und verschiedene Initiativen erlebt. Staat-
liche Verbote, etwa in Schulen, das Kopftuch zu tragen, sollen nicht nur, wie
im Fall Frankreichs, das Prinzip des Laizismus realisieren, sondern auch jun-
ge Midchen davor bewahren, von ihrem Umfeld zum Kopftuchtragen ge-
zwungen zu werden (Badinter 2002: 143 f). Neue Gesetze sollen junge Frauen
vor Zwangsverheiratung schiitzen, z.B. indem das Alter fiir die Ehepartnerin
bzw. den Ehepartner bei der Familienzusammenfiihrung angehoben wird (z.B.
auf 24 Jahre in Dénemark; siehe hierzu Bredal 2005: 343), oder indem ge-
setzlich klargestellt wird, dass es sich im Fall des Zwangs zur EheschlieBung
um eine schwere Notigung und damit um ein strafrechtlich zu verfolgendes
Verbrechen handelt (so geschehen in Osterreich; siehe hierzu Beclin 0.J.).

Aus der Perspektive der davon Betroffenen und der in diesen Feldern
tatigen Aktivistinnen und Aktivisten handelt es sich bei solchen >top down-
Initiativen< um einen zweifelhaften Segen. Einerseits ist es unzuldssig, die
Augen vor Praktiken zu verschlieen, welche Frauen in ihrer Freiheit beein-
trachtigen, ihre Gesundheit schddigen oder sie in anderer Weise benachtei-
ligen. Das bedeutet, dass auch die »grofle Politik< aufgerufen ist, ihren Beitrag
zu leisten (siehe auch John und Berghahn/Rostock/Bendkowski diesem
Band). Andererseits spielt es, wie gesagt, eine groe Rolle, wie die einschli-
gigen Debatten gefiihrt, welche Losungsvorschlige eingebracht und dann
auch realisiert werden, wenn man beurteilen will, wem die Thematisierung
von traditionsbasierter Gewalt gegen und Benachteiligung von Frauen tat-
sdchlich niitzt. Werden die Auseinandersetzungen so gefiihrt, dass einzelne,
bisweilen grofle Gruppen pauschal abqualifiziert, als frauenfeindlich und in-
tegrationsunwillig ins Eck gestellt werden, dann kann man annehmen, dass
auch die Frauen, die doch eigentlich von solchen Aktivititen profitieren soll-
ten, davon negativ betroffen sind.

Dies ist der politische Kontext der Debatten zwischen >Feminismus< und
>Multikulturalismus<. Dabei stehen einander nicht einfach zwei Stromungen
gegeniiber. Vielmehr sind die feministischen ebenso wie die multikulturalis-
tischen Positionen durch grofe interne Differenzen charakterisiert. Viele Fe-
ministinnen konnen etwa mit dem apodiktischen Radikalismus Schwarzers
gar nichts anfangen. Die folgende Skizze steht im Zeichen des Versuchs, aus

3 Siehe hierzu die »Joint Action of Member States against Harmful Traditional
Practices«, Briissel, Wien, 25.01.2006, abrufbar auf der Seite der oOster-
reichischen Bundesministerin fiir Gesundheit und Frauen: http://www.frauen.
bka.gv.at/ DocView.axd?Cobld=20260, 10.07.2008.

343



ELISABETH HOLZLEITHNER

der Perspektive des dadurch generierten komplexen Spannungsfelds einen
Blick auf die Debatte iiber das aus religiosen Motiven getragene Kopftuch
und andere religiose und kulturelle Praktiken zu werfen, die mit Blick auf das
Prinzip der Geschlechtergerechtigkeit problematisch sein konnen. Dabei
werde ich den Fokus nicht nur auf die Praktiken von immigrierten Anderen
richten, sondern durchgéngig auch Blicke auf die Eigenheiten der westlichen
Kultur richten. Ein feministischer Ansatz muss den Fokus auf die proble-
matischen Praktiken der eigenen Kultur als kulturelle Praktiken richten und
darf sich nicht als tiber den Dingen stehender autoritativer Diskurs gerieren,
der aus der Position von Unbeteiligten anderen Personen Zensuren verteilt.
Das gilt auch und vor allem fiir die Kopftuchdebatte, die stark darunter leidet,
dass manche besonders streitbare Feministinnen — im Einklang mit groflen
Teilen der 6ffentlichen Meinung4 — vorgeben, besser zu wissen, was das Tra-
gen eines Kopftuchs bedeutet, als dessen Trigerinnen selbst.

Feminismus versus Multikulturalismus?

Um die Debatte zwischen >Feminismus< und >Multikulturalismus< als einen
Hintergrund des Kopftuchstreits zu verstehen, miissen einige Vorbemerkun-
gen liber Entwicklung, Stand und Rezeption multikulturalistischer Theorie-
bildung gemacht werden. Von Beginn an stand sie in expliziter Abgrenzung
zu liberalen Ansdtzen in der politischen Philosophie, deren Unzuldnglich-
keiten sie vermeiden wollte, um eine andere, addquate Art des Umgangs mit
kultureller und religioser Vielfalt vorzuschlagen. Liberale Konzeptionen
scheinen hier auf Grund ihrer Geschichte und engen Verzahnung mit dem
kolonialistischen Projekt der Moderne sowohl mit Blick auf religios-kul-
turellen Pluralismus wie auch hinsichtlich der Situation von Frauen dis-
kreditiert (sieche auch Ekardt und Ladwig in diesem Band).

Die Liste der Vorwiirfe gegen liberale Positionen ist lang; darunter findet
sich ihre nur scheinbare Neutralitdt gegeniiber verschiedenen Lebensweisen
und Kulturen sowie ihre Unaufgeklirtheit und Ignoranz hinsichtlich ihrer
eigenen kulturellen Voraussetzungen. Kritisiert wird u.a., dass der Libera-
lismus die Pflege der eigenen Religion und Kultur als Privatangelegenheit
ansehen und die politische Offentlichkeit davon freihalten will. Die damit ge-
forderte und auch erzeugte Unsichtbarkeit kultureller und religioser Differenz
findet sich gleichsam spiegelbildlich auch als Thema feministischer Kritik:
Die liberale Akzeptanz und Beférderung der Sphirentrennung von Offent-
lichkeit und Privatheit trage zur Befestigung der nachteiligen Situation von
Frauen bei, indem diese auf ihre traditionellen Funktionen in der Privatsphire

4 Siehe etwa die von Stereotypen geprigten in Teilen duBerst gehdssigen Postings
im Anschluss an einen Artikel in Der Standard v. 24.09.2008, abrufbar:
http://derstandard.at/?url=/?1d=1220458861719, 03.10.2008.

344



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

festgelegt und ihre Probleme im Gegenzug fiir privat und daher fiir im We-
sentlichen irrelevant erklédrten wiirden.

Der >Multikulturalismus< schien vielen eine interessante Alternative dar-
zustellen. Er richtet sich gegen die Ignoranz des >Liberalismus< gegeniiber der
Bedeutung kulturell-religioser Identititen und stellt sich als theoretisches
Bollwerk gegen Unterdriickung und Benachteiligung auf Grund ethnischer
Herkunft und Zugehdrigkeit oder religioser Uberzeugungen dar. Damit sind
selbstredend auch Frauen als Angehorige von solchen Minderheiten erfasst.
>Feminismus< und >Multikulturalismus< haben somit eine gemeinsame Geg-
nerin, namlich eine — in den Worten von Nancy Fraser — »kulturimperialis-
tische Form des offentlichen Lebens, die den heterosexuellen, weiflen, euro-
pdischstimmigen Mann der Mittelklasse als die menschliche Norm behandelt,
im Vergleich zu der alle anderen als abweichend erscheinen« (Fraser 2001:
268). Sympathisch sind aus feministischer Perspektive nicht zuletzt Bemii-
hungen von prominenten multikulturalistischen Autoren wie Will Kymlicka,
die sicherstellen wollen, dass ihre Ansitze sensibel auch fiir Benachteili-
gungen aus Griinden wie dem Geschlecht oder der sexuellen Orientierung
sind (Kymlicka 1995: 19), dass also der >Multikulturalismus« gerade nicht da-
rauf hinauslaufen soll, Unterdriickung von Frauen, Lesben oder Schwulen im
Namen der jeweiligen Kultur zuzulassen.’

Susan Moller Okin wollte sich mit solchen Zusicherungen aus dem Lager
des >liberalen Multikulturalismus< nicht zufrieden geben; dessen eher kommu-
nitaristisch ausgerichtete starke Version hatte solche Versprechungen ohnehin
nie gegeben.’ In ihrem provokanten, reichlich holzschnittartig argumentie-
renden Essay »Is Multiculturalism Bad For Women?« (1999 stellt sie die
reine Weste des >Multikulturalismus< mit Blick auf die Situation von Frauen
und internen Minderheiten von religios-kulturellen Gruppen ganz massiv in
Frage: Der >Multikulturalismus«< richte seine Aufmerksamkeit zu einseitig auf
Fragen der Unterdriickung auf Grund religios-kultureller Identitdten und
tibersehe dariiber, dass die Interessen von Angehorigen religioser, kultureller

5 Damit unterscheidet sich Kymlicka von einigen Autorinnen bzw. Autoren, deren
Prioritit nicht darin besteht, solche Ungleichheiten nachrangig zu behandeln. Zu
ihnen kann man Charles Taylor (1993) ebenso zidhlen wie Bhikhu Parekh
(2000). Aber auch diese Autoren ziehen Grenzen der Anerkennung kulturell-re-
ligioser Besonderheiten ein. Daher ist Frasers apodiktische Kritik, der >plura-
listische Multikulturalismus< (Fraser bezieht sich auf keine bestimmte Autorin/
auf keinen bestimmten Autor, nennt aber in einer FuBnote Taylor) sei »nicht in
der Lage [...] politisch iiber bessere und schlechtere Identititen oder Differen-
zen zu urteilen« (Fraser 2001: 271), iiberzogen.

6 Zur Kontrastierung von >starkem« und >schwachem« Multikulturalismus siehe
Holzleithner 2004.

7 Okin publizierte diesen Text urspriinglich in der >Boston Review<; kurze Zeit
spéter erschien er in Buchform zusammen mit einem guten Dutzend teils zu-
stimmender, teils Okin scharf kritisierender Kommentare; siche Okin 1999.

345



ELISABETH HOLZLEITHNER

oder nationaler Gruppen nicht unbeeinflusst davon sind, welchem Geschlecht
sie angehoren. Okin macht darauf aufmerksam, dass die Bildung von Grup-
penidentititen hdufig durch deren méchtige ménnliche Vertreter behauptet,
angestolen und auferlegt wird. Ebenso zeigt sie, dass solche Identititsbil-
dungen typischerweise entlang der Geschlechtergrenzen verlaufen und méinn-
lichen sowie vor allem weiblichen Angehérigen rigide Rollen zuweisen.®

Meist kreisen religios-kulturelle Vorgaben um miénnliche und weibliche
Sexualitdt und erlegen vor allem Frauen Einschrinkungen ihrer Entfaltungs-
moglichkeiten auf; die Kontrolle des Sexuellen erweist sich héufig als Kon-
trolle von Frauen. Verfechterinnen und Verfechter von Gruppenrechten wiir-
den dies ilibersehen oder stillschweigend akzeptieren, weil sie — wie ihre Kol-
leginnen und Kollegen aus dem Lager des >Liberalismus< — dem privaten Le-
ben nur wenig oder gar keine kritische Aufmerksamkeit schenken. Gerade
dort aber wiirden Genderdifferenzen ausagiert — nicht nur was die Aufgaben-
verteilung zwischen erwachsenen Minnern und Frauen anbelangt, sondern
auch in der unterschiedlichen Art, wie Midchen und Jungen aufwachsen
(Okin 1999: 12). Religionen und Kulturen erscheinen so geradezu als Tum-
melplitze starrer, sich auf Tradition und Herkunft berufender Haltungen, die
als »Sexismus< identifiziert werden konnen. Die religiose Pflicht zum Kopf-
tuchtragen gilt vielen als Paradebeispiel fiir solche Einschrinkungen des Le-
bens von Frauen.

Autorinnen wie Sawitri Saharso sind mit ihrer Einschétzung zuriickhal-
tender. Saharso besteht darauf, dass jene kulturellen Vorgaben, welche Frauen
in ihrer Selbstbestimmung und in ihren Entfaltungsmoglichkeiten einschrin-
ken, »nicht lediglich Ausdruck von Frauenfeindlichkeit« (Saharso 2008: 13)
seien, sondern der Erhaltung der Gruppe dienen. Sie schliefit daraus: »Der-
artige Vorschriften zu beseitigen, wiirde die unverwechselbare Gruppeniden-
titdt gefdhrden« (ebd.). Damit ist allerdings das Spannungsverhltnis von >Fe-
minismus< und >Multikulturalismus< in seiner Reinform auf den Punkt ge-
bracht. Wenn >Multikulturalismus< bedeutet, Gruppennormen statisch zu er-
halten, dann werden die Platzanweisungen fiir Frauen und Ménner bestehen
bleiben. Es war ein Verdienst von feministischen Analysen, den kulturellen
Lack abzukratzen und auszuweisen, dass bestimmte, gerade in der eigenen
Kultur vorfindliche Normen nicht einfach erhaltenswerte Folklore darstellen,

8 Es ist ironisch, dass Okins Argument ganz grundlegend darauf beruht, dass reli-
gios-kulturelle Gruppen intern nicht homogen sind, dass man ihr aber in der Kri-
tik immer wieder vorgehalten hat, sie habe ein essenzialisierendes Bild von
Gruppenidentititen. Gleich viel Kritik hat es ihr zudem eingebracht, dass sie
etwa zwischen ilteren und jlingeren Frauen unterscheidet, wenn sie meint:
»Unless women — and, more specifically, young women (since older women of-
ten are co-opted into reinforcing gender inequality) — are fully represented in
negotiations about group rights, their interests may be harmed rather than pro-
moted by the granting of such rights« (Okin 1999: 24).

346



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

sondern Frauen diskriminieren und verletzen. Emanzipation von Frauen
bedeutet daher iiblicherweise eine Verdnderung der Kultur. Wenn es dem
>Multikulturalismus< darum geht, kulturellen Artenschutz zu betreiben, dann
stehen die beiden Theorierichtungen tatsdchlich in diametralem Gegensatz zu-
einander. Eine multikulturalistische Politik der Anerkennung religioser und
kultureller Gruppen erweist sich dann jedenfalls als indirekte Anerkennung
der Einschrinkung der Lebensmoglichkeiten von Frauen.’

Allerdings ist das nicht Saharsos Position. Sie ist vielmehr — am Beispiel
der Problematik der Beschneidung weiblicher Genitalien (>Female Genital
Cutting<« (FGC)) — auf der Suche nach einem multikulturellen Feminismus,
der zunichst moglichst unvoreingenommen versucht, fremde und problema-
tische Praktiken zu verstehen, um so auf brauchbare Ansatzpunkte zu kom-
men, um frauenverletzende Verhaltensweisen addquat zu identifizieren und
sie in der Folge abzuschaffen oder sie so zu veridndern, dass sie moglichst
wenig Schaden anrichten. Nur wenn man die sozialen Bedingungen kennt, die
eine Praxis als rational, richtig oder legitim erscheinen lassen, wird es auch
moglich sein, entsprechend darauf zu reagieren und Verdnderungen anzu-
stoBen. Der Weg dazu wird kaum je sein, eine Praxis schlicht als sexistisch
und schidigend »zu deklarieren und mit einem Verbot zu belegen« (ebd.: 25).
Dem ist freilich entgegenzuhalten, dass Verbote durchaus dazu beitragen kon-
nen, eine problematische Praxis wirkungsvoll zu dchten.

Bedingungen von Autonomie entlang
multikulturalistischer Fragestellungen

Ansitze wie jene, die Saharso vorschlidgt und die feministische Anspriiche mit
Sensibilitdt fiir und Respekt vor Religion und Kultur verbinden, beachten
zumindest implizit ein Prinzip, das sie explizit hdufig kritisieren: ndmlich das
Prinzip der >Autonomie<.'” Wenn die Rede ist vom Respekt vor der anderen
Person, dann bedeutet das, sie als Subjekt anzuerkennen und nicht blof als
Objekt fremder Zumutungen, seien diese nun traditionalistischer oder emanzi-

9 Ausgangspunkt fiir eine solche Kritik ist die Annahme, dass die religios-
kulturellen Gruppen, die von einer Politik multikulturalistischer Anerkennung
profitieren sollen oder typischerweise davon profitieren, patriarchaler sind als die
umgebende Mainstreamkultur. Tatséchlich existiert nur dann eine solche Proble-
matik. Das muss allerdings nicht bedeuten, dass der Blick sich eurozentrisch auf die
ethnisierten Anderen richtet. Multikulturalistische Anerkennungspolitik kommt
gleichermaflen den Angehorigen etwa von Mehrheitsreligionen zugute. Insofern ist
es wichtig, den Blick dafiir zu 6ffnen, dass die Anerkennung religios-kultureller
Gruppen kein exotisches Phdnomen, sondern in der westlichen Gesellschaft ver-
traut und verbreitet ist, wie etwa die besondere Stellung der christlichen Kirchen
zeigt; siehe dazu Holzleithner 2008a.

10 Saharso selbst will >Autonomie< und >Kultur< miteinander vermitteln; siehe z.B.
Saharso 2000.

347



ELISABETH HOLZLEITHNER

patorischer Art. Das scheint selbstverstindlich zu sein. Dennoch existiert eine
groBBe Skepsis gegeniiber einer Berufung auf >Autonomie<. Das Problem
diirfte darin liegen, dass damit ein zentraler Wert der in Misskredit geratenen
méinnlich-eurozentristischen Aufkldrung in den Mittelpunkt gestellt wird.
Schlielich wurde >Autonomie< zundchst gerade unter Ausschluss von Frauen
und Fremden konzipiert. Indem man auf ihr angebliches >Wesen« rekurrierte,
sprach man ihnen die Fihigkeit zur Autonomie schlicht ab.'' Tatsichlich fin-
den sich bei grolen Theoretikern wie Immanuel Kant geradezu bestiirzende
Belege fiir solche Argumentationen, noch dazu in Texten, die nicht zu Un-
recht als Meilensteine der politischen Philosophie gelten (sieche z.B. Kant
1977). Autonomie wird darin fiir heterosexuelle, weile und méannliche Besitz-
biirger reserviert; alle anderen sind von diesem Status ausgeschlossen, sei es
auf Grund ihrer >Natur<, ihrer Sozialisation oder ihrer sozio-okonomischen
Lage (siehe auch Hegel 1821: § 166, Zusatz).

Mit solchen reduktionistischen Interpretationen ist aber, wie ich meine,
nicht das Prinzip der >Autonomie« als solches diskreditiert. Wenn man es ein-
setzt, um Praktiken und Situationen auf ihre Zutriglichkeit fiir autonomes
Handeln hin zu befragen, kann dies zu einer vertieften Analyse einiges bei-
tragen. Ich mochte das Prinzip der >Autonomie« daher als Frage nach jenen
Bedingungen verstanden wissen, unter denen eine Person iiber die Angelegen-
heiten ihres Lebens selbstbestimmt zu entscheiden vermag. Dafiir bedarf es
grundsitzlich dreier Voraussetzungen (Friedman 2003: 3 ff; Raz 1986: 372 f):
(1) Das Vorhandensein eines adidquaten Bereichs von Lebensméglichkeiten.
(2) Die emotionalen und intellektuellen Fihigkeiten, um Mdoglichkeiten wahr-

zunehmen, zu reflektieren und sich dafiir oder dagegen zu entscheiden.
(3) Die relative Abwesenheit von Zwang und Manipulation.

Dass >Autonomie< unter den genannten drei Bedingungen steht, bedeutet nicht
zuletzt, dass >Autonomie< nichts Natiirliches ist, sondern dass die Frage, ob
ein autonomes Leben moglich ist, davon abhingt, wie eine Gesellschaft diese
Bedingungen gestaltet. Im Folgenden mochte ich am Beispiel des Kopftuch-
tragens und anderer religioser oder kultureller Praktiken niher ausfiihren, was
darunter verstanden werden kann.

11 Wenn >Autonomie< aus Wesensargumenten hergeleitet wird, dann ist das Aus-
druck von stereotypisierenden Vorurteilen, die Menschen an eine bestimmte Si-
tuation ketten wollen und die anderen niitzen; es ist Ausdruck eines hierar-
chisierten Machtverhiltnisses.

348



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

Adéaquater Bereich von Lebensmoglichkeiten

Was bedeutet die Vorgabe, dass jede Person einen addquaten Bereich von
Lebensmoglichkeiten zur Verfiigung haben soll, der ihr ermoglicht, die eige-
nen Bediirfnisse, Interessen und Wiinsche zu realisieren? Ich mochte meine
Uberlegungen auf den Kontext westlicher Gesellschaften einschrinken, die
von ihrem Selbstverstindnis her pluralistisch sind und die den Anspruch an
den Tag legen, den in ihnen lebenden Menschen ein moglichst breites Spek-
trum an Optionen zur Verfiigung zu stellen.'> Aber wie pluralistisch ist diese
Gesellschaft wirklich? Wir haben es jedenfalls mit einem politisch-sozialen
Mainstream zu tun, von dem ein erheblicher Sog ausgeht (Spinner-Halev
2005: 162); er ist gewissermaBen die mit normativen Vorgaben getrinkte Ge-
sellschaft, innerhalb derer sich diverse Gemeinschaften befinden.

Lebensmoglichkeiten sind im Mainstream ebenso zu finden wie in reli-
gios-kulturellen Gruppen, die sich davon eher abzugrenzen bemiiht sind. Mit
der Zugehorigkeit zu solchen Communities verbindet sich Identifikation, die
Bildung und Pflege eines Selbst im Zusammenwirken mit anderen: solchen,
die von einem Wir umfasst sind und solchen, von denen man sich abgrenzt,
was ebenfalls Teil der Konstitution eines Ich und eines Wir darstellt. Das gilt
fiir >Punks< genauso wie fiir verschiedene religiose Gemeinschaften. Das be-
deutet: Gesellschaften und Kulturen stellen genau jene Optionen zur Ver-
fiigung, die Gegenstand autonomer Lebensentwiirfe sein konnen (Kymlicka
1995: 83). Damit ergibt sich auch, dass >Kultur< und >Autonomie< nicht im
prinzipiellen Gegensatz zueinander stehen. Allerdings sind Kulturen und kul-
turelle Praktiken unterschiedlich autonomiefreundlich.

Die Lebensmoglichkeiten reichen von den kleinen Dingen, etwa der Frage
nach der Auswahl zwischen verschiedenen Getrinken, um den Durst zu
stillen (unter der Voraussetzung, dass es iiberhaupt genug zu trinken gibt)
oder zwischen einem griinen Pullover und einem grauen T-Shirt bis hin zu
den groBen Lebensentscheidungen: Dazu gehort die Moglichkeit, aus religio-
sen Motiven ein Kopftuch oder eine andere Bedeckung zu tragen ebenso wie
die Moglichkeit, ohne Bedeckung in die Offentlichkeit zu gehen. Dass diese
Optionen existieren und von ihnen real Gebrauch gemacht wird, zeigen die
vielfiltigen Bedeckungspraktiken z. B. von islamischen Frauen, jiidischen
Minnern oder minnlichen Sikhs, die dafiir ebenso Zuspruch wie — viel zu
hiufig — gehissige Anfeindungen erfahren.

Die bestehenden Lebensmoglichkeiten existieren nun nicht einfach natur-
wiichsig, sondern sie werden von der Gesellschaft und den in ihr lebenden
Menschen erzeugt, vorgegeben, ermoglicht, erleichtert oder erschwert. Dar-

12 Dass dies eine ausgesprochen kapitalistische Schlagseite hat, wird hier nicht ver-
kannt.

349



ELISABETH HOLZLEITHNER

iber hinaus werden fiir soziale Praktiken Griinde beigebracht, die diese mit
Bedeutungen anreichern und somit sinnstiftend wirken. Genau die Griinde,
die fiir die einen Sinn machen, konnen fiir die anderen zu einer massiven Ab-
lehnung einer Praxis fithren: Wenn das Tragen einer Kopfbedeckung etwa
dazu dient, Sittsamkeit zum Ausdruck zu bringen, die Aufmerksamkeit vom
sexuell attraktiven Frauenkorper weg zu richten und den Unterschied wie die
Segregation der Geschlechter zu verkdrpern,' so erscheint dies den einen als
ein im Rahmen des Geschlechterverhiltnisses vollkommen plausibles, das
Leben erleichterndes, ihnen Respekt verschaffendes Vorgehen, wihrend die
anderen darin eine sexistische Vorgabe sehen, die Frauen in inaddquater Wei-
se auf eine religios bestimmte, einseitige Rolle festlegen will. Als besondere
Zumutung wird dabei angesehen, dass es gerade die Verhiillung des weibli-
chen Korpers ist, welche eine Kontrolle der mdnnlichen Sexualitit gewihr-
leisten soll.'*

Auf eine solche Deutung darf man das Kopftuchtragen freilich nicht
reduzieren; es gibt, wie Christina von Braun und Bettina Mathes betonen,
»wohl kaum ein mehrdeutigeres, widerspriichlicheres und wandelbareres
Symbol als den Schleier« (Braun/Mathes 2007: 56). Dementsprechend sind
sowohl Form und Farbe wie auch die Motive, ihn zu tragen, duf3erst vielfiltig.
Und sie sind nicht auf religiose Kontexte beschrinkt. Wer einmal >Headscarf«
googelt und dann die Ergebnisse unter den Bildern ansieht, wird feststellen,
dass sich das Kopftuch auch vorziiglich als Modeaccessoire von Stars wie
Jennifer Lopez'® eignet.

Offensichtlich kann weder die Fraktion jener, welche sich gegen, noch
jener, die sich fiir das Kopftuchtragen aussprechen, das Prinzip der »Autono-
mie< exklusiv fiir sich in Anspruch nehmen. Sowohl ein Kopftuch zu tragen
als auch keines zu tragen sind Lebensmoglichkeiten, die fiir eine einzelne
Frau im Kontext ihrer jeweiligen Position von Wert sein oder eine Belastung
darstellen konnen. Problematisch wird es dann, wenn die Moglichkeit fehlt,
sich fiir die eine oder die andere als stimmig wahrgenommene Option zu
entscheiden. So problematisch also die einer religiosen Geschlechterkonzep-

13 Die Trennung der Geschlechter ist im Islam eine gebriuchliche Methode, um
Konflikte zu vermeiden, die durch die (angebliche) Macht weiblicher Sexualitit
entstehen konnen; siche dazu Mernissi 2003. Niliifer Gole weist darauf hin, dass
im Islam »viel mehr Verbote gegen das Zusammensein von Mann und Frau existie-
ren als Beschneidungen der Rechte von Frauen« (Gole 1995: 91). Dariiber hin-
aus korrespondiert mit der Schleierpflicht fiir Frauen ein »Blickverbot des Man-
nes« (Braun/Mathes 2007: 68).

14 Siehe dazu Hiltrud Schroters kritische Analyse verschiedener Ubersetzungen je-
ner zwei Koranpassagen, die Bekleidungsvorschriften fiir Frauen enthalten; sie-
he Schréter 2002: 241 ff.

15 Siehe beispielsweise ein Bild auf den Seiten des Magazins >People<, abrufbar:
http://www.people.com/people/gallery/0,,1182560_4,00.html, 07.10.2008.

350



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

tion entspringenden Griinde fiir das Kopftuchtragen aus mancher feminis-
tischen Perspektive erscheinen mogen, ist es doch eine absurde Anmafung,
die religios motivierte Praxis des Kopftuchtragens als an sich inakzeptable
Lebensoption darzustellen. Es gibt eben unterschiedliche Kulturen des Um-
gangs mit Geschlecht und Sexualitit, von denen keine fiir sich beanspruchen
kann, die einzig mogliche, richtige oder Gliick bringende zu sein. Dass
manche dieser Optionen bzw. die Art, wie sie propagiert werden, kritikwiirdig
sind, dndert nichts an diesem Befund. Solange eine Option nicht eine gravie-
rende Gefihrdung grundlegender Rechtsgiiter darstellt, kann sie nicht als an
sich inadiquat angesehen werden. '

Allenfalls kann iiberlegt werden, ob in verschiedenen Kontexten Rege-
lungen legitim sein konnen. Zu denken wire etwa an Bekleidungsvorschriften
beim Betreten von sakralen Orten oder beim Ausiiben von staatlichen Funk-
tionen (sieche auch Wiese in diesem Band). Fiir etwaige Restriktionen bedarf
es jedenfalls guter Griinde, die nicht blof auf Unterstellungen oder Mutma-
Bungen beruhen diirfen. Dazu gehort etwa die Vorstellung, die sich in legis-
lativen Stellungnahmen, Gerichtsurteilen oder Kommentaren findet, durch das
religios motivierte Tragen eines Kopftuchs bringe eine Frau jedenfalls zum
Ausdruck, dass sie die westliche Gesellschaft ablehnt und mit einem um-
stiirzlerischen politischen Islam sympathisiert (sieche auch Barskanmaz, Berg-
hahn, Ekardt, Ladwig, Monjezi Brown und Sacksofsky in diesem Band).

Geistige und emotionale Fahigkeiten

Die zweite Bedingung der >Autonomie< betrifft die personlichen intellek-
tuellen und emotionalen Féahigkeiten, vorhandene Optionen wahrzunehmen,
zu reflektieren und sie in der Folge anzunehmen oder zu verwerfen. Diese
Vorgabe bedeutet keinesfalls, dass nur Intellektuelle autonom sein konnten.
Wir sind bereits auf Grund unseres Bewusstseins regelrecht in die Kapazitit
zur Wahrnehmung hineingeworfen und konnen im Grunde gar nicht anders,
als uns in Situationen bewusst vorzufinden und reflektierend Entscheidungen
zu treffen. Wesentlich an dieser Bedingung ist auch die Tatsache, dass solche
Fihigkeiten nicht einfach da oder nicht da sind, sondern dass die Gesellschaft
dazu aufgerufen ist, die Umstédnde fiir ihre Kultivierung moglichst optimal zu
gestalten. Bildung im Sinne von Wissensvermittlung gehort hier ebenso dazu
wie die Ausbildung eines hinreichenden Selbstvertrauens als Voraussetzung

16 Fiir eine subtile Analyse der Problematik von FGC im Spannungsfeld von ge-
sundheitlicher Beeintrichtigung und >Autonomie« siche Meyers 2000. Im Ubri-
gen ldsst unsere Gesellschaft bisweilen hochgradig selbst- und fremd-
gefihrdendes Verhalten wie Rauchen und den Konsum von Alkohol unter dem
Titel der personlichen Freiheit ohne groBere Einschriankungen zu.

351



ELISABETH HOLZLEITHNER

dafiir, eigene Bediirfnisse und Empfindungen zu entwickeln, sie ernst zu neh-
men, zu artikulieren und daraufhin zu handeln.

Das Recht auf Bildung ist international gut verankert. Es findet sich u.a. in
Art. 29 Abs. 1 lit. a der UN-Kinderrechtskonvention (KRK)'” und postuliert
als Ziel, »die Personlichkeit, die Begabung und die geistigen und korperlichen
Féhigkeiten des Kindes voll zur Entfaltung zu bringen«. Im Zuge dessen steht
Kindern auch das Recht zu, ihre Herkunftskultur vermittelt zu bekommen und
daran teilhaben zu konnen (Art.29 Abs. 1 lit.c i.V.m. Art. 30). Uberdies
findet sich die Verpflichtung, »wirksame und geeignete Maflnahmen [zu tref-
fen], um iiberlieferte Briuche, die fiir die Gesundheit der Kinder schadlich
sind, abzuschaffen«.

Die KRK ist demnach von der Einsicht getragen, dass es zwischen dem
Recht auf Bildung, korperlicher und geistiger Integritit sowie den Ansprii-
chen, die im Namen einer Kultur, aber auch aus sozialen oder 6konomischen
Griinden an ein Kind gestellt werden, ein gewisses Spannungsverhiltnis ge-
ben kann. Wenn Kinder arbeiten gehen miissen oder wenn sie schon friih-
zeitig verheiratet werden, sind die Chancen auf eine optimale Entwicklung
und Entfaltung gering. Eine Verheiratung bereits im Kindesalter bedeutet
hidufig nicht nur das Ende von Bildung und Ausbildung, sondern ist vielfach
mit sexuellem Missbrauch verbunden, gerade wenn ein Méadchen mit einem
wesentlich dlteren Mann verheiratet wird (Innocenti Digest 2001). Damit wird
eine wesentliche Voraussetzung der Entwicklung intellektueller Fahigkeiten
abgeschnitten, meist in einem Kontext, der zu emotionalen Versehrungen
fiihrt.

Mit Blick auf die Entwicklungsdimension von >Autonomie< wird in An-
schluss an Ausfithrungen Joel Feinbergs (1980) auch vom Recht eines Kinds
auf eine »offene Zukunft< gesprochen. Feinberg mochte damit das Recht von
Kindern zum Ausdruck bringen, dass ihr Bereich von Lebensmoglichkeiten
nicht in unzulédssiger Weise frithzeitig eingeschrinkt wird, indem ihnen wert-
volle Lebensoptionen von vornherein vorenthalten werden. Das Recht eines
Kindes darauf, dass seine zukiinftige Autonomie geschiitzt wird, erlegt dem
Handeln der Sorgeberechtigten Beschriankungen auf; sei es, dass sie dazu an-
gehalten sind, bestimmte Entscheidungen fiir ein Kind nicht zu treffen oder
dass sie im Gegenteil dazu verpflichtet sind, bestimmte Handlungen zu
setzen, die die Freiheit eines Kindes momentan einschrinken, damit aber er-
moglichen, dass das Kind spéter autonom sein kann (Feinberg 1980: 78) —
wie das bei vielen Kindern bekanntlich nicht sehr beliebte sie in die Schule
schicken. Wird nun moglicherweise durch den Zwang zum Kopftuchtragen
bereits in jungen Jahren die (zukiinftige) Autonomie auf unzuldssige Weise

17 »Convention on the Rights of the Child«, New York, 20.11.1989, abrufbar:
http://www.unhchr.ch/html/menu3/b/k2crc.htm, 31.07.2008.

352



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

eingeschrinkt? Dieser Frage werde ich mich im Anschluss an die Erldute-
rungen zur dritten Bedingung der > Autonomie< nihern.

Relative Abwesenheit von Zwang und Manipulation

Autonomes Handeln kann nur dann vorliegen, wenn eine Person eine
Entscheidung jedenfalls weitgehend frei von Zwang und Manipulation trifft.
Die Einschriankung ist wichtig: So etwas wie absolute Freiheit im Sinne einer
volligen Zwanglosigkeit kann es nicht geben. Das Leben in Gesellschaft ist
immer schon von normativen Erwartungen durchzogen, die mehr oder we-
niger subtil Druck ausiiben. So diskutieren wir zwar iiber den Kopftuch-
zwang, aber kaum jemand spricht je iiber den Zwang dazu, sich iiberhaupt
anzuziehen. Man kann wohl dariiber diskutieren, wo die Grenze allzu offen-
herziger Kleidung in der Schule liegt (bauchfrei, riickenfrei), gleichzeitig
stellt aber niemand in Abrede, dass es unpassend wire, sich im Bikini oder in
der Badehose in die Schulklasse zu setzen. Die kulturell iiblichen Gepflogen-
heiten werden selten als Zwang empfunden; wer allerdings versucht, sie zu
iberschreiten, wird bald erleben, dass sie mit einer ganzen Batterie an so-
zialen Sanktionen abgesichert sind."®

Vor diesem Hintergrund konnen wir nun die Frage stellen, wo der
illegitime Zwang beginnt. Das ist jedenfalls dann der Fall, wenn gegen je-
mand Gewalt geiibt oder angedroht wird, um die Befolgung von nicht zu
rechtfertigenden Vorgaben zu erwirken. Gewalt liegt aber nicht nur im Fall
korperlicher Ubergriffe vor. Gerade aus feministischer Perspektive scheint es
notwendig, auch andere Phinomene in ihrer Macht, Zwang auszuiiben wahr-
zunehmen und die ihnen innewohnende Gewaltdimension herauszustellen.
Dazu gehoren strukturelle Dimensionen wie 6konomische Abhingigkeiten
ebenso wie fremden- und aufenthaltsrechtliche Restriktionen, die »staats-
biirgerschaftliche bzw. ethnische Ausgrenzung« (Sauer 2008: 55) etablieren.
Gewalt kann sich dariiber hinaus in »Bildern von geschlechtsspezifischen
»Zustindigkeiten< oder von schwachen, verletzlichen Frauen« (ebd.: 56; Her-
vorhebungen im Original), also in symbolischer Form ausdriicken.

Wie ist es daher einzuschitzen, wenn bereits kleine Midchen von ihren
Eltern aus religiosen Griinden dazu angehalten werden, eine Kopfbedeckung
zu tragen? Damit findet eine ganz spezifische Festlegung auf eine Perfor-
mance der Geschlechterrolle statt, die als wesentliche Vorentscheidung fiir
das spitere Leben angesehen werden muss. Kleine Middchen werden in die
Gewohnheit hineinsozialisiert, ein Kopftuch zu tragen und sich damit von
kleinen Jungen zu unterscheiden — eine Differenz, die sich vom religiosen
Verstidndnis her durch ihr gesamtes Leben ziehen soll.

18 Davon sind ganz besonders Minner betroffen; siche Bachmann 2008.

353



ELISABETH HOLZLEITHNER

Freilich darf man eine solche Beobachtung nicht isoliert machen. Auch die
gesamte >westliche Kultur< ist durchzogen von kulturellen Insignien der Ge-
schlechterdifferenz, mit deren Hilfe kleine Kinder schon von Beginn an als
mdnnlich oder weiblich markiert werden. Ménnliche und weibliche Beklei-
dungspraxen unterscheiden sich ganz erheblich voneinander und interagieren
auch mit dem jeweiligen Korpergefiihl.'” Und wihrend iiber den »Porno-
Chic« (Duits/van Zoonen 2006) heute schon junge Médchen dazu gebracht
werden (sollen), sich sexy zu fiihlen und entsprechend auszusehen, werden
manche muslimische Médchen gleichsam in der Negation der Darstellung von
Sexualitdt sexualisiert: indem der unverschleierte Korper als sexuell zu auf-
reizend angesehen wird, um ihn zur Schau zu tragen.

Als bemerkenswert ist herauszustreichen, dass die Problematik der Sexu-
alisierung nur mit Blick auf weibliche Korper diskutiert wird. An Jungen und
Minnern mag im Alltagsdiskurs einiges ausgesetzt werden (der Schritt der
Hose zu tief, die Kleidung zu nachlidssig oder zu martialisch) — die Eignung
der Kleidung, sexuell zu stimulieren, ist kein Thema. Jungen und Miénner
kommen nur als diejenigen in den Blick, die sich potenziell aufreizen lassen
und von daher zu einer Gefahr fiir die sexuelle Integritit von Médchen und
Frauen werden. Ist es Gewalt, wenn Midchen und Frauen vor dem Hinter-
grund solcher Befiirchtungen dazu genotigt werden, sich »anstidndig< zu klei-
den und wenn diese >anstindige< Kleidung das Kopftuch beinhaltet? Oder ist
es umgekehrt Gewalt, wenn ein Verbot des Kopftuchtragens ausgesprochen
wird?

Es gibt auf solche Fragen keine einfache Antwort. Es kommt immer auf
die Umstinde an: darauf, wer wen aus welchem Grund zu welchem Verhalten
zwingen will. Beginnen wir mit einem relativ einfachen Fall: Eine Frau vor
die Wahl zwischen Kopftuch oder Berufsausiibung zu stellen ist jedenfalls ein
illegitimer Eingriff in ihre Autonomie, denn es schrinkt ihre Optionen in
unzulédssiger Weise ein. Besonders perfide ist das in diesem Zusammenhang
oft gebrauchte Argument, eine Frau wiirde bei der Berufsausiibung durch das
Tragen des Kopftuchs ihre Unterdriickung zur Schau stellen. Damit wird
behauptet, es konne keine relativ von Zwang freie Entscheidung zum Kopftuch
geben: Es wird die Autonomiekeule geschwungen und Autonomie abge-
sprochen. Hier handelt es sich um eine Form symbolischer Gewaltausiibung,
welche das Subjekt >Kopftuch tragende Frau« selektiv konstruiert, sie potenziell
zum Schweigen bringt und ihrer Chancen beraubt (siche auch Barskanmaz in
diesem Band).

Kniffliger erscheint die Problematik, wenn M#dchen zum Kopftuchtragen
gezwungen werden. Die Vorsitzende des Zentralrats fiir Ex-Muslime, Mina

19 Siehe dazu die Studie von Cordula Bachmann (2008), die bei der Frage Was
ziehe ich an? Ansetzt. Im Sample der von der Autorin beobachteten Personen ist
leider keine Kopftuch tragende Frau enthalten.

354



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

Ahadi, hat dies drastisch als Form »mentaler Kindesmisshandlung« (zit. nach
Zacharakis 2007%°) bezeichnet und ein Kopftuchverbot fiir Schiilerinnen wie
fiir Lehrerinnen gefordert. Mit einem solchen Verbot wiirde man Eltern und
Umfeld daran hindern, von ihren T6chtern das Kopftuchtragen zu erzwingen.
Die Gedankenfigur ist klar: Die momentane wie auch zukiinftige Freiheit vom
Kopftuchtragen kann nur dann gewihrleistet werden, wenn das Kopftuch-
tragen verboten wird, da sonst die Gefahr zu grof} ist, dass ein Médchen dazu
gezwungen wird. Erst das Verbot macht autonom im Sinne der Mdoglichkeit
des Verzichts auf das Kopftuch. Nun mag es Kontexte geben, in denen der
durch das Umfeld ausgeiibte Druck auf jungen Midchen derartig lastet, dass
nur ein Verbot die Freiheit, ohne Kopftuch zu leben, erdffnet (Badinter 2002:
143 f). Ob dies der Fall ist, ergibt sich aus einer Einschitzung der sozialen
Verhiltnisse, die auch auf Werturteilen beruht und daher jedenfalls umstritten
bleiben wird.

Conclusio

Die Analyse des Kopftuchstreits unter Bezugnahme auf die Bedingungen der
>Autonomie<« macht die ganze Angelegenheit nicht einfacher. Es gibt keine
simplen Losungen fiir weibliche Autonomie. Sie auf ihre Bedingungen hin zu
befragen bedeutet, einen offenen Zugang zur Welt einzunehmen, der mit
Sensibilitdt die komplexen Kontextualititen des Lebens wahrnimmt. Mit
Blick auf Themen wie das >Kopftuch< bedeutet dies, dass Losungen fiir etwa-
ige auftretende Konflikte schwerlich iiber allgemeine Normen gefunden wer-
den konnen. Aus meiner feministischen Perspektive sind gleichwohl einige
Prinzipien auf der Metaebene nicht verhandelbar. Wer sich fiir die gleiche
Freiheit von Frauen einsetzt, setzt sich auch dafiir ein, dass die Lebensop-
tionen fiir Madchen und Frauen nicht geringer sein diirfen als jene von Jungen
und Minnern und dass sie systematisch ermutigt und nicht entmutigt werden
sollen. Entsprechende Ansitze finden sich auch und gerade bei >Neo-Muslimasg,
die ihr Emanzipiertsein in einer Verbindung von religioser Disziplin und welt-
lichem Fortkommen leben (Nokel 2002; sieche auch Monjezi Brown in diesem
Band). Dass sie dabei immer wieder an die Grenzen religios-patriarchaler Wider-
stinde stoflen, wird in vielen Darstellungen ihrer Situation deutlich. Genauso
hiufig allerdings sind Erfahrungen der Ablehnung seitens einer westlichen Ge-
sellschaft, die angeblich um ihre Emanzipation besorgt ist, sie ihnen gleichzeitig
aber nur um den Preis zugestehen will, das Kopftuch abzulegen.

Aus dem Vorangegangenen lassen sich aus meiner Perspektive fiir den
Kopftuchstreit zwei Punkte destillieren. Erstens, Kopftuchverbote sind in den

20 In der Uberschrift zum Artikel wurde diese Aussage verkiirzt auf »Kopftuch ist
Kindesmisshandlung« (Zacharakis 2007).

355



ELISABETH HOLZLEITHNER

allermeisten Fillen keine addquaten oder brauchbaren Mafinahmen. Sie be-
hindern vielmehr Kopftuch tragende Frauen bei jener Emanzipation, die man
durch das Verbot angeblich befordern mochte. Aus diesem Grund ist ganz im
Gegenteil ein effizientes Antidiskriminierungsrecht gefragt, das Benachtei-
ligungen auf Grund des Kopftuchtragens als Fille intersektioneller Diskrimi-
nierung u.a. auf Grund des Geschlechts und der Religion wahrnimmt (Holz-
leithner 2008b: 311 ff). Zweitens ist es wichtig, muslimischen Midchen zu
vermitteln, dass es sich beim Kopftuchtragen ausschlieBlich um ein religioses
Gebot handelt und dass ihre Moglichkeiten, sich zu kleiden, in einer sdkularen
und pluralistischen Gesellschaft nicht darauf beschrinkt sind. Es ist Aufgabe
u.a. der Schulen, dies deutlich zu machen und damit ein Stiick weit das Recht
auf eine offene Zukunft zu beférdern. Wir sollten jedenfalls nicht den Fehler
machen zu glauben, dass es an einem Stiick Stoff liegt, das Haare und Hals
verbirgt, ob jemand ein autonomes Leben verbringen kann oder nicht.

Literatur

Amara, Fadela (2005): Weder Huren noch Unterworfene, in Zusammenarbeit
mit Sylvia Zappi, Berlin: Orlanda Frauenverlag.

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

Ates, Seyran (2003): GroBie Reise ins Feuer. Die Geschichte einer Tiirkin,
Berlin: Rowohlt.

Bachmann, Cordula (2008): Kleidung und Geschlecht. Ethnographische
Erkundungen einer Alltagspraxis, Bielefeld: transcript.

Badinter, Elisabeth (2002): »Der verschleierte Verstand«. In: Alice Schwarzer
(Hg.), Die Gotteskrieger und die falsche Toleranz, Koln: Kiepenheuer und
Witsch, S. 139-146.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (2007): Wir und die Anderen. Kopftuch, Zwangs-
heirat und andere Missverstidndnisse, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Beclin, Katharina (0.J.): »Der 0Osterreichische Ansatz im Vorgehen gegen
Zwangsverheiratung« (Arbeitstitel). In: Sabine Strasser/Elisabeth Holz-
leithner (Hg.), Multikulturalismus im Widerstreit (Arbeitstitel), Frankfurt
am Main: Campus [im Erscheinen].

Braun, Christina von/Mathes, Bettina (2007): Verschleierte Wirklichkeit. Die
Frau, der Islam und der Westen, Berlin: Aufbau-Verlag [2. Auflage].

Bredal, Anja (2005): »Tackling Forced Marriages in the Nordic Countries:
Beween Women’s Rights and Immigration Control«. In: Lynn Welch-
man/Sarah Hossain (Hg.), »Honour«. Crimes, Paradigms, and Violence
against Women, London: Zed Books, S. 332-353.

356



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

Duits, Linda/Zoonen, Lisbet van (2006): »Headscarves and Porno-Chic.
Disciplining Girls’ Bodies in the European Multicultural Society«. Euro-
pean Journal of Women’s Studies 13, S. 103-117.

Feinberg, Joel (1980): »The Child’s Right to an Open Future«. In: Joel
Feinberg (Hg.), Freedom and Fulfillment. Philosophical Essays, Prince-
ton, New Jersey: Princeton University Press, S. 76-97.

Fraser, Nancy (2001): »Multikulturalismus, Antiessentialismus und radikale
Demokratie. Eine Genealogie der gegenwirtigen Ausweglosigkeit in der
feministischen Theorie«. In: Nancy Fraser (Hg.), Die halbierte Gerechtig-
keit. Schliisselbegriffe des postindustriellen Sozialstaats, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 251-273.

Friedman, Marilyn (2003): Autonomy, Gender, Politics, Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Gole, Nilufer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der
Moderne, Berlin: Babel.

Haug, Frigga/Reimer, Kathrin (2005): Politik ums Kopftuch, Hamburg: Argu-
ment.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Werke 7, Frankfurt am Main: Suhrkamp [Original 1821].

Hirsi Ali, Ayaan (2004): Ich klage an. Plidoyer fiir die Befreiung der musli-
mischen Frauen, Miinchen/Ziirich: Piper.

Holzleithner, Elisabeth (2004): »Toleranz unter Marktbedingungen. Multikul-
turalismus in einer neoliberalen Welt«. Juridikum. Zeitschrift im Rechts-
staat, S. 151-154.

Holzleithner, Elisabeth (2006): »Pornographie. Ritualisierungen des Sexuel-
len im Spiegel feministischer Theorien«. In: Birgit Sauer/Eva Maria Knoll
(Hg.), Ritualisierungen von Geschlecht, Wien: WUV, S. 203-221.

Holzleithner, Elisabeth (2008a): »Herausforderungen des Rechts in multikul-
turellen Gesellschaften. Zwischen individueller Autonomie und Gruppen-
rechten«. In: Birgit Sauer/Sabine Strasser (Hg.), Zwangsfreiheiten. Multi-
kulturalitit und Feminismus, Wien: Promedia/Siidwind, S. 28-48.

Holzleithner, Elisabeth (2008b): »Gendergleichheit und Mehrfachdiskriminie-
rung: Herausforderungen fiir das Europarecht«. In: Kathrin Arioli/Michelle
Cottier/Patricia Farahmand/Zita Kiing (Hg.), Wandel der Geschlechterver-
hiltnisse durch das Recht? Ziirich/St. Gallen: Dike, S. 305-320.

Innocenti Digest (2001): Early Marriage. Child Spouses, Florenz/Italien:
United Nations Children’s Fund, abrufbar: http://www.unicef-irc.org/
publications/pdf/digest7e.pdf, 22.07.2008.

Kant, Immanuel (1977): »Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie
richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis«. In: Immanuel Kant, Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie und Piddagogik 1, Werkausgabe

357



ELISABETH HOLZLEITHNER

Band XI, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: Suhrkamp [Ori-
ginal 1793].

Kelek, Necla (2005): Die Fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des
tiirkischen Lebens in Deutschland, K6In: Kiepenheuer und Witsch.

Kymlicka, Will (1995): Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of
Minority Rights, Oxford: Clarendon Press.

Mernissi, Fatima (2003): »The Meaning of Spatial Boundaries«. In: Reina
Lewis/Sara Mills (Hg.), Feminist Postcolonial Theory: A Reader, London:
Routledge, Chapman and Hall, S. 489-501.

Meyers, Diane Tietjens (2000): »Feminism and Women’s Autonomy: The
Challenge of Female Genital Cutting«. Metaphilosophy 31, S. 469-491.
Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-
logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Bielefeld:

transcript.

Okin, Susan Moller (1999): »Is Multiculturalism Bad For Women? Susan
Moller Okin with Respondents«. In: Joshua Cohen (Hg.), Is Multi-
culturalism Bad For Women? Princeton, New Jersey: Princeton Uni-
versity Press, S. 7-24.

Okin, Susan Moller (2005): »Multiculturalism and feminism: no simple
question, no simple answers«. In: Avigail Eisenberg/Jeff Spinner-Halev
(Hg.), Minorities within Minorities. Equality, Rights and Diversity,
Cambridge: Cambridge University Press, S. 67-89.

Parekh, Bhikhu (2000): Rethinking Multiculturalism. Cultural Diversity and
Political Theory, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
Phillips, Anne (2007): Multiculturalism without Culture. Princeton, Oxford:

Princeton University Press.

Raz, Joseph (1986): The Morality of Freedom, Oxford: Oxford University
Press.

Saharso, Sawitri (2008): »Gibt es einen multikulturellen Feminismus? An-
sitze zwischen Universalismus und Anti-Essenzialismus«. In: Birgit
Sauer/Sabine Strasser (Hg.), Zwangsfreiheiten. Multikulturalitit und Fe-
minismus, Wien: Promedia/Siidwind, S. 11-27.

Sauer, Birgit (2008): »Gewalt, Geschlecht, Kultur. Fallstricke aktueller
Debatten um >traditionsbedingte< Gewalt«. In: Birgit Sauer/Sabine Stras-
ser (Hg.), Zwangsfreiheiten. Multikulturalitit und Feminismus, Wien:
Promedia/Siidwind, S. 49-62.

Sauer, Birgit/Strasser, Sabine (Hg.) (2008): Zwangsfreiheiten. Multikultura-
litdt und Feminismus, Wien: Promedia/Siidwind.

Schroter, Hiltrud (2003): Mohammeds deutsche Tochter. Bildungsprozesse,
Hindernisse, Hintergriinde, Konigstein, Taunus: Ulrike Helmer Verlag [2.
korrigierte und aktualisierte Auflage].

358



DER KOPFTUCHSTREIT ZWISCHEN FEMINISMUS UND MULTIKULTURALISMUS

Schwarzer, Alice (1994): PorNO. Opfer und Téter. Gegenwehr und Backlash.
Verantwortung und Gesetz. Herausgegeben und mit einem Vorwort ver-
sehen von Alice Schwarzer, Kéln: Kiepenheuer und Witsch.

Schwarzer, Alice (2002): Die Gotteskrieger und die falsche Toleranz, Koln:
Kiepenheuer und Witsch.

Shachar, Ayelet (2007): »Feminism and multiculturalism: mapping the
terrain«. In: Anthony Simon Laden/David Owen (Hg.), Multiculturalism
and Political Theory, Cambridge: Cambridge University Press, S. 115-
147.

Spinner-Halev, Jeff (2005): »Autonomy, association and pluralism«. In:
Avigail Eisenberg/Jeff Spinner-Halev (Hg.), Minorities within Minorities.
Equality, Rights and Diversity, Cambridge: Cambridge University Press,
S. 157-171.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt am Main: Fischer.

Zacharakis, Zacharias (2007): »Muslime in Deutschland. >Kopftuch ist Kin-
desmisshandlung««. Artikel, abrufbar auf den Seiten von stern.de: http://
www.stern.de/politik/panorama/604192.html, 03.10.2008.

359






