
VIII. Schlussdiskussion 

"There is a sense in which sociology 
is inevitably a subversive enterprise. " 

(ROY WALLIS) 

Dass die in den Ausführungen dieser Arbeit enthaltenen Möglichkeiten 
zur Beantwortung der Frage: "Was ist Scientology?" aufreligionssozio­
logische Zustimmung stoßen, ist nicht zu erwarten. Noch weniger dürf­
ten die optionalen Antworten zur Zufriedenheit von aktiven Scientolo­
gen oder von den Protagonisten der antiscientologischen Gegenöffent­
lichkeit ausgefallen sein. Dies war auch nicht beabsichtigt. Soweit die 
Soziologie tatsächlich "keine Unterhaltung für moralisch sensible Men­
schen [ist]" (Lepsius 2000: 29), darf sie sich auch nicht der Moralität 
herrschender Diskurse über Scientology unterwerfen: 

"The sociologists' pursuit of further or different knowledge after he has al­

ready been informedofthe ,truth' ofthe matter by the individuals or organiza­

tions concemed, displays the fact that he does not accept the ,self-evident', 

and perhaps even that motivated by malice, he is prepared to tell some entirely 

different story" (Wallis 1976: v). 

Von oder über "Scientology" sprechen heißt zunächst, von drei relativ 
unabhängig voneinander bestehenden ,,stories" mit eigenständiger hand­
lungstheoretischer Bedeutsamkeit zu sprechen. Dies ist die Quintessenz 
der Diskussionen in den Kapiteln IV, VI und VII, denn auf alle drei 
Konstruktionen hin, finden unterschiedliche Formen des sozialen oder 
diskursiven Handeins statt. Zusammen bilden diese Konstruktionen eine 

319 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

insgesamt unvereinbare, aber gleichsam positive und irrreduzible gesell­
schaftliche Phänomenologie des Gegenstandes ab. 

Interessant ist allerdings, dass die scheinbar unterschiedlichen Kon­
struktionen einen kleinsten gemeinsamen positiven Nenner aufweisen -
auch wenn dies nicht Religion ist. In religionssoziologischer Perspektive 
wird Scientology, wie gezeigt, als eine spezifisch "moderne" Religion 
(re-)konstruiert, weil ihre charakteristischen (äußeren) Merkmale we­
sentlich jene wissenschaftlich-technischen und individualistisch-öko­
nomischen Züge widerspiegeln, die auch andere, i.e. säkulare Er­
scheinungsformen der modernen Normalgesellschaft prägen. In authen­
tischer Perspektive konstruiert Hubbard Scientology als Idealtyp einer 
universal-rationalen, also modernen Weltanschauung mit Bezug auf die 
gleichen Merkmale. Nur scheinen diese dort nicht - wie die religionsso­
ziologische Perspektive nahe legt - als äußerliche, sondern als substan­
zielle, "unüberbietbare" oder eben: religiöse Merkmale angelegt zu sein. 
Im öffentlichen Diskurses ist Scientology zwar als "irrrationales" Kon­
zept des Bösen konstruiert, aber auch hier werden die gleichen kultur­
wertperspektivischen Parameter in Anschlag gebracht- freilich in nega­
tiver Zuschreibung. 

Alle Gegenstandskonstruktionen finden also unter Inanspruchnahme 
des zumindest begrifflich gleichen "modernen" Bezugssystems statt. 
Und fast alle Bewertungen entfalten ihren "gemeinten Sinn" mit Blick 
auf diesen allgemeinen sozialen und kulturellen "Resonanzrahmen", der 
nur dann ,,rhetorische Kraft, Resonanz [und] Auflösungsvermögen [si­
chert]", wenn die richten "Saiten" angeschlagen werden (Eder 1998: 
60). Insofern muss jede Scientology-Analyse, die für sich in Anspruch 
nimmt, zugleich Gesellschaftsanalyse sein zu wollen, diesen kulturhisto­
rischen Resonanzrahmen in seiner zwar subjektiven, aber gleichsam 
grundlegend objektivierenden und handlungstheoretischen Bedeutsam­
keit thematisieren. 

Mit der im V. Kapitel konstruierten "modernen Kulturwertperspekti­
ve" wurde der Versuch unternommen, die Grundlagen einer verstehen­
den Sichtweise zu formulieren, durch die der Erfolg der beiden hand­
lungstheoretisch bedeutsamen Scientology-Konstruktion in modernen 
Gesellschaft zumindest plausibilisiert werden kann. Dies könnte auch 
ein interessanter Ansatz für die moderne Religionssoziologie sein, die 
sich dafür freilich von einigen Paradigmen befreien müsste. 

320 



SCHLUSSDISKUSSION 

1. Probleme und Möglichkeiten 
einer gesellschaftsdiagnostischen 
Re I ig ionssozi olog ie 

Die Konstruktion von Scientology als moderner Religion ist im dis­
ziplinären Rahmen der Religionssoziologie, als überwiegend wissensso­
ziologisch fundierter Soziologie kulturwertperspektivischer Irrrationa­
lismen, nachvollziehbar. Eine tatsächlich gesellschaftsdiagnostische In­
terpretationstiefe ist indes nur in Ansätzen zu erkennen. Ursächlich dafür 
scheinen im wesentlichen drei Gründe. 

Den ersten Grund kann man im Zusammenhang mit dem methodolo­
gischen Tabu in Bezug auf eine verstehende Interpretation des "irrratio­
nalen" Kerngehaltes von Religionen erkennen. Dabei ist es gar nicht so 
sehr das Tabu selbst, sondern eher die unbegründete Praxis, dass überall 
dort, wo religiöse Symbolik auftaucht, dies zugleich als Ausdruck einer 
substanziellen und gegenüber allen anderen Formen der Selbstthemati­
sierung vorrangige Selbstwahrnehmung unterstellt wird. 1 Die Folge ist, 
im Fall von Scientology, eine asymmetrische Gegenstandskonstruktion, 
in der wesentliche und handlungstheoretisch bedeutsame Aspekte zu­
gunsten einer kaum vorhandenen und intern bedeutungslosen religiösen 
Symbolik weitgehend ausgeklammert sind oder mit hermeneutischen 
Kunstgriffen religiosiert werden. 

Befördert wird diese asymmetrische Sichtweise, zweitens, durch das 
disziplinäre Selbstverständnis als spezifischer Religionssoziologie. Da­
durch werden einerseits auch höchst unvergleichbare Phänomene einer 
(scheinbar) eindeutigen, abgrenzenden und kategorisierenden Perspekti­
ve unterworfen während andererseits ein Begriffs- und Methodenin­
strumentarium angewendet wird, das jede Trennschärfe zur "normalen" 
Soziologie verloren hat. In dieser Weise bleibt auch die Thematisierung 
Scientologys auf die segmentäre Kategorie von "Religion in Gesell­
schaft" beschränkt - wodurch das widersprüchliche Bild einer "postsä­
kularen Gesellschaft, die sich auf das Fortbestehen religiöser Gemein-

Dieser Bedeutungshierarchie liegt vermutlich das weit ältere Stereotyp 
zugrunde, dass Religionen immer "Sinn" stiften, während alle wissenschaft­
lich-rationalen Natur- und Welterklärungen einen "Verlust des Siunvollen" 
indizieren. Selbst weun man den Religionen zugesteht, dass sie um Sinnstif­
tung bemüht sind, so ist das kein Beweis dafiir, dass rationale Wissenschaft 
"Sinn-los" ist. Tatsächlich ist es eine interessante Frage, ob die "sinnerfüll­
te", vorrational-religiöse Welt nicht eine spezifisch abendländische, also 
wesentlich christlich inspirierte Konstruktion sein köunte, die mit dem his­
torischen Bedeutungsverlust des Christentum zusammenhängt (Melcic 
2003: 34f). 

321 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

schaften in einer sich fortwährend säkularisierenden Umgebung ein­
stellt" erzeugt wird (Habermas 2001: 13). 

In engem Zusammenhang mit dem disziplinären Selbstverständnis 
lässt sich ein dritter und sehr komplexer Grund anführen, der sich auf 
die Wahrnehmung oder Thematisierung der "säkularen Umgebung" be­
zieht. So ist die moderne Gesellschaft für die Religionssoziologie als i­
dealtypisch entzauberte Welt der modernen Soziologie zu erkennen, also 
die weitgehend von Subjektivismen befreite moderne Welt der abstrakt­
rationalen Strukturen oder Systeme. Damit bleibt der Religionssoziolo­
gie der vermeintlich irrrationale oder subjektive Kerngehalt von Religi­
onen nicht allein methodisch bedingt fremd. Denn für die moderne So­
ziologie, die sich seit jeher nicht nur als aufgeklärt sondern auch als auf­
klärend wahrnimmt (Scheuch 2000: 59), ist die Beschreibung gesell­
schaftlicher Subjektivismen selten nur beschreibend, sondern in dieser 
Beschreibung als Subjektivismus oft auch implizit wertend (Haring 
2001: 1). 

Die Anlegung der aufgeklärten und abstrakt-rationalen Modellper­
spektive der modernen Gesellschaft auf die "normalen" Formen des so­
zialen Handeins führt dazu, dass der empirische Befund für diese die 
Abweichung als die Regel und nicht als die Ausnahme ausweist 
(Sterbling 1991: 147[).2 Auch die weniger an abstrakter Rationalität ori­
entierte perspektivische Verengung, mit der die moderne Gesellschaft 
von der Soziologie als idealistische "Repräsentativkultur" thematisiert 
wird, in der die "geistigen, moralischen und praktischen Höchstleitungen 
einer Gesellschaft" (Stagl 1989: 43) gleichsam zur allgemeinen sozialen 
Wirklichkeit der Subjekte verklärt werden, führt zum gleichen Ergebnis. 
In dieser Perspektive ließe sich jeder Kegelklub als irrrationale oder pa­
thologische Kulturerscheinung moderner Gesellschaften beschreiben; 
denn sie wären in ihrem Kerngehalt kaum als "geistig-moralische" oder 
"praktische" Höchstleitung der Gesellschaft abzubilden. Dass auch 
Scientology den in beiden Betrachtungsweisen aufgeworfenen Rationali­
tätsbedingungen nicht standhalten kann, liegt auf der Hand. 

Die praktische Seite der genannten Problematiken zeigt sich in den 
religionssoziologischen Scientology-Analysen. Denn diese haben weni­
ger zu einem besseren Verstehen der modernen Gesellschaft geführt, als 
vielmehr zu einer unintendierten Religiosierung des Gegenstandes. 

2 Habermas vermerkt mit Recht, dass die "in die Lebenswelt eindringenden 
wissenschaftlichen Theorien" den "Rahmen des Alltagswissen", der mit 
dem "Selbstverständnis sprach- und handlungsfähiger Personen verzahnt 
ist, im Kern unberührt" lassen (Habermas 2001: 15). 

322 



SCHLUSSDISKUSSION 

Wenn die scientologische "Standard Tech"3 analog zur Unfehlbarkeits­
deutung der Päpste im römischen Katholizismus gedeutet wird (Flinn 
1983: 91) oder das scientologische Auditing als moderne Form der reli­
giösen "Seelsorge", als "Beichte" oder Form religiöser "Andacht" inter­
pretiert wird (Flinn 1998: 161, Bryant 1998: 188f, Wilson 1998b: 125), 
dann ist das zwar methodisch korrekt begründet, aber was spricht dage­
gen, die Unfehlbarkeit von "Standard Tech" als substanzielle Referenz 
an den Unfehlbarkeitsanspruch des modernen Technikverständnis zu in­
terpretieren? Oder das Auditing als substanzielle Referenz an das mo­
derne, i.e. individualistische und psycho-medizinisch überformte Sub­
jektverständnis? 

Eine religionssoziologischer Vergleich dieser Aspekte mit analogen 
religiösen, i.e. katholischen Praxen ist ein äußerlicher Analogieschluss, 
ohne Beachtung des substanziellen scientologischen Selbstverständnis 
als rationaler Wissenschaft mit funktionierender Technologie zum 
Zweck der Herstellung von individueller Selbstbestimmtheit als Bedin­
gung für innerweltliche und materielle Erfolgserlebnisse. 

Soweit der "methodologische Agnostizismus" oder das "Principle of 
Charity" für die Religionssoziologie nahe legen, die Selbstperzeption ih­
rer Gegenstände nicht in Frage zu stellen bzw. jenen subjektiven "Set­
zungen" zu folgen, die dem Sinngehalt der Ideen eingeschrieben sind 
(Engler 1992: 34), dann sind die genannten Interpretationen letztlich ein 
Verstoß gegen diese selbstverordneten Prinzipien. Nichts deutet darauf 
hin, dass Hubbard die wissenschaftlich-technischen und die individualis­
tisch-ökonomischen Axiome des scientologischen Wirklichkeitsmodells 
in irgendeiner Weise als relativ, äußerlich oder gar nachrangig gegen­
über den religiösen Ergänzungen aus späterer Zeit verstanden wissen 
wollte - zumal mit dem wesentlichen Teil dieser Ergänzungen, dem 
immateriellen "spirit", die dianetische Verstandesmechanik lediglich um 
das moderne Subjektprinzip ergänzt wurde. 

Wenn eine oder mehrere religiöse, i.e. kulturwertperspektivisch irrra­
tionale Grundannahmen den übergeordneten ideologischen oder absolu­
ten Nomos des scientologischen Selbstverständnisses abbilden würden, 
dann müsste die scientologische Praxis mit Blick darauf begründet sein. 
Scientology ist aber auch in der Selbstbetrachtung nicht "wahr", weil sie 
eine Religion ist, sondern weil sie als therapeutisches und/oder administ­
ratives Produkt im modernen technischen Sinne "funktioniert"; und das 
Produkt funktioniert, weil es nicht auf subjektiven oder überpositiven 
Glaubensannahmen, sondern auf naturwissenschaftlich abgesicherten 

3 "Standard Tech" ist die scientologische Kurzform zur Kennzeichnung der 
originalen Methode, die ihrerseits nur dann zu Erfolgen fiihrt, wenn sie ex­
akt dervon Hubbard standarisierten Vorgabe folgt (vgl. KSW 1980). 

323 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Erkenntnissen und Funktionsgesetzen beruht: "Die Religion Scientology 
stellt einen systematischen Weg mit exakten Vorgehensweisen zur Ver­
fügung, die einheitlich voraussagbare Ergebnisse erzielen" (Freiheit 
1997: 53). Weil Scientology im positivistischen Selbstverständnis funk­
tioniert und weil das scientologische Produkt die Menschen "frei", 
"selbstbestimmt", "unsterblich" und/oder "erfolgreich" macht, ist Scien­
tology eine Religion - und nicht umgekehrt. 

Faktisch wird der religiöse Nomos, soweit überhaupt ein solcher in 
den Produktzusammenhängen reklamiert wird, durch die absolute Funk­
tionalität der Praxis begründet. Dafür spricht auch die Chronologie der 
ideellen Entwicklung, denn die scientologische Praxis, die im strikt posi­
tivistischen Menschenbild der Dianetik gründet, ist historisch früheren 
Datums als die religiöse Überformung und ihr weltanschaulicher Inhalt 
wurde weder durch die Thetanen-Theorie noch durch die symbolische 
Reform der Begriffe substanziell verändert. 

Bei jeder anderen Betrachtung wäre die scientologische Praxis in to­
to irrrational; Hubbard selbst hat zutreffend erkannt, dass das einzige 
und universale Motiv aller Formen des individuellen und sozialen Han­
delns, das evolutionäre Überleben, für definitionsgemäß unsterbliche 
Wesen "based upon somewhat ideotic circumstances" ist (Hubbard 
1975b: 236). Anders formuliert: ein rationaler Sinn der scientologischen 
Praxis ergibt sich nur in Bezug auf das gesellschaftlich-materiale Über­
leben von Individuen. 

Die moderne Kulturwertperspektive ist im scientologischen Wirk­
lichkeitsmodell nicht als gesellschaftliche Randbedingung abgebildet, 
sondern als ideologische Substanz, auf deren Wahrheit hin auch die 
scheinbar "irrrationale" scientologische Praxis begründet ist. Die quanti­
fizierende Vermessung der sozialen Wirklichkeit und der emotional­
menschlichen Seins-Zustände folgt der Logik eines radikalisierten Posi­
tivismus, der nicht auf die Erklärung der traditionellen Gegenstände der 
Naturwissenschaften beschränkt ist sondern auch für den Bereich der 
humanities gelten soll. Für die Logiken heißt es unmissverständlich, 
dass sie als "die grundlegenden gemeinsamen Nenner jeglicher Ausbil­
dung" betrachtet werden können und das sie die "Grundlage zur Lösung 
beliebiger Probleme" enthalten (CSI 1993b: 594, Herv. G.W.). 

Dies nämlich ist eine ideologische Spezifik des scientologischen 
Wirklichkeitsmodells: Nicht die Einschränkung des naturwissenschaftli­
chen Erkenntnisbereichs oder ihrer Methoden, etwa durch die spirituelle 
Vorbehalte, sondern die Ausweitung der positivistischen Methode bis 
hin zur überpositiven Ursache des Lebens, den immateriellen spirit, der 

324 



SCHLUSSDISKUSSION 

sich nun am E-Meter empirisch beweisen muss.4 An dieses radikal­
positivistische Weltbild schließt die Logik der totalen Beherrschbarkeit 
der Wirklichkeit durch Technik(en) an. Und das scientologische Produkt 
widerspiegelt den Idealtyp der Vorstellung technischer Wirklichkeitsbe­
herrschung, denn es ist die Universallösung für jedes Problem, es funk­
tioniert zu 100% und es ist von und auf Jeden und Alles anwendbar. 

Auch die liberale Freiheits- oder Selbstbestimmtheitsideologie der 
Individuen ist als ursächliche Wahrheit ohne sachliche oder logische Be­
schränkung abgebildet, weshalb sie als reines immaterielles Selbst­
Bewusstsein auch nicht an den Grenzen der sozialen oder materialen 
Wirklichkeit endet. Sie ist total und nur durch sich selbst definiert, was 
jede Art von rationaler Ich-Wahrnehmung in beliebigen Raum- und 
Zeitkontexten ermöglicht. Ein praktisch-weltlicher Sinn ergibt sich darin 
freilich nicht, denn für alle materialisierten Formen des Lebens gilt die 
totale Determinierung durch die Gesetze der materiellen Wirklichkeit. 
Und letztere sind mehr oder weniger passgerraue Abbildungen kardinaler 
Aspekte des "american way of life", i.e. eines stark protestantisch ge­
prägten Moral- und Tugendkanons einerseits sowie eines strikt ökono­
misch verstandenen, materiellen Überlebenswettbewerb andererseits. Er­
innert sei an dieser Stelle an Gollnicks' Analyse des scientologischen 
Glaubensbekenntnis, namentlich an dessen Ansicht, dass "Rationalität 
das Fundamentum" des scientologischen Glauben sei. Was aber wäre ein 
spezifischer "Rationalitätsglaube" anderes, als der Glaube an den W e­
senskern dessen, was den Universalitätsanspruch aller modernen Kul­
turwerte definitorisch kennzeichnet - und von allen religiösen und vor­
modernen Relativismen unterscheidet?5 

In diesem Sinne ist festzuhalten, dass die ideologische Substanz des 
scientologischen Wirklichkeitsmodells in der Selbstperzeption die abso­
lut gesetzte Rationalitäts-Axiomatik der modernen Kulturwertperspekti­
ve ist, weshalb sich Inhalt und Gegenstand der scientologischen Religi­
on schon aus historischen Gründen prinzipiell von den Inhalten und Ge­
genständen der traditionellen Religionen unterscheiden. Im Kontext der 
NRM mögen manche Vergleiche erkenntnistheoretisch adäquat sein, da 
sich auch dort einige "unhistorische" Religionsformen finden lassen, de­
ren Ideologien ebenso in szientistischen, individualistischen und/oder 
ökonomischen Paradigmen gründen und die ähnlich irrrationale Er­
scheinungsformen angenommen haben. Gleichwohl sind diese Erschei­
nungen insgesamt zu vielfaltig und in der inhaltlichen Substanz zu un-

4 Vgl. dazu auch Bacons Ansichten in Durant (1928: 135f). 
5 Zur prinzipiellen Unterscheidung der "einen" modernen Kultur und den 

"vielen" nicht modernen Kulturen (vgl. Latour 1995: 130f; Beck 1993: 75). 

325 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

terschiedlich, als dass eine komparative Verortung Scientologys in die­
sem Kontext sinnvoll erscheint. 

Für die religionssoziologische Perspektive ergibt sich also das prin­
zipielle Problem, dass die Anwendung der "üblichen" Perspektiven auf 
Scientology einen durch die eigenen disziplinären Forschungsparadig­
men induzierten Interpretationskonflikt verursacht. Wenn es das definie­
rende Merkmal von (neuen und alten) Religionen ist, dass sie aller äu­
ßerlichen Konformität zum Trotz über eine kulturwertperspektivisch irr­
rationale Substanz verfügen, dann müssen entweder die "irrrationalen" 
Aspekte von Scientology als ideologische Substanz wahrgenommen 
werden oder aber deren ideologische Substanz muss als "irrrational" 
qualifiziert werden. Die Beschreitung des ersten Weges entspricht dem 
klassischen Weg. Er führt zur hoch-selektiven Analogwahrnehmung der 
wenigen, "typisch" religiösen Aspekte, wodurch das "Wesen" des Phä­
nomens sichtbar verfehlt wird. 

Der zweite Weg dagegen müsste dazu führen, dass die kulturwert­
perspektivische Axiomatik, anhand derer sich die moderne Gesellschaft 
als ,,rational" beschreibt, im scientologischen Kontext als "irrrational" 
gelten müsste- was zwar in groben Zügen der Sichtweise des öffentli­
chen Diskurses entspricht, aber wissenschaftlich nicht opportun ist. Dies 
ist der Kern einer fundamentalen theoretischen und methodologischen 
Problematik, die zumindest dann gelöst werden muss, wenn die Religi­
onssoziologie mit der Analyse ihrer Gegenstände tatsächlich gesell­
schaftsdiagnostische Interessen verfolgen will. 

Die sozialwissenschaftlich unabdingbare Problemperspektive kann 
sich erst im Zusammenhang oder im Gefolge des VII. Kapitel ergeben, 
und zwar aus der Erkenntnis heraus, dass das Problem/Scientology eine 
reine Konstruktion des öffentlichen Diskurses ist. Dies meint nicht, dass 
Scientology kein tatsächliches gesellschaftliches Problem ist oder ein 
solches indizieren könnte sondern nur, dass das im öffentlichen Diskurs 
konstruierte Problem in keinem nennenswerten Zusammenhang mit dem 
Gegenstand steht. 

Der analysierende Blick auf das authentische scientologische Wirk­
lichkeitsmodell im Kapitel VI. hat gezeigt, dass diesem, soweit ersicht­
lich, kaum kulturwertperspektivisch irrrationale Annahmen unterliegen. 
Dass Scientology keine "echte" Wissenschaft ist oder dass das die Tech­
niken aus logischen Gründen in der sozialen Konsequenz weder indivi­
duelle Freiheit noch unbegrenzten Erfolg oder den Weltfrieden produ­
zieren können, sind Binsenweisheiten. Die Einnahme scheinbar elitärer 
Wissens- oder Wissenschaftspositionen, mit der (zum Beispiel) die 
scientologische Wissenschaft problemlos als Nicht-Wissenschaft aus­
gewiesen werden kann, ist im Rahmen handlungstheoretischer For-

326 



SCHLUSSDISKUSSION 

schungsinteressen doppelt sinnlos. Einerseits weil eindeutig ist, dass ein 
Großteil der scientologischen Praxen im subjektiven Glauben an die 
scientologische Wissenschaft und die Funktionalität der Techniken statt­
findet und andererseits weil dies kein Unterscheidungskriterium zum 
normalgesellschaftlichen Handeln ist, das - wie ausführlich gezeigt -
ebenso im subjektiven Glauben an die Wissenschaftlichkeit nicht­
wissenschaftlicher Vorstellungen sowie an die Funktionalität der scien­
tologischen Technik begründet ist. 

Es dürfte also einsichtig sein, dass Scientology als "Quasi-Religion" 
von den "quasi-rationalen" Vergemeinschaftungsformen der Normalge­
sellschaft kaum begründet abgrenzbar ist-zumal auch eine Selbstetiket­
tierung als ,,rational" unter subjektiven Diskursbedingungen eine Glau­
bensangelegenheit ist. Erst in normalgesellschaftlichen Kontexten wird 
man aber tatsächlich (und täglich) mit vergleichbaren subjektiven Glau­
bensformen in Bezug auf die modernen Kulturwerte, mit Wissenschafts­
' Technik- und Ökonomieglaube sowie mit narzisstischem Selbstbe­
stimmtheitsglaube konfrontiert. Gerade wenn man den öffentlichen Dis­
kurs in seinem subjektiven Selbstverständnis als "wahren" Repräsentan­
ten von gesellschaftlicher Normalität, von Rationalität und/oder Ver­
nunft ernst nimmt und gleichzeitig die empirischen, i.e. diskursiven Er­
scheinungsformen dieser Repräsentation im Auge behält, dann lassen 
sich darin auch jene Grundlagen zu einem soziologisch angemessenen 
Verstehen der Plausibilität des scientologischen Wirklichkeitsmodells 
entdecken, die sich einer intellektuellen Perspektive zunächst verschlie­
ßen. 

Auch im öffentlichen Diskurs wird an eine natürliche Freiheit der In­
dividuen und eine im asozialen Selbst liegende Ich-Identität "geglaubt". 
Ebenso wird in ihm der soziologisch widersinnigen Vorstellung Rech­
nung getragen, dass sich Freiheit und Autonomie der Individuen in iden­
tischen Persönlichkeiten und sozialer Konformität manifestieren müs­
sen. Man findet die gleichen psycho-medizinischen und persönlichkeits­
bezogenen Normalitätsvorstellungen, den szientistischen Glauben an die 
Programmierbarkeit des menschlichen, auch hier immateriell vorgestell­
ten Geistes sowie die Auffassung, dass schon ein gradueller Non­
konformismus ein Indiz für Geisteskrankheit ("Gehirnwäsche") sein 
können. 

Unübersehbar ist ein undifferenzierter Rationalisierungskontext, in 
dem Wissenschaft, Technik, Ökonomie, Politik und Ethik/Religion/Tra­
dition zu einem schwer durchschaubaren Komplex diffuser Normalitäts­
vorstellungen verknüpft sind, in denen ebenso diffuse wahre gesell­
schaftliche Interessen begründet liegen. Ganz im scientologischen Sinne 
vertritt auch der öffentliche Diskurs die Ansicht, dass die ökonomische 

327 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Rationalität ein ethisches Vergesellschaftungsprinzip ist (oder sein 
muss), und dass dies ideologiefrei ist, wenn es von egoistischen und ma­
teriellen Selbstzweckmotiven geleitet ist. Nicht weniger offensichtlich 
besteht die Neigung zur eindimensionalen und "mechanischen" Kausal­
argumentation in Bezug auf Ursachen und Wirkungen sowie - und das 
ist ein wesentliches und immer wiederkehrendes Merkmal - ein kaum 
vorhandenes oder zumindest nicht widergespiegeltes Wissen über ge­
sellschaftliche, i.e. soziale, kulturelle und historische Zusammenhänge.6 

Gleichwohl scheinen diese Wissensfragmente in der Summe zu genü­
gen, sie erfolgreich als "den" Standpunkt der Vernunft, die Perspektive 
der abendländischen Kultur oder gar als wissenschaftliche Sichtweise 
plausibilisieren zu können. 

Die handlungstheoretische Relevanz dieser Aspekte- so "irrrational" 
und unbegründet sie in einer kritischen Perspektive auch erscheinen mö­
gen - wird man kaum bestreiten können. Man findet sie als ,,rationale" 
Grundlagen eines insgesamt willkürlichen und restriktiven Herrschafts­
diskurses in Anschlag gebracht, der sich begrifflich am demokratischen 
Ideal orientiert, faktisch aber eine autoritäre, intolerante und repressive 
Praxis begründet. In diesem normalgesellschaftlichen Herrschaftsdiskurs 
lassen sich nicht wenige überlegale Legitimitätsvorstellungen in Bezug 
auf die Wahrung, die Verteidigung oder den Schutz "natürlicher" oder 
"wahrer" gesellschaftlicher Interessen finden, die V orgehensweisen legi­
timieren, mit denen zur Erreichung der "ethisch richtigen" Zwecke alle 
Mittel erlaubt sind. Letzteres hat auch hier - und keineswegs nur in ver­
baler Hinsicht - zu einer gewissen Privatisierung der Rechtsetzung ge­
führt, denn es erscheint als "Zivilcourage" (Hartwig) wenn Scientologen 
dehumanisiert, denunziert und diskriminiert werden, ohne dass der öf­
fentliche Diskurs seine eigene Praxis als eben solche reflektieren würde 
-auch er hat seine implizit gültige ,fair game policy". 

Wenn man also tatsächlich der Versuchung widersteht, in jenen tau­
tologischen Rationalisierungskreisel einzusteigen, in dem der öffentliche 
Diskurs den von ihm selbst konstruierten Irrrationalismus des scientolo­
gischen Wirklichkeitsmodells als eben solchen "entlarvt", dann ist die 

6 Wer von den RPF als "KZ-ähnlichen Straflagern" (Beckstein 1998: 56) o­
der vom scientologischen "Gulag" (Müller/Minhoff 1997: 187) spricht, dem 
muss man - scientologische "Expertenkenntnisse" vorausgesetzt nnd das 
"Principle of Charity" auch auf die Kritiker angewendet -mangelnde histo­
rische Kenntnisse attestieren. Ansonsten liegt der Schluss nahe, dass die ge­
nannten "Experten" tatsächlich glauben, dass die Opfer der nationalsozialis­
tischen Konzentrationslager oder der stalinistischen Gulags sich freiwillig 
dort aufgehalten hätten. Für die schon zitierte Ansicht Potthoffs, dass der 
scientologische Rassismus über den nationalsozialistischen Rassismus hi­
nausgehe, verbietet sich ohnehin jede Kommentiernng. 

328 



SCHLUSSDISKUSSION 

Irrrationalismuskonstruktion gerade in ihrer faktischen Gegenstandslo­
sigkeit ein gesellschaftstheoretisch interessantes Untersuchungsobjekt 
In der normalgesellschaftlichen Problem- oder Devianzkonstruktion fin­
det sich nämlich eine zwar subjektive aber durchaus allgemeine und au­
thentische "Normalitäts-Inszenierung". Wenn man den Begriff der 
"Werte- und Normalgesellschaft" als jenes subjektive Welt- und Selbst­
verständnis thematisiert, das der kulturwertperspektivischen Devianz­
konstruktion zu Grunde liegt, dann sind die weltanschaulichen Konver­
genzen zwischen scientologischer und normalgesellschaftlicher Wirk­
lichkeitskonstruktion unübersehbar. 

Ausgehend von dieser faktischen Nähe, kann auch die handlungsthe­
oretische Schlüsselfrage der meisten Scientology-Konstruktionen, wa­
rum "vernünftige" Menschen Scientologen werden, jenseits devianzpa­
radigmatischer Argumentationsfiguren oder radikaler Konversionsmo­
delle (Programmierung/Deprogrammierung) untersucht werden. Die in 
diesem Sinne richtige Frage ist in der angelsächsischen Religions­
soziologie zwar nicht beantwortet, aber immerhin gestellt worden: "The 
question, which is most likely to lead to a better understanding of mod­
ern society as a whole via an examination of the new religious move­
ments, is not so much why people join as why as they find their mean­
ing-system plausible" (Campell 1982: 234; vgl. auch Beckford 1982: 
285f). 

2. "Normalität" als positive Passungsqualität 

Angesicht der weltanschaulichen Konvergenzen zwischen scientologi­
scher und normalgesellschaftlicher Wirklichkeitskonstruktion, spricht 
viel dafür, dass auch in der praktischen Anhängerschaft eine positive 
Passungsqualität vorliegt, die über "Einstieg [ ... ] Verbleib oder Aus­
stieg" entscheidet (Enquete 1998: 1 06ff). Die forschungstheoretische Er­
fahrung gebietet es ohnehin anzunehmen, dass die Scientology-Orga­
nisation, wie jede andere Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaft 
(Wilson 1987: 39f), keine beliebige sondern eine typische Klientel hat. 

Dagegen spricht allenfalls ein oberflächlicher Blick auf die sciento­
logische Klientel, die - und hier sind sich die Scientology-Organisation 
und der öffentliche Diskurs erneut einig - keine Sozialstrukturellen Be­
sonderheiten aufweist. MülleriMinhoff befinden unter Bezugnahme auf 
das gesammelte "Expertenwissen": "Der Versuch, Scientology-Interes­
sierte auf eine klar bestimmbare Gruppe von Menschen der Gesellschaft 
beschränken zu wollen ist nicht tragbar" (1997: 125f). Auch die Sciento­
logy-Organisation verweist in nahezu jeder Werbeschrift auf ihr unspe-

329 


