
SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

movement not to escape or withdraw from the world and its values, but to ac­
quire the means to achieve them more easily and to experience the world's 

benefits more fully" (Wallis 1984: 23). 

Diese Sichtweise ist den Devianz- und Alternativperspektiven diametral 
entgegengesetzt, da hier zwischen "Sekte" und moderner Gesellschaft 
kein gegensätzliches oder nur einseitig reflexives, sondern ein hoch­
kompatibles, affirmatives und beiderseitig reflexives Verhältnis unter­
stellt wird. Erst damit scheint eine tatsächlich gesellschaftskritische Per­
spektive möglich, weil von hier aus Fragestellungen mit gesellschafts­
theoretischer Bedeutung ermöglicht werden. In der Analyse des mikro­
sozialen Sektenkosmos spiegeln sich nämlich dann vor allem Aspekte 
des makrosozialen Kosmos. Und dies in vergleichsweise reduzierter 
Komplexität, also positiv karikiert und deswegen deutlich sichtbar. Inso­
fern eröffnet sich im Rückschluss von der "Sektenideologie" auf die 
"normale" soziale Wirklichkeit auch die Möglichkeit, eine kritische Per­
spektive auf die Kulturwerte der modernen Gesellschaft zu gewinnen. 

Dieser zuletzt genannte, die Intentionen der jüngeren Religionssozio­
logie repräsentierende, Ansatz wird hier als aktueller Forschungsstand 
unterstellt. Erstaunlicherweise lässt sich damit aber feststellen, dass die 
eigentliche Analysekategorie der jüngeren Religionssoziologie nicht 
"Religion" ist, sondern die moderne Gesellschaft in den Begrifflichkei­
ten und dem Verständnis einer allgemeinen Soziologie moderner Gesell­
schaften. Insoweit ergeben sich auch erste Indizien dafür, dass die "irrra­
tionalistische" Substanz neureligiöser Phänomene überhaupt nur in Ab­
weichung zur Rationalität moderner Gesellschaften, also als kulturwert­
perspektivische Irrrationalität bestimmt wird. 

2. Scientology als Religion? 

Wenn der kleinste gemeinsame Nenner der nicht-scientologischen Per­
spektiven auf Scientology die Annahme einer substanziellen kulturwert­
perspektivischen Irrrationalität ist- egal ob diese als Kern jeder Religi­
on oder lediglich als Kern der scientologischen Religion betrachtet wird 
- dann sollte man die scientologische Selbstbeschreibung als Religion 
mit Blick auf eben diese Kategorie betrachten. Natürlich bezichtigt sich 
keine religiöse Gemeinschaft wegen ihrer religiösen Substanz des Irrra­
tionalismus, aber es gibt keine andere sich selbst als religiös thematisie­
rende Gruppierung, die in vergleichbarer Weise Rationalismus und Posi­
tivismus als Grundlage ihres Wirklichkeitsmodells bemüht. Hubbard 
behauptet sogar: "There are no tenets in Scientology which cannot be 

106 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

demonstrated with entirely scientific procedures" (Hubbard 1956a: 79). 
Damit legt er selbst den Grundstein zu einem berechtigtem Zweifel, ob 
Scientology in diesem prinzipiellen Verständnis als Religion betrachtet 
werden sollte. 14 

2.1 Religiöse Subtexte 

Zunächst kann und soll nicht bestritten werden, dass verschiedenen As­
pekten des scientologischen Wirklichkeitsmodells ein irrrational-mythi­
scher Subtext unterliegt, 15 der auch schon in einigen frühen Vorträgen 
Hubbards explizit wird und in den höheren Graduierungsstufen des 
scientologischen Weges über die "Brücke" eine große Rolle spielt. 16 Der 
irrrational-mythische Subtext, der den ab 1966 präsentiertenOT-Stufen 
unterliegt, ist wesentlich im so genannten Xenu-Mythos entfaltet, 17 in 
dem verschiedene frühere Andeutungen aus der History of Man kosmo­
logisch "historisiert" werden (vgl. Hubbard 1952c: 79ff; auch ders. 
195lf: 12ff). 

Im Xenu-Mythos wird das Geheimnis der irdischen Existenz der 
Thetaneu (der Menschen) in Form einer intergalaktischen Abenteuerge­
schichte enthüllt - deren streng geheimen Inhalt Hubbard in groben Zü­
gen 1977 aber auch als Filmskript mit dem Titel Revolt in the Stars ver­
öffentlicht hat (Hubbard 1977b ). Dieses mythische Wissen beschreibt 
die extraterrestrische Herkunft der Thetane, ihr unglückliches Schicksal 
unter dem bösen Herrscher Xenu auf dem Planeten Teegeeack, ihre De­
portation zur Erde und ihre atomare Vernichtung in Vulkanen. In Bezug 
auf diese Geschichte ist die prinzipielle Seelenexistenz des irdischen 
Menschen bzw. die Unsterblichkeit der unteilbaren, individuellen und 
immateriellen Menschenseele begründet - nicht aber erklärt, denn die 

14 Diese Zweifel sind in gleicher Weise in Bezug auf Mary Baker Eddys' 
"Christian Science", auf Helena Blavatskys' "Theosophie" und vielfaltige 
andere Strömungen in den Bereichen des "modernen" Okkultismus und 
der New-Age-Bewegung angebracht (vgl. dazu Wilson 1970: 14lff, Bo­
chinger 1994a: passim). 

15 Dazu: Kin 1991 (29ff, 187ff); Whitehead 1975 (138ff); Malko 1970 
(lllff), Evans 1979 (49ff). 

16 Vgl. Zum Beispiel http://www.xenu.net/archive/multimedia.html vom 
22.08.2003. 

17 Der größte Teil des Xenu-Mythos wird auf der Stufe OT-III enthüllt (vgl. 
zum Xenu-Mythos: http://www.xenu.net/archive/OTIII-scholar/ vom 
07.04.2003; vgl. auch http://www .xenu.net/archive/OTIII -scholar/spaink­
ot3.htrnl vom 07.04.2003 sowie http://www.xs4all.nl/~kspaink/fishman/ 
ot3.htrnl vom 7.04.2003. Vgl. dazu auch Kin 1991: bes. 29f, 32f, 37ff, 
4lff, 5lff, 55ff, 60f). 

107 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Ur-Thetane sind nicht "erschaffen" worden oder Träger einer anderen, 
nicht-menschlichen Botschaft; sie sind nur sie selbst. 

Insofern ist diese Genealogie im engeren Sinne auch nicht transzen­
dent. Die Ereignisse finden zwar in einer anderen Galaxie und zu einer 
weit zurückliegenden Zeit statt, aber es handelt sich in der Hubbard­
schen Darstellung um materielle Ereignisse und historische Tatsachen.18 

Und weil die Thetane diese Geschichte "erlebt" haben und alle Erlebnis­
se auf der "Gesamtzeitspur", dem "whole track" (vgl. Hubbard 1973: 
69ft), als materielle Daten gespeichert sind, ist diese Wirklichkeit auch 
ein Gegenstand tatsächlicher, messbarer und positivierbarer Erfahrung. 
Erfahrungen, die vor allem konkrete Therapieverfahren begründen. 19 

Darin liegt die eigentliche Funktion des Xenu-Mythos, der wesent­
lich praktischer Natur ist. Aus scientologischer Sicht erklärt er eine Rei­
he von menschlichen Unfahigkeiten und Funktionsdefiziten durch basale 
Engramme, die die Thetane als Gattungsmerkmale auf der "Gesamtzeit­
spur" erhalten haben - und die natürlich mit verschiedenen speziellen 
Auditing-Verfahren therapiert werden können.20 Die basalsten Engram­
me sind jene, die die Thetane während ihrer gewaltsamen Deportation 
zur Erde und ihrer physischen Vernichtung erhalten haben, gefolgt von 
jenen Engrammen, die im Verlauf der irdischen Evolution genetisch 
verankert wurden (genetic entity) (Hubbard 1952c: 37ft). Über die Kos­
mogenese der Thetanen, ihre historisch-genetischen Schmerzerfahrun­
gen (implants), ihren langen Weg durch die irdische Evolutionsge­
schichte und die Vielzahl der Ur-Engramme, die sich im Laufe von vie­
len Trillionen von Jahren angesammelt haben, gibt es eine ganze Reihe 
"irrrationaler" Textfragmente. Aber abseits der Erklärung der Ursache 
verschiedener menschlicher Defizite der Gegenwart und der damit be­
gründeten praktischen Notwendigkeit, bestimmte scientologische Pro­
dukte anzuwenden, hat der Xenu-Mythos keine Relevanz. 

18 In dieser Sichtweise wären Parallelen zu von Däniken oder allgemeinen 
Ausprägungen der verschiedenen Formen des UFO-Glaubens erkennbar 
(vgl. dazu in skeptischer Lesart schon Evans 1979 und Evans H. 1998 oder 
in ambivalenter Lesart Jacobs 2000). 

19 Logisch eingebunden in diese Struktur sind auch die Vorstellungen über 
frühere Leben und Wiedergeburten (vgl. Hubbard 1960, ders. 1964). In 
"Mission into Time" hat Hubbard seine Theorien des "whole track" und 
der ,,past lives" im Selbstversuch bewiesen, indem er bis dahin unbekaun­
te archäologische Besonderheiten von Orten "vorhersagte" und dann auch 
fand, weil ihm diese Orte aus früheren Leben bekannt gewesen sein sollen 
(vgl. Hubbard 1973: 31ft). 

20 Vgl. Hubbard 1952c: 85ff, 97ff, 137ft) und die "New Aera Dianetics" fiir 
OTs (NOTs) unter http://w4u.eexi.gr/~antbos/XENU.HTM vom 24.08. 
2002. 

108 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Obwohl man durchaus die Ansicht teilen kann, dass der Inhalt des Xenu­
Mythos "bad science fiction" (Corydon 1992: 191) ist, so muss aus reli­
gionssoziologisch-neutraler Perspektive gelten, dass die "Gründungsmy­
then und Rituale der althergebrachten und anerkannten Hochreligionen 
[ ... ] ihrer Struktur nach nicht ,höherwertiger' oder ,rationaler', als die 
der LRH-Gemeinde" [sind]. (Leggewie/Lagalee 1997: 982). Fraglos wä­
re die Religionswissenschaft der Gegenwart bereit, einen wie auch im­
mer gearteten "Xenu-Glaube" als Religion zu thematisieren. Auch, oder 
vielleicht gerade, weil ein als religiöse Philosophie ernst genommener 
Xenu-Mythos, samt der intergalaktischen Thetanen-Theorie, dem seien­
talogischen Wirklichkeitsmodell logische Widersprüche verleiht (vgl. 
Knauer 1999: 7). Aber: Weder Hubbard noch die Scientology-Organisa­
tion haben ihre religiöse Qualität jemals in Bezug auf diesen Mythos le­
gitimiert und auch eine direkte kultische oder rituelle Praxis ist nicht 
darauf hin entfaltet. 21 Scientology-Anhänger, die den Xenu-Mythos, 
sonstige Science-Fiction-Elemente oder aber auch die übersinnlich­
spekulativen Aspekte (Telepathie o.ä.) der Hubbardschen Schriften be­
sonders betont haben oder betonen, sind letztlich immer in Gegensatz 
zur offiziellen Scientology-Organisation geraten - wie sich bei den 
meisten Protagonisten der "Freien Zone" zeigt.22 Und es ist auch dieses 
Umfeld, das sich immer wieder auf eine nie veröffentliche Hubbard­
Schrift (vorgeblich aus dem Jahre 1938) namens "Excalibur" bezieht, 
über die mittlerweile eine eigene Mythologie entfaltet ist. 23 

Mithin muss festgehalten werden, dass es sich hier tatsächlich um ei­
nen Subtext handelt, der als religiöse Philosophie weder präsentiert noch 
aktiv beworben wird. Mit Bezug auf den scientologischen Alltag wurde 
zu Recht vermerkt, dass die wenigen überrationalen Ansätze der höheren 
"OT -Stufen" für die "Praxis" des "durchschnittlichen Scientologe[ n ]" 
kaum eine Rolle spielen würden (Hemminger 1999: 273). Zudem er­
reicht nur ein Bruchteil der Scientologen die OT -Grade, die nur von den 

21 Vgl. dazu: LRH-L 1999: passim. Nur spezifische Therapieformen-also 
Teile des Produktes - stehen in Beziehung zu den irrrational-mythischen 
Subtexten. Dabei geht es, wie gesagt, nicht darum diesen Subtext zu glau­
ben sondern darum, eine innerweltliche Persönlichkeitsverbesserung zu er­
reichen, indem die aus dieser "Vergangenheit" stammenden Engramme 
gelöscht werden. 

22 Schon im Gründungsbekenntnis der Free Zone von 1982 ist die Betonung 
der Science-Fiction-Elemente unübersehbar (vgl.: http://www.fza.org/ 
doc722.html#fz vom. 7.7.2003). Vgl. auch: http://www.freezone.de/ 
german/cbr/d _teeg.htm oder aber die Redebeiträge im Diskussionsforum 
von "Icause" http://www.freezoneamerica.org/cgi-bin/discus/discus.cgi 
(beide Seiten vom. 7.7.2003). 

23 V gl. z.B.: http://www .ronsorgusa.org/ docs/excalhowto/excalchecksheet. 
shtml vom 7.7.2003. 

109 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

kontinentalen Mutterkirchen, den Advanced Organizsations, sowie von 
den beiden Flag-Organizations vergeben werden (vgl. Kap. III, 3 .2.2). 

In jüngster Zeit, und nicht zu Unrecht, wurde darauf verwiesen, dass 
die Hubbardsche "spirit-mind-body" Philosophie (vgl. Hubbard 1956a: 
63ff) oder die Verquickung von Wahrheit, Wissenschaft und Religion 
Ähnlichkeiten zu theosophischen Vorlagen von Helena Blavatsky hat, 
und dass hier ideelle Verbindungen gezogen werden könnten. 24 Ange­
sichts der im ersten Teil des dritten Kapitels aufgezeigten Neigung Hub­
bards, sein biographisches Wissen scientologisch zu verwerten, müssen 
solche Argumente ernst genommen werden. So ist für Hubbard eine 
kurze biographische Erfahrung im weiteren Umfeld einer von Aleister 
Crowley begründeten englischen Loge des O.T.025 belegt, der wiederum 
einige Querverbindungen zu Theosophie und Anthroposophie aufweist -
gewisse ideelle Synergieeffekte sind also nicht auszuschließen.26 

Thematisiert wurden diese Aspekte allerdings bisher nur vom öf­
fentlichen Diskurs und zwar unter den wenig adäquaten Begrifflich­
keiten des "Satanismus" (z.B.: Haack 1991: 34ff; Wakefield 1991b: 
ch.3, Grandt 1995: 223ff, Atack 1990: 89ff). Die Beweisführung indes, 
in welcher Form sich die Einflüsse des Satanismus im scientologischen 
Wirklichkeitsmodell niedergeschlagen haben sollen, fehlen zumeist oder 
sie sind abwegig. Wer vermeint, dass sich die Spuren des Satanismus in 
der scientologischen Programmatik des radikal autonomen Individuums 
spiegeln würden (z.B. Haack 1991: 35f), dem muss man völlige Un­
kenntnis über die politische Anthropologie moderner Gesellschaften un­
terstellen. 

24 Eine mittelbare Verbindung von Theosophie und Scientology im Rahmen 
des Oberbegriffs von "manipulativen Sekten" sieht auch schon Wilson 
(1970: 14lff). Eine Ähnlichkeit von Scientology zu den Geheimbünden 
der Freimauer sieht Göttert (1998). Unabhängig von diesen elitären Adap­
tionen gilt aber auch, dass das Verhältnis von Geist und Materie ein Meta­
thema der abendländischen Philosophie ist, das von der Antike über die 
Scholastik bis zur neuzeitlichen Philosophie in unterschiedlichster Konno­
tation ("Form/Idee/Wesen/Gott" und "Stoff/Materie/Körper/Welt'') stets 
von zentraler Bedeutung war. 

25 Der Ordo Templi Orientis ist eine um die Jahrhundertwende begründete 
Bewegung, die ideengeschichtlich als synkretistische Mischung aus früh­
gnostischem Gedankengut mit starken Bezügen zu Theo- und Anthropo­
sophie verstanden werden muss. 

26 Es gibt tatsächlich einige Parallelen zwischen den Bewusstseinstheorien 
von Hubbard und Crowley, denn auch letzterer hat eine vergleichsweise 
rationale Verstandestheorie entworfen. Mit Blick auf die Bedeutung dieser 
Theorien für die Praxis lassen sich indes kaum Ähnlichkeiten feststellen. 
So begründet Crowleys Theorie eine substanziell anarchistische Denkwei­
se (vgl. die exzellente Crowley-Biographie von Sutin 2000), während die 
Hubbardsche Theorie in einen strikten Konformismus mündet. 

110 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Aber auch für die noch ausstehenden ernsteren Versuche, das scientolo­
gische Wirklichkeitsmodell komparativ zu theosophischen Vorlagen zu 
verorten muss gelten, dass Parallelen nur mit größter Vorsicht gezogen 
werden sollten. So entfaltet Hubbard seine praxisrelevante dianetische 
Therapie in direkter Anlehnung an populär-psychologische Vorstellun­
gen psychotherapeutischer Praktiken. 

Was aber den intellektuellen Überbau und auch die grundlegende 
"spirit-mind-body" Philosophie betrifft, so sind die Parallelen zur abend­
ländischen Philosophie, besonders zu Spinoza, bzw. korrekter ausge­
drückt: zur Durantschen Darstellung der Philosophie von Spinoza, we­
sentlich deutlicher zu erkennen (vgl. Durant 1928: bes. 187ff).27 So fin­
det man wesentliche dianetische Grundannahmen teilweise wörtlich in 
der Durantschen Spinoza-Darstellung wieder. 28 Genannt seien hier nur 
die Themen des prinzipiellen Zusammenhangs von Materie (matter) und 
Verstand (mind) und die auch dort begründete Ansicht einer Ausweitung 
des Geltungsbereiches der mechanischen Naturgesetze auf die Funkti­
onsweise des Verstandes; weiterhin die kardinale Bedeutung des pleasu­
re/pain-Prinzips als universalem Handlungsmotiv, das (prä-utilitarist­
ische) Verständnis des Nutzensstrebens als Tugend und des natürlichen 
Egoismus als Vernunft, die Interpretation von Emotionen als Widerspie­
gelungen von Lebenszuständen - aber auch als physikalische Bewegun­
gen (motions). Die folgenden Sätze Spinozas (bzw. Durants) lassen sich 
als immer wiederkehrende Stereotype Hubbards nachweisen: 

"He [der Mensch, G.W.] begins by making happiness the goal of conduct; and 
he defines happiness very simply as the presence of pleasure and the absence 
ofpain" [ ... ] "Pleasure is man's transition from lesser state ofperfection [ ... ] to 
a greater". [ ... ]. "Joy consists in this, that one's power is increased". [ .. .]. "Pain 
is man's transition from a greater state ofperfection to lesser" [ ... ]. "[A]ll emo­
tions are motions, toward or from completeness and power".29 

Man könnte fast vom Versuch einer technischen Umsetzung des Spino­
zismus in der "anwendbaren religiösen Philosophie" sprechen, da letzte-

27 Auch in einem Großteil der anderen besprochenen Philosophien in Durant 
(1928) tauchen die mind-matter-, mind-body- und die spirit-body­
Problematiken auf. Dabei handelt es sich nicht nur um ein Metathema der 
abendländischen Philosophie sondern auch um eine Grundlagenproblem 
der Psychologie (vgl. Rohracher 1988: 12ff). 

28 Dazu passen die Anmerkungen von Moreau, der auf die Vielzahl der Be­
rührungspunkte von Spinozismus und Psychoanalyse hinweist (1994: 68f). 

29 Spinoza zit. nach Durant 1928: 197f; vgl. dazu Hubbard 1950a: 34ff, 56 
und CSC-WW 1973: 18. Zum Vergleich die Spinoza-Darstellung von 
Vorländer (1919, II: 49ff). 

111 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

re tatsächlich in einer Vielzahl quantifizierender Messverfahren zur Er­
fassung und Bewertung der unterschiedlichen qualitativen Seins- oder 
Funktionszustände aufgeht. Und diese Messverfahren sind die ideelle 
oder philosophische Basis des scientologischen Produktes, das der Ver­
besserung der gemessenen Seins- und Funktionszustände gilt 

Was zuletzt die Idee einer notwendigen oder möglichen Verquickung 
von Wissenschaft und Religion betrifft, so muss man nicht unbedingt 
das theosophische Modell als Paten hierfür annehmen. Angesichts der 
vermuteten, wesentlichen Quelle des Hubbardschen Philosophiewissens, 
ist eher anzunehmen, dass er sich an Herbert Sperrcers Sichtweise orien­
tiert, der seinerseits in der philosophischen Anerkennung eines substan­
ziell "Unerkennbaren" die methodologische Voraussetzung zur Versöh­
nung von Religion und Wissenschaft sieht (Durant 1928: 395ff; vgl. 
auch Vorländer 1919, II: 399[). Überdies wären analoge Annahmen 
auch im Kontext der Aufklärungsphilosophie, so zum Beispiel im Drei­
stadien-Gesetz von Comte zu finden (vgl. Lieber 1985: 49ff). Am wahr­
scheinlichsten aber ist, dass sich Hubbard eher literarisch von Mary Ed­
dy Bakers Christian Science oder von den noch populäreren zeitgenössi­
schen Schriften im Kontext des New Thought hat inspirieren lassen. Vor 
allem in letzterem ist nicht nur der auch für Hubbards Sichtweise typi­
sche Synkretismus von Physik, Chemie, Psychologie und angewandtem 
"Industrialismus" zu finden sondern auch die Auffassung, dass Religion 
und moderne Wissenschaft auf einer höheren Betrachtungsebene iden­
tisch sind (vgl. Huber 1971: 167[). 

2.2 Religiöse Metatexte 

Jenseits der genannten Subtexte gilt, dass sich sowohl Hubbard als auch 
der mainstream der religionssoziologischen Forschung (sowie auch der 
öffentliche Diskurs) in Bezug auf die religiöse Qualität der scientologi­
schen Idee an den klassischen Groß-Religionen orientieren. Und hierfür 
muss präzisierend festgestellt werden, dass Hubbards Äußerungen dazu 
vergleichsweise marginal, stets generalisierend und abgesehen von ein­
zelnen Behauptungen inhaltlich nur selten, zumeist aber überhaupt nicht 
begründet sind.30 Die wohl konzentrierteste Auseinandersetzung Hub­
bards mit Religion oder Religionen findet sich auf ca. 35 Seiten in den 
Phoenix Lectures von 1954 und ist eine Art universalgeschichtlicher 
par-farce-Ritt durch das Grundlagenwissen aller Weltreligionen. Eine 
sehr zusammenfassende Abhandlung findet sich auf gut drei (!) Seiten im 

30 Vgl. Kent 1997a, Hopkins 1969 und Baumhögger 1996: 59ff. 

112 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Artikel Why Doctor of Divinity, in dem letztlich eine ideelle Einordnung 
Scientologys in die genannten Traditionen bestritten wird.31 

Auf die kardinale Bedeutung des Buddhismus für Scientology ver­
weist Hubbard nicht vor 1960- obwohl er ihn schon früher als religiö­
ses Grundlagenwissen, welches auch dem Christentum unterliege, er­
wähnt (1954: 23ff);32 gleichwohl ist er der Hauptaspekt gegenwärtiger 
scientologischer Werbungen (vgl. z.B. CSC 1978b: 7; SK-HH 1990). 
Auch der von Hubbard verfasste Epos Hymn of Asia (1974), in dem er 
sich offensichtlich selbst als Wiedergeburt eines prophezeiten Buddhas 
darstellt, unterstützt Spekulationen über eine buddhistische Basis des 
scientologischen Wirklichkeitsmodells, obwohl sich auch hierfür keine 
fundierten Begründungen finden lassen. Frühe und vereinzelte Anmer­
kungen zu Hinduismus und Taoismus müssen ähnlich betrachtet wer­
den.33 Ansätze zu einer Auseinandersetzung mit den Inhalten klassischer 
religiöser Philosophien oder religiöser Praxen sind dagegen erst ab Ende 
der 1960er Jahren entstanden und wurden nicht von Hubbard verfasst 
(vgl. Briggs u.a. 1967; Thomas 1970; CS 1972; Oosthuizen 1975; SKD 
1973b u.1975). 

Hubbards selbstbewusste Position benötigt diese Kenntnisse auch 
nicht; denn ob Tao, Dharma oder Buddhismus, letztlich sei alles ein 
synonymer Begriff für (spirituelles) Wissen, bzw. Wissen um die Spiri­
tualität. Scientology sei, wie der Begriff aussage, eine reine Wissensleh­
re und könne damit auch unter die Tradition aller östlichen religiöser 
Philosophien subsumiert werden?4 Von diesem Standpunkt aus, mit dem 
alle "östlichen Philosophien" als nicht näher qualifizierte "spirituelle 
Wissenslehren" betrachtet werden (Hubbard 1954: 16f), bereitet es 
Hubbard auch keine Schwierigkeiten, die Scientology-Religion in der 
Tradition aller großen spirituellen "Führer" zu verorten- eine Perspek­
tive, die dann auch die "westlichen" Größen wie Moses, Jesus und Mo­
hammed einschließt.35 

31 Hubbard vermerkt selbst, dass einzig der praktische Grund der gesell­
schaftlichen Legitimität von Religion eine solche Selbstbezeichnung siun­
voll erscheinen lasse, vgl. PAB 1954, No. 32 vom 7.8.1954 in TB 1979, 
Vol. II: 72ff. Vgl. auch allgemein dazu: Hubbard Artikel über Religion in: 
CS 1973b (24f), und die aus Hubbards Werken zusammengestellte Samm­
lung religiöser Zitate in SKD 1975 (bes.: 55ff). 

32 Vgl. CSC 1978b: 7; HCO B, 18. Aprill967, TB 1979, Vol. VI: 195 (zu­
erst: HCO B 21.6.1960). 

33 Hubbard 1954: 13ff; Hubbard, Ability, Minor 5, 1955, TB 1979, Vol. II: 
210. Vgl. Auch CSC-WW 1973: lOff, 14ff. 

34 Hubbard, Ability, Minor 5, 1955, TB 1979, Vol II. S. 214f. 
35 Hubbard 1954: 23ff; Hubbard, Ability, Minor 5, 1955, TB 1979, Vol II: 

210f. 

113 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Wenn Scientology, bzw. einzelne Aspekte der Idee, von der Religions­
soziologie und der Religionswissenschaft in ihrer Ähnlichkeit zum 
Buddhismus (Flinn 1983), zum Hinduismus (Wallis 1976a: 110ff; Wil­
son 1998b: 139f) zum Taoismus (Wallis 1976a: 110ft) zu den japani­
schen Shinto-Religionen (Sawada 1998: 232f), zu den "Weltreligionen 
des Altertums" (Flinn 1998: 151) und natürlich zum Christentum (Wil­
son 1998b 130, 138) diskutiert werden, wird in der Gesamtschau (vgl. 
CSI 1998a) der scientologische Anspruch, Religion oder sogar "Meta­
Religion" zu sein, bestätigt.36 

In der diskursiven Fixierung der akademischen Fachperspektiven auf 
den Aspekt religiöser oder religionsanaloger Themen und Praxen wird 
der Eindruck erweckt, es gäbe so etwas wie eine systematische religiöse 
Dogmatik oder gar eine "Theologie" als Grundlage des scientologischen 
Wirklichkeitsmodells (z.B. Dericquebourg 1998: 173f). Dies ist zu 
Recht auch bestritten worden (Bednarowski 1989: 34, 63; Kent 1999a: 
108f; Beit-Hallahmi 2003), denn selbst die jüngste von der Scientology­
Organisation herausgegebene Schrift zur Darlegung ihrer religiösen 
Qualität (LRH-L 1999) enthält lediglich einen in begrifflicher Hinsicht 
überarbeiteten Überblick über jene Hubbardschen Begriffe und Annah­
men, die er in früherer Zeit dezidiert nicht als religiöse oder gar theolo­
gische Annahmen verstanden wissen wollte. Neben dem Rekurs auf sehr 
allgemeine Hubbardschen Anmerkungen über das Leben, über Philoso­
phie, Religion, Ethik und Moral sowie einer sprachlich modernisierten 
Fassung von "The Background and Ceremonies of the Church of Cali­
fornia, World Wide" von 1959 (CSC-WW 1973, s.u.) enthält das mo­
numental angelegte Werk gut 450 Seiten "Predigten" von L. Ron Hub­
bard. Dabei handelt es sich um eine breite Auswahl "normaler" Text­
fragmente aus Hubbards Gesamtwerk, die im formalen Rahmen einer 
"Predigt" verlesen werden sollen (vgl. LRH-L 1999: 151ft). 

Was sich schon in Bezug auf die scientologische Idee nur mit Mühe 
und an sehr wenigen Stellen überhaupt belegen lässt, verschwindet im 
Zusammenhang mit dem scientologischen Produkt endgültig. Die als di­
anetisch gefassten Therapieverfahren sind seit jeher psychoanalytisch 
oder -therapeutisch orientiert und bis heute ohne religiöse Intention for­
muliert (Beit-Hallahmi 2003: 9). Hubbard vermerkte dazu ausdrücklich: 
"Dianetics is a science; as such, it has no opinion about religion, for sei-

36 Vgl.: CSI 1993b (544). Offensichtlich übersehen wurde, dass Scientology 
auch als Vorbote des erst in den 1970er Jahren Formen annehmenden 
"New-Age" angesehen werden könnte. Denn in "Scientology: The Phi­
losophy ofa NewAge" (Hubbard, Ability, Issue 60, 1957, TB 1979, Vol. 
III: 153) kündigt Hubbard in epischen Zeilen das neue Zeitalter an. 

114 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

ences are based on naturallaws, not on opinions". 37 Auch die begriffli­
che Einführung "Scientology" ist zunächst frei von religiösen Anklän­
gen: "'Scientology' is a new word which names a new science"38

• Hub­
bard konstatiert auch 1956 noch eindeutig: "We're [in Scientology, 
G.W.] studying hearable, measurable, weighable [sie! weightable, 
G.W.], meterable phenomena- right below the Static [ ... ] And even the 
Static is experienceable".39 

Richtig ist, dass Hubbard und/oder die Scientology-Organisation bei 
Neuauflagen von älteren Schriften - und im offensichtlichen Bemühen 
ihre Religionsqualität im gesellschaftlichen Kontext zu legitimieren -
eine nachhaltige Religiosierung der Terminologie vorgenommen haben 
(vgl. bes. LRH-L 1999: 7ff, 15ff); aus "Philosophie" wird "Religion", 
aus "Wissen" und "Zuständen" werden "spirituelles Wissen" und spiri­
tuelle Zustände", aus "Technologien" werden "Erlösungswege" usw. 
(vgl. auch Wemer2002: 102ff, 310undDericquebourg 1998: 173).40 

Aber die von Hubbard ausgemachte Demarkationslinie zwischen 
Scientology und allen anderen historischen oder gegenwärtigen Philoso­
phien/Religionen bleibt jene zwischen positivistisch-funktionalem Wis­
sen und unbewiesen-metaphysischem Glauben. Die Beachtung dieser 
Trennlinie ist das primäre Legitimationsargument seiner Idee und sie 
begründet die 1 OO%ige Funktionalität des scientologischen Produktes, 
das in keinerlei Verbindung zu überpositiven Unabwägbarkeiten steht. 
Und wenn Hubbard behauptet, Scientology sei "die erste wirkliche An­
wendung wissenschaftlicher Methoden auf spirituellem Gebiet" (CSI 
1993b: 1) so nachvollzieht er den- freilich schon vor ihm von Freud 
gemachten - historischen Schritt vom kollektiv-religiösen Ritus zur in­
dividuell-psychotherapeutischen Praxis, bzw. er geht noch darüber hin­
aus, wenn er die Dianetik noch weiter positiviert und sie sogar als 
"[ f]irst fully validated psycho-therapie" beschreibt (Hubbard 1955a: 
277). 

Auch der andere Teil des scientologischen Produktes, die "Philoso­
phie", widerspiegelt keine religiösen Themen, denn mit ihr wird ein 
quantitatives Messverfahren zur Bestimmung individueller und sozialer 

37 Hubbard, DAB, Voll, No. 4, October 1950; TB 1979, Vol. 1: 38. 
38 JoS, lssue 1-G (August 1952) in TB 1979, Vol. 1: 268; vgl. auch JoS, lssue 

16-G (June 1953) in TB 1979, Vol. 1: 376f. 
39 "Randomity and Automaticty", Ability, lssue 36, October 1956 in TB 

1979, Vol. II: 535. Vgl. dazu auch die Nachweise bei Haack 1991: 262f. 
40 1962 verfasst Hubbardeinen Policy Letter, in dem er intern erklärt, dass 

alle Teile Scientologys religiöser Natur seien, und in dem er auch verdeut­
licht, in welcher Weise das E-Meter nicht mehr als wissenschaftliches 
sondern als religiöses Hilfsmittel dargestellt werden soll ("Religion", 
HCO PL v. 29.10.1962 in OEC-V: 282). 

115 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

"Zustände" mit Blick auf das individuelle Überleben in der sozialen 
Wirklichkeit vorgestellt (vgl. Kap. VI, 8.) . 

Keiner dieser, stets messbaren, Zustände bezieht sich auf einen reli­
giösen Glauben. Selbst wenn man den scientologischen Philosophiebeg­
riff- gegen die Hubbardsche Intention- auf die scientologischen Axio­
me ausweiten würde, müsste man feststellen, dass diese Philosophie mit 
der axiomatischen Setzung einer immateriellen, spirituellen Lebensursa­
che und der Aussage, dass der Mensch ein "unsterbliches geistiges We­
sen" sei (CSI 1993b: 4, 7) nicht nur beginnt, sondern im Wesentlichen 
auch endet. Dabei sollte beachtet werden, dass Hubbard die Unsterb­
lichkeit nur auf den immateriellen menschlichen Geist bezieht; und als 
intellektuelle Grundlage dieser Unsterblichkeitsvorstellungen dürften 
sich weniger klassisch religiöse Vorbilder finden lassen, als vielmehr 
Aristoteles und Spinoza (beide in der Lesart von Durant). So fasst Aris­
toteles die unsterbliche Seele als immateriellen ,,pure thought" auf, und 
Spinoza meint, dass die Unsterblichkeit der clear thought selbst sei (vgl. 
Durant 1928: 84, 207). 

Als paradigmatisch für sie marginale Rolle klassischer Religionsbe­
züge kann das knapp 800 Seiten starke "Scientology-Handbuch" (CSI 
1994) betrachtet werden, welches nach eigenem Bekunden alle wesent­
lichen Aspekte des scientologischen Wirklichkeitsmodells umfasst.41 

Dieses enthält insgesamt 4(!) Seiten, die im weitesten Sinne religions­
wissenschaftlich verwertbar sind. Noch vor der Einführung finden sich 
zwei Seiten, auf denen- in Form eines einspaltigen Textes, der je ein 
knappes Drittel der jeweiligen Seite einnimmt- der Versuch einer all­
gemeinen historischen Bestimmung des Religionsbegriffes unternom­
men wird, ohne allerdings, dass diese Bestimmung in Beziehung zu 
Scientology gesetzt würde. In der insgesamt neun Sätze umfassenden 
Einführung wird Scientology als "religiöse Philosophie" bestimmt, weil 
sie den Menschen zu "Freiheit und Wahrheit" führe (ebd. 1). Es folgt 
das bekannte Postulat von der Unsterblichkeit des Menschen als geisti­
gem Wesen und damit endet vorerst jede religionswissenschaftliche 
Verwertbarkeit. 

Erst auf Seite 795, im Anhang, findet sich das scientologische Glau­
bensbekenntnis, das - soweit ersichtlich - mittlerweile als zentraler As­
pekt der scientologischen Liturgie angesehen wird. Dabei handelt es sich 
um eine fast wörtlicheReformulierungder UN-Menschenrechtsdeklara-

41 (Herv. G.W.) Zur Originalausgabe heißt es: "The definitive reference 
work on Scientology is What Is Scientology?, an 833-page work which de­
scribes the philosophy and beliefs, catechism, creeds and codes, services 
and scriptures of the Scientology religion." Zit. nach: http://www.theta. 
com/goodman/wis.htm vom 16.06.2003. 

116 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

tion von 1948 unter besonderer Berücksichtigung der scientologischen 
Idee der "geistigen Gesundheit" (vgl. CSI 1994: 795). Insgesamt sind es 
die individuellen Freiheits- und Persönlichkeitsrechte, und damit das 
Substrat der westlichen Kulturwerte, die von Hubbard dezidiert als 
Glaubensartikel bestimmt werden. 

Ohne die jüdisch-christlichen, i.e. religiösen Wurzeln der westlichen 
Kulturwertperspektive in Abrede stellen zu wollen, in deren V orstel­
lungswelt diese Deklaration abgefasst wurde, so lässt sich ihr Kerngehalt 
doch als naturrechtsphilosophisch/aufklärerisch und damit als rationalis­
tisch begründet erkennen. Zu Recht vermerkt ein Religionspädagoge, 
dass das scientologische Glaubensbekenntnis nicht auf "Glauben", son­
dern auf "Rationalität" beruhe, bzw. dass "Rationalität das Fundamen­
tum" des Glaubensbekenntnisses und damit des "scientologischen Ge­
dankensystems" überhaupt sei (Gollnick 1998: 137).42 

2.3 Institutionelle Aspekte 

Der Blick auf die Scientology-Organisation bestätigt notwendig eine 
völlige Unterinstitutionalisierung religiöser Aspekte, denn abgesehen 
von der plakativen Verwendung religionsanaloger Begriffe und religi­
onstypischer Symbole (vgl. CSI 1998a: 45ff, aber auch schon SKD 
1973b; dies. 1974b und 1974c) fehlen schlicht die ideellen Grundlagen­
zumindest wenn man darunter nicht den Xenu-Mythos verstehen will. In 
den internen Organisationsverweisen und Ausbildungsschriften fehlen 
religiöse Aspekte fast in Gänze (Werner 2002: 107). Im 1976 erschiene­
nen "Handbuch für den ehrenamtlichen Geistlichen" (Hubbard 1976a) 
finden sich - dem Titel zum Trotz - keinerlei Aspekte, die mit einer re­
ligionsfixierten Betrachtungsweise analysiert werden könnten. Das Buch 
schildert die Vorgaben der normalen scientologischen Praxis, also die 
Tätigkeiten der scientologischen Auditoren, die hier als "ehrenamtliche 
Geistliche" bezeichnet werden. Deren religiöse Tätigkeit besteht darin, 
dass sie die "Technologie der Scientology [anwenden], um Zustände 
zum Besseren zu wenden!" (Hubbard 1976a: LXXII). 

Auch der umfassende scientologische Wegweiser über die scientolo­
gischen Bildungs- und Ausbildungswege lässt bis in die Gegenwart kei­
ne bedeutsame Stellung etwaiger im genannten Sinne interpretierbarer 
Aspekte erkennen - sie sind bildlich gesprochen "nebensächlich" (vgl. 
Brücke 1998). Dass allerdings ,,Auditing" und "Ausbildung" in der 
scientologischen Werbung mittlerweile als die "zentralen religiösen 

42 Vgl. auch die weitere Analyse der scientologischen "Besonderheiten" des 
Bekenntnisses (Gollnick 1998: 137ff). 

117 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Praktiken" versprachlicht sind (vgl. CSI 1998a: 31 )43 vermittelt einen 
recht zutreffenden Eindruck über die primäre Charakteristik der religiö­
sen Substanz - denn Ausbildung und Auditing sind kardinale Bestand­
teile des scientologischen CSI-Produktes (vgl. Kap. VIII, 1). Mit Blick 
auf das WISE-Produkt (die Management- und Administrationstechnolo­
gie), bzw. dessen Verkaufserfolg ist es ersichtlicherweise sogar notwen­
dig, einen etwaigen religiösen oder mythisch-irrrationalen Hintergrund 
auszublenden.44 

Was die innere Gestaltung der Kirchen und die Art ihrer Feste be­
trifft, so findet man auch dort kaum Indizien für im weitesten Sinne exo­
tische ( außeramerikanische) religiöse Einflüsse: 

"In the case of Scientology, where all major premises are kept in the same 
style, we find what most Europeans would identifY as ,American Style'. 

Scientology celebrations all over the world are similarly carried out in a way 
quite unlike traditional European festivities, not to mention traditional Asian 
or African ways of celebrating important events. Scientology will stage a 

performance quite similar to the Oscar award show, and the religious content 
of such events will therefore be very different from traditional religious ways." 
(Rothstein 1996: o.S.) 

Auch die wenigen als solche proklamierten religiösen Zeremonien - de­
ren ritueller Aufbau dem Vorbild protestantischer Laienreligiosität 
nachgestaltet ist und auf die sich ein Teil der religionsfixierten Interpre­
tationen notwendig beziehen - wurden erst sehr spät zum Bestandteil der 
scientologischen Religion. Darüber hinaus sind sie - und das ist im 
scientologischen Kontext der 1950er Jahre sehr ungewöhnlich - nicht 
einmal unter dem Namen Hubbards veröffentlicht. Sie wurden 1959 als 
"The Background and Ceremonies of the Church of California, World 
Wide" (CSC-WW 1973) von der Scientology-Kirche in Kalifomien ver-

43 Eine Institutionalisierung des Auditing, bzw. der dianetischen Verfahren 
als religiöser Praxis wurde nie von Hubbard angelegt - auch wenn diese 
im Laufe der Zeit immer öfter als "confessionals" bezeichnet wurden. 
Zweck nnd Ablauf der confessionals erinnern aber eher an psychothera­
peutische "Erlösungsvorstellungen" (Lasch 1986: 29). Schon Cooper be­
fand mit Recht, dass ein Vergleich des Auditing mit der christlichen 
Beichte wenig Ähnlichkeiten aufweist (1971: 27f). Allerdings ist zu ver­
merken, dass die Psychotherapie selbst seit ihrem Bestehen im unklaren 
Grenzbereich zwischen "Philosophie, Wissenschaft und Technik" ange­
siedelt wird (Gross M. 1984: 69), und dass die Beigabe "wissenschaftlich" 
(i.e. naturwissenschaftlich) eher einem Wnnschdenken ihrer Protagonisten 
entspricht (ebd.: passim, bes. 238ff, Kettner 1997: 11). 

44 Vgl. Halll998 (conclusions). 

118 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

öffentlicht und dies zu einer Zeit, in der Hubbard überwiegend in Eng­
land weilte. 

Abgesehen davon, war das gesamte spirituelle Wissen schon mehr 
oder weniger abschließend bis Ende 1952 formuliert und die darüber er­
richtete Kirche funktionierte spätestens seit 1954. Die scientologische 
Praxis konnte also auch ohne die genannten kirchlichen Zeremonien 
stattfinden. Der Blick auf die Gegenwart zeigt, dass sich das nicht we­
sentlich geändert hat (vgl. Jacobi 1999: 22f, Thiede 2000: 274), auch 
wenn sich eine gewisse Popularität religionsanaloger Riten für die 
1970er Jahren nachweisen lässt45 Letzteres dürfte damit zusammenhän­
gen, dass Hubbard 1969 die ausdrückliche Anweisung gegeben hat, das 
Glaubensbekenntnis in der Öffentlichkeit zu verbreiten und die Orgs 
konsequent als Kirchen auszuweisen. Zudem solle alle öffentliche Lite­
ratur den Hinweis auf Scientology als "religiöse Philosophie" enthal­
ten.46 Freilich änderte sich durch diese Maßnahmen weder der Inhalt der 
scientologischen Idee noch das scientologische Produkt. 

Mit Wallis lässt sich zusammenfassend sagen: "Scientology, al­
though it describes itself as a church, has only the most rudimentary of 
religious practices in any conventional sense" (1984: 28). Und dieser 
Sachverhalt korrespondiert mit der Tatsache, dass solche traditionell re­
ligiösen Motive auch vom überwiegenden Teil der Kunden und Dienst­
leistungsnehmer der Scientology-Organisation nicht genannt werden -
nicht einmal von jenen, deren Ansichten die Scientology-Organisation 
als Werbung einsetzt.47 

Mit den bis hier angeführten Argumenten soll die Legitimität religi­
onsfixierter Betrachtungsweisen nicht in Frage gestellt werden. Ange-

45 Vgl. Thomas 1970, Evans 1979: 151, SKD 1974b, Haack 1981: 208ff. 
Das zeitweise betriebene "Singen" der Faktoren und die "Gebete" fiir die 
Freiheit (vgl. CSC-WW 1973: 30f) köunen zwar als merkwürdig betrach­
tet werden, aber angesichts der zumindest in den USA kaum begrenzten 
Möglichkeiten auch christliche Dogmen auf die unterschiedlichste Weise 
zu interpretieren und zu ritualisieren, vermerkt eine frühe Scientology­
freundliche Studie zu Recht: "Why should Scientologists be required to 
subscribe to a conservative theology" (Oosthuizen 1975: 8). 

46 "Religion", HCO PL v. 12.2.1969 in OEC-V: 288. 
47 In den Äußerungen von Scientologen (in CSI 2000c) findet man zwar oft 

den Verweis auf die spirituelle Selbsterkeuntnis des Ich, aber fast alle 
Aussagen beziehen sich auf Aspekte einer materiellen Lebensverbesse­
rung (vgl. auch Beit-Hallahmi 2003: 10). Auch Deriquebourgh bestätigt: 
"Die Gläubigen [Scientologen, G.W.] streben nicht nach einer Legitimati­
on ihres Glaubens, indem sie auf externe Faktoren hinweisen. [ ... ] Sie hal­
ten es nicht für nötig, ihren Glauben anderen gegenüber in theologischen 
Begriffen zu belegen oder sich in eine Tradition religiösen Denkens einzu­
reihen [ .. .]" (1998: 173). 

119 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

sichts des spirituellen Charakters der Hubbardschen Anthropologie, der 
Reinkarnations- und Unsterblichkeitsvorstellungen, des "Xenu-Mythos" 
oder durch die schlichte Selbstthematisierung als "Religion" oder "Kir­
che" (s.o ), kann und soll die prinzipielle Möglichkeit, Scientology als 
Religion im Sinne der genannten Wissenschaften zu thematisieren, nicht 
bestritten werden.48 Folglich darf die Analyse dieses Kapitels nicht da­
hingehend missverstanden werden, dass damit ein wie auch immer gear­
teter Beweis dafür erbracht sei, dass Scientology keine Religion ist oder 
sich zu Unrecht als solche zu legitimieren versucht. Das Vorige galt 
vielmehr der Begründung eines Zweifels, ob man vermittels der hier so 
genannten ,,religionsfixierten" Perspektiven den handlungstheoretisch 
bedeutsamen Kerngehalt des Phänomens erfassen kann - ein eher sozio­
genetisch und quantitativ belegter Zweifel, zu dessen Stützung man sich 
nicht unbedingt der Argumente der Scientology-Kritiker bedienen muss, 
sondern der sich- wie auch im Folgenden noch zu zeigen sein wird­
auch in der apologetischen Scientology-Perspektive, also in der Perspek­
tive Hubbards, vertiefen lässt. 

Natürlich ist der spirituelle Charakter des Menschen in der Hubbard­
schen Anthropologie der kardinale Aspekt des scientologischen Wirk­
lichkeitsmodells; und dieser Aspekt weist die religionsbezogenen Zu­
gänge als angemessen aus, weil dies traditionell jenes Ressort ist, wel­
ches die Religionen im Zeitalter der materiellen Wissenschaften für sich 
reklamiert haben. Dies entspricht übrigens genau dem auch von Hubbard 
genannten Grund dafür, Scientology in die Tradition der Religionen ein­
zuordnen (Hubbard 1976a: LXVIIff). Andererseits ist es ein typisch re­
ligiöses, auch von Hubbard perpetuiertes, Missverständnis der Gegen­
wart, wenn die Annahme eines "spirituellen" Charakters des Menschen 
in einen Gegensatz zur säkularen Anthropologie der abendländischen 
Kultur gebracht wird. Denn der rationale "Geist" ist der "Souverän der 
Neuzeit" (Rehfus 1990: 82). Gerade in der Weise, wie Hubbard das spi­
rituelle Subjekt als ein die empirische Wirklichkeit und sich selbst mit 
rationalen Instrumenten erkennendes sowie mit technischen Methoden 
gestaltendes Wissenssubjekt beschreibt, lässt es als Prototyp des kogni­
tiv und rational handelnden Menschen in der cartesianischen Lesart er­
kennen. Der Idealtyp des rationalen, die Welt mit den "geistigen" Mit­
teln des Verstandes erkennenden und nach diesen Vorgaben willentlich, 
wissentlich und bewusst handelnden Subjektes ist der scientologische 
Thetan, der völlig unabhängig von jedem empathisch religiösen Seelen­
verständnis konstruiert ist. 

48 Frenschkowski meint sogar, dass allein der Religionsbegriff zu einer defi­
nitorischen Erfassung Scientologys geeignet sei (2000: 266). Vgl. dazu 
den direkten Widerspruch von Thiede (2000: 270ft). 

120 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Kurz gesagt: Spätestens mit der "Spiritualisierung" der Dianetik durch 
den scientologischen "thetan" einerseits und der ex-post-Religiosierung, 
weniger durch Hubbard oder die Scientology-Organisation, sondern eher 
durch Religionswissenschaft und Religionssoziologie,49 ist die Frage, 
"ob" Scientology als Religion zu betrachten sei, von der Frage, was der 
Gegenstand dieser Religion ist, zu trennen. Mit einer religionswissen­
schaftlich fundierten Perspektive kann zumindest der (nicht selten im 
Wortsinne:) "fromme" Wunsch der Scientology-Gegner, dass eine sol­
che Perspektive - weil wissenschaftlich - zwangsläufig zu der Erkennt­
nis führen müsse, dass Scientology keine "echte" Religion sei, nicht er­
füllt werden.50 So sind die zum Vergleich geeigneten nominal-religiösen 
Erscheinungsformen letztlich zu vielfliltig, als dass man nicht die zentra­
len Aspekte der scientologischen "Religionslehre" und der religiösen 
Praxis nicht auch bei anderen Religionen, und zudem bei einer ganzen 
Reihe dezidiert christlicher Spielarten, finden könnte (vgl. schon: 
Oosthuizen 1975). 

2.4 Die traditionelle Dimension 

An allen religionsfixierten Perspektiven auf Scientology ist die man­
gelnde Wahrnehmung des Verhältnisses von religionswissenschaftlich, 
religionssoziologisch und/oder auch theologisch verwertbarer Aspekte 
zu den nicht verwertbaren Aspekten zu kritisieren. Soweit es die neutra­
len Wissenschaften betrifft, entsteht ein zwar positives aber asymmet­
risch konstruiertes Bild, in dem die Mehrzahl der positiven Aspekte des 
scientologischen Wirklichkeitsmodells ausgeblendet sind. Und in den 
apologetischen Perspektiven entsteht überhaupt kein positives Bild, weil 
die Frage, was Scientology ist, durch die Antwort: "keine (echte) Religi­
on" nicht beantwortet wird. 

Insoweit muss eine Kritik in der hier geübten Weise erlaubt sein, 
weil der erkenntnistheoretische Nutzen einer Scientology-Analyse unter 

49 Die Inhalte der verschiedenen Sekundär-Religiosierungen durch religions­
soziologische und religionswissenschaftliche Gutachten sind nur in der 
Weise Bestandteile des scientologischen Wirklichkeitsmodells, als dass 
auf sie zum Zwecke der Legitimation verwiesen wird. Das eigentliche 
Wirklichkeitsmodell bleibt davon gänzlich unberührt. 

50 Zu Recht weist Eiben darauf hin, dass das Religionsverständnis der Wis­
senschaften nicht dem engen Verständnis eines am Bild der christlichen 
Kirchen orientierten populär-gesellschaftlichen Verständnis entsprechen 
kaun (1996: 111). Vgl. damit übereinstimmend die zahlreichen religions­
soziologischen und- wissenschaftlichen Gutachten: Flinn 1983, Wilson 
1995; Black 1996; Bryant 1994; Berglie 1996; Heino 1995; sowie die ge­
sammelten Gutachten in CSI 1998a: 147ff. 

121 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

Anlage religionsfixierter Perspektiven eher gering zu sein scheint. 
Gleichwohl wäre es falsch - und dies hat schon der Blick auf das seien­
talogische Glaubensbekenntnis gezeigt - Scientology als gesellschaftli­
che Erscheinung unabhängig von jenen Grundlagen zu betrachten, die 
intrinsisch in die Kulturwertperspektive der modernen Gesellschaft ein­
gelassen sind. Dies ist in den okzidental geprägten Ländern zweifelsfrei 
das Christentum - im Fall von Scientology besonders der Protestantis­
mus in seiner angelsächsisch-puritanischen Variante. Soweit auch von 
den säkularen Apologeten des Christentums unter dem Begriff der "a­
bendländischen Zivilisation" der intrinsische Zusammenhang zwischen 
moderner und christlicher Weltanschauung behauptetwird51 -eine The­
se für die aus kulturgeographischer Sicht einiges spricht - kann es wohl 
keine unsinnigere Behauptung eines Religionswissenschaftlers geben als 
jene, dass "[K]ein ernsthafter Forscher [ ... ] jemals in Betracht ziehen 
[würde], daß Hubbards Denken vom Christentum beeinflußt sein könn­
te" (Kent 1997a: 16; vgl. auch von Pollern 1992: 382). 

Gerade wenn gezeigt werden kann, dass die scientologische Idee zu 
Unrecht in östlichen Religionstraditionen verortet wird (Kent 1997a: 
passim), dann würde ein etwaiger moderner Charakter bedeuten, dass 
Vergleiche - wenn denn eine klassisch-religiöse Perspektive angelegt 
werden muss - nur im Zusammenhang mit Rudimenten der westlichen 
Religionstraditionen plausibel sein könnten, bzw. dass Hubbards Den­
ken dann (ungeachtet der schwer fassbaren theosophischen Einflüsse) 
christlich beeinflusst ist - und dafür spricht weit mehr als dessen bloße 
Behauptung, Scientology sei "die erste völlig abendländische Bemü­
hung, das Leben zu verstehen" (Hubbard 1956b: 17).52 

Der Theologe Haack vermerkte dagegen schon über die Dianetik, 
dass diese "von Anfang an ein eigener Entwurf [gewesen sei], aufbau­
end auf einem eigenen, in der abendländisch-jüdisch/christlichen Welt 
nicht vorhandenen Menschen-, Welt- und Gottesbild" (1990: 49). Diese 
Aussage ist zumindest missverständlich: Zum einen findet sich in der 
Dianetik- wie auch später in der Scientology- überhaupt kein "Gottes-

51 Derbayerische Innenminister Heckstein weiß das Christentum als "Grund­
lage der Aufklärung" zu würdigen und kommt sogar zu der Erkenntnis, 
dass der "Grundwertekatalog des Grundgesetzes praktisch identisch mit 
den Grundvorstellungen des Christentums [ist]" (Beckstein 1999: 16). 

52 In Abgrenzung zur "lateinischen" Medizin, zur "deutschen" Psychologie 
(=Wundt), zur "österreichischen" Psychoanalyse (=Freud) und zur "russi­
schen" Psychiatrie (=Pavlow) präzisiert Hubbard die scientologische Wis­
senschaft als "[ ... ] THE ONLY ANGLO-SAXON devoloped science of 
mind and spirit, vgl.: "Selling", PAB, No. 61 vom 16.9.1955 in TB 1979, 
Vol II: 265. 

122 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

bild"53 was jeder theologischen Weltanschauung widerspricht. Anderer­
seits ist dies aber charakteristisch für den wissenschaftlichen Anspruch 
der Dianetik als naturwissenschaftlich gestütztem Therapieverfahren, 
das durch die Formulierung eines konkreten Gottesbildes konterkariert 
würde. 

Was das "Menschen- und Weltbild" im allgemeinen Sinne betrifft, so 
ist dies vor allem individualistisch und materialistisch einerseits, bzw. 
naturwissenschaftlich-positivistisch andererseits (vgl. Kap. VI, Teil A). 
Auch dies entspricht nicht unbedingt einem theologischen Weltbild, aber 
die Behauptung, dass das in der Dianetik gezeichnete individualistisch­
positivistische Menschen- und Weltbild in der "abendländisch-jüdisch­
christlichen Welt" unbekannt sei, ist einer Weltsicht geschuldet, deren 
Überwindung das wesentlichste Merkmal der jüngeren abendländischen 
Zivilisation ist. 

Jede Adaption der westlichen Kulturwertperspektive ist angesichts 
der Fülle der im Wortsinn säkularisierten Paradigmen und Anschau­
ungsweisen in gewissem Maße notwendig christlich fundiert, ohne dass 
damit zugleich ausgesagt ist, dass die westlichen Gesellschaften sich 
durch eine besondere Religiosität im christlich-apologetischen Sinne 
auszeichnen würden. Besonders im Bereich traditioneller, sittlich­
moralischer Wertvorstellungen sind die christlichen Wurzeln noch im­
mer von großer Bedeutung (Becker 1992: 150). Hier aber gilt, dass sich 
alle im engeren Sinne moralischen Aspekte der Hubbardschen Schriften 
einer christlichen Sichtweise fügen; und zwar in einer Spezifik, wie sie 
typisch für den schon genannten "WASP-Kontext" ist (vgl. Hubbard 
1981: passim). 

Freilich werden solche Kontexte nicht expliziert, aber de facto domi­
niert der protestantische Wertekanon alle moralischen Aspekte des 
scientologischen Wirklichkeitsmodells.54 Man sieht dies an der äußeren 
Gestalt der "kirchlichen" Scientology-Zeremonien, der für diese Zere-

53 Die "achte Dynamik" (vgl. Kap. VI, 4.) - auch Unendlichkeits- oder Got­
tesdynamik genannt - wird nirgendwo im Hubbardschen Gesamtwerk 
konkretisiert. Mit Blick auf die mutmaßliche Quelle der Hubbardschen 
Philosophiekenntnisse ist zu vermuten, dass sie dem "Unerkennbaren" von 
Herbert Spencer entspricht - zumal sich das "Unerkennbare" bei beiden 
dann in der Evolution als nniversalem Wirkprinzip doch enthüllt (Durant 
1928: 395ff). 

54 Vgl. Dericquebourg (1998: 174). Natürlich klaffen auch im innerprote­
stantischen Glaubensgefiige bedeutsame Risse. Und wenn Hubbard ver­
merkt: "Hilf dir selbst, dann hilft dir Gott" (Hubbard 1976a: 245f, 247), 
dann erweist er sich weniger in der lutherischen Tradition des Protestan­
tismus, als vielmehr in der Tradition der im amerikanischen Protestantis­
mus verherrschenden Form calvinistischer Herkunft. Umfassend dazu: 
Shain (1994) nnd Starker (1989). 

123 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

monien anempfohlenen Kleidung, der Form und dem Ort der "Predig­
ten" (CSC-WW 1973: 30ff, SKD 1974b). Nicht weniger prägnant ist der 
Blick auf die 30 Faktoren, die "[A]m 23. April 1953 von L. Ron Hub­
bard der Menschheit zum Geschenk gemacht" worden sind. Bei näherem 
Hinsehen handelt es sich hier um eine scientologische Variante der bib­
lischen Genesis. Sowohl von der Syntax als auch vom Inhalt her, sind 
die Anleihen unübersehbar55 

- wobei hier freilich die klassisch göttliche 
Omnipotenz auf das "Leben" und die "Betrachtungen" übertragen ist 
und die "Himmel-und-Erde-Terminologie" gegen ein physikalisch de­
terminiertes Universum ausgetauscht wurde (Hubbard 1953a: lff). 

Dem zutreffenden Hinweis, Hubbard habe "abfl:illige" Bemerkungen 
über das Christentum gemacht,56 kann entgegengehalten werden, dass 
Fundstellen mit explizit positiven Bezug zum Christentum ungleich häu­
figer zu finden sind - und zwar schon vor der religiosierenden Überar­
beitung des scientologischen Wirklichkeitsmodells. In "The Creation of 

Human Ability" (Hubbard 1955a) findet sich ein längeres Zitat aus dem 
Lukas-Evangelium als Motto vorangestellt. An anderer Stelle akklamiert 
Hubbard die scientologische Verwirklichung der durch Christus gesetz­
ten Ziele: Trost, Gesundheit und Unsterblichkeit. 57 Er sieht nicht nur Je­
sus sondern auch Thomas von Aquin als einen "Ahnen" der scientologi­
schen Idee.58 Ganz zu schweigen von den unzähligen beiläufigen oder 
unbedachten Erwähnungen "Gottes" von Hubbard, die keineswegs sel­
ten sind und womit, wie zum Beispiel im scientologischen Glaubensbe­
kenntnis, eindeutig immer ein christlicher Gott gemeint ist. So heißt es 
dort nach der Aufzählung der "Menschenrechte": "Und wir glauben, 
dass keine Instanz außer Gott die Macht hat, diese Rechte vorüberge­
hend außer Kraft zu setzen oder aufzuheben[ .. .]" (CSI 1994: 795; Herv. 
G.W.).s9 

Hubbards vermeintliche Ablehnung des Christentums ist eine ubiqui­
tär verbalisierte Ablehnung gegenüber allen in seinen Augen "nicht 
funktionierenden" Philosophien und Ideologien, und das sind alle nicht 

55 Faktor 1: "Am Anfang war eine Ursache [ ... ].;Faktor 8: "Und somit gibt 
es Licht".; Faktor 9: "Und somit gibt es Energie".; Faktor 10: "Und somit 
gibt es Leben." Faktor 22 Und es gibt Universen."; Faktor 25: "So entsteht 
Tod.". 

56 PAB 1954, No. 31, July 31, zit. nach Kent (1997a: 16). Vgl. auch Kent 
1999a: 105f, 108. 

57 Ability, Major 1, 1955, TB 1979, Vol. II: 152. 
58 "To A Roman Catholic", HCO B v. 19. August 1959 in TB 1979, Vol. III: 

514. 
59 V gl. auch Hubbards Ansicht über die unbezweifelbare Realität eines "sur­

preme being"- welches sich kaum in Deckung zu buddhistischen Vorstel­
lungen bringen lässt (1951 b: I, 97). 

124 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

naturwissenschaftlich fundierten Religions- oder Gesellschaftsentwürfe. 
Somit ist der Hubbardsche Vorwurf an das Christentum ein universaler 
Vorwurf an alle Religionen sowie an alle historischen Zivilisationsfor­
men, weil nämlich deren Philosophien in praktischer Hinsicht versagt 
hätten60

: "Christianity and a million other -anities have struggled with 
this problern [das Problem der "Seele" oder des "Geistes"; G.W.], and 
the result is a pot-pourri of answers, none of which can reconcile the 
problem".61 Die nur selten konkretisierten Probleme der Weltreligionen 
und der historischen Zivilisationen mit der Seele oder dem Geist seien 
erst durch Scientology gelöst worden, weil ihr Zugang zur Seele wissen­
schaftlich begründet sei. Und in eben jenem positiv wissens- und nicht 
glaubensbasierten Zugang habe Scientology die religiösen Ziele seiner 
Vorgänger erreicht. 62 

Für die genannten Aspekte gilt freilich: Jede explizite Nennung des 
Christentums, eines christlichen Apologeten oder eines christlichen Pa­
radigmas entbehrt, wie auch im Falle der anderen religiösen Traditionen, 
einer näheren inhaltlichen Begründung, in welchem praktischen Bezug 
diese zum scientologischen Wirklichkeitsmodell stehen.63 Alles in allem 
gibt es also aus soziologischer Sicht berechtigte Gründe, die Verständ­
niskategorien für den hier zu verhandelnden Gegenstand nicht ohne Not 
durch die Applikation religionsfixierter Rahmenbedingungen von Be­
ginn an einzuschränken.64 So ist- wie gesagt- der Anteil religionswis­
senschaftlich verwertbarer Aspekte der scientologischen Idee gegenüber 
der Menge methodisch irrelevanter Aspekte vergleichsweise gering. 
Zumal noch einmal betont sei, dass die hier aus systematischen Gründen 

60 Ability, Minor 5, 1955, TB 1979, Vol. II: 212f. Zum Versagen des Budd­
hismus CSI 1993b: 17; zum Versagen des Taoismus ebd.: 26. Und dieses 
Versagen des praktischen "Verstehens" ist nach Hubbards Ansicht auch 
der Grund fiir den Untergang der ägyptischen, der griechischen und der 
römischen Hochkulturen (vgl. ebd. 14, 33, 41). Vgl. dazu auch Dericque­
bourg (1998: 173). 

61 Vgl.: "The Limitations of Homo Novis", JoS Issue 17-G (Juni 1953) in 
TB 1979, Vol 1: 404. 

62 Ability, Major 1, 1955, TB 1979, Vol. II: 152). Es ist letztlich das E­
Meter, dessen Anzeige die positive Qualität des Geistes beweist und des­
halb über jeden subjektiven Einspruch erhaben ist (vgl. Hubbard 1961: 8, 
30). 

63 Mit der Ende der 1960er Jahre erschienenen, 44-seitigen Broschüre mit 
dem Titel "Scientology and the Bible" [die Quelle lag fiir diese Arbeit 
nicht vor, vgl. aber auch Briggs u.a. 1967] wurde allerdings ein entspre­
chender Versuch unternommen, der nach Ansicht eines Theologen aller­
dings als gescheitert betrachtet wird (vgl. Hopkins 1969). 

64 Freilich ist ein von Begiun an proklamierter kategorischer Ausschluss der 
Religionsqualität der Scientology-Organisation (wie etwa Enquete 1998: 
355) nicht weniger problematisch. 

125 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

zusammengeführten Aspekte im Gesamtwerk völlig verstreut sind und 
teilweise wortwörtlich "mit der Lupe" gesucht werden müssen. 

Überdies ist das scheinbar in allen Weltreligionen zusammengesuch­
te Set von Eigenschaften im scientologischen Wirklichkeitsmodell zu 
einer ausgesprochen zeitgenössischen Weltanschauung ausformuliert -
wie schon die religionssoziologische Kategorisierung als world­
affirming-movement nahe legt. Insofern würde besonders die Religions­
soziologie von einer Dereligiosierung ihres begrifflichen Instrumentari­
ums profitieren. Denn sie behauptet einerseits, dass Scientology ein aus­
gesprochen zeitgenössisches oder modernes Phänomen sei, während sie 
auf der anderen Seite belegt, dass das scientologische Wirklichkeitsmo­
dell mit wesentlichen Anschauungsweisen fast aller traditionellen Reli­
gionen korrespondiert. Dann aber ließe sich auch der okzidentale Ratio­
nalismus als multireligiöses Projekt begreifen; eine Theorie, die allen­
falls "politisch korrekt" wäre, aber wohl kaum wissenschaftliche Unter­
stützung finden würde. 

3. Scientology als moderne Religion 

Obwohl in religionssoziologischer Perspektive die Frage nach der 
"Echtheit" der religiösen Aspekte des scientologischen Wirklichkeits­
modells keine Rolle spielt, so ist im Rückblick zu formulieren, dass die 
dargelegten Aspekte in quantitativer und qualitativer Hinsicht nicht ge­
eignet sind, das Wesen des Gegenstandes verstehend zu erfassen. Dies 
gilt umso mehr, wenn man ein handlungstheoretisches Forschungsinte­
resse zu Grunde legt. Denn dies ist, wie einleitend angemerkt, die Frage 
nach jenen subjektiven Wissensbeständen oder Wirklichkeitskonstrukti­
onen, auf die hin das tatsächliche soziale Handeln stattfindet, bzw. es ist 
auch die Frage nach der "Eigenart der Umstände", durch die einem be­
stimmten Gegenstand eine bestimmte Kulturbedeutung zuwächst (vgl. 
Weber 1964: 212). 

Offensichtlich ist, dass der Großteil des tatsächlichen gesellschaftli­
chen Handeins in Bezug auf die Scientology-Konstruktion des öffentli­
chen Diskurses stattfindet, in dem Scientology nicht als Religion be­
trachtet wird- und zwar unabhängig von scientologischen Selbstdarstel­
lungen oder religionssoziologischen Gutachten. Hier gewinnt der Ge­
genstand seine Kulturbedeutung, zusammengefasst, wegen seiner tat­
sächlichen oder mutmaßlichen "konfrontativen Stellung" zum "gesell­
schaftlichen Umfeld" (Bartels 1997: 8). 

In deutlich geringerem Maße findet soziales Handeln in Bezug auf 
die authentische Scientology-Konstruktion statt, von der mindestens be-

126 


