
IV. Der religionssoziologische Diskurs: 

Scientology als Religion 

"I must face the fact that we have reached 

that merger point where science and religion meet 

and we must now cease to pretend 

to deal with material goals alone" 

( L. RON HUBBARD) 

Es ist offensichtlich, dass Scientology gegenwärtig 1 vornehmlich in den 
Begrifflichkeiten von Religion, Sekte, Kult o.ä. in das Blickfeld der Ge­
sellschaft tritt und damit sowohl zum Gegenstand religionssoziologi­
scher Forschungs- als auch gesellschaftlicher Bewertungsinteressen 
wird. Dies ist angemessen, da Scientology sich selbst als "Religion", 
,,religiöse Philosophie" oder "Kirche" deklariert, bzw. sich durch diese 
Terminologie gesellschaftlich zu legitimieren sucht. Es scheint also, dass 
die im Umfeld der Begriffe von Religion, Kirche, Sekte, Kult (usw.) 
stattfindenden Diskurse in Bezug auf Scientology hier einen gemeinsa­
men Nenner haben. Dies gilt ungeachtet aller Ergebnisdifferenzen in 
Bezug auf die Bewertung, denn auch in der Verwendung der nicht­
akademischen Sekten- und Kultterminologie des öffentlichen Diskurses 
(vgl. dazu allgemein Gasper 1996b ), mit der letztlich die "Echtheit" der 
Religionsqualität von Scientology bestritten werden soll, bestätigt sich 
dieser diskursive Rahmen als instrumentell angemessen - freilich ohne 

Dies war nicht immer so, denn weit über die dianetische Anfangszeit hinaus 
wurde Scientology mit Blick auf das Produkt wahrgenommen nnd im Rah­
men medizinischer bzw. psychologisch-psychiatrischer Sichtweisen disku­
tiert (vgl. Kent 1999a: 98f). 

95 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

bei abschlägigem Bescheid einen positiven Erkenntnisgewinn erbringen 
zu können. 

Insoweit ist es vor jeder Bewertungsfrage geboten, den scheinbar 
gemeinsamen Nenner als eben solchen zur Kenntnis zu nehmen. Dabei 
ist es im Folgenden nicht wichtig, ein wie auch immer geartetes Urteil in 
Bezug auf die "Echtheit" der religiösen Eigenschaften des Gegenstandes 
zu fallen sondern es soll primär darum gehen, ob oder inwieweit man 
über diesen scheinbaren Kristallisationspunkt der Diskurse überhaupt 
die Substanz des Gegenstandes erfassen kann. 

1. Allgemeiner Teil: Interessen und 
Perspektiven 

Im Rahmen der angelsächsischen Religionssoziologie wird Scientology 
seit jeher unter die New Religious Movements (NRM) subsumiert und 
seit Beginn der 1970er Jahre sozialwissenschaftlich, d.h. in erster Linie 
religionssoziologisch und religionswissenschaftlich thematisiert (vgl. 
Wilson 1970: 163ff, Whitehead 1974). 1976 erschien die erste2 religi­
onssoziologische Monographie über Scientology (Wallis 1976a), die 
mittlerweile von einer Reihe vorwiegend religionssoziologischer Auf­
sätze ergänzt wird. 

Da die Religionssoziologie eine soziologische Disziplin ist, deren 
Gegenstand die Religionen oder Religionsformen sind, ist allein in der 
dauerhaften Behandlung eines kulturellen Phänomens wie Scientology 
ein guter Grund dafür gegeben, anzunehmen, dass es sich dabei um eine 
Religion, bzw. eine Religionsform handeln muss. Damit liegt auch nahe 
zu unterstellen, dass das adäquate Bezugssystem zur Positivierung der 
Eigenschaften Scientologys ein über die allgemeinen Eigenschaften von 
Religionen oder Religionsformen erzeugtes Bezugssystem ist. 

1.1 Das wissenschaftliche Objektivitätsinteresse 

Wie jede Wissenschaft, so verfolgt auch die Religionssoziologie ein von 
bestimmten Paradigmen geleitetes subjektives Interesse - namentlich 
das der Wahrheitssuche (Myrdal 1971: 7; Katasonov 1992: 180). Diese 
unterscheidet sich von anderen Methoden der Wahrheitssuche wesent­
lich dadurch, dass sie ihre Paradigmen, Interessen und Methoden offen-

2 Schon ein Jahr vor der Studie von Wallis war das Scientology-Auditing 
Thema einer - nicht in größerem Rahmen veröffentlichten - anthropologi­
schen Dissertation (Whitehead 1975), der 1987 eine weitere Monografie 
von der gleichen Autorin folgte. 

96 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

legt und die prinzipiell falsifizierbare Wahrheit nur so lange Bestand hat, 
bis sie tatsächlich falsifiziert wird. 

Die Kategorie des Irrrationalen 

Allerdings unterliegt die religionssoziologische Wahrheitssuche einer 
bedeutsamen wissenschaftsmethodologischen Einschränkung. Dabei 
handelt es sich um die notwendige Zurückweisung der Position eines 
streng positivistischen Skeptizismus. Denn seit Simmel und Weber gilt 
für die Religionssoziologie, dass, auch wenn "[ e ]ine von jeder Konstruk­
tion unabhängige ,objektive' Wirklichkeit [ ... ] dem menschlichen Er­
kennen unzugänglich [ist]", dem "Menschen" gleichwohl "zugemutet" 
werden muss, "ihre Existenz gelten zu lassen" (Simmel 1989: 18, vgl. 
auch Berger 1972: 159). Der Agnostizismusvorbehalt ist vor dem kultu­
rellen Hintergrund des angelsächsischen Religionspluralismus, aus des­
sen Kontext fast alle wissenschaftlichen Scientology-Analysen ent­
stammen, um so gültiger. Das liberale "Religion-ist-alles-was-Religion­
sein-will", so wie es im First Amendment der amerikanischen Verfas­
sung faktisch niedergelegt ist, ist von axiomatischer Bedeutung in der 
angelsächsischen Religionssoziologie. Da der überpositive Kerngehalt 
von Religionen wissenschaftlich tabuisiert ist, lässt sich die Religionsso­
ziologie als Wissenschaft zur Erfassung der äußerlich-rationalen Merk­
male von sozialen oder kulturellen Irrrationalismen interpretieren - und 
insoweit kann es in diesem Forschungskontext auch keine "falsche" Re­
ligion geben. 

Indes scheint es nicht unzulässig, das Webersehe Argument auch von 
der anderen Seite her auszulegen, und anzumerken, dass der religionsso­
ziologische Agnostizismusvorbehalt nur mit Blick auf eine überpositive 
Wirklichkeitskonstruktion oder zeitgenössischer gesagt: eine irrrationale 
oder "nicht-weltliche" Substanz religiöser Phänomene, sinnvoll ist. Eine 
vollständig "säkularisierte Religion" wäre zumindest ein "Oxymoron" 
(Beit-Hallahmi 2003: 3). Zu Recht formulierte der Religionssoziologe 
Bryan Wilson über das Wesen der Religion in einem sehr allgemeinen 
Sinn, dass sie "diejenige gesellschaftliche Einrichtung" sei, "in der Irrra­
tionales und Ansprüche des Überrationalen gang und gäbe sind" (1970: 
20). Vieles spricht dafür, dass sich Religionen tatsächlich nur durch ei­
nen substanziellen Anteil "irrrationaler" Annahmen als solche ausweisen 
können - Annahmen, die in irgendeiner Weise "unüberbietbar" sind 
(Knauer 1999: 7), also gerade nicht im positivistischen Sinne bewiesen 
werden können. Wenn der Religionssoziologe Kehrer befindet, dass Re­
ligion "Unsinn" sein "darf" (1997: 11 ), dann ist die Formulierung zu 
schwach, denn in gewisser Weise muss Religion ein Mindestmaß an 

97 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

grundlegendem "Unsinn", meint überpositiver, metaphysischer oder irr­
rationaler Annahmen enthalten (vgl. auch Stark 1981: 159 und Wuchterl 
1989: 275). Jede positivere Bestimmung der Substanz religiöser Phäno­
mene lässt den Sinn einer Unterscheidung zwischen religiösen und säku­
laren Ideologien, und damit zwischen Religion und Ideologie überhaupt, 
verschwinden.3 Damit erweist sich die Kategorie des Irrrationalen nicht 
nur als von allgemeiner Bedeutung in Bezug auf religionssoziologische 
Bestimmung von Religionen sondern auch als von spezieller Relevanz 
für die Scientology-Organisation, der durch diese Kategorisierung eine 
irrrationale Substanz als definitorisches Merkmal zugeschrieben wird. 

Auch für den öffentlichen Diskurs, der in Bezug auf Scientology je­
den positiven Hinweis auf Religion vermeidet, und sich stattdessen einer 
nicht-akademischen Sekten- und Kultterminologie zur Stigmatisierung 
Scientologys bedient, ist die Kategorie des Irrrationalen von definitori­
scher Bedeutung - womit nach dem hier genannten Verständnis unin­
tendiert zur weiteren Religiosierung des Phänomens beigetragen wird. 
Schon der Theologe Haack erklärte, dass "Magie an der Wiege der Hub­
bardschen Ideen und Methoden" stehe und folglich dem ganzen System 
"magische Irrrationalität" zu Grunde liege (1991: 12, 14). Auch der 
durchgängig säkular argumentierende Scientology-Kritiker Evans sub­
sumiert Scientology unter die "Kulte des Irrrationalen" (1979), wie es 
überhaupt im öffentlichen Diskurs nicht an Behauptungen und Belegen 
für die irrrationalistische Substanz des scientologischen Wirklichkeits­
modells mangelt. Zumindest also was den akademischen und den öffent­
lichen Diskurs betrifft, so scheint der kleinste gemeinsame Nenner in 

3 Aus gesellschaftstheoretischer Sicht wäre die Aufhebung einer solchen 
Trennung, bzw. die forschungsmethodologische Gleichbehandlung von I­
deologien im Rahmen einer nicht normativen Betrachtungsweise (etwa der 
Wissenssoziologie) wünschenswert- wofiir es auch Argumente aus religi­
onsphilosophischer Sicht gibt (Wuchterll989: 139ff, 141). In jüngster Zeit 
reift ohnehin - und dies mit vollem Recht - die Erkenntnis, dass es in mo­
dernen und säkularen Gesellschaften eine ganze Reihe sozial organisierter 
Irrrationalismen gibt, die sich nicht als religiös deklarieren, aber problemlos 
mit dem religionssoziologischen Instrumentarium erfasst werden köunen. 
Vgl. zum Beispiel die Aufsätze von Gärtner (1998), Knoblauch (1998), 
(Mutschler 1992c) oder auch die übergreifenden religionswissenschaftlich 
orientierten Studien von Wagner (1985) und Kuenzlen (1994). Insoweit ist 
die disziplinäre Selbstbeschränkung der Religionssoziologie auf nominelle 
Religionen unbegründet. Im Zusammenhang dieser Arbeit wird die Tren­
nung zwischen religiöser und säkularer Ideologie als soziale Tatsache hin­
genommen, da diese in Deutschland gesellschaftlich institutionalisiert ist 
und im Grundgesetz ein diametraler Gegensatz zwischen verfassungskon­
former (Religion) und verfassungsfeindlicher Ideologie festgeschrieben ist. 

98 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Bezug auf Scientology die Annahme einer irrrationalistischen Substanz 
zu sein. 

Das Forschungsdesign der "New Religious Movements" 

Zunächst ist es wesentlich, zu bemerken, dass der religionssoziologische 
Forschungszusammenhang, in dem die NRM und damit auch Scientolo­
gy betrachtet werden, ein gegenüber der klassischen Religionssoziologie 
qualitativ neues Forschungsdesign begründet hat. In diesem sind die 
Sichtweisen, Instrumente und Begriffe fast ausschließlich durch die 
Spezifik der neuen Gegenstände geprägt worden. Und da sich die NRM 
in der Summe als ausgesprochen heterogenes Phänomen erweisen, sind 
auch die Sichtweisen, Instrumente und Begriffe der jüngeren Religions­
soziologie weit davon entfernt, eine kohärente Soziologie der neuen re­
ligiösen Bewegungen begründen zu können.4 

Die Problematik der Begründung einer allgemeinen religionssoziolo­
gischen Theorie über die NRM oder auch nur der Versuch, wenigstens 
eine eindeutige und einheitliche Terminologie zu gewinnen, die sinnvoll 
auf alle Phänomene angewendet werden könnte, ist weitgehend miss­
lungen. Mitursächlich für dieses Scheitern waren und sind Phänomene 
wie Scientology, an denen die Anwendung einer ganzen Reihe ansons­
ten plausibler Begriffe und Theoreme immer wieder fehlschlägt. In die­
ser Weise haben die neureligiösen Phänomene also einerseits zur grund­
sätzlichen Infragestellung der klassischen religionssoziologischen Per­
spektiven und ihres Begriffsinventars geführt, und auf der anderen Seite 
verhindert ihre summierte Heterogenität die Gewinnung eines einheitli­
chen neuen Instrumentariums. Und dies meint keineswegs Detailfragen, 
denn nicht nur in Bezug auf Scientology bleibt letztlich unklar, was man 
mit der Anwendung von schon wissenschaftsintern teilweise heftig um­
strittenen Begrifflichkeiten über das "Wesen" eines Gegenstandes erfah­
ren kann. 

Ein gutes Beispiel dafür ist der Versuch der Entwicklung eines neut­
ralen Kult-Begriffes, der im weitesten Sinne Phänomene "outside ofthe 
mainstream of Western religion" erfassen sollte (Melton 1992: 3). Mit 
den Bemühungen aber, die allgemeineren soziologischen Merkmale von 
"Kulten" empirisch zu bestimmen, wurde die kulturwertperspektivisch 
gewonnene Differenz zu den (christlichen) "Sekten" wieder soziologisch 
eingeebnet. Abseits der fachinternen Bemühungen, sich auf einen sozio­
logisch neutralen Kultbegriff zu verständigen, hatte sich dieser im öf-

4 Vgl. dazu grundlegend: Wilson 1981, Barker 1982, Wallis 1984, Bromley 
u.a 1987, Clarke 1987, Rochford u.a 1989, Saliba 1995, Towler 1995, Daw­
son 1996 und Hainbridge 1997. 

99 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

fentlichen Diskurs längst verselbständigt und wurde dort in einem sehr 
konsensuellen Verständnis zur Stigmatisierung von missliebigen neure­
ligiösen Phänomenen verwendet. Diese populär-negative Bedeutung des 
Begriffes ist von derart überragender gesellschaftlicher (und damit auch 
handlungstheoretischer) Relevanz, dass Richardson mittlerweile einen 
endgültigen, also auch akademischen Verzicht auf diesen Begriff nahe 
legt (1996a: 37). Und hierbei handelt es sich, wie gesagt, nur um ein 
Beispiel. 

Es scheint bis heute so, als befanden sich die mit den NRM befassten 
Teile der Religionssoziologie weiterhin auf der Suche nach jenen veran­
gemeinerbaren Bedingungen und Merkmalen neureligiöser Bewegun­
gen, um sich daran disziplinär neu begründen zu können. Diese Proble­
matik ist zumindest mitursächlich dafür, dass auch Scientology zumeist 
unter sehr lokalen Fragestellungen untersucht worden ist - wodurch sich 
sowohl einige unübersehbare Reduktionismen als auch einige unzulässi­
ge Verallgemeinerungen im Hinblick auf die Spezifik Scientologys ma­
nifestiert haben (vgl. Hainbridge 1987; Bednarowski 1989; Wilson 
1995). Insgesamt lässt sich die zentrale und bis heute gültige Problema­
tik des Forschungsstandes über Scientology als allgemeines Problem der 
Partikularität unterschiedlicher ( religionssoziologischer) F orschungsper­
spektiven und -interessen zusammenfassen, die zu einer nur partiellen 
Wahrnehmung des Phänomens führen. Eileen Barkerfasst zusammen: 
,,Any particular selection should be jugded as more or less useful for in­
vestigating a particular problem. Different pattems, different regulari­
ties, different conclusions will emerge according to the particular char­
acteristics selected" (1982a: 8). 

Abgesehen von diesen formalen Schwierigkeiten, mit denen man 
beim Versuch einer religionssoziologisch korrekten Beschreibung Scien­
tologys konfrontiert ist, liegt das Hauptproblem in der methodologischen 
Inkonsequenz der jüngeren Religionssoziologie. So hat sie einerseits fast 
alle ihre Begrifflichkeiten von einer kulturwertperspektivischen Religi­
onsbedeutung abgetrennt - sich also scheinbar konsequent soziologisiert 
- andererseits weigert sich, ihre disziplinäre Eigenart als Religionssozio­
logie aufzugeben. Also werden, im besseren Falle, die Klassifizierungs­
systeme verändert ("differenziert")5 oder aber, im schlechteren Falle, die 

5 Z.B. Wilson (1998b: 142ff). Es ist bezeichnend, dass jener Religionssozio­
loge, der sich als erster systematisch mit Scientology befasst hat, auch der 
"Erfinder" der "neuen" Kategorie der "world-affirming-movements" ist 
(Wallis 1976a: 3f). Faktisch handelt sich dabei allerdings nur um die Re­
formulierung der Kategorien der Webersehen Religionssoziologie und de­
ren Aufbereitung für die Spezifik der neuen religiösen Bewegungen (vgl. 
Spinner 1994: 120). 

100 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

entsprechende Phänomene im religionssoziologischen Sinne interpretiert 
("religiosiert"). 6 

1.2 Religion als Betrachtungskategorie? 

Die Soziologisierung der Religionssoziologie - die faktisch eine Bewe­
gung in Richtung des wissenssoziologischen Ansatzes von Thomas 
Luckmann (1963) bzw. von Berger/Luckmann (1972) ist- hat besonders 
in den 1980er Jahren zu einer Reihe von Sammelbänden mit gesell­
schaftstheoretischer Schwerpunktsetzung geführt, in denen die Anlage 
zu einer prinzipiellen Neuorientierung der Religionssoziologie gegeben 
ist.7 Ausgehend von der Einsicht, dass das traditionelle Instrumentarium 
der klassischen Religionssoziologie zur Analyse der NRM von be­
schränktem begrifflichen und damit auch geringem erkenntnistheoreti­
schen Nutzen war, richtete man das Augenmerk vermehrt auf die gesell­
schaftlichen Bedingungen von Religion. Die Formulierung plausibler 
Theorien über den Ursprung und den (relativen) gesellschaftlichen Er­
folg der neuen religiösen Gruppierungen erforderte offensichtlich weni­
ger religionswissenschaftliches Vergleichswissen über die zahlreichen 
historischen und sozialen Erscheinungsformen von Religion( en), Sekten 
oder Kulten sondern vor allem allgemeinere soziologische Kenntnisse 
über den gegenüber der Blütezeit der traditionellen Religionssoziologie 
am Beginn des 20ten Jahrhunderts stark veränderten neuen, i.e. moder­
nen soziokulturellen Hintergrund (vgl. Barker 1982b, Bainbridge/Stark 
1983; Wallis 1982, Stark 1987). 

Als programmatisch richtungsweisend für einen Großteil der neueren 
Studien über die NRM kann Eileen Barkers Sammelband "New Religi­
ous Movements: A Perspective for Understarrding Society" (1982) be­
trachtet werden, dessen Thema die engen Sozialstrukturellen Verzah­
nungen der NRM's mit dem spezifisch modernen gesellschaftlichen 
Kontext sind. Mit der Idee, die moderne Gesellschaft als qualitativ neue 
und damit substanziell andere soziokulturelle Bedingung für die Entste­
hung und den Fortbestand religiöser Gruppierungen wahrzunehmen, 
entwickelten sich mehrere unterschiedliche, sich teilweise auch wider­
sprechende Interpretationsansätze.8 Unvermeidlich, wenn auch soziolo-

6 Vgl. die wissenschaftlichen Gutachten über die "religiöse Natur" der Scien­
tology-Organisation CSI 1998a (Anhang 2-8, S. lllff; besonders die Gut­
achten von Fliun, 147ff, Bryant 177ffund Galan, 213ff). 

7 Vgl. vor allem: Barker 1982; Hadden/Long 1983; Bromley/Hammond 1987 
und Bark er u.a.l993. 

8 Eine guten Überblick über die unterschiedlichen Interpretationsansätze in 
Bezug auf die neuen religiösen Bewegungen bietet Saliba 1995 (105ff). 

101 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

gisch von untergeordneter Bedeutung, ist eine devianzparadigmatische 
Richtung, die sich aus einer vornehmlich (sozial-)psychologischen Rati­
onalisierung der populären Meinungsbilder über "Sekten" ergeben hatte. 
Die soziologische Irrelevanz der devianzparadigmatischen Ansätze er­
gibt sich dadurch, dass sowohl die subjektiven Interessen eines poten­
ziellen Klientel als auch die ideologische Spezifik der neureligiösen 
Vergemeinschaftungen als bedeutungslos zur Erklärung oder Beschrei­
bung des jeweiligen Phänomens betrachtet werden (Saliba 1995: 125f). 
Allerdings ist mit der Annahme einer prinzipiellen "Verdammung der 
etablierten Gesellschaftsstrukturen" (Melton 1992: 353) als konstituti­
vem Merkmal aller NRM in diesem Ansatz implizit unterstellt, dass die­
se sehr wohl einen Bezug zum gesellschaftlichen Rahmen haben - wenn 
auch einen rein "negativen" oder "destruktiven" Bezug.9 Daraus folgte, 
dass mit der individuellen Konversion zu einem neureligiösen Phäno­
men zugleich ein Ausstieg aus jedem sozialen Rationalitätsgefüge (Ge­
sellschaft, Familie, Kirche usw.) indiziert wurde. 

Auch das makrosoziale Rationalitätsgefüge der modernen Gesell­
schaft spielt dabei für die ideelle und praktische Kohärenz der jeweils 
devianten Gruppe keine wirkliche Rolle. Denn zu deren konstitutiven 
Merkmalen wurde (und wird) regelmäßig die Anwendung manipulativer 
Techniken gezählt, die in der Anwendung auf ein beliebiges Individuen 
in beliebiger sozialer Lage dazu führen"[ ... ] to get him to believe or do 
anything that those in a position of power want him to believe or do" 
(Barker 1982a: 6). Damit ist nicht nur die Irrelevanz gesellschaftlicher 
Kontexte behauptet sondern gleichsam ist auch eine "Opferperspektive" 
nicht autonomer, i.e. handlungs- und entscheidungsunfahiger Subjekte 
geriert. Gleichwohl wird in diesen Ansätzen eine faktische Trennung 
zwischen Gesellschaft und Religion vollzogen. Dabei enthält der dieser 
Sichtweise zugrunde liegende Gesellschaftsbegriff die implizite Katego­
rie der ,,richtigen", "alten" oder "guten" Religion, von der eine "fal­
sche", "neue" oder "böse" Religion unterschieden wird. Zum ersten Mal 
wird also die gesellschaftliche Kulturwertperspektive - zumeist in einer 
psychologischen Vorstellung von "Normalität"- in den Stand einer qua­
si-wissenschaftlichen Unterscheidungskategorie erhoben. 10 

9 In Deutschland hat sich im Anschluss an diese Denk-Traditionen mittler­
weile als jüngster Begriff in Bezug auf Scientology der des "destrnktiven 
Kultes" oder des "Destruktiv-Kult" durchgesetzt (vgl. Christiansen 1996, 
Langell995). 

10 Natürlich war die Bestimmung von guten oder schlechten, falschen oder 
echten Religionen seit jeher eine Frage der Kulturwertperspektive. Aller­
dings waren es in früheren Zeiten keine "objektiven" wissenschaftlichen 
Perspektiven, sondern willkürliche Herrschaftsperspektiven (vgl. Enquete 
1998: 28). 

102 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

Die zweite Interpretationslinie gibt eine (scheinbar) gesellschaftskriti­
sche Erklärung. Hier wird das Verhältnis zwischen moderner Gesell­
schaft und den neureligiösen Phänomenen als komplementär bestimmt, 
indem letztere als Reaktion auf die durch Modernisierung und Rationali­
sierung entstandenen sozialen, kulturellen und emotionalen Versor­
gungslücken dargestellt werden11 und ihnen teilweise sogar eine kom­
pensatorische Rolle zugeschrieben wird. Diese Position, die in Deutsch­
land eine Art intellektueller Konsens des theologischen mainstreams 

und der konservativen Politik darstellt - obwohl dort eher "gefühlsmä­
ßig" als empirisch oder soziologisch begründet - führt zur Perspektive 
der Wahrnehmung der NRM als sozialer Alternative oder auch als "an­
timodernistischer Protestbewegung" (Hunter 1981 ). Im Vergleich zum 
devianzparadigmatischen Ansatz verbleibt hier zumindest die potenziel­
le Klientel im handlungsfahigen Subjektstatus und ihr Interesse an den 
NRM's kann durchaus rational, im Sinne einer zwar subjektiven aber 
bewussten Ablehnung der gegebenen Verhältnisse begründet werden. 12 

In diesem Ansatz ist die gesellschaftliche Kulturwertperspektive aber 
schon maßgeblich von der Spezifik einer "modernen" Kulturwertper­
spektive geprägt, denn abgelehnt werden die spezifisch modernen Kul­
turmerkmale des Individualismus, des Materialismus und der wissen­
schaftlich-technischen Zivilisation. 

Letztlich geht aber auch dieser Ansatz noch immer von einer analo­
gen Funktionalität "alter" und "neuer" Religionen aus. Da zudem die 
Funktionen der traditionellen Religionen als Widerspiegelung universa­
ler und substanzieller Formen sozialer und religiöser Vergemeinschaf­
tung interpretiert werden, ergibt sich ein latentes Konkurrenzverhältnis 
zwischen alten und neuen Religionen. 13 Beide bieten den potenziell Inte-

11 In vielen neueren soziologischen Theorien über moderne Gesellschaften 
wird mittlerweile der Aspekt der "Überforderung" der Individuen durch 
die Komplexität der modernen Lebenswelt hervorgehoben (vgl.: Ber­
ger/Luckmann 1995 sowie Schulze 1993: 243ff). 

12 Diese Ansicht entspricht in etwa dem, was man als aktuellen Forschnngs­
stand in Deutschland betrachten könnte und dort mit dem Begriff der 
"Passungsqualität" gemeint ist (vgl. Enquete 1998: 106ff). Da alle allge­
meinen Erkenntnisse der Studie in Bezug auf Scientology allerdings nnter 
Vorbehalt gestellt sind, verbleibt Scientology außerhalb dieses Erkenntnis­
rahmens (vgl. ebd.: 37lf). Zudem entdifferenziert der Titel der Studie, 
"Neue religiöse und ideologische Gemeinschaften und Psychogmppen 
[ .. .]" die ohnehin schon schwer identifizierbaren Einzelgegenstände der 
NRM noch einmal, nnd er impliziert in den Begriffen der "ideologischen 
Gemeinschaften" erneut einen nnangemessen devianzparadigmatischen 
Einschlag. 

13 Ein solches Konkurrenzverhältnis zwischen traditionellen und neuen Reli­
gionen, die sich in einem durch Pluralisierung nnd Säkularisierung neu ge-

103 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

ressierten scheinbar: Gemeinschaft, spirituelle Zuflucht und transzen­
denten Sinn vor dem Hintergrund einer diese sozialen Notwendigkeiten 
nicht mehr befriedigenden modernen, i.e. säkularen Gesellschaft (vgl. 
Campell 1982: 232f, 235); also vor einem Hintergrund, der die neuen 
Religionen dahingehend bevorteilt, als dass sie weit weniger mit der 
Problematik einer eigenen Geschichtlichkeit belastet sind. Das zentrale 
Argument dieser Ansätze bleibt aber stets die Bestimmung von klassisch 
vergemeinschaftender Religion als "basic human need' (Bromley/ 
Bracey 1998: 141) einerseits und die Gleichsetzung der elementaren so­
zialen Funktionen alter und neuer Religionen. 

Dieser auf die Durkheimsche Religionssoziologie zurückzuführende 
Ansatz (vgl. Durkheim 1981) entzieht sich der Frage, ob die "alten" e­
lementaren Funktionen tatsächlich universale, sozial-anthropologische 
Notwendigkeiten sind; ob also die kollektivierenden, spiritualisierenden 
und transzendierenden Funktionen auch von den Subjekten moderner 
Gesellschaften als "basic human needs" empfunden werden (Campell 
1982: 232). Single-Kultur, das Streben nach individueller Autonomie 
und materiellem Erfolg, das bewusste Zurückweisen von gemeinschafts­
stiftenden Traditionen und Institutionen (Heimat, Volk, Familie, Religi­
on) sowie das bewusste Bejahen von Subjektivität, Einzigartigkeit, 
Diesseitigkeit (usw.) eröffnen den Blick auf ein ganz anders strukturier­
tes Segment der sozialen Wirklichkeit moderner Gesellschaften und da­
mit auf ganz andere Notwendigkeiten einer erfolgreichen Vergesell­
schaftung. Individualität, Subjektivität und Autonomie statt oder sogar 
trotz sozialer Gemeinschaft, aktive Lebensbewältigungstechniken statt 
spiritueller Fluchthilfe und innerweltlich-materieller Erfolg an Stelle ei­
nes transzendierenden Sinnes oder eines jenseitigen Erlösungsverspre­
chens, scheinen dem modernen Vergesellschaftungsprozess weit mehr 
zu entsprechen (vgl. ebd.: 233ft). 

Mit Durkheim wäre also unter dezidiert modernen Bedingungen zu 
fragen, ob die "elementaren Formen des neuen religiösen Lebens" (Wal­
lis 1984) noch immer die universal-anthropologischen Annahmen spie­
geln müssen oder ob diese nicht eher als religionssoziologische Para­
digmen überdauern, die dazu führen, dass verschiedene neu-religiöse 
Gruppierungen vergleichsweise unempirisch erfasst werden. Die neue­
ren religionssoziologischen Gutachten über Scientology sind ein gutes 
Beispiel für solche Verzerrungen. Die dortigen Beschreibungen von 
Scientology als Religion, die notwendig entlang der religionssoziologi-

schaffeneu religiösen Markt zu behaupten haben, lässt sich im Allgemein 
nicht bestätigen (Fichter 1983a:xv). Im Hinblick auf das Verhältnis von 
traditioneller religiöser Orientierung und scientologischer Orientierung 
scheint es sogar negativ korreliert (Bainbridge 1997: 416f). 

104 



DER RELIGIONSSOZIOLOGISCHE DISKURS 

sehen Paradigmen erfolgen, verfehlen die empirische Substanz des Ge­
genstandes nämlich sichtbar. Das heißt, dass man in der religionssozio­
logischen Rekonstruktion des Gegenstandes zwar bestimmte Eigen­
schaften des Gegenstandes erfasst, daraus aber nicht unbedingt folgern 
kann, dass es sich dabei um wesentliche oder substanzielle Eigenschaf­
ten handelt. Das, was in Bezug auf die großen Religionen und klassi­
schen "Sekten" problemlos möglich war, nämlich eine allgemeine sozio­
logisch-verstehende Identifizierung des Gegenstandes in der religions­
soziologischen Bearbeitung, scheint nicht mehr in jedem Falle zuzu­
treffen. 

Mit diesen Überlegungen ist der dritte und bei weitem fruchtbarste 
Ansatz im Kern angedeutet. Am Anfang dieser "Schule" stehen die seit 
Ende der 1970er Jahre wieder entdeckten Webersehen Kategorien der 
"world-affirming-", der "world-accomodating-" und der "world-rejec­
ting-movements" (Wallis 1984: 5ff). Vor allem mit der Kategorie der 
world-affirming-movements wurde der wichtigste Pfeiler der bis dahin 
auch in den angelsächsischen Ländern vorherrschenden Devianz- oder 
Alternativparadigmen eingerissen, weil sie nahe legt, dass die Spezifik 
einiger neureligiöser Phänomene- unter anderem auch Scientology (vgl. 
Bruce 1996: 173ff)- nur in positiver Korrelation zu den kulturwertper­
spektivischen Determinanten moderner Gegenwartsgesellschaften inter­
pretiert werden kann. 

Dieser weiterentwickelte funktionalistische Ansatz geht nicht mehr 
davon aus, dass neue religiöse Gruppierungen prinzipiell als Abwei­
chung vom, oder Alternative zum, bestehenden gesellschaftlichen Rati­
onalitätsgefüge zu betrachten sind, sondern dass sie dieses Gefüge auch 
in hohem Maße repräsentieren können. Eileen Barker fasst diese 
Sichtweise zusammen: "The [ ... ] theory suggests that what are thought 
tobe strange, new beliefs and practices are in fact a sharply focussed re­
flection of the beliefs and practices ofthat part of society from which the 
movement draw their members" (1982a: 6). 

In dieser Sichtweise werden die bis Mitte der 1980er Jahre dominie­
renden Interpretationsrahmen prinzipiell in Frage gestellt. So geht dieser 
Ansatz nicht nur von handlungs- und entscheidungsfahigen Subjekten 
sondern auch von ausgesprochen modernistischen Weltanschauungen 
der neuen religiösen Gruppierungen und ihrer Protagonisten aus, die sich 
in dieser Sichtweise als kulturwertperspektivisch rational denkende und 
handelnde Klientel ausweist: 

"While followers of such movements [world affirming movements, G.W.] 
may object to some 1imited aspects of the present socia1 order, the va1ues and 
goa1s wich prevail within it are normally accepted. They have joined such a 

105 



SCIENTOLOGY. KULTURBEOBACHTUNGEN JENSEITS DER DEVIANZ 

movement not to escape or withdraw from the world and its values, but to ac­
quire the means to achieve them more easily and to experience the world's 

benefits more fully" (Wallis 1984: 23). 

Diese Sichtweise ist den Devianz- und Alternativperspektiven diametral 
entgegengesetzt, da hier zwischen "Sekte" und moderner Gesellschaft 
kein gegensätzliches oder nur einseitig reflexives, sondern ein hoch­
kompatibles, affirmatives und beiderseitig reflexives Verhältnis unter­
stellt wird. Erst damit scheint eine tatsächlich gesellschaftskritische Per­
spektive möglich, weil von hier aus Fragestellungen mit gesellschafts­
theoretischer Bedeutung ermöglicht werden. In der Analyse des mikro­
sozialen Sektenkosmos spiegeln sich nämlich dann vor allem Aspekte 
des makrosozialen Kosmos. Und dies in vergleichsweise reduzierter 
Komplexität, also positiv karikiert und deswegen deutlich sichtbar. Inso­
fern eröffnet sich im Rückschluss von der "Sektenideologie" auf die 
"normale" soziale Wirklichkeit auch die Möglichkeit, eine kritische Per­
spektive auf die Kulturwerte der modernen Gesellschaft zu gewinnen. 

Dieser zuletzt genannte, die Intentionen der jüngeren Religionssozio­
logie repräsentierende, Ansatz wird hier als aktueller Forschungsstand 
unterstellt. Erstaunlicherweise lässt sich damit aber feststellen, dass die 
eigentliche Analysekategorie der jüngeren Religionssoziologie nicht 
"Religion" ist, sondern die moderne Gesellschaft in den Begrifflichkei­
ten und dem Verständnis einer allgemeinen Soziologie moderner Gesell­
schaften. Insoweit ergeben sich auch erste Indizien dafür, dass die "irrra­
tionalistische" Substanz neureligiöser Phänomene überhaupt nur in Ab­
weichung zur Rationalität moderner Gesellschaften, also als kulturwert­
perspektivische Irrrationalität bestimmt wird. 

2. Scientology als Religion? 

Wenn der kleinste gemeinsame Nenner der nicht-scientologischen Per­
spektiven auf Scientology die Annahme einer substanziellen kulturwert­
perspektivischen Irrrationalität ist- egal ob diese als Kern jeder Religi­
on oder lediglich als Kern der scientologischen Religion betrachtet wird 
- dann sollte man die scientologische Selbstbeschreibung als Religion 
mit Blick auf eben diese Kategorie betrachten. Natürlich bezichtigt sich 
keine religiöse Gemeinschaft wegen ihrer religiösen Substanz des Irrra­
tionalismus, aber es gibt keine andere sich selbst als religiös thematisie­
rende Gruppierung, die in vergleichbarer Weise Rationalismus und Posi­
tivismus als Grundlage ihres Wirklichkeitsmodells bemüht. Hubbard 
behauptet sogar: "There are no tenets in Scientology which cannot be 

106 


