5. CHRISTLICHES LEBEN AM HUONGOLF NACH DER
ZEIT STEPHAN LEHNERS

Nachdem die Neuendettelsauer Missionare infolge der Wirren des Zwei-
ten Weltkriegs das Land verlassen mufiten, fiihlten sich die christlichen
Gemeinden alleingelassen. Gedisa, ein Schiiler Stephan Lehners, sagte
in einem Gesprach mit W. Fugmann (1980):

,,Nun waren wir ganz auf uns gestellt. Unsere ,Viiter’' waren auch nicht mehr
da. Ich wohnte wieder in Hopoi. Der Ort war plétzlich zur Zentrale der Kii-
stengemeinden geworden. Die Gemeinden in Bukaua, Taemi, Malalo, Lae
und Wampar sandten ihre Boten zu uns. Wir versuchten Rat zu geben und
waren viel unterwegs in den Dorfern® (21).

Gedisa hatte in dieser Zeit fiir den Zusammenhalt und den Erhalt der
Gemeinden zu sorgen, wofiir ihm einige Jahre spiter die Kirche offiziell
das Amt iibertrug.’

Im September 1945 machten die beiden Amerikaner John H. Kuder,
Superintendent der Madang Mission, und Theodore P. Fricke, Beauf-
tragter der Foreign Mission of the American Lutheran Church, eine Be-
standsaufnahme der Kriegsschiden, um die Wiedereréffnung des Missi-
onsfeldes vorbereiten zu konnen. Auch reisten sie zu diesem Zweck im
Schutz der amerikanischen Marine am Huongolf entlang.’ Im Auftrag
der Lutheran World Federation sollten J. H. Kuder und T. P. Fricke sich
einen Eindruck von der Situation in der Gegend um Finschhafen ver-
schaffen. Die Neuendettelsauer Missionare selbst durften unmittelbar
nach dem Weltkrieg bis 1947 das Missionsgebiet nicht betreten. Der
Theologe John Garrett (1997) schreibt:

,»The Lutheran Mission at Finschhafen was devastated by military appropria-
tion of property and fierce battles. All German missionaries had been evacua-
ted to internment in Australia, were in Germany on leave, or were dead. Im-
mediately after the war the Neuendettelsau Society was denied permission to

1 W. Fugmann (1980) berichtet, daB Gedisa den Missionaren Lehner als
»seinen Vater” (19) beschreibt.

2 Vgl. W. Fugmann 1980: 21.

3 Vgl. Frerichs 1957: 81, Jericho 1961: 47 u. Pilhofer 1963: 261.

169



AUF DEN SPUREN STEPHAN LEHNERS

send missionaries back to its field. In any case, the post-war German econ-
omy made any such re-entry a pipe dream” (148).

Fricke (1947) berichtet, wie er mit J. Kuder in Bukaua von einem Lehrer
namens Yalu empfangen wurde, der ihn nach Hopoi fiihrte. An dieser
ehemaligen Wohnstitte Lehners seien sie von einer Schulklasse begriifit
worden. Das Schulgebédude hatten sie nahezu unversehrt aufgefunden:

,,The school building had been hit by a single bullet, which pierced the glass
window und glanced off the concrete floor, imbedding itself in the wall, just
missing the front row of desks. School was not disturbed during the first days
of bombing and strafing, nor was it interrupted when the people moved back
into the bush* (100).

Auch das in der Ndhe des Schulgebiudes befindliche Wohnhaus der
Lehners war nach den Beobachtungen der Amerikaner weitgehend un-
beschidigt, obgleich von mehreren Kugeln durchléchert. Zu sehen wa-
ren einige zerfetzte rosa Gardinen, die daran erinnerten, dal das Haus
einmal bewohnt war.

Theodore P. Fricke hatte den Eindruck, daB die Bukaua in Hopoi die
baldige Riickkehr Lehners erwarteten und deshalb seinen Wohnsitz in-
stand hielten und pflegten:

,,The school boys had carefully cleaned the entire interior of the residence in
anticipation of the early return of their missionaries. The grass had been cut,
and the flowers were in bloom. A cow was chewing its cud in the backyard,
and, we were told, two of Missionars Lehner’s horses were securely tied back
in the bush where they were carefully concealed from invading forces. This is
one of the few stations where a missionary could walk right in and set up
house* (101).

Das Kirchengebédude in Bukaua sei unversehrt geblieben und hatte wih-
rend des Krieges gegnerische und verbiindete Soldaten beherbergt.

Fricke brachte das Ergebnis seiner Reise in das ehemals deutsche
Missionsfeld auf die knappe Formel: ,,The mission is gone, but the
church is still there* (8). Nach 1947 zogen wieder Missionare wieder in
die Stationen. ,,Seit dieser Zeit geschieht die Missionierung als Gemein-
schaftsarbeit englischer, amerikanischer und deutscher Missionsgesell-
schaften* (Schmitz 1960: 300). Der obenerwahnte Lehner-Schiiler Gedi-
sa wurde ebenfalls ab 1947 wieder als Lehrer in Hopoi titig.

Der heutige Bischof der Lutheran Church in Lae, Wesley W. Kiga-
sung, weil} in seiner theologischen Magisterarbeit von 1978 zu berich-
ten, dafl der christliche Geist in den Gemeinden unmittelbar nach dem

170



CHRISTLICHES LEBEN AM HUONGOLF NACH DER ZEIT STEPHAN LEHNERS

Krieg zundchst geschwicht war; dann aber hatten sich die Einheimi-
schen auf den Wert des Evangeliums und seine Bedeutung fiir das per-
sonliche Lebensschicksal besonnen. Besonders die ortlichen Autoritéten
hatten auf eine Wiederbelebung der christlichen Moral gedringt: ,, The
leaders of Bukawa also saw the need to re-awaken the spirit of joy and
trust in the Gospel and in order to do so they needed to exercise more
authority at the local level“ (106).

Allerdings, so der amerikanische Pfarrer Martin Heist (1948) in ei-
nem Zustandsbericht* iiber die Bukaua-Gemeinde im Jahre 1948, sei die
christliche Entwicklung gerade dadurch behindert worden, daf3 die ortli-
chen Autoritdten sich nicht einig wurden und in Konflikt miteinander
gerieten. So gab es einen Streit zwischen dem Pastor Taégéjam und dem
obersten Gebietsvorsteher Amoso, der zugleich eine fithrende Position
in der Kirchengemeinde hatte: Taégéjam, so M. Heist, habe iiberhaupt
keine Ausbildung fiir seine pastoralen Aufgaben genossen, und dariiber
hinaus habe er als Bukaua nicht den nétigen Abstand zu seiner Gemein-
de. Dadurch komme es zu einer problematischen Beziehung zu Amoso.
Das alles habe den Effekt, so Heist, dal Pastor Taég€jam sich in den
Personalkonflikten aufreibe und sein Ansehen als Verkiinder des Wortes
Gottes verspiele:

,.30 the local problems have always found the pastor taking sides rather than
dealing with the matters impartially as a pastor should [...] The feelings thus
created have naturally carried over into the pulpit, for much of what he says in
the pulpit is not heard because the people are conscious of the man,
Taégéjam, with his human weeknesses, rather than a servant of the Lord,
bringing them a message from the Word of God” (1).

Der oben erwihnte Gedisa, der seit 1947 in Hopoi wieder als Lehrer té-
tig war, libernahm es, zwischen den beiden Opponenten zu vermitteln:
,»He was often called in to help settle misunderstandings, and was fre-
quently called upon the preach”. Der Amerikaner Heist votierte dafiir,
den einheimischen Pfarrer Taégéjam zu versetzen, doch die Dorfiltesten
setzten durch, daB er im Amt blieb.

1949 verfafite der Neuendettelsauer Pfarrer Josef Ferdinand Streicher
(1949) * einen Bericht iiber den Zustand der Bukaua-Gemeinde. Insge-

4 Im Archiv des Missionswerks der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Neuen-

dettelsau, Az.: 51/11 Annual Reports (LMNG), 2 Seiten.

Vgl. Heist 1948: 2.

6 Siehe auch ,,Stephan Lehner — ein Héuptling?* in Kap. ,,Miindliche Be-
richte und Erinnerungen ...*.

()]

171



AUF DEN SPUREN STEPHAN LEHNERS

samt zeichnete er ein negatives Bild: In erster Linie sei der o.g. hochst
einflulireiche Amoso fiir den moralischen Verfall verantwortlich, weil
er, selbst einschligig vorbelastet, in Fragen der ehelichen Sittlichkeit zu
nachldssig sei. AuBerdem, so Streicher, leide das spirituelle Leben in
den Bukaua-Gemeinden unter dem Einflul der Geldgier: ,,Our people
have become money-minded* (2). Wohl sei den Einheimischen klar ge-
worden, dafl das Evangelium fiir ihre Viter ein guter Weg aus dem Hei-
dentum gewesen sei, aber es sei noch nicht gelungen, die Bedeutung der
christlichen Botschaft unter den gewandelten kulturellen Bedingungen
zu vermitteln. J. F. Streicher erkennt hierin die Hauptaufgabe der luthe-
rischen Mission der Zukunft: ,,The great task set before us will be to
convince them, that the Gospel is of service in every way, for it carries
with it the promise of life here and hereafter’ (1. Tim.4:8)” (4).

Es war ein Blick von aullen, der die Berichterstatter Heist und Strei-
cher veranlaf3t hatte, das Bild der Bukaua-Gemeinde in so diisteren Far-
ben zu malen. In der Tat waren die Bukaua-Christen laut Kigasung
(1978) bis in die fiinfziger Jahre hinein mehr oder weniger von der Auf-
fassung geleitet gewesen, die Kirche sei gar nicht ihre ureigenste Ange-
legenheit, sondern vornehmlich eine Sache weiller Missionare, als ,,sam-
ting bilong ol wait misinare (107). Dabei hatten aber, so Kigasung wei-
ter, die Bukaua in den Wirren des Krieges an sich selbst erfahren, daf3
sie durchaus in der Lage waren, eigenverantwortlich und aktiv die Dinge
in ihre eigene Hand zu nehmen.

1956 wurde die ,,Evangelical Lutheran Church of New Guinea (EL-
CONG) gegriindet, und ihr erster Bischof war der Amerikaner Peter Ku-
der. ELCONG blieb fiir den GroBteil der indigenen Bevolkerung jedoch
nur ein Name, wie Kigasung schreibt.®

Der Wert der Missionsgesellschaften liegt in den Augen Georg Pil-
hofers (1962)° vornehmlich in der Férderung des Bildungssystems am
Huongolf: ,,Sie [die Mission] hat [...] in der Nachkriegszeit das hohere
Schulwesen schnell und gut aufgebaut, teils um den Forderungen der
Regierung gerecht zu werden, teils um fiir die Kirche eine gebildete
Forderschicht zu gewinnen® (89). In der schwierigen Situation der vier-
ziger und fiinfziger Jahre habe man die Papua nicht auf sich allein ge-
stellt lassen wollen. Hinzu komme, dal3 auf seiten der Melanesier ein
Bediirfnis nach Aneignung westlicher Bildung bestehe, da3 durch die
Tatsache zunehmender Modernisierung gefordert werde:

7 Im Archiv des Missionswerks der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, Neuen-
dettelsau, Az.: 51/11 Annual Reports (LMNG), 4 Seiten.

8 Kigasung 1978: 108.

9 Vgl. Kap. ,,Der Missionar®.

172



CHRISTLICHES LEBEN AM HUONGOLF NACH DER ZEIT STEPHAN LEHNERS

,Die Kirche wei3, dal sie angesichts der gegenwirtigen Lage die Mission
noch braucht. Sie wiirde sicher mit ihren eigenen kirchlichen Aufgaben weit-
gehend allein fertig werden, wenn nicht jetzt auch in Neuguinea der westliche
Sakularismus wie eine Hochwasserflut einstromte und mit seinem Materia-
lismus das kirchliche Leben bedrohte. Die scheinbare unermefliche Giiterfiil-
le und die gewaltigen technischen Hilfsmittel der Weilen lassen bei den Pa-
pua den riesigen kulturellen Abstand ihres Lebens scharf hervortreten und
wecken in ithnen das Verlangen, an den Giitern und Geniissen der Zivilisation
teilzuhaben. Sie streben nach wirtschaftlichem Fortschritt, nach kulturellem
Aufstieg, und sehen das Mittel dazu hauptsichlich in der Aneignung der west-
lichen Bildung* (70).

So ist laut G. Pilhofer auch die Eroffnung des Martin Luther Seminary
auf dem Gelédnde der Lutheran Mission in der Néhe von Lae im Jahre
1966 im Rahmen dieses kulturellen Engagements zu sehen. Doch Bil-
dung alleine konne nicht, so Pilhofer, die ,,Zukunft der papuanischen
Kirche™ (71) bewirken, die auch davon abhinge, ob die australische Re-
gierung den ,,Papua ein eigenes Lebensrecht* zugestehen wiirde, das zu
dieser Zeit ,,schwer bedroht* war.

Zehn Jahre spiter wird Papua-Neuguinea als Staat unabhéngig, und
ELCONG wird in die ,,Evangelical Lutheran Church of Papua New
Guinea“ (ELC-PNG) transformiert. Der Kirche ist seit dieser Zeit ein
,naturkirchliches Prinzip“'® gegeben, d.h., sie fungiert in sdmtlichen
Aufgabenbereichen ihrer Verwaltung selbstéindig. Neben australischen
und amerikanischen Missionsgesellschaften sind mit der ELC-PNG in
einer Kirchenpartnerschaft vertraglich verbunden: das Missionswerk der
Evang.-Luth. Kirche in Bayern in Neuendettelsau, das Nordelbische
Zentrum fiir Weltmission und kirchlichen Weltdienst in Hamburg sowie
die Leipziger Mission in Leipzig. Ziel der ELC-PNG ist die Herstellung
einer eigenen Identitit der melanesischen Kirche.

Als gelungen betrachtet man allgemein das Zusammenwirken luthe-
rischer und melanesischer Symbolik, wie sie in der von David Anam ge-
bauten Johannes-Flierl-Gedichtnis-Kirche in Simbang zutage tritt. An
der AuBlenseite des Sakralgebdudes hat der Kiinstler die Ahnengeister
dargestellt, wihrend sich die christliche Symbolik im Inneren befindet.
Zum Verhiltnis von Innen und Auflen, von Christentum und Stammesre-
ligion, meint Lissy Schuster'': ,Die Ahnengeister diirfen nicht in die
Kirche rein, aber sie tragen die Kirche mit“. Die Integration der expres-
siv-sinnlichen Werke Anams in das melanesische Kirchenleben versteht

10 Miindliche Auskunft von Pastor R. Lies, Leiter des Fachreferats fiir Pa-
pua-Neuguinea des Nordelbischen Zentrums fiir Weltmission und kirchli-
chen Weltdienst in Hamburg, am 15. Juni 2004.

11 In einem Gesprach am 14. August 2003.

173



AUF DEN SPUREN STEPHAN LEHNERS

J. Garrett (1997) als Zeichen der Toleranz der lutherischen Kirche ge-
geniiber nichtwestlicher Kunstproduktion: ,,His carvings and sculptures

in many Lutheran churches indicate Lutheran openness to using art
forms of the third world* (325).

Abbildung 61: Johannes-Flierl-Geddchtnis-Kirche in Simbang

Im Jahre 1986 feierte die Lutheran Church in Papua New Guinea ihren
100. Geburtstag. Zurewe Zurenuo, der erste einheimische Bischof der
Kirche (Amtsantritt: 1973), spricht in dem Jubildumsband ,,The first
hundred years* ein Defizit seiner Landeskirche an, wenn er ihre Abhén-
gigkeit von der Mutterkirche beklagt: ,,All the institutions we have in
this country were founded by the mother churches. Nothing comes from
our own initiative. Hence we do not regard it as our own® (zit. n. May
1986: 315). Bischof Zuruneo artikuliert damit einen Konflikt, den John
May (1986) mit der Frage: ,,Lutheran oder melanesian identity?* (317)
benennt. Derselbe Autor spricht von einem nicht leichten Kompromif
zwischen ,,,Melanesianness’ and ,Lutheranness’ in which the church
now lives* (320).

174



CHRISTLICHES LEBEN AM HUONGOLF NACH DER ZEIT STEPHAN LEHNERS

Zum Zweck der Stirkung des melanesischen Aspekts ihrer Kirche
trugen einheimische Christen immer wieder den Wunsch vor, die Ab-
héngigkeit der ELC-PNG von {iiberseeischen Institutionen zu beenden;
beispielsweise ,,by strictly limiting the number of expatriate personnel,
and restricting them to positions where they are still indispensable*
(John Strelan zit. n. May 1986: 315)."

Derzeit gehen die Bestrebungen der Kirche in Papua-Neuguinea, —
mit besonderer Intensitdt aber im Jabém-Distrikt — in Richtung gréBerer
Eigenstindigkeit. Jedoch gibt es in dieser Hinsicht diesbeziiglich zwei
divergierende Aufassungen, wie mir Ulrich Bergmann mitteilte, der seit
einigen Jahrzehnten in der Morobe-Provinz als Pastor tétig ist. Das Mis-
sionsverstindnis der ersten Gruppe ist geleitet vom Konzept prinzipiel-
ler Autonomie der indigenen Gemeinden, das in der Friithzeit von Karl
Steck und Christian KeyBer'® begriindet wurde; die zweite Gruppe, ge-
maf U. Bergmann die Majoritdt, verfolgt einen eher traditionellen, ge-
wissermallen formorientierten Ansatz. Bergmann differenziert mit den
folgenden Worten'*:

,,Die einen gehen von den — bei ihnen — hergebrachten Themen, Fragestellun-
gen und Begriffen aus und versuchen, sie der anderen Kultur anzupassen.
Gewissermallen behalten sie den Leib und kleiden ihn anderes ein. Oder in
einem Bild, das ich in Diskussion mit einheimischen Pastoren 6fter mal ge-
braucht habe, sie gehen iiber Wittenberg bzw. Rom nach Paléstina und Gali-
lda. Andere — und das sind die Mehrheit — verlassen ihre hergebrachten The-
men, Fragestellungen und Begriffe. Sie versuchen, sich als ,leeres Blatt’ der
einheimischen Kultur und Geschichte und ihrer Begegnung mit dem Evange-

12 Tatséchlich hat sich die Zahl der Missionare in den letzten Jahren redu-
ziert: So schreibt Pastor Rudolf Lies in einer E-Mail vom 9. August 2004:
,,Die Zahl der {iberseeischen Mitarbeiter in der ELC-PNG [...] betrédgt der-
zeit unter 40 mit leicht abnehmender Tendenz. Uns ist die Verantwortung
gegeniiber der Kirche, denen diese unterstellt sind, wichtig. [...] 1980 lag
sie bei etwa 180 bis 200, 1970 wohl um die 300. Die Zahlen sind aller-
dings Schitzungen meinerseits®.

13 Vgl. Fontius 1975: 96 und Kap. ,,Die Neuendettelsauer Missionare ...

14 E-Mail Mitteilungen von Pastor Wolfgang Thumser (vom 17. September
2004), von Pastor Alexander M. Henning (vom 20. September 2004) und
von Pastor Gerhard Schuler (vom 13. Oktober 2004) bestétigen im groflen
und ganzen die von Ulrich Bergmann aufgezeigte Tendenz. Fiir eine wei-
tergehende Diskussion der Steckschen Missionsauffassung vgl. Fontius
1975: 96 ff. Besonders diejenigen Missionare resp. Pastoren auf Papua-
Neuguinea, die sich der Steck-KeyBerschen Linie verpflichtet sehen, di-
stanzieren sich von jeder Form eines ,kulturellen Imperialismus* (Hol-
lenweger 1979: 50).

175



AUF DEN SPUREN STEPHAN LEHNERS

lium zu stellen, soweit das einem Menschen iiberhaupt moglich ist. Im glei-
chen Bild wie oben gesprochen: Sie gehen direkt von — in unserem Fall —
Neuguinea und Galilda, ohne Umwege iiber, woher immer ihre Lehrer (und
sie selbst) herkommen*. °

Derartigen missionstheologischen Fraktionierungen zum Trotz scheinen
die einheimischen Pastoren die momentane Situation des christlichen
Lebens am Huongolf mit groBer Gelassenheit wahrzunehmen, wobei sie
die Griindungsleistungen der ersten Missionare ausdriicklich wiirdigen.
In diesem Sinne jedenfalls duBerten sich Gangogac Kaybing Buasse und
Pastor Yanacdabing Apo, die beide in Bukaua leben. Der erste Adressat
war mir bereits von seinen Erfahrungsberichten {iber die Kriegserlebnis-
se Stephan Lehners in Hopoi (1982)'® bekannt, wihrend Janacdabing
Apo einmal die Funktion eines Bischofs in der Lutheran Mission inne-
hatte. In einem gemeinsamen Schreiben'’ gingen sie auf meine Fragen
ein, ob die Bukaua Stephan Lehner noch in Erinnerung hétten und was,
ganz allgemein, liber das dortige kulturelle Leben zu sagen sei. Sie be-
jahten das erste, weil man sich dort am Huongolf noch an Stephan Leh-
ner erinnere und zwar aufgrund von Geschichten, die von Generation zu
Generation liberliefert worden seien. Er sei ihr erster Missionar gewe-
sen, und die Menschen dort betrachteten ihn als einen der ihren. Das so-
ziale Leben der Bukaua habe sich nicht wesentlich gedndert, insofern es
auf den christlichen Prinzipien basiere, welches die Missionare damals
eingefiihrt hétten, um die noch heute ihr Alltagsleben bewege. Gegen-
wirtig gebe es keine missionarische Aktivitdten in Bukaua, aber sie hit-
ten Pastoren und Prediger, die in jeder Gemeinde leben, fiir die Kap Ar-
kona das Zentrum sei. Die Menschen in Bukaua Leute gedédchten heute
noch der ersten Ankunft der Missionare und begingen Feste zur Erinne-
rung daran. Keine andere Kirche oder Sekte habe bisher das Bukaua-
Gebiet betreten und so sei dieses ein lutherischer Stiitzpunkt. Ungliickli-
cherweise existiere das Lehrer-Seminar in Hopoi nicht mehr und die
Gebidude seien entsprechend baufillig. Es gebe nur noch einen {iberle-
benden Schiiler, den Stephan Lehner lehrte und der nun 82 Jahre alt ist.
Sein Name sei Gangogac Kaybing Buasse, der eine der beiden Adressa-
ten.

Um nun allerdings die kirchlich-christliche Situation, wie sie sich in
den Bukaua-Gemeinden heute, 57 Jahre nach dem Tod Stephan Lehners,
darstellt, genauer beurteilen zu kdnnen, wéren intensivere Studien an

15 E-Mail vom 14. September 2004.

16 Vgl. Kap. ,,Der Missionar*.

17 E-Mail vom 1. September 2004. Vgl. Kap. ,,Christliches Leben am Huon-
golf ...

176



CHRISTLICHES LEBEN AM HUONGOLF NACH DER ZEIT STEPHAN LEHNERS

Ort und Stelle vonndten. An dieser Stelle war es mir nur moglich, dies-
beziiglich einen knappen und allgemeinen Abri3 zu geben.

Abbildung 62: Hochzeit in Bukaua

177






