
Das Interikonische 
als konzeptuelle, 
methodische  
und intentionale 
Neuausrichtung

 Open Access. © 2025 the author(s), published by Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston.  This 
work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 License. https://doi.org/10.1515/9783689240516-005



Das Interikonische als konzeptuelle, methodische und intentionale Neuausrichtung 63

Das Interikonische hat keinen Geltungsanspruch in einem definitiven Sinn. 
„Die Silbe ‚-tät‘ [stünde] hier wie ihre Pendants ‚-heit‘, ‚-keit‘ oder ‚-tion‘ für 
einen grundlegenden Wahrheits- und Bedeutungsanspruch“.1 Das Interiko-
nische behält dementgegen einen Vorschlagscharakter und versteht sich als 
Diskussionsgrundlage. Doch gerade durch diese zurückhaltende Relevanz-
behauptung reicht es über eine reine Signalwirkung der anderen „Tätärätä-
ten“2 (Julia Gelshorn) hinaus.

Weiterhin wird die Vorsilbe Inter- auf eine differenziertere Weise als bis-
lang üblich bedacht.3 In den bisherigen Besprechungen zur Interikonizität ist 
das Inter- zwischen einzelnen Bildern wirksam: Interikonizität meint schlicht 
„Zwischenbildlichkeit“4 im Sinne von „Bezüge[n] zwischen Bildern“.5 Dem-
entsprechend definiert die aktualisierte Auflage des Metzler Lexikon Kunst-
wissenschaft Interikonizität unmissverständlich als „Relationen zwischen 
Bildern sowie die Modi ihrer Transformation von Einem in ein Anderes“.6 
Diese Relationen zwischen Bildern sind in der Regel gedacht als „Dialog der 
Bilder“ im Sinne einer „gegenseitigen Bespiegelung“7 beziehungsweise 
„wechselseitige[n] Kontamination“.8

Damit ist man allerdings nur der Hauptbedeutung des Inter- gerecht ge-
worden. Auf eine Nebenbedeutung lässt sich jedoch mit Margaret A. Rose 
weisen: „Das Wort inter kann in solchen Theorien die Bedeutungen zwischen, 
oder – wie das Wort intra – in oder hinein haben.“9 Da ich diesem doppelge-
sichtigen Inter- nun in einem ganzheitlichen Sinne gerecht werden möchte, 
verstehe ich unter dem Interikonischen nicht lediglich wechselseitige Bezie-
hungen zwischen einzelnen Bildern.

Auch sind damit nicht Beziehungsdimensionen zwischen einzelnen Bildern 
innerhalb von Bildsystemen gemeint. Das bedeutet, dass nicht der Bezie-

1	 Gelshorn 2007, S. 57.
2	 Ebd.
3	 Damit komme ich – vor dem Hintergrund meiner Überlegungen zu Beziehungszusammen-

hängen als solchen – nicht zuletzt der Forderung von Hanne Loreck nach. Vgl. Loreck 2014, 
S. 127.

4	 Monika Schmitz-Emans, „Interpiktoralität im Literaturcomic. Zur Funktion von Bild- und 
Stilzitaten in Comic-Adaptionen literarischer Texte am Beispiel von Stéphane Heuets Re-
cherche“, in: Guido Isekenmeier (Hrsg.), Interpiktorialität. Theorie und Geschichte der Bild-
Bild-Bezüge, Bielefeld 2013 (Image, 42), S. 319–340, hier S. 337.

5	 Zuschlag 2006, S. 96.
6	 Valeska von Rosen, „Art. ‚Interpikturalität‘“, in: Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen, 

Methoden, Begriffe, Weimar 2011, S. 208–211, hier S. 208.
7	 Isekenmeier 2013a, S. 42.
8	 Dieser Formulierung von Heide Eilert bedienen sich sowohl Christoph Zuschlag als auch 

Guido Isekenmeier in ihren Abhandlungen zur Interikonizität beziehungsweise Interpikto-
rialität. Heide Eilert, Das Kunstzitat in der erzählenden Dichtung. Studien zur Literatur um 
1900, Stuttgart 1991, S. 16. Isekenmeier 2013a, S. 39. Zuschlag 2006, S. 95.

9	 Rose 2008, S. 39. Mit „solchen Theorien“ meint sie die zuvor referierten Intertextualitäts-
theorien. Sie macht diesen Punkt aber auch am Beispiel von gemalten Texten innerhalb eines 
Bildes. Vgl. ebd., S. 56.



64 Orientierungen des Interikonischen

hungsstatus von pluralen Bildformen im Sinne von „mehrteilige[n] ‚Konfigu-
ration[en]‘ mit eigener Bedeutung“,10 die Ganz und Thürlemann für das „Bild 
im Plural“ fokussieren, von Interesse ist. Ferner nicht adressiert ist das, was 
Bettina Dunker „plurale Bilder“ nennt, gewisse Bilder nämlich, die im Gegen-
satz zum „Bild im Plural“11 aufgrund ihrer konstitutiven Pluralität nicht auf 
Einzelbilder zurückführbar sind.12 Ebenso wenig verstehe ich unter dem 
Interikonischen Beziehungen zwischen den einzelnen Bildern innerhalb eines 
Œuvres. Solche Bezüge auf andere eigene Bilder versteht Elisabeth-Christine 
Gamer als eine Spielart der interikonischen Verweise, die sie „intraikonisch“ 
nennt.13

Stattdessen bezeichne ich mit dem Interikonischen wechselseitige Bezie-
hungen, die sich durch die onto-epistemo-logische Figuration des Dazwi-
schen aufschließen lassen,14 aber innerhalb des Ikonischen statthaben. Damit 
steht die Arbeit nicht in der Tradition einer Untersuchung von Einzelbildre-
ferenzen, des Bildes im Plural oder der pluralen Bilder, sondern schließt an 
den Agentiellen Realismus von Karen Barad an. Im Rahmen des Agentiellen 
Realismus ist, und hier führe ich die bislang ausgeführten Gedankenstränge 
pointiert zusammen, der auf Intraaktion basierende agentielle Schnitt inner-
halb der primären Relationalität (Phänomene) verortet.15 Ausgehend davon 
werde ich mit einem erweiterten Verständnis von Inter-, welches das Intra- 
mitführt, arbeiten und zugleich das Dazwischen als Ableitung des intra-akti-
ven Schnitts einführen. In der Konsequenz ist auch das davon abgeleitete, 
hier vorgeschlagene Dazwischen innerhalb des Ikonischen lokalisiert. Hier nun 
löst das figurative Dazwischen die Relata aus ihrer ontologischen und episte-
mologischen Unbestimmtheit. Um es nun auf einen Satz zu bringen: Das 
Interikonische in der hier verwendeten Bedeutung meint wechselseitige Be-
ziehungen, die sich über ein onto-epistemo-logisches Dazwischen innerhalb 
des Ikonischen ausbilden.

Vor diesem Hintergrund bleibt letztlich lediglich zu verdeutlichen, was 
mit dem Ikonischen gemeint ist. Das Ikonische ist einerseits diejenige Alter-
native, die gegenüber dem Pikturalen/Piktoralen/Piktorialen und dem Bild-
lichen ausgewählt wurde, und andererseits eine alternative Version zur Iko-

10	 Ganz/Thürlemann 2010, S. 8.
11	 Ganz/Thürlemann 2010.
12	 Vgl. Bettina Dunker, Bilder-Plural. Multiple Bildformen in der Fotografie der Gegenwart, Mün-

chen/Paderborn 2018, S. 10. Bei der Bezeichnung als „einzelnes Bild“ beziehungsweise „Ein-
zelbild“ habe ich mich an der Differenzierung von Bettina Dunker orientiert: „Mit ‚Einzelbild‘ 
ist ein autonomes Kunstwerk gemeint, das unabhängig von anderen Bildern steht. ‚Einzelnes 
Bildes‘ bezeichnet hingegen das physisch einzelne Bild, das Teil eines Plurals ist.“ Ebd.

13	 Vgl. Gamer 2007, S. 140.
14	 Bemerkenswerterweise hat der Begriff der Figuration für Inter*-Diskurse eine besondere 

Bedeutung. Vgl. Brandl-Risi/Ernst/Wagner 2000, S. 11.
15	 Vgl. exemplarisch Barad 2017, S. 20, 21, 29, 81, 82 und 85.



Das Interikonische als konzeptuelle, methodische und intentionale Neuausrichtung 65

nizität. Das Piktoriale und seine Abwandlungen haben den Nachteil, den 
Geltungsbereich tendenziell auf das gemalte Bild hin engzuführen.16 Die ge-
wählte Version hat demgegenüber den Vorteil, alle Bilder einzuschließen und 
zugleich an die Ikonik begrifflich anschlussfähig zu sein.

Im Rahmen der Ikonik geht Max Imdahl von einer exklusiven ikonischen 
Sinnvermittlung aus, die nur über die Anschauung, genauer die „spezifisch 
ikonische Anschauungsweise“,17 nachvollzogen werden kann. In diesem 
Sinne schwingt auch im Ikonischen ein ausdrücklicher beziehungsweise ein-
dringlicher Bezug auf das exklusiv gelesene Bild mit. Diese Haltung erhält 
jedoch eine bestimmte Wendung, indem explizit nicht von Ikonizität, sondern 
vom Ikonischen die Rede ist. Dieses Ikonische besagt in Anlehnung an das 
Photographische von Rosalind Krauss eine Wendung zum „Generischen“18. 
Das bedeutet, dass die Vorstellung von Medienspezifik angegangen wird. Mit 
dem Verlust der „Spezifität als Medium“19 wird eine Medienspezifik – in der 
Leseweise von Martina Dobbe – allerdings nicht abgeschafft, sondern jenseits 
eines Medienpurismus neu auf den Weg gebracht.20

Weiterhin „postuliert“ das Ikonische in Anlehnung an das Photographische 
„ein theoretisches Objekt“.21 Diese Perspektive erlaubt es, „epistemisch 
neue Vorstellungen zu modellieren“.22 Immerhin erscheint das Bild in diesem 
Verständnis als epistemisches Potenzial. Als „Objekt[e] des Denkens“23 (Hu-
bert Damisch) sehe ich Bilder mit Dieter Mersch eine „Arbeit im Visuellen 
[vollziehen], die zugleich eine Arbeit des Denkens ist“.24 So würde ich auch 
Mieke Bal, für die das theoretische Objekt eine zentrale Rolle spielt, zustim-
men. Sie spricht von „visual thought“ als „thought embodied in form“.25

16	 Vgl. Gelshorn 2007, S. 55. Vgl. Isekenmeier 2013b, S. 7.
17	 Max Imdahl, „Ikonik. Bilder und ihre Anschauung“, in: Gottfried Boehm (Hrsg.), Was ist ein 

Bild?, München 20013 (Bild und Text), S. 300–324, hier S. 300.
18	 Rosalind E. Krauss, „Die Neuerfindung der Fotografie“, in: Luminita Sabau (Hrsg.), Das Ver-

sprechen der Fotografie. Die Sammlung der DG Bank, Ausst. Kat. Hara Museum of Contem-
porary Art/Kestner-Gesellschaft/Centre National de la Photographie/Akademie der Künste/
Schirn-Kunsthalle, Tokio/Hannover/Paris/Frankfurt am Main 1998, München/London/New 
York 1998, S. 34–42, hier S. 36, Anm. 10.

19	 Ebd., S. 35.
20	 Vgl. Martina Dobbe, Fotografie als theoretisches Objekt. Bildwissenschaft. Medienästhetik. 

Kunstgeschichte, München/Paderborn 2007, S. 12.
21	 Rosalind Krauss, Das Photographische. Eine Theorie der Abstände, übers. von Henning 

Schmidgen (Bild und Text), München 1998, S. 14.
22	 Herta Wolf, „Einleitung“, in: Dies. (Hrsg.), Paradigma Fotografie. Fotokritik am Ende des foto-

grafischen Zeitalters, Bd. 1 / 2, Frankfurt am Main 2002, S. 7.
23	 Hubert Damisch, Der Ursprung der Perspektive [1987], übers. von Heinz Jatho (Daidalia – 

Studien und Materialien zur Geschichte und Theorie der Kulturtechniken), Zürich 2010, 
S. 25. So bezeichnet Damisch die Perspektive als theoretisches Objekt.

24	 Dieter Mersch, „Sichtbarkeit/Sichtbarmachung. Was heisst ‚Denken im Visuellen‘?“, in: Fa-
bian Goppelsröder und Martin Beck (Hrsg.), Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, Bild 
und Sprache, Zürich/Berlin 2014 (Sichtbarkeiten, 2), S. 17–69, hier S. 33.

25	 Mieke Bal, Quoting Caravaggio. Contemporary Art, Preposterous History, Chicago 1999, 
S. 117.



66 Orientierungen des Interikonischen

Es vollzieht sich ästhetisch,26 dieses „Denken im Visuellen“, das ich mit 
Dieter Mersch als ein Denken „im vollgültigen Sinne des Ausdrucks“27 be-
urteilen möchte. Hubert Damisch spricht dahingehend auch von einem pro-
blembewussten und Rückschlüsse nahelegenden „echte[n] Denken“.28 Die-
ses vollwertige Denken lässt sich knapp als „Reflexion in Bildern mit Bildern“29 
bestimmen und wurde als solches etwa von Martina Dobbe oder Louis Marin 
vorgeschlagen und umgesetzt.30

In ihren Überlegungen, in deren Horizont ich mich sehe, zeigt sich, dass 
die ikonischen Reflexionen zu theoretischen Erwägungen seitens der 
Autor:innen anregen.31 Daher ist ein Bild, mit Marcel Finke gesprochen, ein 
„Reflexionsgegenstand in einem doppelten Sinne“: „So ist [es] keineswegs 
nur ein Objekt, über das man spricht oder von dem man handelt; [es] fungiert 
darüber hinaus auch als ein Gegenstand, mit dem gedacht und durch den 
Wissen generiert wird.“32 Damit geht das theoretische Objekt im hier an-
gewendeten Verständnis über die Annahme einer Selbstreflexivität von kon-
kreten Objekten hinaus. Das theoretische Objekt hat das Potenzial, diskursive 
Wirkungen auszulösen.33 Wenn es nun theoretische „Effekte produziert“34 
(Hubert Damisch), so können diese bestätigenden Charakter haben oder 
aber die bisherige Theoriebildung herausfordern. In diesem Sinne erklärt 
etwa Hubert Damisch, dass theoretische Objekte „not only belong to theory 
but rework it, put it to the test, or even present a challenge to it“.35

Die durch das Ikonische herausgeforderten theoretischen Objekte haben 
also ein intellektuelles Potenzial in dem Sinne, als dass sie explizit auf theore-

26	 Vgl. Mersch 2014, S. 36.
27	 Ebd., S. 33 und 63.
28	 Damisch [1987] 2010, S. 20.
29	 Mersch 2014, S. 66. Zur Nutzung der Selbstbezüglichkeit von Bildern als Forschungsinstru-

ment siehe Marius Rimmele, „Selbstreflexivität des Bildes als Ansatzpunkt historischer Bild-
forschung. Ein Diskussionsbeitrag zur Rolle des Trägermediums“, in: Ingeborg Reichle, 
Steffen Siegel und Achim Spelten (Hrsg.), Verwandte Bilder. Die Fragen der Bildwissenschaft, 
Berlin 20082 (Kaleidogramme, 19), S. 15–32.

30	 Vgl. Martina Dobbe, „Die Fotografie im Spannungsfeld von Kunstgeschichte und Bildwissen-
schaft“, in: Klaus Sachs-Hombach (Hrsg.), Bild und Medium. Kunstgeschichtliche und philo-
sophische Grundlagen der interdisziplinären Bildwissenschaft, Köln 2006, S. 132–148, hier 
S. 142. Siehe für eine umfassende Anwendung des Paradigmas Dobbe 2007. Vgl. Marin [1989] 
2004, S. 21.

31	 Vgl. Mieke Bal, „Im Wirbel der Zeiten. Lob des Anachronismus“, in: Günter Blamberger, Si-
donie Kellerer, Tanja Klemm u. a. (Hrsg.), Sind alle Denker traurig? Fallstudien zum melan-
cholischen Grund des Schöpferischen in Asien und Europa, Paderborn 2015 (Morphomata, 
18), S. 63–91, hier S. 64.

32	 Marcel Finke, „Denken (mit) der Kunst oder: Was ist ein theoretisches Objekt?“, in: wissen-
derkünste.de, Online-Publikation des Graduiertenkollegs „Das Wissen der Künste“ 3 
(04. 11. 2014). Online: <https://wissenderkuenste.de/texte/ausgabe-3/denken-mit-der-
kunst-oder-was-ist-ein-theoretisches-objekt/>, Stand: 16. 01. 2025.

33	 Vgl. ebd.
34	 Damisch [1987] 2010, S. 48.
35	 Hubert Damisch, „Against the Slope“, in: Log 4 (Winter.2005), S. 29–48, hier S. 31.

http://wissenderkünste.de
http://wissenderkünste.de
https://wissenderkuenste.de/texte/ausgabe-3/denken-mit-der-kunst-oder-was-ist-ein-theoretisches-objekt/
https://wissenderkuenste.de/texte/ausgabe-3/denken-mit-der-kunst-oder-was-ist-ein-theoretisches-objekt/


Das Interikonische als konzeptuelle, methodische und intentionale Neuausrichtung 67

tische Diskurse einwirken. Damit lässt sich bis auf Weiteres wohl schließen, 
dass das Ikonische, so Dieter Mersch in seiner Theorie des Bildlichen nach 
Wittgenstein, „keine andere Funktion als diejenige innerhalb eines diskursi-
ven Systems“36 hat. Das bedeutet, das Ikonische lässt sich als ein Diskursfeld 
verstehen. Dieses werde, so Mersch, abgesteckt und beschrieben durch eine 
Vielzahl an diskursiven Perspektiven.37

Damit wäre die herkömmliche Vorstellung vom theoretischen Objekt im 
Wesentlichen erörtert. Doch das durch das Ikonische postulierte theoreti-
sche Objekt hat meines Erachtens nach eine zweite Bedeutungsdimension. 
Diese geht über die Vorstellungen von Rosalind Krauss, Hubert Damisch, 
Mieke Bal, Louis Marin und Dieter Mersch hinaus und schließt an etwas an, 
das sich in den Überlegungen von Marcel Finke und Martina Dobbe andeutet. 
Diese Anzeichen sollen zunächst fokussiert und dann zum Anlass genommen 
werden, sie weiterzudenken.

Dafür wird zunächst an Krauss und Mersch exemplarisch nachvollzogen, 
was ich am gängigen Verständnis des theoretischen Objekts für fragwürdig 
halte. So gerät die Fotografie für Rosalind Krauss zu „einer Art Raster oder 
Filter“ beziehungsweise einer „Folie“, sodass man „nur seitlich zur ‚Photogra-
phie selbst‘“38 gelangt. Auch Dieter Mersch, der an dieser Stelle auf das theo-
retische Objekt bei Rosalind Krauss Bezug nimmt, spricht sich für eine „Sicht 
‚von der Seite‘ her“ aus, die ebenso einer Substitution verpflichtet ist – einer 
„Substitution, die von Konzepten statt von Bildern spricht“.39

An diesen beiden Beispielen wird deutlich, was ich an jenem verbreiteten 
Verständnis vom theoretischen Objekt für problematisch halte: Das theore-
tische Objekt droht in eine Objekttheorie zu kippen, die in einem verabsolu-
tierten theoretisierenden Zugriff das Bild als konkretes Objekt ausblendet. In 
einer offenkundigen Diskursorientierung spricht Louis Marin noch weit deut-
licher von der „Schrift des Bildefs [sic!]“ und dem „‚ikonischen‘ Text“, der die 
„Grundeigenschaft der Signifikanz“ hätte. Dadurch könnten „Äußerungsin-
halte“ ausgelesen werden, die in „Äußerungsakt[en]“ artikuliert würden, wel-
che „historisch, sozial und kulturell determiniert“ seien. Dreh- und Angel-
punkt ist der „textgewordene[] Diskurs, der das Werk ist“.40

36	 Dieter Mersch, „Ikonizität. Theorie des Bildlichen nach Wittgenstein“, in: Ludger Schwarte 
(Hrsg.), Bild-Performanz, München/Paderborn 2011 (eikones), S. 111–135, hier S. 112. Dieter 
Mersch spricht in diesem Aufsatz recht ausgewogen von „Ikonizität“/„Bildlichkeit“ und dem 
„Ikonischen“ beziehungsweise dem „Bildlichen“. Vgl. etwa ebd., S. 112 f. Es ist nicht davon 
auszugehen, dass er hier eine bewusste Differenzierung vornimmt (zumal er eine solche 
nicht einführt), sondern „Ikonizität“/„Bildlichkeit“/„Ikonisches“/„Bildliches“ als Synonyme be-
greift und lediglich seine Wortwahl variiert. Ich greife daher auf den gesamten Aufsatz zu-
rück und nicht nur auf diejenigen Teile, in denen dezidiert vom „Ikonischen“ die Rede ist.

37	 Vgl. ebd., S. 113.
38	 Krauss 1998a, S. 14 und 16.
39	 Mersch 2011a, S. 112 f.
40	 Marin [1989] 2004, S. 20 ff.



68 Orientierungen des Interikonischen

Um einer solchen einseitigen Orientierung auf das Diskursive entgegen-
zuarbeiten, werde ich –  und in diesem Aspekt geht mein Verständnis des 
theoretischen Objekts über das herkömmliche beschriebene hinaus  – das 
Bild als materielles Objekt in den Aufmerksamkeitsfokus zurückholen. Ange-
sichts dieses Vorhabens könnte man nun einwenden, dass das ikonische Ob-
jekt durch Mersch und Krauss doch vordergründig als wichtiges Moment 
benannt wird. So sieht Dieter Mersch den Zweck des Diskursfelds darin, „iko-
nische Prozesse beschreibbar zu machen“,41 und Rosalind Krauss glaubt 
unter der Perspektive des theoretischen Objekts „[d]ie Photographie“ im 
„Zentrum“.42 Im Endergebnis wird das konkrete ikonische Objekt dennoch 
marginalisiert. Denn letztendlich ist das Zentrum bei Krauss ein „blinde[r] 
Fleck“.43 Und bei Mersch sind jene ikonischen Prozesse nur „im weitesten 
Sinne“ zu beschreiben; wenn „visuelle Gegenstände […] betrachte[t]“ wer-
den, dann wäre bereits ein „anderes Terrain“ beschritten beziehungsweise 
das „Metier“44 gewechselt.

An diesen beiden Bestimmungen zeigt sich allerdings nicht nur, dass eine 
Verdrängung des Objekts stattfindet, das grundsätzlich einzubeziehen wäre. 
Zudem sind die Erläuterungen von Mersch und Krauss unterlegt mit der Vor-
stellung, das ikonische Objekt und die Theorie verhielten sich zueinander wie 
Zentrum und Peripherie (Krauss) beziehungsweise seien in verschiedenen 
Terrains oder Metiers lokalisiert (Mersch). Ich hingegen möchte Theorie und 
Objekt für das Ikonische nicht als genuin disjunkt denken. Objekt und Theorie 
sind meiner Ansicht nach grundsätzlich wechselseitig aufeinander bezogen 
und miteinander verschränkt. So sind sie nicht auf den jeweils anderen redu-
zierbar und nicht ohne den anderen artikulierbar, sondern Theorie und Ob-
jekt befinden sich in einem Verhältnis der reziproken Implikation.45 Mit dieser 
Vorstellung einer konstitutionellen Bezüglichkeit wäre nicht zuletzt auch 
jener „methodische[] Fallstrick“ ausgeräumt, der laut Köhlers Kritik „die Ver-
flechtung von sprachlichen und nichtsprachlichen Artefakten“46 übergeht.

Vor diesem Hintergrund entstehen theoretische Objekte meiner Ansicht 
nach, mit Marcel Finke gesprochen, „immer dann, wenn (kunsthistorische) 
Gegenstände und Theorien im Prozess der Analyse auf eine bestimmte Weise 
in eine bilaterale Beziehung versetzt werden“.47 Dieses Verfahren soll im 
Weiteren anhand von vier Punkten erläutert werden.

41	 Mersch 2011a, S. 113.
42	 Krauss 1998a, S. 14.
43	 Ebd.
44	 Mersch 2011a, S. 113.
45	 Diese Beschreibung ist an die Art und Weise angelehnt, in der Karen Barad das Verhältnis 

von Diskursivem und Materiellem denkt. Vgl. Barad 2017, S. 15, 41 und 85.
46	 Köhler 2018, S. 65.
47	 Finke 2014.



Das Interikonische als konzeptuelle, methodische und intentionale Neuausrichtung 69

Wenn das theoretische Objekt durch die angeführte Operation entsteht, 
so bedeutet dies erstens, dass theoretische Objekte nicht „an sich selbst und 
durch sich selbst“48 bestehen, wie es Louis Marin gelegentlich behauptet. 
Theoretische Objekte sind eher, wie er an anderer Stelle erklärt, das „Pro-
dukt“ von „geleistete[r] Arbeit“49 – das heißt, sie müssen allererst hergestellt 
werden.50 Theoretische Objekte stellen also eine intellektuelle Herausforde-
rung dar, der durch eine methodische Einstellung begegnet werden kann.

Zweitens handelt es sich bei dieser methodisch abgesicherten Arbeit laut 
Finke um eine Beziehungsarbeit. Die Beziehungsarbeit zur Hauptsache zu 
machen, bedeutet zunächst, dass weder für die Theorien noch für die Ob-
jekte eine historische Wiederherstellung des (vermeintlich) „tatsächlich Ge-
meinte[n]“ beziehungsweise „ursprünglich Intendierten“51 anvisiert ist. 
Nicht diejenigen, die die Theorien entwickelten oder die Objekte erstellten, 
werden behandelt, sondern die Objekte und Theorien selbst. Sie werden 
einer präzisen Lektüre (close reading) beziehungsweise einer genauen Be-
trachtung („close seeing“) unterzogen, welche einzelne Formulierungen und 
Beobachtungen herausarbeitet. Diese Herangehensweise verfolgt jedoch 
nicht die Absicht einer vollumfänglichen Einzelbetrachtung, sondern erfolgt 
unter der Perspektive, die differenzierten Erkenntnisse in Kontakt zu bringen 
beziehungsweise in einen Austausch zu überführen. Damit ist ein anderer 
Fokus als beim close reading oder „close seeing“ gesetzt: Es geht weder um 
den spezifischen Text noch um das spezifische Objekt, sondern um deren 
spezifisches Verhältnis zueinander. Dabei rücken mitunter auch Aspekte in 
den Vordergrund, die in einer Einzelbetrachtung nebensächlich erschienen 
wären.52 Ebenso geraten –  umgekehrt  – bisweilen Aspekte in den Hinter-
grund, die in einer Einzelbetrachtung wesentlich gewesen wären.

Diese In‑Bezug-Setzung soll nun – drittens – auf eine „bestimmte Weise“ 
ausgeführt werden. Bei dieser geht es nicht darum, Theorien auf Objekte 
anzuwenden oder an ihnen zu überprüfen, um sie zu verwerfen oder zu be-
weisen. Auch geht es nicht darum, aus den Objekten heraus theoretische 

48	 Marin [1989] 2004, S. 18.
49	 Ebd., S. 20.
50	 In diesem Sinne erklärt auch Mieke Bal: „Ein solches Objekt ‚geschieht‘, wenn es betrachtet 

wird“. Mieke Bal, Kulturanalyse, übers. von Joachim Schulte, Frankfurt am Main 2002, S. 323. 
Vgl. auch Finke 2014.

51	 Dirk Quadflieg, Differenz und Raum. Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida (Edition Mo-
derne Postmoderne), Bielefeld 2007, S. 21 und 23. Dirk Quadflieg nimmt diese Haltung bei 
der Interpretation von Texten ein, die entsprechende Interpretation von Objekten lässt sich 
in Mieke Bals Überlegungen fundieren: „Art […] has the potential to produce knowledge 
greater than that of its creator. […] It is a type of knowledge that is constantly on the move, 
since its fragile articulations can only occur in singular relationship to viewers, users, or 
readers of a work of art.“ Mieke Bal, Of What One Cannot Speak. Doris Solcedo’s Political Art, 
Chicago 2010, S. 7.

52	 Vgl. Quadflieg 2007, S. 23.



70 Orientierungen des Interikonischen

Annahmen zu entwickeln. Viel eher entstehen theoretische Objekte durch die 
Einrichtung einer Wechselwirkung. Angestrebt ist die Bewerkstelligung einer 
gegenseitigen Bespielung von Objekt und Theorie.53 Hierfür muss der „theo-
retische[] Einbahnstraßenverkehr“,54 der üblicherweise mit dem theoreti-
schen Objekt einhergeht, ergänzt werden durch eine Argumentation am 
Bildobjekt im Sinne Martina Dobbes. Sie erklärt in der Einleitung zu ihrer Ha-
bilitationsschrift über die Fotografie als theoretisches Objekt, dass das theo-
retische Objekt als „Ausgangspunkt für die konkrete, anschauliche Auseinan-
dersetzung mit Bildobjekten“55 genutzt wird. Die sorgfältige Analyse von 
konkreten einzelnen Objekten ist demnach wesentlich für die Hervorbrin-
gung von theoretischen Objekten.56

Diese eingerichtete Begegnung von Objekt und Theorie ist stets eine „Be-
gegnung auf Augenhöhe“,57 wie Marcel Finke schreibt. Als „gleichberech-
tigte Partner“58 können sich Theorie und Objekt nicht nur wechselseitig ver-
stärken und abschwächen, sondern sich auch harmonisch verständigen, 
Eintracht beweisen, Einspruch einlegen oder sich anderweitig widerständig 
zeigen. Sie können sich gegenseitig in einem anderen Licht erscheinen las-
sen, einzelne Aspekte unterstützen, andere ablehnen und dafür gegebenen-
falls Gegenvorschläge einbringen oder auch nur andeuten. Das Objekt kann 
auf blinde Flecken der theoretischen Annahmen deuten und die Theorie kann 
auf Ungereimtheiten des konkreten Objekts weisen – und umgekehrt. Wech-
selseitig können sie sich auf die Probe stellen, irritieren, Korrekturnotwen-
digkeiten aufzeigen, ihre Mittelpunkte verlagern und ihre Ordnungsstruktu-
ren verschieben.59

Diese Erzeugung des theoretischen Objekts führt schließlich – vierter und 
letzter Punkt – zu Effekten in beiden Bereichen.60 Das bedeutet einerseits, 
dass die Theorie, so Marcel Finke, das theoretische Potenzial des Objekts frei-
legt.61 Dies entspricht dem, was ich als erstes – und gängiges – Verständnis 
des theoretischen Objekts referiert habe. Gleichzeitig allerdings, so möchte 

53	 Vgl. Finke 2014.
54	 Ebd.
55	 Dobbe 2007, S. 13.
56	 Siehe hierzu auch Finke 2014. Damit folge ich ausdrücklich nicht Horst Bredekamps „For-

derung an jedwede Form von Bildwissenschaft“, derjenigen nämlich, „dass am Beginn jeder 
Analyse der Vergleich mit großen Mengen von Objekten stehen muss.“ Horst Bredekamp, 
„Kunsthistorische Erfahrungen und Ansprüche“, in: Klaus Sachs-Hombach (Hrsg.), Bild und 
Medium. Kunstgeschichtliche und philosophische Grundlagen der interdisziplinären Bildwis-
senschaft, Köln 2006, S. 11–26, hier S. 14.

57	 Finke 2014.
58	 Ebd.
59	 Vgl. ebd.
60	 Davon geht beispielsweise auch Olga Moskatova in ihrer Dissertation über den kameralosen 

Film aus. Vgl. Olga Moskatova, Male am Zelluloid. Zum relationalen Materialismus im kamera-
losen Film (Film), Bielefeld 2019, S. 29. Vgl. Finke 2014.

61	 Vgl. ebd.



Das Interikonische als konzeptuelle, methodische und intentionale Neuausrichtung 71

ich ergänzen, legt das Objekt die Objekthaftigkeit der Theorie frei. Dies 
schließt an das an, was ich als zweite Bedeutungsebene des theoretischen 
Objekts eingeführt habe.

Auf die objekthafte Verfassung der Theorie zu verweisen, besagt jedoch 
nicht nur, dass die theoretischen Praktiken des Schreibens und Sprechens als 
Praktiken verstanden werden, die auf Objekte angewiesen sind. Auch bedeu-
tet es nicht bloß, dass Theorien auf Objekten basieren beziehungsweise 
durch diese gestützt oder unterhalten werden. Stattdessen wird eine kons-
titutive, wesentlich objekthafte Eigenart der Theorie angenommen.62

Eine solche Vorstellung verleitet dazu, in letzter Konsequenz die Tren-
nung zwischen Theorie und Objekt für hinfällig zu erklären – eine Auffassung, 
die Marcel Finke vertritt.63 Im Gegensatz dazu gehe ich jedoch davon aus, 
dass diese Trennung zwischen dem Objekt und der Theorie am konkreten Fall 
eingeführt und hergestellt werden kann. Anders gesprochen: Der „Moment 
der Ungeschiedenheit“64 (Elke Bippus) von Objekt und Theorie kann an-
erkannt, bearbeitet und doch für einen spezifischen Kontext überwunden 
werden. Denn nur so können Objekt und Theorie für eine bestimmte Kons-
tellation gezielt aufeinander bezogen und miteinander konfrontiert werden.

Einschränkend muss abschließend jedoch gesagt werden, dass diese hier 
aufgefaltete Beziehungsarbeit zwischen Theorie und Objekt keine Methode 
im starken Sinn ist. Es handelt sich mitnichten um ein Handlungsprogramm, 
das vorab festgelegt, schrittweise abgearbeitet und schließlich abgeschlos-
sen werden kann.65 Statt von einer geordnet abspulbaren „Methode“ wäre 
mit Marcel Finke von einer „methodologische[n] Haltung“66 zu sprechen. 
Wenn ich diese einnehme, so habe ich aufgrund der Offenheit, die eine 
Haltung gegenüber dem Programm mitbringt, die Möglichkeit, situations-
spezifisch und kontextabhängig zu (re‑)agieren. Diese methodologische Ein-
stellung betrachtet das situative beziehungsweise kontextuelle Aufeinander-
treffen von Objekt und Theorie als Erkenntnisprozess. Sie strebt eine 
produktive Konfrontation an und ist der Vermittlung der beiden Bereiche 
– von konkretem Objekt und Theorie – verpflichtet. Im Sinne dieser Haltung 
muss ich mich nicht einseitig auf ein theoriegeleitetes oder dem Objekt ver-
pflichtetes Programm verlassen, sondern kann bestmöglich auf die konkre-
ten Objekte, die spezifischen Theorien und das Problemfeld der Begegnungs-

62	 Bei dieser Beschreibung orientiere ich mich daran, wie Karen Barad das Verhältnis von Ma-
teriellem und Diskursivem denkt. Vgl. Barad 2017, S. 33 ff.

63	 Vgl. Finke 2014.
64	 Elke Bippus, „Einleitung. Kunst des Forschens“, in: Dies. (Hrsg.), Kunst des Forschens. Praxis 

eines ästhetischen Denkens, Berlin/Zürich 2009, S. 7–23, hier S. 12.
65	 Vgl. Finke 2014. Siehe auch Quadflieg 2007, S. 21.
66	 Finke 2014.



72 Orientierungen des Interikonischen

situation eingehen, sodass ich den vielfältigen Facetten des Kontakts gerecht 
werde.67

Nach der ausführlichen Erläuterung der einzelnen Bestandteile der Ziel-
formulierung lässt sich die Absicht dieser Arbeit abschließend festlegen: Es 
ist das erklärte Anliegen, das Interikonische anhand der onto-epistemo-
logischen Figuration des Dazwischen als theoretisches Objekt zu entwickeln. 
Damit erweitert diese Arbeit den Gegenstandsbereich der Interikonizität 
sowohl im Hinblick auf die bisher angedachten und angewandten Verfahren 
als auch in Bezug auf das bislang angesteuerte Ziel.

67	 Vgl. ebd. Diese Vielfältigkeit in den Austauschbewegungen im Sinne des theoretischen Ob-
jekts nachzuzeichnen, kann nicht reduziert werden auf Karen Barads Vorschlag einer diff-
raktiven Methodologie. Vgl. Karen Barad, „Diffraktionen: Differenzen, Kontingenzen und 
Verschränkungen von Gewicht“, in: Corinna Bath, Hanna Meißner, Stephan Trinkhaus u. a. 
(Hrsg.), Geschlechter Interferenzen: Wissensformen. Subjektivierungsweisen. Materialisierun-
gen, Berlin/Münster 2013 (Geschlechter Interferenzen, 1), S. 27–68, hier S. 27 ff., 32, 35 f., 
50 f., 55 ff. und 58 ff.




