
Entscheidender 
Mechanismus: 
vom agentiellen 
Schnitt zum 
Dazwischen der 
Bilder

 Open Access. © 2025 the author(s), published by Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston.  This 
work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 License. https://doi.org/10.1515/9783689240516-004



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 41

Für die intraaktive Entstehung von begrenzten und über Eigenschaften be-
schriebenen Bildern sieht Barad einen grundlegenden Mechanismus. Dieser 
besteht darin, dass die sogenannte „agentielle Abtrennbarkeit“1 der Bilder in 
Kraft gesetzt wird. Durch die „umfassendere[] materielle[] Anordnung, 
deren ‚Teil‘ ‚wir‘ sind“2 (und nicht durch Subjekte mit einem Willen) vollzieht 
sich schließlich der „agentielle Schnitt“3, der die Bilder aus ihrer „vorgege-
benen ontologischen (und semantischen) Unbestimmtheit“4 löst. So erzeu-
gen die unterschiedlichen agentiellen Schnitte „produktive und kreative 
Spannungen“5 sowie verschiedene Bilder.6

Auch in der Gestaltung des Katalogs zu Dear I’m a Painting. Always Yours, 
Blue Lagoon sind Schnitte eine zentrale Praxis. Der Grafiker Indrek Sirkel 
scheint das Ausschneiden der Bilder mit einer bemerkenswerten Entschie-
denheit durchzuexerzieren. Dennoch ist dieses konsequente Eingreifen des 
Grafikers nur ein Teil einer umfangreichen materiell-apparativen Anord-
nung.7 Es setzt die fotografischen Aufnahmen und ihre Verfahren voraus, 
etwa verschiedene Kameras, Objektive zum Wechseln, Stative, Filter, Be-
leuchtungsequipment. Außerdem ist er – im Sinne einer materiell-apparati-
ven Anordnung – angewiesen auf Bildbearbeitungs- und Textverarbeitungs-
programme, Techniken des Druckens, Schneidens und der Buchbindung, um 
nur einige Aspekte zu nennen. Nur in dieser materiell-apparativen Anord-
nung konnte sich der Schnitt vollziehen als ein Prozess, an dem der Grafiker 
maßgeblich beteiligt war, den er aber nicht steuern oder gar beherrschen 
konnte.

In diesem Sinne lässt sich der agentielle Schnitt zwischen Bildern über 
den Hauptteil des Ausstellungskatalogs veranschaulichen. Der Schnitt zwi-
schen Subjekt und Bild deutet sich überdies in der vorangestellten Dokumen-
tation der Ausstellungseröffnung an (Abb. 8). Sie ist durch ein anderes, dün-
nes und mattes Papier abgesetzt und besteht aus ganzseitig aufgezogenen 
Fotografien von der Veranstaltung. Diese fotografischen Aufnahmen zeigen 
Samara Scotts Bodenarbeit Still Life (2014). Es handelt sich um einen groß-
formatigen Teppich, der mit Alltagsmaterialien bemalt wurde. Die Materia-
lien im Einzelnen aufzuzählen, könnte wohl einer „shopping list of everyday 

1	 Barad 2017, S. 20.
2	 Ebd., S. 89.
3	 Ebd., S. 20.
4	 Ebd.
5	 Barad [1996] 2015, S. 49.
6	 Vgl. Barad 2017, S. 82.
7	 Innerhalb von materiellen Anordnungen legt Karen Barad einen besonderen Fokus auf die 

Rolle von Apparaten. Ihre Erörterungen zu Apparaten sind für mein Interesse ein Neben-
schauplatz, sodass ich sie an dieser Stelle lediglich sprachlich markierend beschreibe. Für 
eine kompakte Zusammenfassung ihrer Thesen zum Apparat siehe darüber hinaus ebd., 
S. 31 f.



42 Eröffnungen des Interikonischen

materials“ entsprechen, „that can be picked up from any British supermar-
ket, pharmacy, or pound shop“.8 Dieser mit Haushaltsmaterialien bearbeitete 
Teppich nun wurde betreten durch die Besucher:innen und Redner:innen der 
Vernissage. Es sind ihre Schuhe, Hosen, Röcke, Strumpfhosen, manchmal 
auch Oberteile zu sehen. Auf den Fotos nehmen zum Teil deren Füße und 
Beine einen breiteren Raum ein, zum Teil beansprucht das Teppichstillleben 
mehr Platz. Subjekt und Bild erscheinen damit als gleichwertige Elemente, 
deren Verhältnis durch den Katalog jeweils unterschiedlich bestimmt wird.

In Bezug auf diese Verhältnisbestimmung wendet sich Karen Barad gegen 
die Vorstellung von einem „inhärente[n]/ natürlich vorkommende[n]/ star-
re[n]/ universelle[n]/ Cartesianische[n] Schnitt“.9 „[N]icht fest“ sei der Schnitt 
zwischen Subjekt und Bild, was jedoch weder bedeutet, dass er nicht exis-
tiert, noch heißt, dass er zufällig oder beliebig wäre. Sie führt aus:

[Denn] sobald ein Schnitt vorgenommen wird (d. h. eine bestimmte Praxis 
vollzogen wird), ist die Identifikation nicht willkürlich, sondern im Hinblick 
auf eine gegebene Praxis in der Tat materiell spezifiziert und bestimmt.10

  8	 So jedenfalls urteilt Isobel Harbison in ihrem Beitrag zu Scotts Einzelausstellung Silks in der 
Galerie Eastside Projects in Birmingham. Harbison 2017, o. S.

  9	 Barad [1996] 2015, S. 25.
10	 Barad 2017, S. 46.

8. → Indrek Sirkel, zwei Seiten aus dem Katalog zur Ausstellung Dear I’m a Painiting. Always Yours, Blue La-
goon, 2014, Tallinn, Kumu. Zu sehen ist jeweils: Samara Scott, Still Life, 2014.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 43

Der Schnitt zwischen Subjekt und Bild ist also immer für einen gewissen Kon-
text gesetzt und löst für diese spezifische Situation die Relata aus ihrer Un-
bestimmtheit.11

Zwischen welchen Entitäten –  Subjekten oder Bildern  – ein agentieller 
Schnitt nun auch vollzogen sein mag, so ist entscheidend, abschließend zwei 
Dinge zu betonen. Erstens finden agentielle Schnitte stets innerhalb der Phä-
nomene statt.12 Daran erinnert Barad wiederholt und verdeutlicht nach-
drücklich, „daß Schnitte Teil der Phänomene sind, zu deren Entstehung sie 
beitragen“.13 Zweitens hat der agentielle Schnitt eine dialektische Struktur: 
„Schnitte schneiden ‚die Dinge‘ zusammen und trennen sie voneinander.“14 
Barad spricht an anderer Stelle prononciert von einem „Zusammen-Ausein-
ander-Schneiden“.15 Diesen Vorgang versteht sie jedoch „nicht als separate, 
konsekutive Aktivitäten“, sondern als „ein einziges Ereignis, das nicht Eines 
ist“.16

Letztlich kommt Karen Barad zu dem nachvollziehbaren Schluss: „Agenti-
sche Schnitte arbeiten Beziehungen des Verbindens und Trennens radikal 
um.“17 Die Radikalität des Gedankens liegt, so lässt sich zusammenfassend 
feststellen, darin, dass agentische Schnitte durch gewisse Anordnungen ge-
leistet werden, welche die Unbestimmtheit von Subjekten und Bildern für 
eine bestimmte Situation auflösen. Dabei funktionieren sie innerhalb von 
Phänomenen sowohl trennend als auch verbindend, wobei dies ein Vorgang 
ist, der sich nicht in eine Abfolge aufspalten lässt.18

Nicht in diesem speziellen – agentiell-realistischen – Sinne, sondern im 
Allgemeinen wurde der Schnitt für das theoretische Repertoire von Kunst-
geschichte und Kunstwissenschaft bereits als produktiv erkannt. Wenn ich 
diese theoretische Produktivität im Weiteren thematisiere, dann nicht, um 
eine Diskursgeschichte des Schnitts zu erzählen, sondern indem ich einige 
exemplarische Markierungen setze, in denen sich sein diskursives Gewicht 
andeutet.

Sarah Hadda etwa widmete sich jüngst anhand von Max Ernst, Man Ray, 
Luis Buñuel und Salvador Dalí Dem Schnitt als Denkfigur im Surrealismus.19 
Dabei macht sie den Schnitt zum Thema, fasst ihn methodisch und arbeitet 
ihn auf eine umfassende Weise theoretisch aus. Auch David Ganz und Felix 

11	 Vgl. Barad [1996] 2015, S. 26.
12	 Siehe lediglich exemplarisch Barad 2017, S. 20, 35, 81, 82 und 85.
13	 Ebd., S. 29.
14	 Ebd., S. 89.
15	 Barad [2010] 2015, S. 109.
16	 Ebd., S. 77.
17	 Ebd., S. 109.
18	 Vgl. ebd.
19	 Sarah Hadda, Der Schnitt als Denkfigur im Surrealismus. Max Ernst, Man Ray, Luis Buñuel und 

Salvador Dalí (Image, 149), Bielefeld 2019.



44 Eröffnungen des Interikonischen

Thürlemann bestimmen in ihrer Einführung in den mittlerweile kanonischen 
Sammelband zum Bild im Plural von 2010 den Schnitt als taugliche Metapher, 
um das Verhältnis von Singular und Plural der Bilder zu strukturieren.20 Al-
lerdings hat diese Beurteilung bloß den Charakter eines Gedankenanstoßes 
oder einer Richtungsweisung, die nicht über den Aufweis hinaus weiterver-
folgt wird. Ferner wurde bereits in der französischen Malerei- und Fototheo-
rie der 1980er- und 90er-Jahre, durch Louis Marin und Philippe Dubois, der 
Schnitt als Metapher aufgerufen, um für das Bild gewisse Zeit-, Raum-, 
Motiv- und Trägerverhältnisse zu klären.21 Hierbei ist er ein Sinnbild der Ge-
waltsamkeit:22 Der Schnitt wurde als „Raubtierhafte[s]“ oder wie ein „Axt-
hieb“23 verstanden, der eine aus der Enthauptung heraus entwickelte „töd-
liche[] Trennung“24 einführe. Zuletzt wäre Peter Bexte zu nennen, der in 
seiner aktuellen Monografie ausgehend von Kurt Schwitters Undbild (1919) 
den Schnitt zum Und hin überwindet, auch wenn er dieses bisweilen unauf-
fällig gebliebene Und bereits in der Krise vermutet.25

Von diesen – doch recht verschiedenen – Ansätzen möchte ich nun diffe-
renzierte Impulse aufnehmen: den emphatischen Bezug auf das Bild (Ganz 
und Thürlemann), seine zentrale Rolle (Hadda), den Mut zu seiner eigenwil-
ligen Aufladung (Dubois und Marin) sowie letztlich das Ziel von Bexte, den 
Schnitt produktiv weiterzudenken beziehungsweise weiterzuentwickeln. An-
lass dafür gab erneut eine Betrachtung des Ausstellungskatalogs zu Dear I’m 
a Painting. Always Yours, Blue Lagoon.

Die bisherigen Besprechungen zum Ausschnitt der Bilder haben nämlich 
nur einen bestimmten Bereich der gesamten Gestaltung in den Blick genom-
men. Betrachtet man diese in Gänze, so passiert etwas Unerwartetes. Unver-
mittelt schlägt die bislang eingenommene Perspektive um. Denn es offenbart 
sich: Zwei aufeinanderfolgenden Doppelseiten sind stets die gleichen foto-
grafischen Aufnahmen zugrunde gelegt. Auf der jeweils ersten (bereits be-
sprochenen) Doppelseite sind die Bilder ausgeschnitten, auf der jeweils fol-
genden (bisher ausgesparten) Doppelseite ist deren Zwischen ausgestellt 
(Abb. 3 und  9). Die Kataloggestaltung markiert damit eindrucksvoll einen 
Übergang in der Perspektive, der vom Schnitt zum Zwischen führt.

20	 Vgl. David Ganz und Felix Thürlemann, „Zur Einführung. Singular und Plural der Bilder“, in: 
Dies. (Hrsg.), Das Bild im Plural. Mehrteilige Bildformen zwischen Mittelalter und Gegenwart, 
Berlin 2010 (Bild + Bild, 1), S. 7–38, hier S. 17.

21	 Vgl. Philippe Dubois, Der fotografische Akt. Versuch über ein theoretisches Dispositiv [1990], 
hg. von Herta Wolf, übers. von Dieter Hornig (Geschichte und Theorie der Fotografie, 1), 
Amsterdan/Dresden 1998, S. 155 ff. Vgl. Louis Marin, Das Opake der Malerei. Zur Repräsen-
tation im Quattrocento [1989], übers. von Heinz Jatho, Berlin 2004, S. 226 ff.

22	 Vgl. Dubois [1990] 1998, S. 175. Vgl. Marin [1989] 2004, S. 227.
23	 Dubois [1990] 1998, S. 175.
24	 Marin [1989] 2004, S. 227.
25	 Peter Bexte, Konjunktion & Krise. Vom „und“ in Bildern und Texten, Berlin 2019, S. 16–20, 

83–85 und 91.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 45

Für dieses Zwischen möchte ich zunächst einen geordneten Überblick 
über bereits getätigte Überlegungen anschließen. Eine erste Einordnung der 
Diskursbeiträge nahm der Filmwissenschaftler und Kunsthistoriker Andreas 
Sombroek vor. Während er in den Künsten eine Affinität erkennt, die das Zwi-
schen als attraktive Kategorie affirmiert, macht er in der Philosophie eine 
Abwehrhaltung beziehungsweise Verweigerungsgeste dem Zwischen gegen-
über aus.26

Zwischen Gegenwehr und Gleichgültigkeit gefangen sieht jene auch der 
schweizerische Philosoph Michael Pfister: „‚Zwischen‘ gehört nicht zu den 
Begriffen, die man in philosophischen Wörterbüchern findet.“27 Obwohl 
jener Befund zumindest in dieser Definitivität nicht (mehr) ganz richtig ist,28 
lässt sich seiner anschließenden Bewertung wohl folgen: „Der Anspruch der 

26	 Vgl. Andreas Sombroek, Eine Poetik des Dazwischen. Zur Intermedialität und Intertextualität 
bei Alexander Kluge (Kultur- und Medientheorie), Bielefeld 2005, S. 26.

27	 Michael Pfister, „Eros gibt keine Ruhe“, in: André Vladimir Heiz und Ders. (Hrsg.), Dazwi-
schen. Beobachten und Unterscheiden, Ausst. Kat. Museum für Gestaltung Zürich, Zürich 
1998, Zürich 1998 (Schriftenreihe von Schule und Museum für Gestaltung Zürich, 23), 
S. 37–46, hier S. 41.

28	 Das Lemma „Zwischen“ findet sich etwa im Historischen Wörterbuch der Philosophie von 
2004. Michael Theunissen, „Art. ‚Zwischen‘“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
Bd. 12 / 13, Darmstadt 2004, Sp. 1543–1549. Diesen Hinweis habe ich von Eveline Cioflec 
übernommen. Vgl. Eveline Cioflec, Der Begriff des „Zwischen“ bei Martin Heidegger: Eine Er-
örterung ausgehend von Sein und Zeit (Alber-Reihe Thesen, 48), Freiburg im Breisgau 2012, 
S. 21 f.

9. → Indrek Sirkel, Doppelseite des Katalogs zur Ausstellung Dear I’m a Painiting. Always Yours, Blue Lagoon, 
2014, Tallinn, Kumu. Zu sehen sind v. l. n. r.: Dan Rees, Vacuum Painting, 2014; Samara Scott, Still Life, 2014; 
James Ferris, Titter Coyly, Smile Archly: He Was Chasing a Shadow, 2008–2014; Samara Scott, Still Life, 2014; 
Nicolas Party, Blakam’s Stone, 2014; Nicolas Party, Blakam’s Stone, 2014.



46 Eröffnungen des Interikonischen

Philosophen geht meistens dahin, die bedrohlichen Zwischenräume zuzu-
schütten.“29 Daher erzählt er eine Geschichte von Rückschlägen und Rache-
zügen der Zwischenräume in der antiken Philosophie und erklärt schließlich 
in einer Art von Ursprungsmythos den Eros zum „Gott des Zwischenraums“.30 
Ausgehend von dieser Figur des Eros führt er anekdotisch durch die Philo-
sophiegeschichte und liest die spärlichen Spuren des Zwischen auf. Des-
cartes, Kant, Hegel, Nietzsche, Bataille und weitere werden andeutungshaft 
aufgeführt.31

Freilich weiß die neuere Forschung dieser historischen Liste weitere 
Namen hinzuzufügen32 und dennoch war es die Phänomenologie Anfang und 
Mitte des 20. Jahrhunderts, die sich dem Zwischen mit einer anderen Sensi-
bilität öffnete.33 Dies belegt nicht nur die Verankerung des entsprechenden 
Lemmas in dem von Helmuth Vetter herausgegebenen Wörterbuch der phä-
nomenologischen Begriffe.34 Auch bezeugt dies eine große Studie von Eveline 
Cioflec zum Begriff des „Zwischen“ bei Martin Heidegger, in der sie gleich zu 
Beginn überzeugend feststellt: „Das Motiv Zwischen kann der Sache nach bei 
Heidegger als zentral erachtet werden“.35 Auch bei dem französischen Phä-
nomenologen Maurice Merleau-Ponty scheint der Zwischenraum in einem 
Gedankenspiel auf:

Der Kranke, der die Tapete seines Zimmers betrachtet, sieht sie plötzlich sich 
verändern, wie wenn das Muster und die Figur zum Hintergrund werden, 
während das, was für gewöhnlich als Hintergrund angesehen wird, zur Figur 
wird. Das Aussehen der Welt wäre für uns erschüttert, wenn es uns gelänge, 
die Zwischenräume zwischen den Dingen als Dinge zu sehen – zum Beispiel 
den Raum zwischen den Bäumen auf der Straße – und umgekehrt die Dinge 
selbst – die Straßenbäume – als Hintergrund.36

Jenseits dieser gedanklichen Erwägungen waren es wohl erst postmoderne 
Entwicklungen, in denen sich das Zwischen tatsächlich in den Vordergrund 
schob.37 Wie Merleau-Ponty war auch Paul Virilio „nicht bereit, dieses Ver-

29	 Pfister 1998, S. 41.
30	 Vgl. ebd., S. 38 ff. Ebd., S. 41.
31	 Vgl. ebd., S. 42 ff. Siehe weiterführend und vertiefend Theunissen 2004.
32	 Vgl. Cioflec 2012, S. 22 ff.
33	 Vgl. ebd., S. 77 ff.
34	 Wolfgang Fasching, „Art. ‚Zwischen‘“, in: Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe, 

Hamburg 2004 (Philosophische Bibliothek, 555), S. 651.
35	 Cioflec 2012, S. 15.
36	 Maurice Merleau-Ponty, „Das Kino und die neue Psychologie [1947]“, in: Christian Bermes 

(Hrsg.), Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, Hamburg 2003 (Philosophische Bi-
bliothek, 530), S. 29–46, hier S. 30.

37	 Dies scheint mir auch verbunden mit einer (neuen) Aufmerksamkeit auf (neue) Medien. 
Siehe exemplarisch Georg Christoph Tholen, „Tanz auf Distanz. Über Differenzen, die 



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 47

steckspiel mitzumachen, bei dem die Form ständig den Sieg über den Hinter-
grund davontrug“.38 Ebenso wie Merleau-Ponty beklagt er, dass die „Zwi-
schenräume[] zwischen den Dingen, zwischen den Menschen […] nahezu 
keine wahrnehmbaren Spuren in unserer Weltanschauung hinterlassen“;39 ja, 
sie würden gar – hier urteilt er drastischer als Merleau-Ponty – durch „die 
abendländische Kultur überhaupt [verstoßen]“.40 Wiederum im Unterschied 
zu Merleau-Ponty begibt er sich tatsächlich auf die „Jagd“41 nach dem Zwi-
schen. Für seinen Streifzug durch die „Stadtwüste“ beschreibt er die fol-
gende Erfahrung:

[D]a die Wirklichkeit mit einemmal [sic!] kaleidoskopisch geworden war, 
befand ich mich nicht mehr in dieser Stadtwüste mit identischen, sich wieder-
holenden und in einer Pseudo-Ewigkeit erstarrten Formen, sondern im ver-
zweigten Wachstum der Negativformen, ich segelte im Hohlraum der Zwi-
schenräume, in der Transparenz, dieser Transparenz, die ich während des 
Krieges, anläßlich der Zerstörung der Stadtlandschaften, entdeckt hatte.42

Diese neue Seherfahrung überführte er schließlich in eine zeichnerische be-
ziehungsweise malerische Praxis. Die entstandenen Stillleben von Alltags-
dingen ordnete er selbst konsequenterweise als Untersuchung von Zwi-
schenräumen ein:43 „Meine Zeichnungen und Bilder waren vorwiegend 
Übungen zur Befragung der Zwischenräume des Sehens, einer Sicht, die für 
mich nicht mehr selbstverständlich war.“44

Im Angesicht dieser beiden Positionen ist nun eines bemerkenswert: Mer-
leau-Ponty entwickelt sein Gedankenspiel zum Zwischenraum im Zusammen-
hang mit Wahrnehmungsfragen, während Paul Virilio, selbst Architekt, über 
die Neuerfahrung von Zwischenräumen in der Baukunst zu einer bildneri-
schen Praxis gelangt. Es zeichnet sich also bereits jene von Andreas Som-
broek angenommene Affinität der Künste zum Zwischen ab, für die sich leicht 
weitere Beispiele finden lassen.

So ist ein erfahrbares Zwischen für den Theaterwissenschaftler Benjamin 
Wihstutz ein zentrales Moment, um für das Theaterpublikum eine Verschrän-

dazwischen kommen“, in: Arno Böhler und Susanne Granzer (Hrsg.), Ereignis Denken. 
TheatRealität – Performanz – Ereignis, Wien 2009 (Passagen Philosophie), S. 87–98, hier 
S. 92.

38	 Paul Virilio, Der negative Horizont. Bewegung, Geschwindigkeit, Beschleunigung, übers. von 
Brigitte Weidmann (Fischer-Taschenbücher Sozialwissenschaft, 12511), Frankfurt am Main 
1995, S. 16.

39	 Ebd., S. 12 f.
40	 Ebd., S. 16.
41	 Ebd., S. 14.
42	 Ebd., S. 15.
43	 Vgl. ebd., S. 7 ff. und 12 f.
44	 Ebd., S. 21.



48 Eröffnungen des Interikonischen

kung von Imagination und Wahrnehmung zu denken.45 Das Schriftstellerehe-
paar Eleonore und Hans-Jost Frey verarbeitet seine Beziehung in der gemein-
sam verfassten Schrift Zwischen uns.46 Der Literaturwissenschaftler Stephan 
Jaeger untersucht in seiner Theorie lyrischen Ausdrucks das unmarkierte Zwi-
schen in Gedichten von Brentano, Eichendorff, Trakl und Rilke.47 Julia Weber 
befragt die Intermediale Poetik der Zwischenräume, während sie einen Kurz-
film und einen Roman von Claude Simon ins Verhältnis setzt.48 Dass Ausstel-
lungen im Allgemeinen einen „Zwischenraum“49 darstellen, argumentiert 
wiederum Martin Heller. Anlässlich der Ausstellung Ellsworth Kelly. Zwischen-
Räume. Werke 1956–2002 in der Fondation Beyeler fasste Gottfried Boehm 
die Arbeiten des Künstlers als Zwischen-Räume zwischen Malerei, Relief und 
Skulptur auf.50 Und für ein Symposium über das Zusammenspiel der Materia-
lien in den Künsten entwickelte die schweizerische Künstlerin Karin Lehmann 
2012 eine Ausstellung, die den Titel Spareribs – The Good Stuff is in Between 
trug.51

Unter all diesen Positionen wäre nun auch Karen Barads Agentieller Realis-
mus aufzuführen. Zwar ist das Zwischen bei Barad nicht zu einem Gedanken-
gang verdichtet, aber als eine feine gedankliche Spur gelegt, welche die Ge-
dankenführungen unterschwellig durchzieht. Wenn ich dieses unauffällige 
Zwischen nun fokussiere, schlage ich eine ähnliche Richtung ein wie die Me-
dienwissenschaftlerin Alisa Kronberger, die ausgehend von verschiedenen 

45	 Vgl. Benjamin Wihstutz, Theater der Einbildung. Zur Wahrnehmung und Imagination des Zu-
schauers (Recherchen, 43), Berlin 20112, S. 10 f. An der angegebenen Stelle findet die These 
ihre prägnanteste Formulierung, auch wenn sie hier in der Einleitung noch mit einem Frage-
zeichen versehen ist.

46	 Eleonore Frey und Hans-Jost Frey, „Zwischen uns“, in: André Vladimir Heiz und Michael Pfis-
ter (Hrsg.), Dazwischen. Beobachten und Unterscheiden, Ausst. Kat. Museum für Gestaltung 
Zürich, Zürich 1998, Zürich 1998 (Schriftenreihe von Schule und Museum für Gestaltung 
Zürich, 23), S. 246–249.

47	 Stephan Jaeger, Theorie lyrischen Ausdrucks. Das unmarkierte Zwischen in Gedichten von 
Brentano, Eichendorff, Trakl und Rilke, München 2001.

48	 Julia Weber, „Eine intermediale Poetik der Zwischenräume: Zu Claude Simons Roman Trip-
tyque und seinem Kurzfilm L’Impasse“, in: Jörn Schafaff und Benjamin Wihstutz (Hrsg.), So-
wohl als auch dazwischen. Erfahrungsräume der Kunst, Paderborn 2015, S. 7–26.

49	 Martin Heller, „Eine Welt dazwischen“, in: André Vladimir Heiz und Michael Pfister (Hrsg.), 
Dazwischen. Beobachten und Unterscheiden, Ausst. Kat. Museum für Gestaltung Zürich, Zü-
rich 1998, Zürich 1998 (Schriftenreihe von Schule und Museum für Gestaltung Zürich, 23), 
S. 24–29, hier S. 25.

50	 Gottfried Boehm, „Zwischen-Räume. Malerei, Relief und Skulptur im Werk von Ellsworth 
Kelly/In-Between Spaces. Painting, Relief, and Sculpture in the Work of Ellsworth Kelly“, in: 
Fondation Beyeler (Hrsg.), Ellsworth Kelly. Zwischen-Räume. Werke 1956–2002/In-Between 
Spaces. Works 1956–2002, Ausst. Kat. Fondation Beyeler, Riehen/Basel 2002, Ostfildern-
Ruit 2002, S. 16–45.

51	 Thomas Strässle, Christoph Kleinschmidt und Johanne Mohs (Hrsg.), „Spareribs – The Good 
Stuff is in Between. Eine Ausstellung von Karin Lehmann“, in: Das Zusammenspiel der Mate-
rialien in den Künsten. Theorien – Praktiken – Perspektiven, Bielefeld 2013 (Image, 47), S. 101–
108. Siehe zum Beispiel auch Dustin Breitenwischer, Dazwischen: Spielräume ästhetischer 
Erfahrung in der US‑amerikanischen Kunst und Literatur, Paderborn 2018.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 49

Positionen des Neuen Materialismus –  prominent unter ihnen auch Karen 
Barad – ein „Zwischen“ in der feministischen Medienkunst ausmacht.52 Die-
ses wird insgesamt allerdings nicht theoretisch ausgearbeitet. Stattdessen 
wird es wiederholt in Beschreibungen genutzt, sodass das „Zwischen“ seine 
Relevanz über den Gebrauch als Wendung erweist.

Bei Barad nun blitzt das „Zwischen“ in unterschiedlichen Zusammenhän-
gen auf. So stimmt Karen Barad etwa ein „Methodologisches Zwischen-
spiel“53 an. Außerdem erklärt sie, dass „Wissen aus dem ‚Zwischen‘ von Na-
tur-Kultur, Objekt-Subjekt, Materie-Bedeutung [kommt]“.54 Über dieses 
vielgesichtige „Zwischen“ ist jedoch nicht nur methodisch gesichertes Wis-
sen konstituiert, sondern auch die Realität. Sie führt aus, dass „Realität durch 
das ‚Zwischen‘ konstituiert ist, durch die Untrennbarkeit von Natur-Kultur/ 
Welt-Wort/ physikalisch-konzeptuell/ materiell-diskursiv“.55 Dieser Gedan-
kenanstoß zur Realitätskonstitution wird am deutlichsten genau an jener 
Stelle, an der die wiedergegebenen Überlegungen zu Unbestimmtheit, Kon-
textualität, Intraaktion, Eigenschaften und Grenzen mit dem „Zwischen“ zu-
sammengebracht werden:

Die Uneindeutigkeit wird nur temporär und kontextuell entschieden, und 
somit bezeichnen beschreibende Charakterisierungen nicht Eigenschaften 
abstrakter Objekte oder beobachtungsunabhängiger Wesen [beings], sondern 
beschreiben vielmehr das „Zwischen“ unserer Intraaktionen, wie es durch 
spezifische, konstruierte Grenzlinien markiert ist.56

Es lässt sich demzufolge schließen, dass Karen Barad das gelegentlich auf-
tauchende „Zwischen“ einerseits auf methodologische Fragen der Wissens-
konstitution und andererseits auf die Realitätskonstitution bezieht.

Damit offenbart sich ausgerechnet in dieser verdichteten Übersicht zum 
„Zwischen“ die Leitidee des Agentiellen Realismus. Barad fasst diese Grund-
annahme in den finalen Sätzen ihrer Abhandlung als „Onto-epistemo-logie“57 
zusammen. In diesem Sinne ist der Agentielle Realismus also nicht nur ein 
ontologischer und epistemologischer Rahmen,58 sondern zweifelt die Unter-
scheidung von Seinslehre und Erkenntnistheorie, ja von Sein und Erkenntnis 
schlechthin, prinzipiell an.59 Beide sind integrativ konzipiert, ineinander

52	 Vgl. Kronberger 2022, S. 14 f., 31 ff., 39, 107, 178 f., 203, 233, 281, 289 und 296.
53	 Barad [1996] 2015, S. 32.
54	 Ebd., S. 60.
55	 Ebd., S. 48.
56	 Ebd., S. 42.
57	 Barad 2017, S. 100.
58	 Vgl. Barad [1996] 2015, S. 17.
59	 Dieser Anspruch eint viele Neomaterialist:innen, insbesondere verbindet er Karen Barads 

Position mit Donna Haraways Überlegungen zum situierten Wissen. Vgl. Hoppe/Lemke 2021, 



50 Eröffnungen des Interikonischen

geschoben und miteinander verwoben. Doch obwohl der Realismus dezidiert 
onto-epistemo-logisch ist, wird Sein und Erkenntnis durch Barad in ihrer Ar-
gumentationsführung nacheinander behandelt. Gleichsam werde auch ich im 
Folgenden erst eine epistemologische und dann eine ontologische Perspek-
tive auf das „Zwischen“ einnehmen, um es schließlich als onto-epistemo-
logisch zu entwickeln.

Damit werde ich im Weiteren das Zwischen im vorgestellten Horizont des 
Agentiellen Realismus von Karen Barad theoretisch konturieren. Es wird ein 
mehr oder minder beiläufiger Gedanke von Barad – das Zwischen – als weiter-
führender Gedankenanstoß aufgefasst. Das bedeutet, ich möchte ansetzen 
und weiterdenken, wo Barad einen gedanklichen Schlussstrich zieht: beim 
Zwischen, seiner ontologischen und epistemologischen Wirksamkeit. Dabei 
geht es mir nicht darum, Karen Barads Agentiellen Realismus beckmesserisch 
zu bemängeln und das Zwischen als die bessere Alternative zum Schnitt 
marktschreierisch anzubieten. Ganz im Gegenteil möchte ich ihre Gedanken 
respektvoll anerkannt wissen und darauf die theoretische Konturierung des 
Zwischen aufbauen; das heißt, ich werde Karen Barads Gedankengebäude als 
Grundlage für beide Darstellungen, der epistemologischen und der ontolo-
gischen Dimension des Zwischen, nutzen. Um über die epistemologische 
Orientierung auf Barad aufzuklären, ist ein erneuter Blick in ihre Schriften 
notwendig. Die Darstellung der ontologischen Fundierung in Barad erfolgt 
anhand eines Rückblicks auf das bisher Gesagte.

Der epistemologischen Perspektive auf das Zwischen wird zugrunde ge-
legt, dass Erkenntnisgenerierung die „aktive Partizipation“60 des:der Erken-
nenden erfordert. Also bedeutet Wissensgenerierung nicht die unbeteiligte 
Beobachtung von einer Position außerhalb des Erkenntnisgegenstandes, 
sondern aktiven Zugriff innerhalb einer gemeinsamen Wirklichkeit.61 Das er-
zeugte Wissen hat dann stets ein „situierte[s] Wesen“62 und gilt für einen 
bestimmten Zusammenhang.63 Diese Aspekte lassen sich in vorhandenen 
Vorstellungen von der epistemischen Funktion des Zwischen wiederfinden. 
Darauf, dass das Zwischen grundlegend epistemisch wirksam ist, wies etwa 
der Kulturwissenschaftler Uwe Wirth hin.64 Ebenso spiegeln bisherige Über-

S. 15. Vgl. Kronberger 2022, S. 42. Bei Karen Barad resultiert dieser Ansatz aus der Ausein-
andersetzung mit Niels Bohr, der epistemologische Fragestellungen verfolgte. Diese werden 
durch Barads interpretative Lektüre dann mit ontologischen Problemstellungen angerei-
chert. Vgl. Barad [1996] 2015, S. 20 und 33 f.

60	 Ebd., S. 51.
61	 Vgl. Barad 2017, S. 99.
62	 Barad [1996] 2015, S. 58.
63	 Vgl. ebd., S. 62.
64	 Vgl. Uwe Wirth, „Zwischenräumliche Bewegungspraktiken“, in: Ders. (Hrsg.), Bewegen im 

Zwischenraum, Berlin 2012 (Wege der Kulturforschung, 3), S. 7–34, hier S. 30.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 51

legungen zum Zwischen vielfach keine distanzierte Beobachtung vor65 und 
widmen sich tendenziell spezifischen Konstellationen.66

Trotz dieser Übereinstimmungen ist das Zwischen in vorhandenen Aus-
führungen keineswegs relational-epistemologisch gedacht. Zwar wurde für 
die Epistemologie des Zwischen die „fundamentale Rolle des Aufeinander-
treffens, der Verbindung und Trennung als epistemisch relevanter Ereignis-
se“67 beteuert. Dennoch wurde mitnichten erwogen, dass das Zwischen (si-
tuativ) Erkenntnisse generiert, indem es Erkenntnisse in Beziehung setzt, 
beziehungsweise, dass es (situativ) Erkenntnisse in Beziehung setzt, indem 
es Erkenntnisse generiert. Anders gesprochen: Es wurde nicht in Betracht 
gezogen, dass Beziehungs- und Erkenntnisstiftung im Falle des Zwischen 
gleichursprünglich sind.

Für die ontologische Perspektive auf das Zwischen gelten – erstens – die 
Erläuterungen aus dem zweiten Kapitel dieser Arbeit. Ich werde eine anfäng-
liche und ursächliche Relationalität annehmen, in der erst durch Intraak-
tionen die entsprechenden Entitäten entstehen. Während ihrer intraaktiven 
Entstehung werden deren Eigenschaften und Grenzen bestimmt. In diesem 
Punkt unterscheiden sich die hier angestellten Überlegungen von den meis-
ten bisherigen zum Zwischen. Sie gehen in der Regel davon aus, dass ein Zwi-
schen eine vorhandene Entität voraussetzt, die mit einer anderen vorhande-
nen Entität in Beziehung gesetzt wird.68 Somit sind Entitäten mit gewissen 
Eigenschaften und Grenzen vorausgesetzt und ihr Zwischen nachträglich 
hergestellt. Keineswegs ist es jedoch als grundlegend vorgängig und hin-
sichtlich der Entitäten als gleichursprünglich seinssetzend und beziehungs-
stiftend gedacht.69 Das Zwischen ist in bislang entwickelten Vorstellungen 
also mitnichten relational-ontologisch aufgefasst, das heißt, es wurde nicht 

65	 Vgl. Ranulph Glanville, „Zwischenhandlungen und zwischen Handlungen“, in: André Vladimir 
Heiz und Michael Pfister (Hrsg.), Dazwischen. Beobachten und Unterscheiden, Ausst. Kat. 
Museum für Gestaltung Zürich, Zürich 1998, Zürich 1998 (Schriftenreihe von Schule und 
Museum für Gestaltung Zürich, 23), S. 147–153, hier S. 150 und 152.

66	 Siehe exemplarisch Weber 2015.
67	 Bernhard J. Dotzler und Henning Schmidgen, „Einleitung. Zu einer Epistemologie der Zwi-

schenräume“, in: Dies. (Hrsg.), Parasiten und Sirenen. Zwischenräume als Orte der materiel-
len Wissensproduktion, Bielefeld 2008 (Literalität und Liminalität, 6), S. 7–18, hier S. 7.

68	 Siehe beispielsweise Sombroek 2015, S. 24 f. Er schreibt: „Das Dazwischen setzt immer ein 
‚Etwas‘ voraus, das mit mindestens einem weiteren ‚Etwas‘ in eine systematische Beziehung 
gesetzt werden kann.“

69	 Dies liest sich etwa aus einer Abhandlung von Wolfram Pichler heraus: Er spricht im Zusam-
menhang mit Bildsystemen von „Instanzen des Zwischenraums“. Diese „definieren Orte und 
halten sie auseinander, schaffen aber auch die Bedingungen dafür, dass die auf verschiedene 
Orte verteilten Bilder auf bestimmte Art miteinander verknüpft werden können. Die Theorie 
dieser Bildsysteme wird daher eine Theorie des Zwischenraums oder spezieller: eine ‚Ikono-
logie des Zwischenraums‘ (um das schöne Warburg’sche Wort zu gebrauchen) sein müssen 
[…].“ Wolfram Pichler, „Topologie des Bildes. Im Plural und im Singular“, in: David Ganz und 
Felix Thürlemann (Hrsg.), Das Bild im Plural. Mehrteilige Bildformen zwischen Mittelalter und 
Gegenwart, Berlin 2010 (Bild + Bild, 1), S. 111–132, hier S. 121.



52 Eröffnungen des Interikonischen

erwogen, dass es Entitäten (situativ) erzeugt, indem es sie in Beziehung 
setzt, beziehungsweise, dass es Entitäten (situativ) in Beziehung setzt, indem 
es sie erzeugt.

Hierfür werde ich den agentiellen Schnitt als grundlegenden Mechanis-
mus anerkennen. Damit gelten – zweitens – die Erläuterungen vom Anfang 
dieses Kapitels. Das Zwischen systematisch mit dem Schnitt in Zusammen-
hang zu bringen, das haben bisherige Ansätze versäumt. Der Schnitt er-
scheint in den Abhandlungen zum Zwischen meist als eine Nebenbemerkung 
oder Erläuterungshilfe und wirkt so beiläufig aufgerufen.70 Dementgegen 
wird hier dezidiert der Mechanismus des Schnitts weitergedacht, indem an-
genommen wird, dass sich etwas eröffnet, nachdem und indem der Schnitt 
gesetzt ist: ein Zwischen nämlich. Dadurch nun, dass das Zwischen im Schnitt 
fundiert ist, führt es, so meine Annahme, einige seiner wesentlichen Eigen-
arten mit sich. Dies betrifft seine Fundierung in einer materiellen Anordnung, 
seine Vollzugsförmigkeit, seine Kontextgebundenheit, die Situierung inner-
halb des Phänomens sowie die Dialektik des „Zusammen-Auseinander“. Alle 
diese Bestimmungsstücke gibt der zugrunde gelegte Schnitt dem sich er-
öffnenden Zwischen gewissermaßen mit.

Bei der folgenden weitergehenden Konzeptualisierung des Zwischen 
stütze ich mich wie bisher auf den Katalog zu Dear I’m a Painting. Always 
Yours, Blue Lagoon. Denn der Katalog bietet weiterhin die Möglichkeit, sich 
dem Zwischen beobachtend anzunähern, um es intellektuell zu bewältigen.

Das Zwischen als seinssetzende Figuration
Die bereits angeführte Doppelseite zeigt (Abb. 9), dass sich um Blakam’s 
Stone, das Still Life und Titter Coyly, Smile Archly: He Was Chasing a Shadow 
verschiedene Zwischen eröffnen. Im Angesicht dieses Befundes wäre zu-
nächst zu prüfen, ob die Kataloggestaltung einer weitverbreiteten Argumen-
tationsführung zum Zwischen folgt.

In dieser Argumentationslinie wird in einem ersten Gedankenschritt die 
Beobachtung seines stetigen Entzugs vorgebracht. Es wird behauptet, so 
etwa durch den Schriftsteller und Designtheoretiker André Vladimir Heiz, 
dass das Zwischen entgleitet oder gar verschwindet.71 Bisweilen wird für das 
Zwischen sogar festgestellt, es würde sich selbst bewusst „verbergen“72. 

70	 Siehe Hans-Joachim Lenger, „Die Sache des Inmitten“, in: Till A. Heilmann, Anne von der 
Heiden und Anna Tuschling (Hrsg.), medias in res. Medienkulturwissenschaftliche Positionen, 
Bielefeld 2011 (MedienAnalysen, 6), S. 39–52, hier S. 40. Siehe Ganz/Thürlemann 2010, 
S. 17 f. Hadda 2019, S. 246. Sombroek 2015, S. 104.

71	 Vgl. André Vladimir Heiz, „Etwas geht aus“, in: Ders. und Michael Pfister (Hrsg.), Dazwischen. 
Beobachten und Unterscheiden, Ausst. Kat. Museum für Gestaltung Zürich, Zürich 1998, 
Zürich 1998 (Schriftenreihe von Schule und Museum für Gestaltung Zürich, 23), S. 253–265, 
hier S. 254. Vgl. Virilio 1995, S. 16.

72	 Pfister 1998, S. 41.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 53

Schließlich wird erklärt, dass die gesamte „Sicht auf die Zwischenwelt“ als 
„äußerst gefährdet“73 anzusehen ist, da das Zwischen ein „unstetes Wesen“74 
(Paul Virilio) besitze. Dieses übereinstimmend beobachtete und verschie-
dentlich gewendete Entzugsmoment nun ist in der Regel argumentativ ver-
schwistert mit einer bestimmten Annahme über den ontologischen Status 
des Zwischen.

Denn in einem zweiten Gedankenschritt, darauf lässt sich mit Michael 
Pfister hinweisen, wird dem Zwischen ein „‚wirkliches Sein‘“75 abgesprochen. 
So wird das Zwischen etwa durch Andreas Sombroek beschrieben als „‚Zwi-
schen-etwas-Sein‘, ohne selbst ‚etwas‘ zu sein“.76 Es wird behauptet, dass es 
nicht „etwas“ beziehungsweise nichts „Wirkliches“ wäre – oder mit dem Phi-
losophen Georg Stenger gesprochen: Das Zwischen hätte „keinen eigenen 
‚Stand‘“.77 Für diese Annahme über den ontologischen Status des Zwischen 
findet Stenger die folgende Begründung: Es habe „nur deshalb“ keinen eige-
nen Stand, „weil es überhaupt erst Boden- und Standfestigkeit verleiht“.78 
Das bedeutet, das Zwischen wird deshalb als nicht „wirklich“ beurteilt, weil 
dies als Voraussetzung dafür angesehen wird, dass es an der „Ausgestaltung 
der Seinsordnungen“79 (Michael Pfister) wesentlich beteiligt ist.

An dieser Stelle lässt sich die gängige Argumentation zum ontologischen 
Status des Zwischen wie folgt zusammenfassen: Für das Zwischen wird ein 
Entzugsmoment beobachtet, von dem angenommen wird, dass es mit einem 
problematischen Seinsstatus korreliert. Es ist nicht als „etwas“ festgelegt 
oder „wirklich“ bestehend, entfaltet aber gerade dadurch seine seinsset-
zende Wirksamkeit.

Dieses weitverbreitete Argumentationsmuster scheint durch den Katalog 
jedoch in Zweifel gezogen. Er stellt – mit Michael Pfister und Andreas Som-
broek gewendet  – die Frage: Hat das Zwischen vielleicht doch ein „wirk-
lich[es] Sein“? Könnte es nicht „etwas“ sein? Ein Etwas eben, das sich in sei-
ner „ontologischen Andersheit“80 (Gottfried Boehm) erweist? Und wenn ja, 
wie verhält sich dies zu seiner seinssetzenden Wirkungsweise?

73	 Virilio 1995, S. 15.
74	 Ebd., S. 16.
75	 Pfister 1998, S. 42. Diese Aussage bezieht sich auf die Relation, die in Pfisters Argumentation 

aber dem Dazwischen entspricht, da die Relation für ihn die Manifestation des Dazwischen 
ist.

76	 Sombroek 2015, S. 41. Den Zusammenhang von Zwischen und Dasein rekonstruiert Eveline 
Cioflec im zweiten Teil ihrer Abhandlung für Martin Heidegger. Siehe Cioflec 2012, S. 191 ff.

77	 Georg Stenger, Philosophie der Interkulturalität. Erfahrung und Welten. Eine phänomenolo-
gische Studie, Freiburg/München 2006, S. 418.

78	 Ebd.
79	 Pfister 1998, S. 42.
80	 Gottfried Boehm, „Die ikonische Figuration“, in: Ders., Gabriele Brandstetter und Achatz 

von Müller (Hrsg.), Figur und Figuration. Studien zu Wahrnehmung und Wissen, München 
2007 (Bild und Text), S. 33–52, hier S. 35.



54 Eröffnungen des Interikonischen

Die Doppelseite um Blakam’s Stone, das Still Life und Titter Coyly, Smile 
Archly: He Was Chasing a Shadow lässt erkennen, dass links und rechts die 
gleiche Situation gezeigt ist. Durch die markante Säule sowie den Verlauf des 
Parketts kann geschlossen werden, dass es sich um den gleichen Bereich der 
Ausstellung handelt, der lediglich aus unterschiedlichen Blickwinkeln zu 
sehen ist. Dadurch sind im Verbund der drei Arbeiten verschiedene Zwischen 
ausgebildet. Diese erscheinen keineswegs entzogen, sondern fallen durch 
ihre variantenreiche Gestalt auf. Sie sind selbst strukturiert, etwa durch Bo-
denbeläge, Säulen, Geländer, Wände, Gegenstände zur Beleuchtung. Auch 
weitere Arbeiten, wie das Vacuum Painting von Dan Rees oder das Bodenstill-
leben von Samara Scott, strukturieren die Zwischen. Neben dieser differen-
zierten Binnenstruktur verfügen sie offenbar über ein spezifisches Volumen, 
mitunter auch Teilvolumina mit gewissen Proportionen und in bestimmten 
Kompositionen. Sie besitzen eine Form und Kontur, haben eine Oberfläche 
und Tiefendimension.

Dieser Befund lässt darauf schließen, dass es sich beim Zwischen selbst 
um eine Figuration handelt. Die Figuration hat ihre Wurzeln in der figura, die 
den gleichen Stamm wie fingere (lat. gestalten), figulus (lat. Töpfer), fictor 
(lat. Bildhauer) oder effigies (lat. Abbild) hat.81 So meint sie in erster Linie ein 
Gebilde oder eine Gestalt beziehungsweise eine äußere Erscheinung.82 Ich 
möchte von einer Figuration statt von einer Figur sprechen, um für das Zwi-
schen einerseits die Verwurzelung der Figur in Rhetorik und Theologie abzu-
streifen;83 andererseits, um für das Zwischen einen Aspekt zusätzlich hervor-
zuheben, welcher der figura bereits anhaftet. Sie drückt früh „eher die 
Tätigkeit des Bildens als ihr Ergebnis“ aus und ist auf das „sich Wandelnde am 
Beständigen“84 bezogen.85 Dieser Aspekt hat sich in der Konnotation der Fi-
guration deutlicher durchgesetzt als in derjenigen der Figur. So meint die 
Figuration ausdrücklich keine feste Form, sondern eine bewegliche Erschei-

81	 Vgl. Karl-Ernst Georges, „Art. ‚fingo‘“, in: Der neue Georges. Ausführliches lateinisch-deut-
sches Handwörterbuch, Darmstadt 2019, Sp. 2130. Vgl. Karl-Ernst Georges, „Art. ‚figulus‘“, 
in: Der neue Georges. Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Darmstadt 2019, 
Sp. 2125. Vgl. Karl-Ernst Georges, „Art. ‚fictor‘“, in: Der neue Georges. Ausführliches latei-
nisch-deutsches Handwörterbuch, Darmstadt 2019, Sp. 2117. Vgl. Karl-Ernst Georges, „Art. 
‚effigies‘“, in: Der neue Georges. Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Darm-
stadt 2019, Sp. 1814.

82	 Vgl. Gottfried Boehm, Gabriele Brandstetter und Achatz von Müller, „Zur Einführung“, in: 
Dies. (Hrsg.), Figur und Figuration. Studien zu Wahrnehmung und Wissen, München 2007 
(Bild und Text), S. 7–9, hier S. 8. Vgl. Regine Strätling, „Art. ‚Figur‘“, in: Metzler Lexikon Äs-
thetik. Kunst, Medien, Design und Alltag, Stuttgart/Weimar 2006, S. 106–107, hier S. 106.

83	 Vgl. Boehm/Brandstetter/von Müller 2007, S. 8. Vgl. Bettina Brandl-Risi, Wolf-Dieter Ernst 
und Meike Wagner, „Prolog der Figuration“, in: Dies. (Hrsg.), Figuration. Beiträge zum Wan-
del der Betrachtung ästhetischer Gefüge, München 2000 (INTERVISIONEN, 2), S. 10–29, hier 
S. 12 ff.

84	 Erich Auerbach, „Figura [1938]“, in: Matthias Bormuth und Martin Vialon (Hrsg.), Gesam-
melte Aufsätze zur romanischen Philologie, Tübingen 20212, S. 55–90, hier S. 55.

85	 Vgl. Boehm 2007, S. 33 ff.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 55

nung. Mit der Bezeichnung des Zwischen als Figuration werden Prozesse der 
Überschreitung und Entgrenzung ausdrücklich begrifflich ausgewiesen.86

In diesem Sinne wäre für die ontologische Eigentümlichkeit des Zwischen 
letztlich, und hier orientiere ich mich an der Heidegger-Lektüre von Eveline 
Cioflec, eine „doppelte[] Struktur“87 anzunehmen.88 Diese Doppelstruktur 
besteht darin, dass das Zwischen einerseits selbst figurative Entität ist und 
andererseits Entitäten hervorbringt. Dementsprechend liegt seine ontologi-
sche Eigentümlichkeit darin, im Hinblick auf andere Entitäten eine seinsset-
zende Wirksamkeit zu entfalten und dabei selbst „etwas“ Figuratives zu sein. 
Ja, womöglich erzeugt das Zwischen Entitäten, indem es selbst „etwas“ im 
Sinne einer Figuration ist. Das heißt, es kann seinssetzend wirken, weil es 
selbst eine Figuration ist.

Das Zwischen als wissensstiftende Figuration
Das Zwischen ist jedoch nicht nur seinssetzend, sondern auch wissensstif-
tend wirksam. In dieser Funktion veranlasst es – erstens – Begriffsbildung 
und schafft durch Denkprozesse hergestellte Wissenszusammenhänge. Es 
sind dies nicht selten überraschende Erkenntnisse und unvermittelte Ein-
sichten. Dem liegt ein Verständnis von Wissen und Begriff zugrunde, „das die 
Zufälle, die Kontingenzen und Arbitraritäten stärker hervorhebt als das Ge-
plante und Erwartete“.89 Dabei ist das Zwischen „vor allem dort zu finden“, 
so führen die Medienwissenschaftler Bernhard J. Dotzler und Henning 
Schmidgen weiter aus, „wo die Produktion von Wissen an spezifische mate-
rielle Kulturen gebunden ist“.90

Zugleich – und zweitens – erkennen Dotzler und Schmidgen, dass sich im 
Zwischen „elementare Prozesse der Wissensproduktion ansiedeln“.91 Aller-
dings ist anzunehmen, dass nicht nur im Zwischen elementare Prozesse der 
Wissensproduktion angesiedelt sind, sondern dass das Zwischen selbst ein 
elementarer Prozess der Erkenntnisgenerierung ist. Es ist davon auszugehen, 
dass das Zwischen als solches einen Begriff, Vorstellungs- und Wissenszu-
sammenhang beziehungsweise Erkenntnisgegenstand darstellt. Als Denk-

86	 Vgl. Boehm/Brandstetter/von Müller 2007, S. 8. Vgl. Strätling 2006, S. 107.
87	 Cioflec 2012, S. 77.
88	 Ich modifiziere hier Cioflecs Annahme einer „doppelten Struktur von Phänomen und Ermög-

lichung von Phänomenen“. Da ich den Begriff des „Phänomens“ über Karen Barad bereits 
als ursprüngliche Relationalität spezifisch besetzt habe und für den Begriff der „Figuration“ 
die oben aufgeführten Aspekte sprechen, übernehme ich Cioflecs Auslegung nicht wörtlich, 
sondern dem Sinn nach. Ebd.

89	 Dotzler/Schmidgen 2008, S. 7.
90	 Ebd.
91	 Ebd. Die Autoren sprechen nicht vom Zwischen, sondern vom „Zwischenraum“. Diesen ver-

stehen sie jedoch dezidiert als Sinnbezirk – Abstände, Intervalle, Schnittstellen einbezie-
hend –, sodass ein Bezug auf das Zwischen legitim erscheint.



56 Eröffnungen des Interikonischen

prozess zeigt das Zwischen schließlich auf, so Michael Pfister, „wie das Den-
ken der Anschauung verhaftet ist“.92

Nimmt man beide Punkte zusammen, so lässt sich die Funktion des Zwi-
schen wiederum in einer Doppelstruktur beschreiben. Das Zwischen ermög-
licht Wissen, stiftet Erkenntnis, veranlasst Denken, regt die Begriffsbildung 
an (erste Dimension) und ist zugleich selbst Wissen, Denken, Erkenntnis, Be-
griff (zweite Dimension). Diese Doppelfunktion ist ferner mit einer Affinität 
zum Anschaulichen, Sinnlichen und Materiellen assoziiert, sodass das Zwi-
schen geradezu prädestiniert erscheint, um als Denkfigur  – oder besser: 
Denkfiguration – verstanden zu werden.

Denn Denkfigurationen – hier scheint die zweite Dimension auf – stellen 
zum einen „[f]iguratives Wissen“93 dar. Es handelt sich um „strukturierte 
Vorstellungszusammenhänge“94, die eine Nähe zu modellhaften Wissens-
strukturen aufweisen.95 Als solche sind Denkfigurationen dezidiert figurativ. 
Sie sind, so die Literaturwissenschaftlerin Jutta Müller-Tamm, „konkrete 
Konstellierungen“ im Sinne der figura, die in ihrer „Realisierungsform[]“ 
schließlich evident und „plastisch“96 werden.

Das Zwischen als Denkfiguration ist eine konkrete und anschauliche Figu-
ration, die zugleich jedoch auf abstraktes Denken bezogen ist. Deshalb zeich-
nen sich Denkfigurationen, so wird häufig erklärt, durch ihre „Integrations-
leistung“97 aus. Diese Integrationsfähigkeit lässt sich wiederum mit Jutta 
Müller-Tamm ausführen:

[D]er Begriff der Denkfigur [beziehungsweise Denkfiguration – M. B.] [ver-
mittelt] in seinen vielfältigen Verwendungsweisen je spezifisch zwischen den 
Polen von Mentalem und Materiellem, von Sinn und Sinnlichem, Denken 
und Anschaulichkeit […]; und eben dieser schwebende Charakter und die 
Möglichkeit, sich dem einen oder anderen Pol zuzuneigen, gehören zu den 
Stärken des Begriffs […].98

92	 Pfister 1998, S. 45.
93	 Ralf Konersmann, „Vorwort: Figuratives Wissen“, in: Ders. (Hrsg.), Wörterbuch der philo-

sophischen Metaphern. Studienausgabe, Darmstadt 20143, S. 7–20.
94	 Jutta Müller-Tamm, „Die Denkfigur als wissensgeschichtliche Kategorie“, in: Nicola Gess und 

Sandra Janßen (Hrsg.), Wissens-Ordnungen. Zu einer historischen Epistemologie der Litera-
tur, Berlin/Boston 2014 (spectrum Literaturwissenschaft / spectrum Literature, 42), S. 100–
120, hier S. 102.

95	 Vgl. Gabriele Brandstetter und Sybille Peters, „Einleitung“, in: de figura. Rhetorik – Bewe-
gung – Gestalt, München 2002, S. 7–30, hier S. 9.

96	 Müller-Tamm 2014, S. 102.
97	 Ebd., S. 100.
98	 Ebd.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 57

In diesen Vermittlungsprozessen zwischen den Sinnbezirken des Materiellen 
und des Ideellen ist das Wissensformat der Denkfiguration anschlussfähig an 
vorhandene Perspektivierungen des Zwischen.

Denn mit Michael Pfister gilt auch für das Zwischen: Es „trennt und ver-
bindet das sinnlich Seiende und die Ideen“.99 Gleichermaßen schließen Gab-
riele Brandstetter und Sibylle Peters, dass Denkfigurationen die Implikation 
des Zwischen anhaftet, welches das Materiell-Sinnliche und das Ideelle „kon-
figuriert“.100 Diese durch Konfiguration geleistete Kontroverse zwischen 
Ideellem und Materiellem wird für die Denkfiguration im Allgemeinen schließ-
lich aufgeklärt. Denn sie wird „vor dem Hintergrund theoretischer Setzungen 
vereindeutigt oder im Prozess der Analyse konkretisiert“.101 Dies ist im Hin-
blick auf die Denkfiguration des Zwischen im Besonderen notwendig. Denn 
für das Zwischen, so betont André Vladimir Heiz, ist stets zu untersuchen, „an 
welcher Stelle und zu welchem Zeitpunkt dessen Integration oder Exklusion 
in einer theoretischen Darstellung vorgenommen wird – und in welcher Form 
es praktisch zum Zug kommt“.102

Zum zweiten sind Denkfigurationen – hier scheint die erste Dimension 
auf – wissensstiftend. Sie sind mit Verstandestätigkeit, Erkenntnisfähigkeit 
sowie Problemlösen assoziiert und haben, so der Philosoph Alexander Fried-
rich, „konstitutiven Anteil an Begriffsbildungsprozessen“.103 Dieser substan-
zielle Beitrag lässt sich mit Jutta Müller-Tamm weiterhin konkretisieren, und 
zwar in der Funktion als Antrieb für Wissensgenerierung und Begriffsbil-
dung.104 Dahingehend entspricht sie auch dem Zwischen, welches Denken 
gleichermaßen herausfordernd anregt; eine „Herausforderung des Den-
kens“105 nennt es Andreas Sombroek. In dieser stimulierenden Funktion ver-
hält sich die Denkfiguration laut Müller-Tamm schließlich wie folgt: „Gerade 
als Motor der Begriffsbildung […] ist die Denkfigur nie, sondern wird immer 
nur, und zwar im Nachhinein konstruiert als eine solche treibende Kraft.“106

Nimmt man abschließend die aufgezeigten Perspektiven zusammen, so 
lässt sich die epistemologische Eigentümlichkeit des Zwischen bestimmen. 

  99	 Pfister 1998, S. 41. Vergleichbar beurteilen auch Bernhard J. Dotzler und Henning Schmidgen 
die Lage. Vgl. Dotzler/Schmidgen 2008, S. 8.

100	 Vgl. Brandstetter/Peters 2002, S. 10. Sie sprechen explizit von „Wissen“ und „Kunst“.
101	 Müller-Tamm 2014, S. 104.
102	 Heiz 1998, S. 259. Ähnlich fordert dies auch Andreas Sombroek. Vgl. Sombroek 2015, S. 24.
103	 Alexander Friedrich, „Bericht zur Tagung ‚Was sind Denkfiguren? Figurationen unbegriff-

lichen Denkens in Metaphern, Diagrammen und Kritzeleien‘“, in: KULT online. The Review 
Journal, 2011. Online: <http://kult-online.uni-giessen.de/archiv/veranstaltungsberichte/
bericht-zur-tagung-was-sind-denkfiguren-figurationen-unbegrifflichen-denkens-in-meta-
phern-diagrammen-und-kritzeleien>, Stand: 16. 01. 2025.

104	 Vgl. Müller-Tamm 2014, S. 102.
105	 Sombroek 2015, S. 24.
106	 Müller-Tamm 2014, S. 102.

http://kult-online.uni-giessen.de/archiv/veranstaltungsberichte/bericht-zur-tagung-was-sind-denkfiguren-figurationen-unbegrifflichen-denkens-in-metaphern-diagrammen-und-kritzeleien
http://kult-online.uni-giessen.de/archiv/veranstaltungsberichte/bericht-zur-tagung-was-sind-denkfiguren-figurationen-unbegrifflichen-denkens-in-metaphern-diagrammen-und-kritzeleien
http://kult-online.uni-giessen.de/archiv/veranstaltungsberichte/bericht-zur-tagung-was-sind-denkfiguren-figurationen-unbegrifflichen-denkens-in-metaphern-diagrammen-und-kritzeleien


58 Eröffnungen des Interikonischen

Das Zwischen als Denkfiguration ist einerseits selbst „[f]iguratives Wissen“107 
und fungiert andererseits als wissensstiftende Figuration. Das heißt, es ver-
anlasst Denkprozesse und Begriffsbildung. Ja, womöglich initiiert es Wissens-
generierung, indem es selbst figuratives Wissen ist. Selbst Vorstellungsstruk-
tur zu sein und gerade dadurch Erkenntnisprozesse zu induzieren wäre 
schließlich die epistemologische Eigentümlichkeit des Zwischen.

Vom Zwischen zum Dazwischen
Die vorangegangenen Überlegungen haben gezeigt, inwiefern das Zwischen 
eine onto-epistemo-logische Figuration darstellt. Als solche, so wurde aus-
geführt, bringt es Entitäten hervor und stiftet Wissen beziehungsweise ver-
anlasst Denken. Ausgangspunkt für einen derartigen Entwurf war das Nach-
denken über den agentiellen Schnitt, das zum Ergebnis hatte, dass es 
aufschlussreich ist, dessen Linearität im figurativen Zwischen weiterzuden-
ken. Um dieser Wende vom Linearen zum Figurativen Ausdruck zu verleihen, 
schlage ich vor, das, was bisher als Zwischen bezeichnet wurde, als Dazwi-
schen zu fassen.108

Denn das „Da“ führt für das Dazwischen, mit Dieter Mersch gesprochen, 
eine „Gravitation“ ein. Diese hat – erstens – zur Folge, dass das Dazwischen 
das „besondere ‚Gewicht eines Da‘“109 annimmt. Das heißt, es ist gesetzt als 
Gegebenheit mit einer gewissen Schwere. Es besteht tatsächlich in dem 
Sinne, als dass es ein spezifisches Gewicht besitzt. Dahingehend schließlich 
markiert das „Da“ das Dazwischen über sein Eigengewicht als in einem fakti-
schen Sinne „da“.110 Damit arbeitet das Dazwischen dem (ontologischen) 
Missverständnis entgegen, es wäre in seiner seinssetzenden Wirkungsweise 
nicht „wirklich“ oder nicht „etwas“. Zudem unterstreicht es seine (epistemo-
logische) Eigenart, in einer wissensstiftenden „Realisierungsform[]“ schließ-
lich „plastisch“111 zu werden.

Doch mit dieser „Gravitation“ des „Da“ geht laut Dieter Mersch nicht nur 
ein „besonderes Gewicht“ einher, sondern – zweitens – auch eine spezifische 

107	 Konersmann 2014.
108	 Wenn ich diese begriffliche Schärfung vornehme, so auch vor dem Hintergrund, dass in den 

vorliegenden Publikationen Begriffe wie „Zwischen“, „Zwischenraum“ und „Dazwischen“ 
weitgehend synonym verwendet werden. Dies zeigt sich zum Beispiel sehr deutlich in den 
bisher angebrachten Stimmen. Siehe nur exemplarisch Pfister 1998, S. 42 f. Das Verhältnis 
von Figur und Dazwischen macht überdies Pia Müller-Tamm auf. Vgl. Pia Müller-Tamm, 
„Henri Matisse. Figur Farbe Raum“, in: Dies. (Hrsg.), Henri Matisse. Figur Farbe Raum, Ausst. 
Kat. K20 Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen/Fondation Beyeler, Düsseldorf 2005/Riehen 
und Basel 2006, Ostfildern-Ruit 2005, S. 17–46, hier S. 19.

109	 Dieter Mersch, Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002, S. 17. Mersch 
entwickelt diese Vorstellung im Zusammenhang mit dem Zeichen, für das er reklamiert, nicht 
mit schwerelosem Sinn versehen zu sein. Jenseits dieses semiotischen Komplexes mache ich 
mir hier jedoch lediglich zu eigen, was er mit dem „Da“ assoziiert.

110	 Vgl. ebd.
111	 Müller-Tamm 2014, S. 102.



Entscheidender Mechanismus: vom agentiellen Schnitt zum Dazwischen der Bilder 59

Präsenz.112 Die Präsenz des Dazwischen wäre allerdings als Zustand des Zu-
gegenseins fehlaufgefasst und lässt sich deshalb präzisierend als „Präsenti-
fikation“113 perspektivieren. Der Neologismus der Präsentifikation wurde 
durch Martin Beck und Fabian Goppelsröder entwickelt und verbindet eine 
Präsenzdimension, also Anwesenheit und Gegenwärtigkeit, mit einer Voll-
zugsdimension. Es handelt sich beim „Präsentifizieren“ also dezidiert um eine 
vollzogene Präsenz beziehungsweise einen präsenten Vollzug.114 Dies ist an-
schlussfähig an die ontologische Konstitution des Dazwischen, eine Figura-
tion im Sinne einer beweglichen Erscheinung zu sein. Weiterhin lässt es sich 
mit der (epistemologischen) Funktion des Dazwischen in Zusammenhang 
bringen, als figuratives Wissen „Motor“ und „treibende Kraft“115 für die Be-
griffsbildung zu sein.

Dieses Präsentifizieren ist nun fundiert im Zeigen, wobei es das Zeigen 
laut den Autoren weder ersetzen noch ergänzen, sondern im wiedergegebe-
nen Sinne spezifizieren soll.116 Damit übereinstimmend bringt auch der deik-
tische Ausdruck des „Da“ eine Zeigedimension ins Dazwischen ein.117 Um 
diese deiktische Dimension zu beschreiben, greift ein Verständnis als bloßes 
Hinweisen oder Hindeuten jedoch zu kurz. „Vielmehr“, so müsste mit Eva 
Schürmann insistiert werden, „stellt das Zeigen das Gezeigte in je spezifi-
schem Lichte als dieses und kein anderes dar.“118 Das Gezeigte ist also immer 
auch als ein spezifisches Dieses gezeigt. Doch was wird im Falle des Dazwi-
schen als spezifisch Dieses gezeigt?

Gezeigt wird grundsätzlich entlang der dargelegten Doppelstrukturen. In 
seiner epistemologischen Dimension zeigt das Dazwischen sich selbst als 
eine „konkrete Konstellierung[]“119 im Sinne eines bestimmten Vorstellungs-
zusammenhangs. Außerdem gibt es die angestoßenen Wissensstrukturen, 
Begriffsbildungen und Denkmuster als spezifisch diese zu sehen. In seiner 
ontologischen Dimension zeigt das Dazwischen einerseits sich selbst als spe-
zifisches Etwas. Andererseits gibt es dasjenige, was es hervorgebracht hat, 

112	 Vgl. Mersch 2002, S. 133.
113	 Martin Beck und Fabian Goppelsröder, „Zeigen – Zur Vielschichtigkeit eines Begriffs“, in: 

Dies. (Hrsg.), Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, Bild und Sprache, Zürich/Berlin 2014 
(Sichtbarkeiten, 2), S. 7–16, hier S. 12.

114	 Vgl. ebd.
115	 Müller-Tamm 2014, S. 102.
116	 Vgl. Beck/Goppelsröder 2014, S. 12.
117	 Vgl. Jörn Schafaff und Benjamin Wihstutz, „Erfahrungsräume der Kunst – eine Annäherung“, 

in: Dies. (Hrsg.), Sowohl als auch dazwischen. Erfahrungsräume der Kunst, Paderborn 2015, 
S. 111–115, hier S. 114.

118	 Schürmann 2005, S. 207.
119	 Müller-Tamm 2014, S. 102 [Herv. M. B.].



60 Eröffnungen des Interikonischen

zu sehen.120 In diesem differenzierten Sinn schließlich weist das Dazwischen 
ein Zeigemoment auf.

Über dieses Zeigemoment ist das Dazwischen nun letztlich in den Hori-
zont des Bildlichen gestellt. Denn auch wenn Zeigetheorien nicht ohne Kritik 
geblieben sind,121 so handelt es sich unbestreitbar um einen der wirkungs-
reichsten Ansätze in Bildtheorien. Diese diskursive Gewichtigkeit ist gewis-
sermaßen aufgesetzt auf die Tatsache, dass die Wurzel „bil-“ des germani-
schen bilapja, welches eine etymologische Herleitung des Bildbegriffs ist, 
einen Zwischenraum bezeichnet.122

Vor diesem Hintergrund zwingt sich eine Schlussfolgerung geradezu auf: 
Das onto-epistemo-logische Dazwischen hat eine besondere Relevanz für das 
Interikonische.

120	 Vgl. Cioflec 2012, S. 138. Allerdings ist einschränkend einzuwenden, dass der Zusammenhang 
mit dem Zeigen und dem Sehen hier nicht bildwissenschaftlich abgesichert ist, sondern wohl 
aus einem alltäglichen Sprachgebrauch resultiert.

121	 Vgl. Lambert Wiesing, Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens (Suhrkamp-Taschenbuch Wissen-
schaft, 2046), Frankfurt am Main 20203, S. 55–108.

122	 Vgl. Matthias Bruhn, Das Bild. Theorie – Geschichte – Praxis (Akademie Studienbücher Kul-
turwissenschaften), Berlin 2009, S. 13.


