
178

Friederike Nastold, Thari Jungen

Politisierungspraktiken zwischen 
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in 
Kunst und visueller Kultur

For what is finally stake is not so much how ’to make visible 
the invisible’ as to how to produce the conditions of visibility 
for a different social subject.1

The binary between the power of visibility and the impotency 
of invisibility is falsifying. There is real power in remaining 
unmarked; and there are serious limitations to visual 
representation as a political goal. Visibility is a trap (…);  
it summons surveillance and the law; it provokes voyeurism, 
fetishism, the colonialist/imperial appetite for possession.2

We clamor for the right to opacity for everyone.3

In der jüngsten Vergangenheit hat sich eine kausale Verknüpfung etabliert, die den 
Terminus Sichtbarkeit beinahe automatisch in die Nähe politischer Macht rückt.4 Diese 
Verknüpfung verklärt jedoch „die komplexen Prozesse, die sich im Feld der Visualität 
zwischen dem Zu-Sehen-Geben, dem Sehen, und dem Gesehen-Werden herstellen“.5 
Daher widmet sich dieser Beitrag den Ambivalenzen der Un_Sichtbarkeit in Anschluss 
an Johanna Schaffer. Es wird untersucht, warum das Paradigma der Sichtbarkeit nicht 
nur eine Dichotomie zwischen unsichtbarer Machtlosigkeit und machtvoller Sichtbar-
keit eröffnet, sondern unter Umständen auch die Ambivalenzen von herrschenden, 
marginalisierenden Repräsentationslogiken reproduziert. Teresa de Lauretis hat bereits 

1  Teresa de Lauretis, „Semiotics and Experience“, in: Dies.* (Hg.), Alice doesn’t. Feminism, Semiotics, 
 Cinema, Bloomington 1984, 158–186, hier 8f.
2  Peggy Phelan, Unmarked: The Politics of Performance, London and New York 1993, 6.
3  Édouard Glissant, Poetics of Relation, Ann Arbor, Michigan 1990.
4  Eine englischsprachige, längere und veränderte Form dieses Textes mit dem Titel „Making it Visible: On 
the Powers of Representation“ ist hier erschienen: View, Theories and Practices of Visual Culture. Issue 
no. 39: „Racialization and the Politics of Visibility“, 11/2024.
5  Johanna Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Über die visuellen Strukturen der Anerkennung, Bie-
lefeld 2008, 12.

 Open Access © 2025 by the authors, published by De Gruyter. This work is licensed under the Creative Commons 
Attribution 4.0 International License. For details go to https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.
10.1515/9783689240363-016



Politisierungspraktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in Kunst und visueller Kultur 179

in den 1980er Jahren auf die komplexen Machtverhältnisse hingewiesen, in die Prozes-
se der Sichtbarmachung eingebettet sind. Dadurch wird das Bemühen nach mehr Sicht-
barkeit innerhalb bestehender Verhältnisse kritisch betrachtet und die Frage danach, 
wie Repräsentationen und Bedingungen aussehen könnten, in denen „ein anderes gesell
schaftliches Subjekt“ repräsentiert werden könne, ins Zentrum gerückt. Peggy Phelan 
schließt daran an, indem sie die Binarität zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit 
problematisiert und deren wechselseitiges Verhältnis mit je verschiedenen Effekten 
der Un_Sichtbarkeit betont. Édouard Glissant plädiert darüber hinaus für ein Recht auf 
Opazität für alle. Denn: Ein Recht auf Opazität könne – entgegen einer Stabilisierung 
von Verhältnissen – vielmehr einen politischen Handlungsspielraum eröffnen. Innerhalb 
dieses Spannungsfelds ist unsere Reaktualisierung und Befragung von Politisierungs-
praktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit angesiedelt. Folgende Fragen sind 
für die Auseinandersetzung dabei leitend: Erstens, worin genau liegt das Politische der 
Sichtbarkeit, wenn die Herstellung von Sichtbarkeit als politischer Akt wirksam werden 
soll? Und zweitens: Welche Mitspieler*innen benötigen Sichtbarkeit und Praktiken der 
Sichtbarmachung, um politisch zu werden? Dabei ist der Text wie folgt strukturiert:  
(1) Einführende Gedanken, (2) Additive Geschichtsschreibung als feministische Praxis 
der Sichtbarmachtung (3) Zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit (4) Disidentifika-
torische Strategien in Anschluss an José Muñoz und (5) Weiterführende Gedanken.

Einführende Gedanken

In der politischen Philosophie wie in den Künsten erfährt das Schlagwort Sichtbar-
keit seit den 1980er- und 1990er-Jahren in feministischer und ästhetisch-politischer 
Theoriebildung im Zusammenhang mit politischer Handlungsfähigkeit Konjunktur. Die-
ser Zusammenhang zwischen Handlungsfähigkeit (oder Agency) entsteht dadurch, dass 
politische Macht scheinbar an das Vorhandensein eines identifizierbaren Subjektes ge-
knüpft ist, das also repräsentiert und sichtbar, wahrnehmbar und hörbar sein muss, um 
politisch agieren zu können. Die Kulturwissenschaftlerin Johanna Schaffer spricht sogar 
davon, dass es in den 1980er- und 1990er-Jahren eine „oft vorbehaltlose Affirmation 
der Vorstellung der Sichtbarkeit in antirassistischen, feministischen und damals les-
Bischwulen Zusammenhängen“6 vorherrschte, die auf der Annahme einer scheinbar 
direkten Verbindung zwischen Sichtbarkeit, politischer Macht und Inklusion gründete. 
Entgegen dieser oft „vorbehaltlosen Affirmation“ wird in der politischen Theorie, der 
Kunstgeschichte und in der Philosophie jedoch jeweils aus ganz unterschiedlichen 
Blickwinkeln und Motivationen diskutiert, warum durch den Zusammenhang von Sicht-
barkeit und Identifizierbarkeit auch zahlreiche Hürden, Schwellen und Stolperfallen 

6  Renate Lorenz, Johanna Schaffer, Andrea Thal, „Sichtbarkeitsregime und künstlerische Praxis“, in: Femi-
nistische Studien, Bd. 30, Nr. 2, 2012, 285–295, hier 286.



Friederike Nastold, Thari Jungen180

produziert werden, die eine politische Handlungsmacht nicht nur verkomplizieren und 
verunmöglichen, sondern auch ihr Gegenteil hervorrufen. Daher fragt Schaffer: „Wie 
können minorisierte Subjektpositionen visuell repräsentiert werden, ohne in der Form 
ihrer Repräsentation Minorisierung zu wiederholen?“7 Ferner lässt sich prominent in 
den soziologischen Studien von Michel Foucault und in den postkolonialen Schriften 
von Gayatri Spivak lesen, dass Sichtbarkeit nämlich auch Anlässe für Subjektivierungen, 
Diskriminierungen und Disziplinierungen bietet.8 Kurz genannt werden können in die-
sem Zusammenhang Foucaults Analyse von Jeremy Benthams Panoptikum, das er als 
Sichtbarkeitsmaschine beschreibt, deren Opazität nicht nur zu einer Dauerüberwa-
chung durch das Aufsichtspersonal führt, sondern vielmehr auch dazu, dass die Diszi
plinierung der Gefangenen im Panoptikum auch ohne Personal funktioniert.9 Gayatri 
Spivak, die im Anschluss und in Kritik an Foucault auch um das Thema der Sichtbarkeit 
aus postkolonialer Perspektive in der Hinsicht auf Repräsentationslogiken kreist, unter-
sucht, ob die Subalterne sprechen kann – oder anders formuliert, ob die Anliegen der 
Subalterne repräsentiert werden können.10 Damit greift sie auf eine von Antonio Gram-
sci geprägte Klassenbezeichnung zurück, die ursprünglich, diejenigen Bürger*innen der 
italienischen Peripherie bezeichnete, die von der Teilhabe vom Staat qua mangelnder 
Sprachkenntnisse des Italienischen ausgeschlossen wurden und damit auch ihr Vermö-
gen der Repräsentation verwirkten. Spivak beantwortet die Frage nach der Repräsenta
tion mit einem klaren „Nein“. Anhand des Beispiels der Witwenverbrennungen in Indien 
zeigt sie, dass die Subalternen keine eigene Stimme haben.11 Ihre Äußerungen werden 
entweder durch die Fürsprache der Kolonisatoren oder von den patriarchalen Fürspre-
cher*innen im Sinne einer Rettung oder in Hinsicht auf herrschende Traditionen in den 
„Dienst ihrer eigenen Sache“ genommen. In dieser Hinsicht ließen sich auch die Texte 
von Jacques Rancière diskutieren, der das „Unvernehmen“ der subalternen Klasse mit 
einer aktivistischen Geste sichtbar macht und damit eine Verifikation der Gleichheit 
verfolgt.12

Vor dem Hintergrund dieser unterschiedlichen Zugänge und Kritiken werden wir im 
Folgenden näher auf die daraus folgenden Implikationen hinsichtlich Identifikation, In-
klusion und Disziplinierung queerer Sichtbarkeiten in den Künsten eingehen. Hinsicht-
lich der Ausstellung Queer British Art 1861–1967, die 2017 in der Tate Britain in London 
stattfand, wollen wir mit Spivak fragen, wer hier eigentlich sprechen kann und darf und 
für wen gesprochen wird.

7  Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit, 161.
8  Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a. M. 2010 [1977]; 
Gayatri Chakravorty Spivak, „Can the Subaltern Speak?“, in: Patrick Williams, Laura Chrisman (Hg.), Colo­
nial Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader, New York 1994 [1988], 66–111.
9  Foucault, Überwachen und Strafen.
10  Spivak, Can the Subaltern Speak.
11  Ebd,
12  Jacques Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a. M. 2002.



Politisierungspraktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in Kunst und visueller Kultur 181

Additive Geschichtsschreibung als feministische Praxis  
der Sichtbarmachung

Die Kunsthistorikerin Linda Nochlin unternimmt bereits 1971 in ihrem Aufsatz „Why 
have there been no great women artists?“ eine umfassende Institutionskritik und denkt 
darüber nach, wie Kunst und ihre Geschichte erzählt wird. Nochlin verweist auf die 
patriarchalen Strukturen, die es Frauen* verunmöglicht haben, ein Kunststudium zu 
absolvieren und dadurch als Künstlerinnen innerhalb des Systems Kunst unsichtbar 
gemacht worden sind. In ihrer Analyse kommt sie zu dem Schluss, dass die tatsächli-
chen Umstände, in der Kunst wie in vielen anderen Bereichen, damals wie heute, für 
jeden – Frauen eingeschlossen –, der nicht das Glück hatte, weiß, bevorzugt in der 
Mittelschicht und vor allen Dingen als Mann das Licht der Welt zu erblicken, voll von 
Hindernissen, unterdrückend und entmutigend [sind].13

Könnte es also ein Lösungsansatz sein, Künstlerinnen zu erforschen, sichtbar zu 
machen und in den Kanon einzupflegen? Nochlin problematisiert diese Sichtbarkeits-
bemühungen wie jenes „Wieder-Entdecken“ weiblicher* Positionen, da diese Praxis der 
additiven Geschichtsschreibung eine weiße, patriarchale Logik reproduziert und stabi-
lisiert. Nochlin schreibt: „Der Versuch, die Frage zu beantworten, ist die stillschweigen-
de Bestätigung ihrer negativen Implikation.“14 Diese Praxis läuft also Gefahr, hegemo-
niale Logiken zu reproduzieren und Differenzen zu verdinglichen. Um diese Aktualität 
zu veranschaulichen, möchten wir die Ausstellung Queer British Art 1861–1967 in der Tate 
Britain anführen. 

Die Überschrift „Präsentation der ersten Ausstellung, die sich mit queerer britischer 
Kunst befasst“ schmückt die Website der Tate Britain zur Einführung der Ausstellung. 
Im Einführungstext auf der Website heißt es, im Folgenden unsere Übersetzung, dass 

anlässlich des 50. Jahrestages der teilweisen Entkriminalisierung der männlichen* Homo-
sexualität in England die Ausstellung Werke aus den Jahren 1861–1967 zeigt, die sich mit 
lesbischen, schwulen, bisexuellen, transsexuellen und queeren (LGBTQ) Identitäten befassen.

Die Ausstellung Queer British Art untersucht, so heißt es weiter im Text, „wie Künst-
ler*innen sich in einer Zeit ausdrückten, in der etablierte Annahmen über Geschlecht 
und Sexualität infrage gestellt wurden und sich veränderten.“ Und weiter, „Zusammen 
offenbaren sie eine bemerkenswerte Bandbreite von Identitäten und Geschichten, vom 
Spielerischen zum Politischen und vom Erotischen zum Häuslichen.“ Mit Nochlin ge-
sprochen, kann diese Ausstellung als Beispiel einer additiven Geschichtsschreibung 

13  Linda Nochlin, „Warum hat es keine bedeutenden Künstlerinnen gegeben?“, in: Beate Söntgen (Hg.), 
Rahmenwechsel. Kunstgeschichte als feministische Kulturwissenschaft, Berlin 1996, 27–56, hier 32.
14  Ebd., 30.



Friederike Nastold, Thari Jungen182

gelesen werden, indem marginalisierte Positionen sichtbar und in den Kanon westlicher 
Kunst eingepflegt werden.

Des Weiteren lässt sich mit Nochlin auch herausstellen, dass die Ausstellung die 
Verdinglichung von Differenz reproduziert, indem mit dem Begriff „queer“ die künst-
lerischen Positionen ausschließlich identitätslogisch gelesen und/oder die Werke aus-
gehend von ihren „queeren“ Inhalten als solche markiert und sichtbar gemacht werden. 
Werke, die andere*, also nicht heteronormative, Verkörperungen und Begehrenspoliti-
ken repräsentieren, werden folglich als „queer“ vorstellig und schreiben sich in die be-
stehenden Repräsentationsstrukturen ein. Queer präsentiert sich dadurch viel mehr als 
Gattung oder Label, das dem westlichen, weißen Kanon hinzugefügt wird. 

Insbesondere die theoretische Arbeit der Philosophin und Queer-Theoretikerin 
Antke Engel macht deutlich, dass nicht nur die dichotome Konstruktion Sichtbarkeit/
Unsichtbarkeit zu problematisieren ist, sondern, wie wir anhand der Ausstellung Queer 
British Art aufgezeigt haben, wie Sichtbarkeit in Form von Inklusion systemstabilisie-
rend sein kann, also wie sich eine neoliberale Logik einstellt. Entgegen einer Verding
lichung von Differenz schlagen wir vor, Queering in Anschluss an Engel wie folgt zu 
verstehen: Queering als eine Praxis der Veruneindeutigung, als politische Kraft und 
Haltung, die der neoliberalen Inklusion in gegebene Macht-/Wissensregime widersteht, 
Unruhe produziert und damit bestehende hierarchische Gefüge destabilisieren, hinter-
fragen und verändern kann.15

Zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit

Vor dem Hintergrund dieser Kritik ließe sich argumentieren, dass antirassistische 
und queere Kritiker*innen längst eine Alternative zu der Forderung nach Sichtbarkeit 
gefunden haben. Dementsprechend können auch die – in den vergangenen Jahren viel-
fach geforderten – „politics of impercibility“ als Umkehrschluss zu den Forderungen 
nach Sichtbarkeit keine adäquate Lösung für Sichtbarkeitsregime sein. Zwar entgegnet 
ein Recht auf Unwahrnehmbarkeit, wie es etwa die Politikwissenschaftler Dimitris 
Papadopoulos und Vassilis Tsianos hinsichtlich der Überwachung der Migrations- und 
Grenzregime fordern, bestimmten Formen der Überwachung, wie etwa dem Zugriff von 
Zensur oder Verfolgung und damit hegemonialen und normativen Formen der Sicht-
barkeit zu entgehen oder sich diesen zu verweigern.16 Papadopoulos und Tsianos for-
mulieren die These, dass:

15  Antke Engel, Wider die Eindeutigkeit. Sexualität und Geschlecht im Fokus queerer Politik der Reprä­
sentation, Frankfurt a. M. und New York 2002.
16  Dimitris Papadopoulos, Vassilis Tsianos, „Die Autonomie der Migration. Die Tiere der undokumentierten 
Mobilität“, Übers. Birgit Mennel, Stefan Nowotny, in: Transversal – eipcp multilingual webjournal, 15. Sep-
tember 2008, https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strands01ene1da.html?lid=pa�-
padopoulostsianos-strands01de (letzter Zugriff 29. Januar 2024.

https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strands01ene1da.html?lid=papadopoulostsianos-strands01de
https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strands01ene1da.html?lid=papadopoulostsianos-strands01de


Politisierungspraktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in Kunst und visueller Kultur 183

Unwahrnehmbar-Werden ist ein immanenter Widerstandsakt [ist], da es die Identifizie-
rung der Migration als einen aus festgelegten kollektiven Subjekten bestehenden Prozess 
unmöglich macht. Unwahrnehmbar-Werden ist das genaueste und effektivste Werkzeug, 
das MigrantInnen einsetzen, um sich dem individualisierenden, quantifizierenden und re-
präsentationalen Druck zu widersetzen, der von der sesshaften, konstituierten geopoliti-
schen Macht ausgeübt wird.17

Daraus folgt das Ende der Repräsentationspolitik und -kritik. Wird Sichtbarkeit in 
die Nähe von Inklusion gerückt, dann lässt sich, wie Schaffer argumentiert, „der reprä-
sentationskritische Impuls an Unwahrnehmbarkeit als nicht so, nicht auf diese Weise 
und zu diesen Bedingungen inkludiert werden“18 verstehen. Denn, so Schaffer weiter, 
enthält diese Weigerung auch „einen Widerstand gegen herrschende Parameter der 
Lesbarkeit“.19 Deutlich wird, dass das, was als lesbar/unlesbar gilt, allerdings auch eine 
Frage des Kontexts respektive der Situierung ist. Verschiebt sich nämlich der Rahmen, 
etwa hin zu einer Politik des „Nicht-Wahrnehmbar-Werdens“ in den Künsten, wie sie in 
den Studien von Gilles Deleuze und Felix Guattari verfolgt werden, so wird deutlich, 
dass auch die Unsichtbarkeit ein Privileg ist, das sich Künstler*innen zunächst leisten 
können müssen.20 Auch in der politischen antirassistischen Literatur lässt sich etwa am 
Beispiel des Invisible Man von Ralph Waldo Ellison zeigen, dass Unsichtbar-Machen zu 
den herrschaftssichernden Prozeduren einer dominanten Repräsentationsordnung ge-
hören kann, wenn er seinen Protagonisten sagen lässt: „I am invisible, understand, simply 
because people refuse to see me.“21 Unsichtbar gemacht werden kann demnach auch 
ein Gewaltprozess sein, der Spuren hinterlässt.

Aus den vorangegangenen Zeilen wurde deutlich, dass die Debatten um das (Un)
sichtbar machen, ein politisch-ästhetisches Feld aufspannen, das nach dem Verhältnis 
von Stellvertreter*innen und Vor- wie Darstellung fragt. So kritisiert Spivak in ihrem 
Text Can the Subaltern Speak (1994), dass Theoretiker wie Foucault und Deleuze nur 
über Subjekte und deren Widerstandspraktiken sprechen, die angeblich für sich selbst 
sprechen können – und sich demnach bereits emanzipiert haben. Auch der bereits ge-
nannte Theoretiker Jacques Rancière beschreibt in seiner Dissertationsschrift La Nuit 
des Proletaires (1981)22 Widerstandspraktiken als Formen der Emanzipation. Anders als 
Foucault und Deleuze nimmt er sich jedoch heraus, mit seinen Protagonist*innen ge-
meinsam zu schreiben – also ihre Schriften und Werke mit seinen eigenen Worten zu 

17  Ebd., o. S.
18  Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit, 286.
19  Ebd., 286.
20  Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Bd. 2, 5. Aufl., Berlin 
2002.
21  Ralph Waldo Ellison, Invisible Man, London 1965 [1952], 7.
22  Vgl. Jacques Rancière, Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums, Wien 2013.



Friederike Nastold, Thari Jungen184

verflechten. Sein Ziel ist es, eine Form der Fabulation zu entwickeln, die sichtbar macht, 
dass Protagonist*innen, wie die Dichter-Arbeiter*innen von Saint-Simon für sich spre-
chen können und sich eben auch ohne die Mithilfe der Wissenschaft und der Politik 
emanzipieren können.23 Diese Emanzipation der Dichter-Arbeiter*innen besteht in der 
Aneignung von kritischen und poetischen Textformen, die ihnen laut herrschender 
Klasse allein schon durch die Arbeitssituation verwehrt wird und zu der sie deshalb erst 
nachts kommen. Diese genannte nächtliche Emanzipation der Proletarier*innen wird 
für Rancière zum Ausgangspunkt eines Plädoyers aller seiner nachfolgenden Texte. 
Nämlich, dass diese emanzipatorischen Sprechakte sichtbar machen, dass es bereits 
eine axiomatische Gleichheit gibt, die sich in den Texten, Gedichten etc. verifiziert. In 
dieser Behauptung Rancières, die vielmehr selbst als ein aktivistisches Performativ be-
zeichnet werden kann, wird jedoch vergessen, dass Widerständigkeit und deren Sicht-
barkeit immer nur in der Überlagerung unterschiedlicher Herrschaftsformen existieren. 
So verdeutlicht Spivak in ihrem bereits zitierten Buch, dass die Ersetzung der einen 
(Darstellen/Vorstellen) durch die andere Bedeutungsdimension (Stellvertreter*innen) 
zu einer Essenzialisierung der handelnden Positionen führen kann.24 Daraus folgt, dass 
die Möglichkeit der kritischen Befragung, wer Repräsentationen produziert, wer spricht 
und wer (un)sichtbar gemacht wird, nicht mehr gegeben ist. Oder anders formuliert: 
Eine Ideologie- respektive Repräsentationskritik ist nicht mehr möglich. Spivak schreibt, 
dass es sich eine hegemoniekritische Theorie nicht erlauben kann, sich nicht mit beiden 
Repräsentationsdimensionen – so verschieden und strukturell ähnlich sie auch sind – 
auseinanderzusetzen.25

Vor dieser Kritik an gegenwärtigen Forderungen nach dem Unsichtbar-Werden und 
ihren Vorgänger*innen-Forderungen nach Sichtbarkeit ließe sich herausarbeiten, dass 
der Raum der Repräsentation sowohl innerhalb der politischen Theorien, als auch in 
Kunst und visueller Kultur als ein ambivalenter anerkannt werden muss.26 Beide Strate-
gien, Sichtbar-Machen und Unsichtbar-Werden, das wollen wir an dieser Stelle nochmals 
betonen, sind ambivalente Strategien, um gegen bestehende Macht-/Wissens- bzw. 
Repräsentationsregime vorzugehen.

Disidentifikatorische Strategien in Anschluss an José Muñoz

Bezogen auf die Kunst und visuelle Kultur macht dies deutlich, dass sich die Praxis 
einer queeren Kunst und ihrer Geschichte nicht, wie es bereits Nochlin in den 1970er 
Jahren problematisierte, von identitätslogischen und neoliberalen Systematisierungen 

23  Ebd.
24  Spivak, Can the Subaltern Speak.
25  Ebd., 74.
26  Vgl. Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit.



Politisierungspraktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in Kunst und visueller Kultur 185

vereinnahmen lassen, sondern vielmehr an ambivalenten, disidentifikatorischen Prak-
tiken – visuell wie auch theoretisch – weiterarbeiten sollte.

Das Konzept der Disidentifikation geht auf den Philosophen Michel Pêcheux zu-
rück, das von dem Queer-Theoretiker José Esteban Muñoz in seiner 1999 erschienenen 
Monografie Disidentifications aufgegriffen und weitergedacht wird. Im Zentrum seiner 
Auseinandersetzung steht die Befragung von Möglichkeits- und Überlebensräumen 
von marginalisierten Subjekten – insbesondere von queeren und of Color-Positionen. 
Muñoz schreibt – im Folgenden unserer Übersetzung: 

Anstatt sich dem Druck der herrschenden Ideologie zu beugen (identification) oder zu ver-
suchen, sich aus ihrer unentrinnbaren Sphäre zu befreien (counteridentification), ist dieses 
„Arbeiten an und gegen“ eine Strategie, die versucht, eine kulturelle Logik von innen heraus 
zu verändern, indem sie sich stets um einen dauerhaften Strukturwandel bemüht und 
gleichzeitig die Bedeutung lokaler oder alltäglicher Widerstandskämpfe wertschätzt.27

Strategien der identification und counteridentification könnten innerhalb der Funk-
tionsweisen der Konzepte der (Un)Sichtbar-Machung diskutiert werden, da diese Kon-
zepte hegemoniale Logiken stabilisieren. Entgegen einer identitätslogischen Bewegung 
schlagen disidentifikatorische Strategien hingegen vor, mit und gegen kulturell konstru
ierte Stereotype – auch im Feld der Un_Sichtbarkeiten – zu arbeiten. In Anschluss an 
Muñoz bedeutet das, auf kulturelle Codes der bestehenden Macht-/Wissens- bzw. Re-
präsentationsregime zu reagieren und sich diese zu Teilen anzueignen. Resultat einer 
produktiven Disidentifikation ist es, die eigene Position zu stärken und zugleich hege-
moniale Normen zu kritisieren, zu unterlaufen und dadurch Möglichkeits- und Über-
lebensräume zu schaffen. Muñoz merkt dabei aber auch kritisch an, dass die Strategie 
der Disidentifikation eine Widerstandspraxis ist. Es kann – abhängig von den situativen 
Verhältnissen – auch notwendig sein, unsichtbar-zu-werden oder umgekehrt sichtbar 
(gemacht) zu werden, um Agency und Subjektivierungsformen zu erkämpfen, so Muñoz. 
Das heißt, in Anschluss an Muñoz, dass innerhalb der Ambivalenzen der Un_Sichtbar-
keit mit unterschiedlichen Strategien agiert werden muss und es nicht darum geht, die 
eine gegen die andere Strategie auszuspielen. Die Potenzialitäten und Widerstands-
praktiken liegen im Dazwischen respektive sind vielfältig! 

Vor diesem Hintergrund möchten wir abermals einen Blick in die Ausstellung Queer 
British Art werfen: Die Tate Britain öffnete 1897 das erste Mal die musealen Türen, um 
Kunst einer – wenn auch überwiegend weißen und bürgerlichen – Öffentlichkeit sicht-
bar zu machen. Die Institution selbst reproduziert seit jeher Geschichte, Geschichts-
schreibung und die ihr inhärenten Machtlogiken und Ausschlüsse. Der Frage folgend, 

27  José Muñoz, Disidentification. Queers of Color and the Performance of Politics, Minneapolis und Lon-
don 1999, 11f.



Friederike Nastold, Thari Jungen186

wie die Ausstellung rezipiert wurde, gilt es hervorzuheben, dass insbesondere Queere 
Communities in London und darüber hinaus die Sichtbarmachung von LGBTQ*-Künst-
ler*innen im Rahmen der Ausstellung Queer British Art im Kontext der Sichtbarma-
chung gefeiert haben. Als ein daran anknüpfendes Projekt ist im Rahmen der Covid-Pan
demie das Format Queerate Tate entstanden, das queere Communities einlud, durch die 
Sammlung zu stöbern und eine digitale Ausstellung zu kuratieren – und zwar aus einer 
queeren und queerenden Perspektive (Die Online-Ausstellung ist nach wie vor online 
besuchbar).28 Im Juni 2023 fand erneut das Queer and Now-Festival an der Tate statt, 
u. a. mit Führungen wie Queering the Collection: Exploring Tate Britain. Daher muss ange
merkt werden, auch wenn das vorherrschende Paradigma der Sichtbarmachung das 
einer additiven und bestehende Strukturen stabilisierendes ist, dennoch etwas passiert 
respektive in Bewegung gerät. So formuliert auch der Queer-Theoretiker Jack Halber
stam im begleitenden Katalog zur Ausstellung, dass es auch fernab des identitätslogi-
schen Labels Queer Art folgende queerenden, ästhetischen Strategien zu diskutieren 
gilt, die auch das Feld von Blickstrukturen adressieren. Halberstam schreibt:

An intriguing queer aesthetic that runs throughout the book concerns studies of interiors, 
still life, flowers and landscape. The covert glances at bodies constitute an obvious and 
manifest thread but the casting of queerness as a relation to furniture, flower arranging, 
dance, night, journeying, war and solitude offers a more nuanced account of queer looking, 
queer presence and absence, and queer relations to nature and culture.29

Nochlin würde an dieser Stelle wieder an die Ausschlussmechanismen von margina-
lisierten Positionen erinnern und die dadurch produzierte „Wahl“ von Gattungen und 
Genres. So schließt auch Halberstam, wie wir es in unserer Analyse betont haben, dass 

The collecting of these artists under the heading of „queer art“ requires us to look closely 
at the frame – both the framing of British art that has often excluded these artists or at 
least omitted the fuller stories of who they are and were, but also the framing of queer art 
itself.30

Weiterführende Gedanken

Resümierend lässt sich festhalten, dass wir gegen eine Affirmation der binären Lo-
gik von Sichtbarkeit auf der einen und Unsichtbar-Werden auf der anderen Seite argu-

28  Queerate Tate https://www.tate.org.uk/art/queerate-tate (letzter Zugriff 29. Januar 2024).
29  Jack Halberstam, „Framing Queer British Art“, in: Kat. Queer British Art 1861–1967, hg. von Clare Bar-
low, Tate Britain, London 2017, 18–23, hier 20f.
30  Ebd., 23.

https://www.tate.org.uk/art/queerate-tate


Politisierungspraktiken zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in Kunst und visueller Kultur 187

mentiert haben. Deutlich wurde, dass nicht jede Form der Sichtbarkeit und Sichtbar-
Machung allen Subjektpositionen jederzeit und kontextunabhängig agency und aner-
kennende Sichtbarkeit bietet. In Anschluss an Johanna Schaffer lässt sich abermals 
festhalten, dass 

Überlegungen über mögliche Zusammenhänge zwischen Sichtbarkeit, Unsichtbarkeit und 
politischer Gestaltungsmacht und darüber, was Verhältnisse der Sichtbarkeit und Unsicht-
barkeit mit der Produktion gesellschaftlicher Ungleichheiten, Vereinnahmungen und Aus-
schlüsse zu tun haben, sich für die Ambivalenzen der Sichtbarkeit interessieren müssen.31

Als Vorschlag ließe sich hier eine theoretische wie praktische Arbeit an der Forde-
rung von Édouard Glissant nach einem „right to opacity“ verbinden. Opazität als ein 
Begriff, der wie das Flimmern, das Schimmern, das Flirren, einen Zustand von Repräsen-
tation beschreibt, der sich vereindeutigenden Kategorien entzieht. Dies erscheint im 
Hinblick auf die Dichotomie von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit insofern produktiv, da 
sich Opazität einer statischen Beschreibung entzieht und vielmehr ein Denken zulässt, 
dass unterschiedlich un_sichtbare Repräsentationen auch situativ unterschiedlich den-
ken lässt. Renate Lorenz betont das Potenzial der Opazität wie folgt: „Strategien der 
Opazität sind vielleicht dann besonders erfolgreich, wenn sie sich − auch aus ‚minori
tärer‘ Perspektive − nicht bruchlos in ‚Lesen‘ oder ‚Wissen‘ überführen lassen.“32 Und 
weiter: „Die Strategie der Opazität nimmt sich des Paradoxes an, etwas visualisieren zu 
wollen, dessen Visualisierungsgeschichte vor allem von Gewalt oder Normalisierung 
bestimmt ist.“33 Mit dem Begriff der Opazität, der bestimmte Formen der Durchlässig-
keit und Materialität inkludiert, ließen sich Praktiken und Figuren des (Un-)Sichtbar-
Werdens verkomplizieren. Und damit auch dem Normalisierungsdruck und den damit 
einhergehenden Stabilisierungslogiken entgehen. Auf in das opake Dazwischen – zwi-
schen den Ambivalenzen von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit.

Literaturverzeichnis

Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Bd. 2, 5. Aufl., Berlin 
2002.

Teresa de Lauretis, „Semiotics and Experience“, in: Dies.* (Hg.), Alice doesn’t. Feminism, Semiotics, Cine
ma, Bloomington 1984, 158–186.

Ralph Waldo Ellison, Invisible Man, London 1965 [1952].
Antke Engel, Wider die Eindeutigkeit. Sexualität und Geschlecht im Fokus queerer Politik der Repräsen-

tation, Frankfurt a. M. und New York 2002.

31  Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit, 59.
32  Lorenz, Schaffer, Thal, Sichtbarkeitsregime, 286.
33  Ebd., 286.



Friederike Nastold, Thari Jungen188

Édouard Glissant, Poetics of Relation, Ann Arbor/Michigan 1990.
Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a. M. 2010 [1977].
Jack Halberstam, „Framing Queer British Art“, in: Kat. Queer British Art 1861–1967, hg. von Clare Bar-

low, Tate Britain, London 2017, 18–23.
Renate Lorenz, Johanna Schaffer, Andrea Thal, „Sichtbarkeitsregime und künstlerische Praxis“, in: 

Feministische Studien, Bd. 30, Nr. 2, 2012, 285–295.
José Muñoz, Disidentification. Queers of Color and the Performance of Politics, Minneapolis und Lon-

don 1999.
Friederike Nastold, Thari Jungen, „Making it Visible: On the Powers of Representation“ ist hier er-

schienen: View, Theories and Practices of Visual Culture. Issue no. 39: „Racialization and the Po-
litics of Visibility“, 11/2024.

Linda Nochlin, „Warum hat es keine bedeutenden Künstlerinnen gegeben?“, in: Beate Söntgen (Hg.), 
Rahmenwechsel. Kunstgeschichte als feministische Kulturwissenschaft, Berlin 1996, 27–56.

Dimitris Papadopoulos, Vassilis Tsianos, „Die Autonomie der Migration. Die Tiere der undokumen-
tierten Mobilität“, Übers. Birgit Mennel, Stefan Nowotny, in: Transversal – eipcp multilingual web-
journal, 15. September 2008, https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strand 
s01ene1da.html?lid=papadopoulostsianos-strands01de (letzter Zugriff 29. Januar 2024).

Peggy Phelan, Unmarked: The Politics of Performance, London and New York 1993.
Queer British Art (2017) https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-britain/queer-british-art-1861-1967 

(letzter Zugriff 29. Januar 2024).
Queerate Tate https://www.tate.org.uk/art/queerate-tate (letzter Zugriff 29. Januar 2024).
Jacques Rancière, Die Nacht der Proletarier: Archive des Arbeitertraums, Wien 2013.
Jacques Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a. M. 2002.
Johanna Schaffer, Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Über die visuellen Strukturen der Anerkennung, Biele-

feld 2008.
Gayatri Chakravorty Spivak, „Can the Subaltern Speak?“, in: Patrick Williams, Laura Chrisman (Hg.), 

Colonial Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader, New York 1994 [1988], 66–111.

https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strands01ene1da.html?lid=papadopoulostsianos-strands01de
https://translate.eipcp.net/strands/02/papadopoulostsianos-strands01ene1da.html?lid=papadopoulostsianos-strands01de
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-britain/queer-british-art-1861-1967
https://www.tate.org.uk/art/queerate-tate

