
EINLEITUNG 





Der vorliegende xi. Band des allgemeinen, politischen und historischen Briefwechsels 
enthält Korrespondenzen der Monate Januar bis einschließlich Oktober 1695. Eine Dek-
kungsgleichheit zwischen Bandgrenze und Korrespondenz] ahr herzustellen wie in den vor-
aufgehenden beiden Bänden, war auf Grund des 1695 stark angewachsenen Briefwechsels 
von Leibniz nicht möglich. Von den insgesamt 521 Stücken des Bandes stammen 189 
von Leibniz. Davon waren bisher lediglich 69 vollständig gedruckt, weitere 18 als Teildruck 
oder Regest bekannt. 19 der nicht von Leibniz verfaßten Stücke, also Stücke der Korre-
spondenten, waren bisher vollständig, 12 im Teildruck oder als Regest veröffentlicht. Es 
werden im vorliegenden Band also insgesamt 403 Stücke aus den Handschriften erstmals 
ediert, während alle bereits bekannten Brieftexte mit den handschriftlichen Originalen 
verglichen und überprüft wurden, soweit diese erhalten sind. 

Wie in jedem Jahr so erfährt auch 1695 der Kreis der Korrespondenten wieder einige 
Modifikationen. Durch den Tod von Cristobal de Rojas y Spinola, Christoph von Weselow 
und Johann Friedrich von Linsingen finden Leibniz' Korrespondenzen mit diesen ein Ende. 
Mit folgenden Briefpartnern wird die Korrespondenz nach 1695 nicht mehr fortgeführt: 
Niccolò Bon, James Brydges, Giovanni Giusto Ciampini, Otto Mencken, Franz Menegatti, 
Christian Franz Pauliini, Johann Reiske, Averardo Salviati und Justus Schräder. Bestimmte 
konkrete Anlässe führen zu kurzen, im chronologischen Rahmen des vorliegenden Bandes be-
ginnenden und auch beendeten Korrespondenzen, so die mit Aymar de Chouppes, Hiero-
nymus Korn, Federigo Nomi, Johann Reyer, Jakob Sigemann und Johann Friedrich Voll-
mar, sowie die mit einem nicht namentlich bekannten Buchhändler in Paris. Johann Baptist 
Podestà und ein Siebenbürger können nur indirekt als Korrespondenten bezeichnet werden 
da sie von dritter Seite gebeten wurden, für Leibniz zu schreiben, so daß sich daraus auch keine 
weitere Korrespondenz ergab. Größer als die Zahl der ausscheidenden Korrespondenten ist 
jedoch die Zahl jener, die 1695 neu hinzukamen, wodurch auch dokumentiert ist, wie sich 
Leibniz' Korrespondenz kontinuierlich ausweitet. Die im Berichtszeitraum des vorliegen-
den Bandes neu hinzutretenden Korrespondenten sind: Andreas Acoluthus, Gabriel d'Artis, 
Etienne Baluze, Henrik van Bleiswyck, Thomas Burnett of Kemney, Heinrich Christoph 
Domeier, Andreas Du Mont, Gottfried Freytag, Johann August Haberstroh, Johann Georg 
Lipper, Adriaan Moetjens, Bodo von Oberg, Francesco Palmieri, Thomas Rymer, Johann 



XXXII EINLEITUNG 

Georg Schaetz, Adolph Wilhelm Uhlich, Antoine Verjus, Reiner von Vlostorff, Philipp 

Ludwig Probst von Wendhausen. 

Die Gliederung des Bandes weicht von der der vorhergehenden insofern ab, als die Ab-

teilungen II und IV der vorhergehenden Bände nicht fortgeführt wurden. Der Briefwech-

sel über Reunionsfragen (Abteilung II in den früheren Bänden) ist auf wenige Stücke zurück-

gegangen, und die Korrespondenz mit den Verwandten (Abteilung IV der früheren Bände) 

unterscheidet sich weder dem Inhalt noch der Form nach wesentlich von den übrigen Brie-

fen der allgemeinen und gelehrten Korrespondenz. Wichtig ist jedoch die Unterscheidung 

zwischen dem dienstlichen und dem nichtdienstlichen Briefwechsel, wenn diese Unterschiede 

auch nicht bei jedem Stück gleich deutlich sichtbar werden. Zur leichteren Orientierung ist 

die Einleitung nach sachlichen Gesichtspunkten in neun Abschnitte gegliedert. Am Schluß der 

Einleitung findet sich ein Verzeichnis der Themen der Briefwechsel. In ihm sind die Themen-

angaben aus den Kurzbiographien des Korrespondenten Verzeichnisses zusammengefaßt. 

i . Zu Leibniz' Biographie 

Das Jahr 1695 hätte zweifelsohne einen entscheidenden biographischen Wendepunkt in 

Leibniz' Leben markieren können, wenn der Plan des hannoverschen Hofrats und Ge-

lehrten sich hätte verwirklichen lassen, die Nachfolge des im Oktober 1694 gestorbenen 

brandenburgischen Hofhistoriographen Samuel von Pufendorf in Berlin anzutreten. Aber 

aus diesem mit diplomatischer Vorsicht (vgl. 1,10 N. 439 u. N. 444) eingefädelten Projekt 

wurde nichts. Es hinterließ — abgesehen von den wichtigen, untereinander variieren-

den, die spätere Gründung der Berliner Akademie gleichsam antizipierenden Entwürfen 

(N. 120—123) — lediglich , schwache Spuren in der Korrespondenz mit Ezechiel Spanheim. 

Dieser kultivierte Gelehrte, selbst ein wissenschaftlicher Autor von Rang, mit dem Leib-

niz seit einigen Jahren (vgl. I, 8 ff.) einen inhaltlich anspruchsvollen, historisch-philolo-

gische und numismatische Themen umfassenden Briefwechsel unterhielt, hat sich, seinen 

eigenen Äußerungen nach (vgl. 1,10 N. 439 sowie u. a. N. 181 u. N. 352 des vorliegenden 

Bandes), nicht zuletzt aus eigenem Interesse nachdrücklich für Leibniz bei Danckelman 

verwendet. Dabei war sicher hilfreich, daß Spanheim als brandenburgischer Staatsrat rela-

tiv einfach Kontakt zu dem allmächtigen Premierminister aufnehmen und halten konnte. 

Über Leibniz' Wunsch, nach Berlin zu gehen, von dem wohl nur Spanheim und Danckel-

man wußten, wird in den Briefen lediglich verschlüsselt gesprochen. Leibniz apostrophiert 

sich selbst und Spanheim Leibniz in diesem Zusammenhang stets nur als „rami", „notre 

ami" oder „l'ami de question" (vgl. z. B. N. 181 u. N. 344) — ein beredtes Zeugnis für die 

vorsichtige Vertraulichkeit, die die Briefpartner beachteten. Die Spuren des Projektes 



EINLEITUNG XXXIII 

lassen sich in der Korrespondenz mit Spanheim von Januar (N. ioo) bis August (N. 417) 

verfolgen. Dann verlieren sie sich. Schon der letzte Brief dieser Korrespondenz im vor-

liegenden Band, ein Leibnizbrief vom 14. September, der allerdings nur im Auszug über-

liefert ist (N. 453), erwähnt die Angelegenheit nicht mehr. Leibniz konnte 1695 in Berlin 

noch nicht Fuß fassen. Ob die Sparsamkeit, die dem brandenburgischen Staat keine 

Erweiterung der Staatsausgaben erlaubte, wie Spanheim im Juni betont (N. 344), der 

alleinige Hinderungsgrund war, bleibt dahingestellt. 

Auch wenn die zehn Monate von Januar bis Oktober 1695 keine einschneidende Wende 

in Leibniz' Leben brachten, so sind die Briefe dieser Zeit-dennoch vielleicht interessanter 

als die mancher anderer gleich langer Zeit seines Lebens. Enthalten doch die Texte des vorlie-

genden Bandes — wozu noch einige spezifisch autobiographische Aufzeichnungen von 1695 

kommen (vgl. N. 338) — eine beachtliche Anzahl von autobiographischen Fakten. Es sind 

biographische Details, die den Menschen Leibniz in seinem Arbeitsalltag zeigen, sein Privat-

leben, z. B. das Verhältnis zum eigenen Körper betreffen, seine Lebensweise und seinen Um-

gang mit Menschen erläutern. Und da die Quellen zu Leibniz' Biographie im allgemeinen 

nicht gerade reichlich sprudeln, verdienen solche biographischen Details, die den sonst 

weitgehend in Dunkel und Schweigen verbleibenden persönlichen Bereich um Leibniz berüh-

ren, besondere Aufmerksamkeit. 

Nichts Außergewöhnliches indes bedeuten auch 1695 die längeren oder kürzeren 

Reisen ins benachbarte Herzogtum Wolfenbüttel, die im Januar, Februar, April, Juni 

und August unternommen wurden. Wie auch meistens in den vorauf gegangenen Jahren 

brachten sie Leibniz den einzigen Ortswechsel. Es sind Routinefahrten, unternommen aus 

Notwendigkeit (Bibliotheksleitung in Wolfenbüttel) wie aus Neigung (Besuche Herzog 

Anton Ulrichs und der Messe im für damalige Verhältnisse großstädtischen Braunschweig 

mit seiner Opernbühne). 

Interessant ist aber eine Äußerung von Leibniz, die darauf hindeutet, daß er während 

der vermutlich wenig abwechslungsreichen Fahrt zwischen Hannover und Wolfenbüttel 

zuzeiten in bestimmter Weise produktiv tätig war. So schreibt er in seinem Brief vom 

19. März an Stepney: „ . . . vous avés practiqué une invention qui est bonne pour employer le 

temps, et dont jeme sersaussi quelques fois. C'est de faire des vers en voyage" (L1 von N. 229). 

Einige der Leibnizgedichte des vorliegenden Bandes lassen sich vielleicht auf diese Weise 

entstanden denken. Die Fahrten selbst erfolgten im eigenen Wagen, mit eigenem Kutscher 

und eigenen bzw. in Hannover geliehenen Pferden. Allerdings ersucht Leibniz Herzog Anton 

Ulrich im April 1695 um „Künfftige Verordnung wegen Vorspann oder ander anstalt behuf 

der ab- und zureise, damit solche desto weniger koste" (N. 32). Für Pferde und Wagen 

III LEIBNIZ I/ll 



XXXIV EINLEITUNG 

braucht er eine „schuhr", für Hafer, Heu und Stroh zusätzlich einen verschlossenen Raum. 

Diese Informationen und weitere Hinweise auf sehr persönliche Gewohnheiten liefert ein 

Leibnizbrief vom 12. April (N. 29) an den Bibliothekssekretär Reinerding. Dieser hatte 

Leibniz, der damals während seiner Wolfenbütteler Aufenthalte beim Küchenschreiber 

Balcke wohnte, zwei Zimmer in seinem eigenen Hause zur Miete angeboten, davon 

ein „zweyschläfriches" für Diener und Kutscher. Während Leibniz' Abwesenheit wollte 

er eines der Zimmer mitbenutzen (vgl. N. 28). Leibniz, grundsätzlich bereit, das Angebot 

zu akzeptieren, verlangt jedoch mit energischem Nachdruck charakteristische Änderungen. 

Sie lassen ihn als auf die strikte Unantastbarkeit seiner Privatsphäre bedacht erscheinen 

und deuten darauf hin, daß er außer mit Kammerdiener und Kutscher bisweilen zusätzlich 

noch mit einem weiteren Diener reiste und vielleicht auf Grund einer Art horror vacui 

sogar am liebsten jemand um sich wußte, wenn er schlief. Es ist aufschlußreich, daß er es 

für unzumutbar hält, wenn Kammerdiener und Kutscher in einem Bett schlafen, „zu-

mahlen ich offt noch einen laqveyen dabey mitzubringen pflege". Darum verlangt er 

noch ein „feldbette vor den kammerdiener ..., so in meine kammer kommen köndte, umb 

iemand bey mir zu haben" (N. 29). 

In seiner hannoverschen Wohnung verläuft nicht immer alles nach Leibniz' Wün-

schen. So wendet er sich am 28. Februar (N. 22) wegen mangelhafter Anlieferung von Heiz-

material, das ihm zustand, an niemand Geringeren als den Kammerpräsidenten von Görtz. 

Wenn Leibniz bei Herzog Anton Ulrich darum nachsucht, daß er „ein baar Teller von 

der Academi langen laßen könne, weilen nicht wohl eine gewiße zeit zu halten" (N. 32), 

dann ist diesen Worten zu entnehmen, daß er nicht gewillt war, seinen individuellen. 

Arbeitsrhythmus durch bestimmte regelmäßig wiederkehrende und zeitlich genau fixierte 

Unterbrechungen — seien es auch die notwendigen Mahlzeiten — nur im geringsten unter-

brechen zu lassen. 

Von Einfluß auf diese Haltung war gewiß auch ein äußerer Druck, dem Leibniz sich 

ausgesetzt glaubte: er fühlte sich mit Arbeit überlastet. Dem Verleger Fritsch, der von 

Leibniz eine Geschichte Deutschlands von Karls des Großen Zeiten bis zur Gegenwart 

erbeten hatte, klagt er: „Ein solches werck zu verfertigen, wie der H. verlanget... können 

meine geschaffte nicht leiden. Kaum ist mir wegen vieler distractionen müglich der gnädig-

sten Herrschafft ein gnügen zu thun, und meine Neue Inventa in seientiis nach und nach 

herfür zu geben" (N. 164; vgl. auch N. 41 u. N. 213). Ärgerlich in diesem Zusammenhang 

war es für Leibniz, daß er nicht den gewünschten Schreiber finden konnte. Der sollte etwas. 

Latein können, gut und flink schreiben und bereit sein, Livree zu tragen. Vor allem: 

„ . . . ego talem velim, qui non perdat horas" (N. 362). Um den zu bekommen, bemüht er 



EINLEITUNG X X X V 

vor allem ständig den Leiter des Göttinger Pädagogiums, Justus von Dransfeld, aber auch 

z. B. Gabriel d'Artis (vgl. N. 506), jedoch erfolglos. So mußte er jemanden anstellen, der 

zwar eine ganz gute Hand schrieb, aber nicht Latein konnte (vgl. N. 418). Vermutlich ist 

es eben der Schreiber, dessen Abschriften bzw. Diktatniederschriften Leibniz bis in gering-

fügige Einzelheiten korrigiert (vgl. Lesarten zu N. 491). Drei Faktoren aber waren es 

wohl, die für das Gefühl, mit Arbeit überlastet zu sein, 1695 bestimmend wurden: die 

vermutlich auch in diesem Jahr noch geleistete intensive Arbeit an der Rechenmaschine 

(vgl. N. 41), die weiterhin stark anschwellende Korrespondenz (vgl. oben) und sein schlechter 

Gesundheitszustand. Den Zusammenhang zwischen unerledigten Aufgaben und leistungs-

hemmender Krankheit stellt Leibniz selbst in einem nur fragmentarisch erhaltenen Schrei-

ben an Kurfürst Ernst August her (N. 41). Und die seine Gesundheit und damit seine 

Arbeits- und Spannkraft beeinträchtigenden „chaleurs", über die er auch Bekannten 

gegenüber Klage führt (vgl. N. 15 u. N. 114), bzw. jene „phlogoses mirabiles (fliegende 

hize) inprimis circa regionem diaphragmatis" (Z,2 von N. 338), waren Tatsachen, denen 

Leibniz 1695 eine nicht unbeträchtliche Aufmerksamkeit schenkte. Das belegen zum einen 

diesbezügliche tagebuchartige Aufzeichnungen (vgl. Vorbemerkung zu N. 338). Ein anderes 

wichtiges Zeugnis ist der Briefwechsel mit dem Amsterdamer Arzt Justus Schräder, einem 

Bruder des Celler Korrespondenten Chilian Schräder. Diese — aus noch darzulegenden 

Gründen — auf 1695 beschränkte Korrespondenz ist eine der für Leibniz als physisches 

Wesen und geistige Person aufschlußreichsten und darum interessantesten des vorliegenden 

Bandes. Enthält sie doch z. B. über den konkreten Anlaß hinausgreifende, grundsätzliche 

Aussagen zu Metaphysik, Ethik und Naturwissenschaften im Rahmen einer von Leibniz 

herbeigeführten Diskussion über den Stellenwert von Theorie und Praxis in der Wissen-

schaft (vgl. besonders N. 455). 

Der konkrete Ansatzpunkt indes für die Kontaktaufnahme zu Justus Schräder war 

Leibniz' Wunsch, kompetenten ärztlichen Rat über seinen Gesundheitszustand einzuholen. 

In einer wohl aus diesem Anlaß für Schräder verfaßten Anamnese, die auf genauer Selbst-

beobachtung beruht, notiert Leibniz: „Es sind nun etliche jähr, daß ich zum öfftern, zu-

mahl bey genauen nachdencken in lesen und schreiben im munde einen Eisenhafften, und 

gleichsam vitriolischen oder Dintengeschmack gespühret, so auch noch zu befinden 

pflege." Es habe sich dann eine „Hize circa diaphragma als ob ein warmes cingulum umb 

den leib geleget", eingestellt, und zwar „zu zeiten nach zu Zeiten auch wohl vor der morgen-

oder abendmahlzeit. Daher wenn sonst dieses ganze jähr über keine andere ungelegenheit 

darauß erfolget, so bin aber wegen der consequenz besorget" (L 1 von N. 338). Zusätzlich 

vermerkt er: „Als ich etliche wochen in bewegung gewesen und wenig geschrieben, noch 

in* 



X X X V I EINLEITUNG 

gelesen, habe ich nichts dergleichen gespühret" (ebd.). Und er räumt ein, er „habe alzeit 

vitam fast alzu sedentariam gefuhret" (ebd.). Tatsächlich erhielt Leibniz durchaus, was er 

erwartet hatte: eine Diagnose seines Leidens und Therapieanweisungen zu seiner Behebung. 

Schräders — nicht in direkter Briefform verfaßte — knappe Diagnose lautete, in dem sie 

die von Leibniz angedeuteten möglichen Krankheitsursachen bestätigte, auf „Affectus ... 

Hypochondriacus, ex intentiore cogitandi ac legendi scribendive labore imprimís oriundus" 

(N. 401). Und der Arzt verordnete neben einer medikamentösen Behandlung strikte Zurück-

haltung „a longis ac intensis meditationibus" (ebd.). Durch diese einerseits nüchternen, 

anderseits aber auch knappen, apodiktischen und mit dem Anspruch auf Respektierung 

seiner fachlichen Autorität vorgebrachten Äußerungen setzte der Arzt den mit eingehenden 

Reflexionen verbundenen wissenschaftlichen Erkenntnisdrang seines Patienten erst recht 

in Bewegung. Es ist sehr bezeichnend, daß sich „ex amore sciendi" (vgl. N. 455) an Schrä-

ders Mitteilungen Leibniz' objektives wissenschaftliches Interesse entzündet, welches die 

subjektive Besorgnis über den eigenen Gesundheitszustand verblassen läßt. So schreibt 

er an Schräder: „illud vellem nosse distinctius quomodo inde nascatur ille quem vocas 

Affectus Hypochondriaca biliosa" (N. 420). Mehrfach präsentiert er gezielte Einzelfragen 

zu medizinischen Sachverhalten (vgl. z. B. N. 420 u. N. 455). Er weist — als Bewunderer 

von Ramazzinis statistischen Beobachtungen (vgl. N. 394) — auf den Nutzen einer „histo-

riarum similium collatio", also einer vergleichenden Auswertung von Krankengeschichten 

hin (N. 455). Er will rationale Folgerungen aus Beobachtungen ziehen. Denn die Ratio 

führt zum Experiment und garantiert seine methodische Durchführung (vgl. L2 von N. 521). 

Schräder, der medizinische Praktiker, der auf Erfahrung und Beobachtung der Natur ein-

geschworen ist und dem Gebrauch der Ratio in den Naturwissenschaften mißtraut (vgl. 

seine Descartes-Kritik N. 511 und ihre Bestätigung durch Leibniz N. 521), geht im Grunde 

nur widerwillig auf Leibniz' theoretische Erwägungen ein. Denn, fragt er, „cui bono 

multum ratiocinari?" (N. 437). Die Korrespondenz zwischen Leibniz und J. Schräder 

bricht denn auch — einmal abgesehen davon, daß Leibniz vielleicht auch nicht ganz mit 

der Diagnose und der Therapie zufrieden war — nach nur kurzer Dauer mit dem letzten 

Stück des vorliegenden Bandes ab. Die Gesprächspartner bewegten sich auf verschiedenen 

Ebenen. Leibniz sah nicht, wie es Schräder tat, in der körperlichen Gesundheit das höchste 

Gut. Den von Schräder wegen ihres Gesundheitszustandes als vorbildlich hingestellten 

„opifices" und „rustici" setzt Leibniz die „literati" entgegen (vgl. N. 455), der nur körper-

lichen die geistige Existenzform. Leibniz sieht überhaupt die eigentliche Erfüllung des 

Menschseins in einem geistigen Leben, z. B. einem Leben in der Wissenschaft, und er ist 

bereit, dafür zu zahlen, auch um den Preis mangelnder körperlicher Gesundheit: „Semper 



EINLEITUNG X X X V I I 

enim hac mente utemur, corpore non Semper" (N. 455). Die Briefpartner redeten letztlich 

auch aneinander vorbei: Leibniz als Theoretiker, dem die (medizinische) Praxis fehlt, und 

Schräder als Praktiker, der die Relevanz theoretischen Bemühens nicht anerkennen will. 

Dabei war Leibniz' Gedanke der Eingrenzung von Krankheitssymptomen, die statistische 

„collatio" von Krankengeschichten, wissenschaftsgeschichtlich betrachtet, zukunft-

weisend. Aber das Gespräch zwischen potentiell für einander geeigneten Partnern blieb 

auf Grund der beiderseitigen Positionen unergiebig. Daß allerdings Leibniz in seinen Rollen 

als Patient, als ein am Fortschritt der medizinischen Wissenschaft interessierter Wissen-

schaftssystematiker und -historiker und als Verteidiger seiner geistigen Existenz eine nicht 

ganz leichte Position in diesem Gespräch.innehatte, sollte nicht ganz außer acht bleiben. 

2. Leibniz im Dienste des Weifenhauses 

Anfang Juni 1695 schreibt Leibniz an seinen hannoverschen Dienstherrn, Kurfürst Ernst 

August, wegen wiederholter Krankheit und weil er stark mit dem Bau der Rechenmaschine 

befaßt gewesen sei, habe er „mit der application an dem Historico opere nicht arbeiten 

können als so ich mir vornommen gehabt" (N. 41). Vermutlich reagiert Leibniz mit diesem 

Schreiben auf gewisse uns nicht weiter bekannte Vorhaltungen — sei es, daß sie der 

Kurfürst selbst, sei es, daß seine Minister sie gemacht hatten —, er komme seinen dienst-

lichen Verpflichtungen nicht korrekt nach. Und zu ihnen gehörte es, das „historicum 

opus", die Geschichte des Gesamthauses der Weifen, zu schreiben. Hier nun stellt sich 

die Frage nach dem Umfang von Leibniz' dienstlicher Tätigkeit. Welches waren eigentlich 

seine dienstlichen Obliegenheiten? Da sind die historisch-juristischen Gutachten zu nennen, 

von denen noch bei der Betrachtung von Leibniz' Beteiligung an der kurhannoverschen 

Politik von 1695 zu reden sein wird. Das Abfassen solcher Gutachten gehörte seit Herzog 

Johann Friedrichs Zeiten ebenso zu Leibniz' klar umrissenen dienstlichen Aufgaben wie 

seit 1685 das Schreiben der Weifengeschichte. Dazu kommt die Leitung zweier fürstlicher 

Bibliotheken, der kurfürstlichen in Hannover und der Bibliotheca Augusta in Wolfen-

büttel. Gerade deren Verwaltung, die er ja nicht ohne Einwilligung Hannovers führte, 

verlangte dem Verantwortlichen einen nicht unbeträchtlichen persönlichen Arbeitseinsatz 

ab. Das belegen im vorhegenden Band wieder die Korrespondenzen mit den Wolfenbütteler 

Bibliothekssekretären Reinerding und Sieverds, auch Leibniz' Verwendung für den Biblio-

theksdiener H. J. Müller (N. 1) einschließlich der natürlich auch dienstlichen Charakter 

tragenden Reisen in die benachbarte Weifenresidenz, so gerne Leibniz sie wiederum auch 

unternahm. Zusätzlich verfaßte der Bibliotheksdirektor in Abständen immer wieder 

Denkschriften über Finanzierung und Ausbau der Bibliothek sowie über die Erschließung 



XXXVIII EINLEITUNG 

ihrer Bestände, so z. B. auch im Juni 1695, als er schreibt: „Weil nun bey denen Menschen 

nechst der Gottesfurcht und Gesundheit nichts edler und beßer als verstand und wißen-

schafft, solche aber unter vielen Menschen verstreüet oder zertheilet, und nicht anders als in 

einer großen Bibliothec bey sammen zu finden; So ist daher leicht zu erachten wie hoch ein 

solcher Schaz zu halten" (N. 45, S. 61). Dabei präsentiert sich diese Schrift in einer für Leib-

niz typischen Weise als das Bemühen, notwendige bibliothekarische Arbeit (z. B. Anferti-

gung von Katalogen) in den größeren Rahmen einer Organisation von Wissenschaft mitein-

zubeziehen (Anfertigung von Bibliographien) und die Bibliothek als .officina generalis 

Notitiarum Humanarum' (N. 45, S. 68) mit der Wolfenbütteler Ritterakademie „etwas 

näher zu verbinden" (N. 45, S. 67). Das ganze wäre ein Unternehmen „zu ... gemeinem 

Nuzen" (a. a. O., S. 60). 

Mit der Arbeit an der Weifengeschichte, seinen historisch-juristischen Gutachten 

sowie der Bibliotheksverwaltung ergeben sich drei klar definierte Tätigkeitsmerkmale von 

Leibniz' dienstlichem Wirken. Dem sind ohne Schwierigkeit noch Gutachten zur Be-

setzung von Professuren der Helmstedter Universität zuzuzählen wie z. B. jenes über 

Johann Andreas Schmidt vom 3. Januar 1695 (N. 3); außerdem seine Aktivitäten im Zu-

sammenhang mit dem Bergbau im Harz (vgl. die entsprechenden Texte im Sonderband 

über den Harzbergbau). Nicht mehr ganz so eindeutig als im engen Sinne dienstlich zu 

bestimmen ist indessen z. B. Leibniz' Beteiligung an der Stellenbesetzung am Göttinger 

Pädagogium (vgl. die Korrespondenz mit J. v. Dransfeld) oder der sonstigen Verwaltung 

dieser Bildungseinrichtung, wie sie aus der Korrespondenz mit G. W. Molanus zum Fall 

J. Meiers herauszulesen ist (vgl. N. 491). Und wie ist etwa Leibniz' Gespräch mit Herzog 

Anton Ulrich anzusehen und der anschließende Bericht darüber an Kurfürst Ernst August 

(N. 13)? Gewiß hatten derartige Gespräche das gute, fast freundschaftliche Verhältnis 

zwischen Leibniz und Anton Ulrich zur Voraussetzung, was ja auch ein Grund dafür ist, 

daß Leibniz ebenso gern nach Wolfenbüttel reiste, wie Anton Ulrich ihn kommen sah 

(vgl. z. B. N. 90). Dennoch wird man letztlich ein Gespräch zwischen beiden, über das Leib-

niz seinen hannoverschen Dienstherrn in aller Form unterrichtet, das Attribut „dienstlich" 

zuerkennen müssen. Eine in jedem Punkte reinliche Scheidung zwischen dienstlichem 

und privatem Handeln ist hier ja auch deshalb nicht ganz leicht, weil die Trennungslinie 

zwischen beidem in einer historisch bedingten Grauzone verläuft, die mit dem weniger eng 

als heute gezogenen Rahmen zusammenhängt, in dem die Leibnizzeit Rechte und Pflichten 

aus einem Dienstverhältnis sah. (Als Beispiel für diese Auffassung kann Leibniz' Aufent-

halt in Wien 1712—1714 gelten, den Kurfürst Georg Ludwig mißbilligte und der unter 

vergleichbaren Umständen heute undenkbar wäre.) 



EINLEITUNG X X X I X 

Charakteristisch für das Neben- und Ineinander von einerseits eher dienstlichen, 

anderseits mehr privaten Aspekten ist die Korrespondenz mit dem Wolfenbütteler Ge-

heimen Sekretär Lorenz Hertel, die Leibniz bestimmt nicht im dienstlichen Auftrag Han-

novers oder Wolfenbüttels geführt hat. Hertel übermittelt Wünsche Anton Ulrichs (N. 90), 

und Leibniz bittet um Unterstützung bei der Suche nach einem Schreiber für die Biblio-

theca Augusta (N. 84). Beide tauschen Hofnachrichten aus (vgl. N. 57 u. N. 75). Aberman 

tauscht auch Nova literaria aus (N. 37 u. N. 57), ja anläßlich einer Auseinandersetzung 

mit Calvörs Rezension des Buches Seier Olam unterbreitet Leibniz Hertel sogar seine philo-

sophischen Gedanken über die Vollkommenheit Gottes und die Schöpfung der Welt. Wenn 

Leibniz selbst die Abwicklung dieser Korrespondenz vielleicht doch eher zu seinen Dienst-

geschäften gezählt haben wird, dann deswegen, weil Hertel, die rechte Hand Herzog 

Anton Ulrichs, Leibniz' Kontaktmann zum maßgebenden Wolfenbütteler Herrscher war. 

Über ihn und seinen Hof möglichst jederzeit auf dem laufenden zu sein war für den meist 

in Hannover residierenden Wolfenbütteler Bibliotheksdirektor notwendig, wurde von ihm, 

aber auch von seiten Hannovers erwartet. Ähnliches galt für den hannoverschen Hof, 

wann immer er außerhalb der Residenzstadt weilte, z. B. also in Linsburg. Leibniz' Kon-

taktmann dort war dann Luigi Ballati, mit dem er sonst brieflich Informationen und 

Meinungen zu politischen Tagesereignissen austauschte (vgl. auch unten S. XLIIIf.). 

Beidemal, bei Hertel und Ballati, liegt der maßgebende Gesichtspunkt der Beurteilung 

einer Korrespondenz auf ihre dienstliche Funktion hin außerhalb der jeweiligen Korrespon-

denzthematik. Nicht anders verhält es sich mit dem Briefwechsel zwischen Leibniz und 

Kurfürstin Sophie. Ist aber Ballatis und Hertels Funktion für Leibniz ausschlaggebend, so 

ist es bei Sophie gerade umgekehrt. Hier ist Leibniz' Funktion für Sophie bestimmendes 

Moment der Zuweisung der Korrespondenz zum dienstlichen Bereich: Leibniz spielte die, 

wenn auch subtil modifizierte, Rolle eines intellektuellen Unterhalters für die Ehefrau 

seines hannoverschen Dienstherrn. Diese Aufgabe hat Leibniz, der Anfang Juli 1695 

schreibt: „Madame l'Electrice a un genie elevé: Elle aime les pensées rares et extraordi-

naires où il y a quelque chose de beau [,] de curieux et de paradox" (N. 370), gern erfüllt. 

Das wird durch den gelösten, witzigen Ton dieser auch im vorliegenden Band zwar ihrem 

Umfang nach geringen, intellektuell aber hochbedeutenden Korrespondenz unterstrichen. 

So etwa durch jenen Brief (N. 80), mit dem Leibniz auf ein Schreiben Sophies (N. 77) 

antwortet, in welchem die Fürstin über ihre Cervantes-Lektüre berichtet und diesen Be-

richt mit einer boshaften Spitze gegen die Münzsammelpraktiken Graf Anton Günters II. 

von Schwarzburg-Arnstadt verbindet. Leibniz' Äußerungen über Ereignisse des wissenschaft-

lichen und kulturellen Bereichs spiegeln die Interessen Sophies direkt wider. Abgesehen 



XL EINLEITUNG 

von üblichen Informationen zur Braunschweiger Oper (N. 62), die stets auf die sachkundige 

Anteilnahme der Kurfürstin rechnen konnten, erzählt Leibniz u. a. von Münzen Heinrichs 

des Löwen (N. 62) ; vor allem aber preist er André Morells (vgl. Korr.-Verz.) mehr als 

20000 Abgüsse von Münzen aus den Sammlungen des französischen Königs als Möglichkeit, 

„tant à confirmer qu'à eclaircir l'Histoire" (N. 80). Und dem Hinweis auf die Numismatik 

als historischer Hilfswissenschaft, die „un voyage dans les siecles passés" (a. a. O.) erlaube, 

schließt Leibniz den bezeichnenden Wunsch an: „S'il y avoit moyen de faire une course 

semblable dans l'avenir" (ebd.). Doch obwohl dem Tenor dieser Korrespondenz prinzipiell 

so wenig der Charakter des Dienstlich-Formellen eignet, enthält sie doch Indizien dafür, 

daß Sophie Leibniz auch als Bediensteten ihres Hauses betrachtete. So zum Beispiel, 

wenn die Kurfürstin über ihn ihrer Hofdame Aufträge erteilt (vgl. N. 77). Daß auch Leibniz 

sich Sophie gegenüber stets seiner Stellung bewußt war, läßt sich zum Beispiel folgendem 

Satz entnehmen, mit dem er Herzog Anton Ulrichs diplomatisch motivierten Wunsch, 

der Kurfürstin Sophie Charlotte seine Aufwartung zu machen, mitteilt: „J'ay cru, que je 

pouvois ou devois le rapporter au moins, sans faire le negotiateur qui n'a point de charge" 

(N. 93). Auch Leibniz' Berichte über den Wolfenbütteler Hof (vgl. z. B. a. a. O.) sind hier 

wohl zu nennen. Dennoch überwog die persönliche Sympathie zwischen zwei so gebildeten 

und klugen Menschen wie Leibniz und Sophie stets das formell vorgegebene Verhältnis 

sozialer Ungleichheit, so daß zum Beispiel Leibniz' Ausdruck der Freude über die bevor-

stehende Rückkehr der Fürstin nach Hannover (N. 80) ungekünstelt wirkt. 

3. Leibniz und die Politik 

Von Leibniz' wachem Interesse für die politische Welt bzw. von seinen dienstlichen Verpflich-

tungen in diesem Bereich zeugen 10 Prozent der Stücke dieses Bandes. In diesen Texten — 

neben Briefen und Denkschriften bzw. Gutachten auch Gedichte — wird die Politik des Jah-

res 1695 in verschiedenster Weise thematisiert ; die Stücke verteilen sich auf immerhin knapp 

20 Prozent der Korrespondenten des Bandes. Ausschließlich oder doch überwiegend steht zeit-

genössisches politisches Geschehen im Mittelpunkt der Korrespondenzen mit Ballati, Boine-

burg, Cresset, Hugo, Linsingen, Mencken, Reiche sowie eines der beiden für den Kurfürsten 

Ernst August bestimmten Stücke. Die inhaltlich sonst so belangvolle Korrespondenz mit 

Stepney hat Politik nur in zwei von vier Briefen zum Gegenstand. Bei den hier genannten Kor-

respondenten handelt es sich fast ausnahmslos um Träger politischer Funktionen. Auffälliger-

weise werden im Briefwechsel mit dem brandenburgischen Staatsrat Spanheim, einem der pro-

minentesten politischen Amtsträger unter den Korrespondenten, überwiegend philologisch-hi-

storische, theologische oder numismatische, aber so gut wie gar nicht politische Fragen berührt. 



EINLEITUNG X L I 

Wje in den Korrespondenzen voräufgehender Jahre ist auch 1695 wieder Leibniz' 

Beziehung zur. politischen Bühne durch ein Doppelverhältnis gekennzeichnet : Er ist in 

einem Zuschauer und Akteur — Akteur allerdings im Hintergrund, mit einer untergeord-

neten und eng begrenzten Rolle. Vor allem im Zusammenhang der politischen Aktivitäten 

Hannovers, das auch 1695 um volle Anerkennung der Neunten Kur bemüht ist, erscheint 

Leibniz, ebenso dienstlich verpflichtet wie als Sachkenner anerkannt, wenn nicht eigentlich 

als Mitgestaltender, so doch als Mitwirkender. Maßgebend beteiligt ist er in den Monaten 

April und Mai, als er die diplomatische Tätigkeit des hannoverschen Verhandlungsführers 

beim Kurfürsten Max Emanuel von Bayern, Agostino Steffani, sachlich stützt und ab-

sichert. Das geschieht zum einen durch den von Steffani aus Hannover erbetenen geschicht-

lichen Abriß der Markgrafschäft Burgau (N. 35) — Max Emanuel forderte sie vom Kaiser 

für sich —, einem Kabinettstück historischer Fundierurig aktueller Politik. Zum anderen 

leistet er seinen Beitrag durch eine umfangreiche Auseinandersetzung mit der vom bayer. 

Geh. Rat Prielmayr von Priel verfaßten Abhandlung, welche die „disjunctiva" vertritt. 

Leibniz' daraus erwachsene Schrift Observationes ad scriptum cui titulus est: Informatio 

super NonoElectoratu sowie seine Korrekturen und Umänderungen zu der auf seinen eigenen 

Darlegungen fußenden Deduktion Steffanis veröffentlichen wir in Reihe IV (Politische 

Schriften). Im vorliegenden Band gelangt nur die begleitende Korrespondenz zwischen Leib-

niz und dem im Auftrage des Geheimen Rats schreibenden J. Chr. Reiche zum Abdruck. 

Aufschlußreich für Leibniz' Verfahren als politisch-juristischer Gutachter (vor allem im 

Vergleich mit seinen Korrekturen an Steffanis Deduktion) sind seine Ausführungen in 

N. 39, wo er nicht nur sein sachlich korrigierendes Eingreifen betont, sondern — wie schon 

früher (vgl. I, 9 N. 56),. so hier erneut — ein empfindliches sprachliches Stilgefühl auch 

angesichts politisch-juristischer Gebrauchsprosa entwickelt: „Uber dieß weilen die E x -

pressionesund schreib-art", bemerkt Leibniz, „mir zuzeiten nicht angestanden, und man 

in dergleichen aniezo delicat, habe ich mich befließen auch hierinn durch geringe änderungen 

dem werck zu helffen" (N. 39). Eine Eigentümlichkeit, die Leibniz' politischen Gutachten 

früherer Jahre weitgehend mangelt, tritt gleich an zwei Gutachten des vorliegenden Ban-

des in Erscheinung: der Zug zur Sentenz. N. 39 beginnt: „Mich düncket, es sey nicht übel 

gethan, daß man die jenigen so etwas verrichten sollen, die sache nach ihrem sinn (soviel 

thunlich) machen laße". Und der Anfang von Leibniz' Gutachten über den Bericht des 

Clamor von dem Bussche über ein Gespräch mit dem Bischof von Münster (N. 49) lautet: 

„Man gewinnet die Leute durch das so ihnen nüzlich und. schädlich oder durch das was 

ihnen' angenehm, und ihren Neigungen gemäß." Derartige Eingangssentenzen lassen sich 

vielleicht als ein Bestreben erklären, dem Gutachtengegenstand Exemplarität zu verleihen. 



X L I I EINLEITUNG 

Möglicherweise ging es Leibniz darum, den Einzelfall unter dem Blickwinkel des Allgemein-

gültigen zu betrachten, gleichsam Grundregeln des Verhaltens speziell im politischen Be-

reich zu demonstrieren oder zu gewinnen. 

Die Auseinandersetzungen zwischen Hannover und Württemberg im Zusammenhang 

mit der Neunten Kur gehen 1695 weiter. Sie hatten sich 1694 nach der Veröffentlichung 

von Leibniz' Sammelwerk Wechsel-S chrifjten vom Reichs Bannier verschärft. Leibniz, als 

Autor der Schrift Vom Unterscheid zwischen dem Reichs-Haupt-Bannier und der Württem-

bergischen Sturm-Fahne mit der Materie ausführlich vertraut, wird wiederholt, so u. a. 

von Hugo (vgl. N. 23), bei der Vorbereitung hannoverscher Schritte gegenüber Württem-

berg als Gutachter konsultiert. Das beste Zeugnis für die hohe Wertschätzung, die Leibniz' 

Sachverstand zuteil wurde, gibt folgende Maßnahme Kurfürst Ernst Augusts ab: Auf 

Leibniz' Kritik an Limbachs Extractus aus denen Reichs Handlungen undt dessen Kriegs 

Expeditionen (vgl. N. 26) hin wurde Limbach aufgefordert, entsprechende Änderungen 

vorzunehmen. 

Indiz dafür, welche Vertrauensstellung darüber hinaus Leibniz am hannoverschen 

Hof genoß, ist N. 40. Leider bleibt bei diesem interessanten, in den Zusammenhang der 

heiklen Königsmarckaffäre gehörigen Stück ebenso unklar, welches der Anteil von Leibniz 

an den Glossen zu diesem Auszug aus einer hannoverfeindlichen Darstellung ist, wie es 

auch unsicher ist, für wen Leibniz hier tätig wurde. 

Kaum zufällig taucht übrigens im Frühjahr 1695, kurze Zeit nach dem Tod der eng-

lischen Königin Maria, ein Thema in Leibniz' Korrespondenz auf, das in den für das Haus 

Hannover wohl wichtigsten politischen Entwicklungszusammenhang der folgenden beiden 

Jahrzehnte gehört: die englische Sukzession. Befaßt haben wird sich Leibniz als interes-

sierter politischer Beobachter mit dieser Frage gewiß seit dem Act of Settlement von 1688; 

spätestens jedoch seit Sommer 1689, als er in Italien Herzogin Sophies Brief vom 7./17. Juni 

1689 (I, 5 N. 242) erhalten hatte. Sein Antwortschreiben indessen ist nicht überliefert. 

Und so bezeichnet der Brief an Stepney vom 19. März 1695 (N. 229), in dem Leibniz an-

fragt, ob ein durch Geburt erbfolgeberechtigter, durch seinen katholischen Glauben von der 

Thronfolge aber ausgeschlossener Fürst, diese dennoch antreten könne, falls er zur angli-

kanischen Kirche konvertiere, den greifbaren Beginn einer langjährigen, wenn auch 

letztlich nicht einflußreichen Tätigkeit des hannoverschen Hofrats für die hannoversche 

Sukzession in England. 

Daß sich in Leibniz' Beziehung zur Politik die Grenzen zwischen der Rolle des Zu-

schauers und des Akteurs verwischen und daß diese beiden Rollen nicht einfach mit euro-

päischer und hannoverscher Politik zu identifizieren sind, dafür ist sein Auftreten im Ver-



EINLEITUNG XLIII 

hältnis zwischen Hannover und Wolfenbüttel ein Beispiel. Die weiterhin zwischen beiden 

Welfenlinien bestehende Animosität wegen der Neunten Kur Hannovers war längst mehr 

als eine innerwelfische Angelegenheit. Dänemark — und hinter diesem Frankreich — nahm 

über Wölfenbüttel Einfluß auf die gegen Wien gerichtete Oppositionspolitik, und das 

während des Reichskrieges gegen Ludwig XIV. Als hannoverscher Hofrat und zugleich 

Direktor der Wolfenbütteler Bibliothek war Leibniz Bediensteter beider Höfe, stand also 

gleichsam auf der politischen Frontlinie des Zwistes. Gern glaubt man es ihm, daß er den 

„herzlichen wünsch zu wiederbringung der einigkeit" hat, den er Anfang Januar 1695 Anton 

Ulrich in einem Gespräch beteuert, über das er Kurfürst Ernst August berichtet (N. 13). 

So leistet er, ein Ireniker und auch ein an politischem Handeln Interessierter, nach 

jenem ersten Anlauf von 1692 (vgl. I, 8 N. 64) bereitwilligst auch ein zweites Mal den be-

scheidenen Zwischenträgerdienst, welchen Anton Ulrich stillschweigend voraussetzte, als 

er Leibniz seine Bereitschaft zu verstehen gab, sich mit Emst August zu arrangieren. 

Das sollte gegebenenfalls mit Hilfe einer Heirat zwischen dem Wolfenbütteler Erbprinzen 

August Wilhelm und einer der Töchter Herzog Johann Friedrichs geschehen. Leibniz' 

Wunsch, zu vermitteln, wird angesichts der Tatsache, daß er in seinem Bericht für Ernst 

August die versöhnlichen Tendenzen des Gesprächs besonders akzentuierte, um so deut-

licher. Eine Anspielung des Wolfenbütteler Herzogs auf die Rechtspositionen der Goldenen 

Bulle — wenn auch ,,im Scherz" getan — verschwieg er nämlich, wie aus einem Brief 

an Linsingen (N. 138) deutlich wird. Dort berichtet Leibniz, Anton Ulrich habe geäußert, 

seine Abgesandten würden auf dem Frankfurter Treffen des Fürstenvereins im Januar 

für die strikte Einhaltung und Erhaltung der Vorschriften der Goldenen Bulle eintreten. 

Er, Leibniz, habe erwidert, „sie würden es damit machen wie die Masoreten bey den Juden 

mit der Heiligen schrifft welche alle Punctgen des Texts gezehlet, aber des wegen mit der 

erclärung doch nicht zu recht kommen können" (a. a. O.). 

Ausschließlich als interessierter Beobachter, der Informationen erhält, sammelt und 

weitergibt, figuriert Leibniz im Kontext der Ereignisse der großen europäischen Politik. 

Ihre Brennpunkte liegen auch 1695 wieder auf den Kriegsschauplätzen im Westen und 

Osten des Reichs. Das spiegeln die Korrespondenzen mit Ballati und Boineburg deutlich 

wider. Sie zeigen auch, daß Leibniz mit ihnen im richtigen Moment über das geeignete 

Informationsinstrument verfügt. Beide Briefwechsel sind ausschließlich auf die Sommer-

monate konzentriert (Ballati auf Juli und September, Boineburg auf Juli, August, Septem-

ber), also auf die Jahreszeit, zu der man in Kriegszeiten die „Campagne" führte. Der 

hannoversche Hofmann Ballati berichtet aus Linsburg, wo der Hof im September in der 

Sommerfrische weilt, über die neuesten, vom niederländischen Kriegsschauplatz einlaufen-



XLIV EINLEITUNG 

den Nachrichten. Wie wichtig es war, daß solche Nachrichten auch bei Abwesenheit des 

Hofes flössen, erweist sich anläßlich des entscheidenden Ereignisses des Jahres im Krièg 

gegen Frankreich, der Belagerung und Eroberung von Namur. Durch Ballatis Brief vom 

12. September (N. 73) wurde Leibniz über die Einnahme Namurs informiert, jenes Ereignis, 

das auch in der übrigen Korrespondenz des Bandes ein starkes Echo findet. — Der kur-

mainzische Reichshofrat Ph. W. von Boineburg verfügt an seinem Aufenthaltsort Wien 

über die besten Voraussetzungen, um seinen früheren Lehrer Leibniz über den Krieg gegen 

die Türken zu unterrichten, der 1695 für die kaiserlichen Armeen einen so ungünstigen 

Verlauf nimmt. Boineburg ist natürlich auch ein wichtiger Kontaktmann für die Bemü^ 

hungen Hannovers um Kurmainz, wo 1695 mit Lothar Franz von Schönborn nicht nur 

ein neuer Kurfürst, sondern auch ein (schon früher als Bischof von Bamberg) entschiedener 

Gegner der Neunten Kur an die Regierung gelangte. 

Es liegt auf der Hand, daß Leibniz daran interessiert ist, sich seine Informationsquelle 

auch weiterhin zu erhalten, indem er seinen Informanten ebenfalls mit möglichst frischen 

Nachrichten versorgt. Ausdrücklich äußert er gegenüber Boineburg am 5. August : „Comme 

je ne suis pas grand Nouvelliste, je suis allé expres hier au soir à Herrnhausen ... pour voir 

ce que les lettres des Pays-bas porteroient, et pour avoir de quoy mander quelque chose. 

Madame l'Electrice me fit la grâce de me donner à lire ce qu'on venoit de luy apporter 

entre autres la lettre que Monseigneur le Prince Christian... luy écrivoit du siege de Namur" 

(N. 4x6). Warum Leibniz allerdings betont: ,,... je ne suis pas grand Nouvelliste", wo er 

doch an den neuesten Nachrichten stets interessiert war und sie auch in der Regel erhielt 

(vgl. Korrespondenz mit Ballati), bleibt etwas unklar. 

Im Vordergrund aller Überlegungen, die die Kriegsereignisse in Ost und West in 

Leibniz' Korrespondenz wecken, steht die Sehnsucht nach Frieden. ,,11 est à souhaitter 

que les souverains chrestiens pensent enfin sérieusement à faire cesser cette terrible efusion 

de sang" (N. 78). Der Frieden wird allerdings, wie Leibniz fürchtet, nicht zuletzt durch 

deutsche Eifersüchteleien hinausgezögert. So äußert er dann besorgt gegenüber Cressett: 

„Je prie Dieu de conserver la bonne intelligence et d'empecher que les semences des desor-

dres que je vois en Allemagne ne produisent quelque effect dangereux" (N. 368). — Die 

Hoffnung auf eine Änderung der türkischen Politik durch den Wechsel des Sultanats von 

Achmed II. auf Mustafa II. erweist sich als ungerechtfertigt (vgl. N. 250). Um so mehr 

läßt der alliierte Erfolg vor Namur die Erwartung auf Friedensanzeichen wachsen. Er-

wartungen, die allerdings von einiger Skepsis gedämpft sind. Denn Leibniz schreibt vor-

sichtig: „II faut esperer aussi que ce succès pourra faciliter la paix" (N. 74). 

Einer verbreiteten Vorliebe seiner Zeit entsprechend (vgl. z. B. auch N. 208) hat auch 



EINLEITUNG X L V 

Leibniz immer wieder gern Verse geschrieben. Daß er dabei auch Ereignisse der Politik 

bedichtete, dafür zeugen im vorliegenden Band zwei der fünf Gedichte aus Leibniz' Feder. 

Abgesehen von dem Nachruf auf Rojas y Spinola (N. 276), den beiden kurzen Epigrammen 

äuf den Tod der Wolfenbütteler Prinzessin Christine Sophie (vgl. N. 225) und den Tod der 

englischen Königin (vgl. N. 225, N. 229, N. 281) — mit letzterem reiht Leibniz sich in eine 

Vielzahl gleichzeitiger Nachrufe in Vers und Prosa ein — enthält der Band als viertes einen 

vielzeiligen Lobpreis Venedigs. In mehreren Fassungen überliefert, haben die Verse die 

Eroberung von Chios durch Venedig im Herbst 1694 zum Thema (N. 107). Dieser Lob-

preis — im Januar verfaßt, wurde er durch den geschichtlichen Entwicklungsgang gleich-

sam annulliert, als in der zweiten Februarhälfte die Venetianer Chios wieder räumten — 

ist'barock in seiner überladenen, teilweise dunklen und mit Gelehrsamkeit prunkenden 

Metaphorik. Hier präsentiert sich Leibniz als Poeta doctus. In seiner ursprünglichen 

lateinischen Fassung — daneben existiert eine, vermutlich für Kurfürstin Sophie verfaßte 

französische — ist das fünfte Gedicht des Bandes (N. 457), ein knapper Zweizeiler, voll 

Freude über den Erfolg der Alliierten bei Namur und nicht frei von pointierter Ironie anläß-

lich der Gefangenahme des Marschalls Bouflers. (Merkwürdigerweise hat Leibniz dieses Epi-

gramm sogar nach Frankreich verschickt!) Ob Leibniz durch derartige Gedichte — ihm 

vielleicht nicht einmal gänzlich bewußt — eine Kontaktaufnahme zum Geschehen der 

giroßen europäischen Politik suchte, an dem tätig mitzuwirken ihm versagt war, bleibe 

dahingestellt. Jedenfalls äußert sich der Verfasser über die Entstehungsgeschichte seiner 

politischen Schöpfungen nicht ohne Selbstgefälligkeit, wenn er bemerkt, das Epigramm 

auf 'Boüfflers sei ihm „tout presentement" während des Schreibens (an Ballati, N. 78) 

eingefallen. Und stolz teilte Leibniz den Korrespondenten seine poetischen Produkte mit 

bzw. wollte sie ihnen separat zuschicken, wie sich etwa aus der nicht eben kargen Über-

lieferung von N. 107 und N. 457 schließen läßt. 

4. Das Reunionsgespräch 

Der Tod Cristobal de Rojas y Spinolas am 12. März 1695 beendete äußerlich eine Periode 

der Reunionsgespräche, die faktisch schon vorher zum Stillstand gekommen waren. Man 

erwartete in Hannover kaum noch konkrete Resultate von solchen Gesprächen. Als Rojas 

y Spinola im Dezember 1694 eine Reise nach Hannover angekündigt hatte, teilte Molanus 

Leibniz dazu sehr eindeutig mit: „Daß er intzwischen ohne mein vorwißen vnt Consens 

kunfftig Nach Hannover nicht kommen solle, davor wil ich respondiren" (N. 126). Auch 

Leibniz' letzter Brief an Rojas y Spinola (N. 104) zeigt, wie wenig weit eine sachliche Über-

einstimmung gediehen war und wie eng der politische Spielraum solcher Verhandlungen 



XLVI EINLEITUNG 

war. Nichtsdestoweniger hatte Leibniz Rojas y Spinola, dessen Grenzen er sehr wohl 

erkannt hatte, geschätzt, insofern er sich mit ihm wie mit wenigen in einem selbst durch 

lange dauerndes Ausbleiben von Erfolgen nicht zu entmutigenden Streben nach der poli-

tisch wichtigen Vereinigung der Kirchen getroffen hatte. So ist es auch zu verstehen, daß 

sich Leibniz, nachdem er von Rojas y Spinolas Tod erfahren hatte, mit Molanus in bezug 

auf künftige Gesprächspartner in der Reunionsfrage in dem resignativ-konstatierenden 

Urteil einig weiß: „. . . plerique ut scis vix capiunt verbum hoc" (N. 258). 

Nicht recht erklärbar bleibt, warum Leibniz von Rojas y Spinolas Tod zunächst 

aus einer Frankfurter Zeitung erfahren mußte, wobei Leibniz in Hinsicht auf die Zuver-

lässigkeit dieser Mitteilung berechtigte Zweifel äußerte (N. 258), während Molanus erst auf 

Leibniz' Anfrage hin berichtete, daß er schon vor zehn Tagen die sichere Mitteilung erhalten 

habe, Rojas y Spinola sei gestorben (N. 260). Molanus wie Leibniz verfassen auch sogleich 

jeweils ein Trauergedicht, Leibniz noch dazu einen Lebenslauf Rojas y Spinolas (N. 276 u. 

N. 278). Für beide Stücke läßt sich jedoch in diesem Jahr keine Verwendung nachweisen. 

Leibniz' und Molanus' Sorge ist nach Spinolas Tod nun nicht so sehr darauf gerichtet, 

daß jetzt möglicherweise die Verhandlungen nicht weitergehen würden, sondern vor allem 

darauf, daß die sie betreffenden Verhandlungsunterlagen aus Rojas y Spinolas Nachlaß 

in falsche Hände geraten könnten. Mit diesem Anliegen wendet sich Leibniz daher auch 

an Reiner von Vlostorff, den Generalvikar von Wiener Neustadt (N. 31), der ihm mitteilt, 

er habe an den Kaiser und an den Nuntius in Wien einen Bericht vom Tode Rojas y 

Spinolas gesandt und erwarte nun von diesen Weisung, was mit dem Nachlaß zu geschehen 

habe (N. 36). Die Erwähnung des Nuntius beunruhigt Leibniz. Da er vielleicht den Ein-

druck hatte, daß Kurfürst Ernst August keine entsprechenden Schritte am kaiserlichen 

Hof in Wien unternommen habe, um den Nachlaß sicherzustellen, wandte er sich direkt 

an den hannoverschen Gesandten in Wien, Bodo von Oberg, um ihm sein Befremden 

darüber mitzuteilen, daß Vlostorff auch den Nuntius eingeschaltet habe, „ce qui pourroit 

faire quelque tort. Car je ne s?ay pas bien les veues du Nonce, et de la Cour de Rome 

d'apresent sur ce sujet" (N. 451). Daß Leibniz weder den Nuntius, noch gar die päpstliche 

Kurie mit Rojas y Spinolas Nachlaß befaßt sehen will, zeigt, daß Leibniz Rojas y Spinola 

in erster Linie als den Beauftragten des Kaisers angesehen hatte. Molanus wie Leibniz 

mußten auch höchst interessiert sein, daß ihre weithin reichspolitisch orientierte Reunions-

korrespondenz mit Rojas y Spinola aus den letzten Jahren nicht in die Hände von Inno-

zenz XII. oder der römischen Kurie gelangte, deren frankreichfreundliche Politik beide ge-

nau kannten. Leibniz' Intervention war auch tatsächlich erfolgreich. Am 17. Oktober teilte 

ihm Vlostorff mit, daß Rojas y Spinolas Nachlaß auf Anordnung des Kaisers mit dessen 



EINLEITUNG X L V I I 

Siegel verschlossen wurde und jemand gesucht werde, der die Reunionsversuche fortsetzen 

könnte. Der Nachfolger Rojas y Spinolas als Bischof von Wiener Neustadt, Franz Anton 

von Buchhaim, wird bereits genannt, jedoch noch nicht in seiner späteren Funktion als 

kaiserlicher Beauftragter der Reunionsgespräche (N. 88 ; vgl. auch N. 36). 

Wie wenig von seiten Frankreichs zur Frage der Reunion zu erwarten war, hatte 

Leibniz schon in den vergangenen Jahren einsehen müssen. Bossuet nahm auch 1695 die 

unterbrochene Korrespondenz nicht wieder auf. Geblieben war nur die Vermittlerin, 

Marie de Brinon, die jedoch kaum als Gesprächspartnerin für Reunionsfragen — zu denen 

ihr jede sachliche oder rechtliche Kompetenz fehlte — angesehen werden kann. Unfähig, 

auch nur den einfachen Unterschied von „Réunion" und „Konversion" zu begreifen, trat 

sie auch 1695 wieder mit aufdringlichen Konversionsappellen an Leibniz heran (N. 174). 

In einer für Leibniz ungewohnt scharfen Weise weist er diese zurück. Konversion würde 

für ihn bedeuten „contribuer à l'oppression des vérités salutaires" (N. 199). Angesichts der 

ja nicht nur theoretischen, sondern auch ebenso praktisch-politischen Intoleranz der Gegen-

seite richtet Leibniz, der genau wußte, daß M. de Brinon seine Briefe weitergab, nun 

seinerseits an diese die Aufforderung zu selbstkritischer Reflexion: „ . . . à mon tour je vous 

prie pour l'amour de Dieu, de considérer vous meme, vous et vos amis, si vous n'estes pas 

dans un estât très dangereux" (N. 199). Die Unvereinbarkeit der Standpunkte kommt 

nochmals deutlich heraus, als M. de Brinon, die sich für ihre Antwort hatte beraten lassen, 

auf die Protestanten wiederum den unmodifiziert gebliebenen Begriff der „Häretiker" 

anwendet, während Leibniz, ausgehend vom Begriff einer „communion de charité", 

erwidert: „ . . . les aggresseurs sont ceux qui condamnent les autres" (N. 298). Obwohl dieser 

Brief vermutlich nicht abgegangen ist, erscheint er wichtig zum Verständnis der Gründe, 

die Leibniz dafür hatte, zu diesem Zeitpunkt trotz seiner wiederholten Anfragen bezüglich 

einer Antwort Bossuets auf Molanus' Explicatio ulterior kaum noch eine echte Möglichkeit 

einer sinnvollen Fortsetzung der Reunionsgespräche mit seinen französischen Gesprächs-

partnern zu sehen. Die Behauptung, allein im Besitz der Wahrheit zu sein, läßt keinen 

Raum auch nur für ein unvoreingenommenes Verstehen der Auffassung der anderen. Aber 

selbst eine echte Diskussion der eigenen Geschichte scheint bei einer solchen Haltung 

kaum möglich. In dem an M. de Brinon wahrscheinlich abgegangenen Brief weist Leibniz 

nur kurz darauf hin, daß jede Behauptung, die davon ausgeht, daß sie die Tradition für 

sich und gegen andere beanspruchen zu können meint, eine auf genauer historischer For-

schung beruhende Legitimation erfordern würde (N. 340). Leibniz geht auf diese Frage 

jedoch gar nicht weiter ein, da er die Auffassung vertritt, daß es jetzt an Bossuet liege, erst 

einmal zu dem schon vorgelegten Material Stellung zu nehmen. Leibniz äußert — allerdings 



XLVIII EINLEITUNG 

in anderem Zusammenhang — die Vermutung, daß Bossuet für strenge historische For-

schung und Begründung überhaupt nicht kompetent sei. So schreibt er an Spanheim an-

läßlich einer Bemerkung bezüglich der Angriffe Bossuets gegen Richard Simons Histoire 

Critique". „Je ne sçay si ce prélat est aussi propre à écrire des matieres de Critique que de 

traiter les controverses, dont l'etude à mon avis ne demande que du jugement et de l'adres-

se ; au lieu que les matieres de Critique veulent encor de plus une grande lecture, et beaucoup 

de connoissances" (N. 453). 

Leibniz sieht genau den sachlichen Zusammenhang von religiöser Toleranz und histo-

rischer Forschung. So versteht sich sein Interesse, an der in seinem mittelbaren Einfluß-

bereich gelegenen Universität Helmstedt bei Neubesetzungen an der theologischen Fakul-

tät Professoren zu finden, die in gleicher Weise durch Toleranz wie durch historische 

Kompetenz ausgewiesen sind. Leibniz wünscht dabei eine Fortsetzung jener Richtung, 

die an der Helmstedter Universität in Georg Calixt ihren bedeutendsten Vertreter gehabt 

hatte, die also bekannt war „wegen ihrer gründtlichen und glimpflichen doctrin und Lehrt 

art, auch ob reverentiam genuinae antiquitatis" (N. 3). In dieser Absicht setzte sich Leib-

niz für die Berufung von J. A. Schmidt als Kirchenhistoriker ein, den er auch als Korre-

spondenzpartner schätzte. 

Damit ist jedoch nicht schon gesagt, daß Leibniz für sich selbst einfach die theolo-

gische Linie des Protestantismus akzeptiert hätte, wie sie von der gemäßigten Gruppe der 

Calixtiner vertreten wurde. In Reunionsverhandlungen kann zwar Leibniz mit Molanus 

Vertreter einer solchen theologischen Position sein, er will jedoch dabei in erster Linie 

als Interpret tätig sein — und kann dies auch —, aber möglicherweise gerade deshalb, weil 

er die berechtigten Anliegen der Protestanten begreift und so verteidigen kann, ohne des-

halb schon prinzipiell Partei zu sein. Leibniz selbst denkt in prinzipiellen Fragen auf einer 

Ebene, die jenseits oder vor konfessionellen Grenzen liegt. Dies zeigt sich auch zum Bei-

spiel an einer kurzen Stellungnahme, die er für die Herzogin Benedicte zu der kontrovers-

theologischen Frage der Heilsgewißheit abfaßt. Er stellt dort beide Positionen dar und 

meint schließlich sagen zu können: „II suffit donc icy d'avoir le même degré de certitude 

humaine, qu'on juge suffisant dans les actions ordinaires de la vie" (N. 243). Die Suche nach 

dem entsprechenden und ausreichenden Grad der „certitude humaine", die hier an einem 

einzelnen theologischen Problem sichtbar wird, bestimmt Leibniz' Denken ganz prinzi-

piell, und zwar so, daß dies weder mit dem orthodoxen Protestantismus, noch mit dem 

tridentinischen Katholizismus zur Deckung gebracht werden kann. 

M. de Brinon, die dabei nur die Meinung eines anderen und schärferen Beobachters 

wiedergibt, trifft daher etwas Richtiges, wenn sie meint, daß eine echte Vereinigung mit der 



EINLEITUNG X L 1 X 

Kirche (wobei hier natürlich die katholische Kirche gemeint ist) nicht möglich ist, „tant 

que l'esprit de l'homme agiroit en philosophe plus qu'en vray chretien" (N. 174). Leibniz 

weist zwar den Vorwurf religiöser Indifferenz zurück, insistiert aber gegenüber dem Ge-

währsmann M. de Brinons auf dem Recht des philosophischen Denkens angesichts jedes 

partikulären, auf Autorität begründeten Wahrheitsanspruches: „II a peutestre entendu 

une philosophie de secte, mais je suis très éloigné de cette maniéré de philosopher. Car 

c'est proprement estre dans une secte, quand on donne trop à l'autorité des hommes, 

et à la cabale d'un certain parti" (N. 199). In der Auseinandersetzung mit theologischen 

Auffassungen führt Leibniz immer wieder das jedenfalls als kritische Instanz gebrauchte 

Prinzip „La veritable philosophie ne permet point. . ." (vgl. N. 14) an. Dieses Prinzip muß 

jedoch richtig verstanden werden. Leibniz lehnte etwa den Sozinianismus durchaus ab 

und meinte, mit seiner Methode eine echte und nicht verkürzende Übereinstimmung mit 

der protestantischen Theologie und — allgemeiner — mit dem Christentum als wahrer 

Religion nachweisen zu können. Dafür liefert etwa das Sceleton demonstrationis, in dem 

sich Leibniz mit der Frage der Trinitätstheologie beschäftigt, ein gutes Beispiel (N. 163). 

Aber auch hier wird der philosophische Vorbehalt eingeführt: „Ubi de periculo salutis 

agitur, proprietas verborum Dei sensusque Ecclesiae vere catholicae non debent deseri 

sine manifesta necessitate" (N. 163). Die Annahme der prinzipiellen Möglichkeiten einer 

solchen „manifesta nécessitas" setzt jedoch eine formale Distanz zu dem interpretierten 

Lehrgehalt, die auch bei einem materiell das Vorgegebene bestätigenden Resultat der 

Analyse nicht aufgehoben ist. 

Daß zwischen der „veritable philosophie" und dem Christentum nicht nur keine letzte 

Unverträglichkeit bestehe, sondern sogar eine letzte Übereinstimmung bestehen müsse, 

war für Leibniz eine Grundvoraussetzung seines Denkens, denn „la Religion chrestienne 

est veritable", woran für ihn kein Zweifel bestehen konnte (N. 298). Und da für Leibniz 

der Wahrheitsbegriff einheitlich war und keine Theorie einer doppelten Wahrheit in Frage 

kam, lag hier die eigentlich relevante Frage. Denn daß diese Übereinstimmung zwischen 

der „veritable philosophie" und dem Christentum — als einer und sogar der „veritable 

religion" — zu seiner Zeit nicht außer Zweifel stand, hatte Leibniz als die Herausforderung 

erkannt, von deren Beantwortung die Zukunft des Christentums und der mit diesem ver-

bundenen Kultur abhing. Vor der Aufgabe, diese entscheidende Übereinstimmung zu er-

weisen, mußten für Leibniz die Versuche der Herstellung einer Übereinstimmung zwischen 

den Konfessionen, so wichtig diese auch als praktisch-politische Aufgabe waren, auf der 

theoretischen — und für die Zukunft ebenso eminent praktischen — Ebene als nur vorder-

gründiges, zweitrangiges Problem erscheinen. 

IV LEIBNIZ I/ll 



L EINLEITUNG 

5. Arbeit an Editionen 

Daß man in Leibniz' Briefwechsel verhältnismäßig wenig über sein privates Leben erfährt, 

überrascht nicht, wenn man sich vergegenwärtigt, nach welchen Gesichtspunkten er den 

Wert eines Lebens einschätzte. In einer in den Arbeitsunterlagen der Akademie-Ausgabe 

auf April 1676 datierten Reflexion heißt es: „Vitae magnitudo non nisi a multitudine 

actorum aestimari potest. ,Ne comptons pas les ans, les gestes font la vie', dit Ronsard, 

dans le Poeme sur la mort de Charles IX." (Grua, Textes, 1948, S. 572). Der Berichtszeit-

raum dieses Bandes ist allerdings weniger gekennzeichnet durch geniale Entdeckungen, als 

vielmehr durch das ordnende Ausarbeiten von bereits Vorliegendem (vgl. N. 250 u. N. 402). 

Die vielen dienstlichen Verpflichtungen (vgl. S. XXVIII f.), die Krankheit, welche ihn zwang, 

längeres und angestrengtes Nachdenken zu meiden (vgl. S. XXXVI), und die Fülle der ge-

sammelten Entdeckungen und Erkenntnisse ließen ihm kaum Zeit, sich neuen Themen 

zuzuwenden. „Habeo vero tarn multa nova in mathematicis, tot cogitationes in philo-

sophicis, tot alias literarias observationes, quas vellem non perire, ut saepe inter agenda 

anceps haeream", schreibt er am 5.(15.) September an den Hamburger Professor Vinzenz 

Placcius (Dutens, Opera, 6,1 , S. 59). 

Im Mittelpunkt der wissenschaftlichen Tätigkeit stehen in dieser Zeit Arbeiten an 

verschiedenen Editionsprojekten. „De caetero nihil aliud quam cimelia rariora literaria .'.. 

cum publico communicare possum", schreibt Leibniz an seinen Halbbruder (N. 179). Er 

hatte bei der Erforschung der Weifengeschichte eine große Zahl veröffentlichter und un-

veröffentlichter historischer Quellen durchgesehen und hegte bereits 1692 die Absicht, 

einige der nur handschriftlich überlieferten Werke zu veröffentlichen (vgl. I, 7 N. 50), 

damit sie gleichzeitig als „preuve ä nostre Histoire" und als „Spicilegium ä l'egard de 

l'Histoire generale" (I, 8, S. 10) dienen könnten. Hiermit wollte er „fontes ipsos aperiri, 

ut unusquisqueindehaurire, et puros latices a rivis subinde turbidioribus discernere possit" 

(Accessiones historicae, Praef. S. 4). Es war ein weiter Weg von der ersten Mitteilung dieses 

Planes in einem Brief an den hannoverschen Vizekanzler Ludolf Hugo im Januar 1692 

(I, 7 N. 50) bis zur Verwirklichung wenigstens eines Teils dieses Vorhabens in den Accessio-

nes historicae (1698) und den Scriptores rerum Brunsvicensium (1707—1711); einige der 

von ihm gesammelten Quellen wurden erst nach seinem Tode von seinem Amtsnachfolger, 

J. G. Eckhart, in den Scriptores medii aevi, andere von Chr. L. Scheid(t) in den Origines 

Gudficae herausgegeben^ 

Zunächst als ein Band in Folio geplant, sollten die bereits im Leipziger Meßkatalog 

von Herbst 1694 angekündigten Accessiones historicae noch im Laufe des Jahres erscheinen 



EINLEITUNG LI 

(vgl. N. 164). Am 10. Januar 1695 konnte Leibniz' Bediensteter Georg Heinrich Kolbing 

berichten, ein Manuskript (vermutlich das der Accessiones, vielleicht aber auch das des 

1696 erschienenen Specimen historiae arcanae sive Anecdotae de vita Alexandri VI. Papae, 

vgl. zum Specimen N. 133) sei dem Auftrage gemäß paginiert und rechtzeitig an den 

Verleger Nicolaus Förster geliefert worden (N. 8). Aber es fand sich nicht so schnell ein 

Buchdrucker für das umfangreiche Werk (vgl. N. 135), und einige der vorgesehenen Texte 

waren noch unvollständig. Ende August berichtet Leibniz* Schreiber Heinrich Christoph 

Domeier, er sei noch mit der „revidirung" der Manuskripte beschäftigt, was sich vielleicht 

ebenfalls auf die Accessiones bezieht (N. 64). Davon abgesehen unterlagen auch Leibniz' 

Pläne für die Konzeption und den Inhalt der Editionen mannigfachen Schwankungen. Ein 

ausführliches Verzeichnis des Inhalts findet sich in N. 100. Aufnehmen wollte Leibniz un-

veröffentlichte Geschichtsschreiber des deutschen Mittelalters (vgl. N. 250, N. 173, N. 404 u. 

N. 484); nach einigen Äußerungen möchte er jedoch eine verbesserte Ausgabe des Thietmar 

von Merseburg, dessen Manuskript er bereits vor vielen Jahren von Papebroch erhalten 

hatte, als Anhang hinzufügen (vgl. N. 250 und an Claude Nicaise, i ./ii . Oktober 1694, Ger-

hardt, Philos. Sehr., 2,1879, S. 551). Zu dieser Zeit war das Projekt der Scriptores restituti 

noch nicht zu einem selbständigen Plan herangereift. Die Autoren, die später zu den Acces-

siones zusammengefaßt werden sollten, werden bereits in der Korrespondenz des Jahres 1695 

erwähnt. Vorgesehen waren jedoch zeitweise auch andere Schriftsteller, worüber die ver-

schiedenen Entwürfe des Inhaltsverzeichnisses der Accessiones (HANNOVER, Niedersächs. 

Landesbibl., Ms XIII, 762) Zeugnis abgeben. In einigen Briefen (N. 100 u. 102) führt Leib-

niz des Ricobaldus von Ferrara Pomoerium als vorgesehene Schrift an. Leibniz hatte kurze 

Zeit den Plan, die Accessiones mit Paullinis Höxterscher und Hildesheimer Chronik zu-

sammen in einem Bande herauszugeben (vgl. N. 143). Als er erfuhr, daß die Chroniken 

bereits von Pauliini zum Druck gegeben waren, ließ er den Plan fallen (vgl. N. 159). 

Der wichtigste Lieferant für Texte war Gerhard Meier. Wie aus N. 173 hervorgeht, 

hatte Leibniz von ihm die Regula Capituli Sti Willehadi, eine mittelalterliche Handschrift, in 

welcher sich auch eine Fassung des Chronicon Bremense befand, ferner das Breve chronicon 

Ecclesiae Trevirensis und eine Handschrift des Johannes Vitoduranus erhalten. Leibniz 

mußte jedoch feststellen, daß die Abschrift des Johann von Winterthur mit dem Jahre 

1277 abbricht, während er aus Isaac Vossius' De scriptoribus Linguae latinae wußte, daß 

das Werk bis 1348 reicht. Aus Vossius' Werk war ihm auch bekannt, daß in der Wolfen-

bütteler Handschrift der Anfang des Chronicon von Albericus Monachus Trium Fontium 

fehlen mußte. Als Fundort der beiden Werke hatte Vossius das Kloster St. Gallen angegeben. 

Deshalb bat Leibniz den Mathematiker Joh. Bernoulli in Basel, sich für ihn um Ab-

IV* 



L H EINLEITUNG 

Schriften der fehlenden Teile zu bemühen (vgl. an Joh. Bernoulli, 28. Februar/10. März 
1695, Gerhardt, Math. Sehr., 2,1855, S. 168f.) ; aber Bernoullis Bemühen blieb ohne Erfolg 
(vgl. Bernoullis Brief, 8./18. Juni 1695, ebd., S. 179). Die Anfrage an Etienne Baluze, ob 
ihm nicht ein vollständigeres Manuskript des Johannes Vitoduranus bekannt sei (N. 467), 
blieb ohne Antwort. Auf Leibniz' Bitte erkundigte sich der Schriftsteller Germain Brice 
nach der Handschrift des Albericus Monachus in der Bibliothek des Collège de Clermont, 
doch diese Abschrift war offensichtlich nach derselben Vorlage gefertigt wie die Leibniz-
sche (vgl. N. 410. u. N. 508). Leibniz hat die fehlenden Teile des Johannes Vitoduranus 
auch in den folgenden Jahren nicht erhalten. Vom Chronicon des Albericus Monachus 
konnte er hingegen später das Original in den Niederlanden für 20 Taler kaufen (vgl. Tage-
bucheintragung vom 21. April (1. Mai) 1697, Pertz, Werke, I, 4, 1843, S. 224). 

Als zweites Editionsvorhaben begegnen die Scriptores rerum Germanicarum anti-
quiores qui lingua Germanica scripsere (vgl. N. 484). Über den vorgesehenen Inhalt berichtet 
Leibniz dem Helmstedter Professor Hermann von der Hardt und bittet ihn, mit dem 
Halberstädter Buchhändler Christian Gentsch über das Verlegen des Bandes zu verhandeln 
(N..484). Doch auch hier ist eines der Leibniz vorliegenden Manuskripte (Eberhard Win-
deck, Leben König Sigmunds) unvollständig. Der hannoversche Resident in Wien, Daniel 
Erasmi, wird beauftragt, das Fehlende aus der Hofbibliothek des Kaisers zu beschaffen 
(vgl. N. 432). Dieser Publikationsplan ist ebenfalls nicht verwirklicht worden. 

Stehen die beiden behandelten Editionsprojekte im Dienste der Geschichtswissenschaft, 
so möchte Leibniz mit einem dritten Vorhaben die Interessen des Reiches in den politi-
schen Auseinandersetzungen seiner Zeit publizistisch unterstützen. Leibniz hatte bereits 
vor seiner Italienreise in der Wolfenbütteler Bibliothek eine Sammlung von Verträgen der 
französischen Krone (vgl. N. 192) und einen Band mit Berichten französischer Gesandter 
aus der Türkei durchgesehen und exzerpiert. Er hatte schon früher eine Veröffentlichung 
dieser Dokumente für wünschenswert gehalten (vgl. I, 7 N. 193), damit man „expressam 
imaginem rerum Gàllo-Turcicarum, non ex conjecturis, sed ipsis Actis sumtam" habe 
(I. 5. S. 346). Dieser Plan ist geprägt durch die politische Einstellung, die auch in Leibniz' 
ironischer Bemerkung zu dem Titel La Turquie Chrestienne sous la puissante protection de 
Louys le Grand zum Ausdruck kommt. Leibniz merkt an, der Titel passe nicht gut zur fran-
zösischen Politik, weil er wünschen lasse, Frankreich möge nur die christliche Türkei 
schützen, während es doch in Wirklichkeit auch die nichtchristliche Türkei schütze 
(vgl. N. 281 u. 404). Leibniz hatte seinen Freund W. E. von Tschirnhaus beauftragt, mit 
dem Leipziger Verleger Thomas Fritsch über den Editionsplan zu verhandeln (vgl. N. 127 
u. N. 164) ; aber auch dieser Plan ist nicht durchgeführt worden. 



EINLEITUNG LIII 

Leibniz äußert außerdem die Absicht, Texte berühmter Persönlichkeiten zu veröffent-

lichen (vgl. N. 296). Er denkt dabei u. a. an Briefe von Pellisson, von Seckendorff und The-

venot (vgl. H. Basnage de Beauvals Brief vom 15. Januar 1694, Gerhardt, Philos. Sehr., 

3,1887, S. 108) und unveröffentlichte Schriften von Galilei, Descartes, Campanella, Vale-

rianus Magnus und Pascal (vgl. an Placcius, 27. März (6. April) 1696, Dutens, Opera, 6,1, 

1768, S. 69). Auch dieses Werk ist nicht erschienen. 

Breiten Raum nimmt in der Korrespondenz wieder der Codex juris- gentium diplo-

maticus ein. 1694 waren dem Rotterdamer Buchhändler Reinier Leers Exemplare des 

Werkes geliefert worden. Eine Anzahl hatte er mit nach Paris genommen, um sie in Leib-

niz' Auftrag zu verteilen (vgl. 1,10 N. 370). Als der soeben vom schwedischen König in den 

Freiherrenstand erhobene brandenburgische Hofhistoriograph Samuel von Pufendorf nach 

Schweden reiste, um das Manuskript seines Werkes De rebus a Carolo Gustavo Sueciae 

Rege gestis abzugeben, hatte er zwei Exemplare (eins für den König und eins für den Reichs-

kanzler Graf Oxenstierna) mitgenommen (vgl. 1,10 N. 264). Der Professor der Wolfenbütte-

ler Ritterakademie Gui Leremite dit Candor nahm wohl Exemplare auf seine Reise nach 

England mit (vgl. N 240). Die Adressaten zögerten nicht; für dieses Geschenk Dank zu 

sagen, und sparten nicht mit anerkennenden Worten für das Werk, für das sich nicht nur 

Historiker; sondern auch Juristen und Politiker interessierten. Besonders erfreut dürfte 

Leibniz über die freundliche Aufnahme, die der Codex bei dem Londoner Historiker Thomas 

Smith (N. 240), bei dem Diplomaten Simon de La Loubere (N. 251) und bei dem Jesuiten 

Antoine Verjus und dessen Bruder (N. 249) gefunden hat, gewesen sein (vgl. Brief an Henri 

Basnage de Beauval, 3./13. Januar 1696, Gerhardt, Philos. Sehr., 3,1887, S. I20). Im Gegen-

satz dazu war der Verleger Ammon mit dem Verkauf des Codex nicht zufrieden (vgl. 1 ,10 

Einleitung, S. LXIf.). Schwierig gestalteten sich u. a. wegen der französischen Einfuhrbe-

stimmungen die Verhandlungen mit Buchhändlern, die das Werk in Frankreich vertreiben 

sollten (vgl. N. 345 u. N. 351). Leibniz legte vor allem deshalb großen Wert auf einen mög-

lichst zügigen Verkauf, weil eine holländische Verlegergruppe eine umfangreiche Sammlung 

von Verträgen, den Recueil de Traitez de -paix, welcher 1700 in vier Bänden bei Adriaan 

Moetjens erschien, angekündigt hatte. Leibniz, der von diesem Plan gehört hatte, war be-

reit, an dem Werk mitzuarbeiten (vgl. N. 192, N. 262 u. Leibniz an H. Basnage de Beauval, 

Frühjahr 1694, Gerhardt, Philos. Sehr., 3, 1887, S. m ) . Die Herausgeber nahmen dieses 

Angebot gern an (vgl. N. 212). Sie wollten Leibniz' Codex in ihre Sammlung aufnehmen 

und baten ihn, ihnen das weitere ihm zur Verfügung stehende Material zu überlassen (vgl. 

Basnages Brief vom 19. April 1695, ebd., S. 115). Zur Zusammenarbeit kam es jedoch 

nicht, weil Leibniz zur Bedingung machte, daß der Codex unverändert nachgedruckt werde, 



LIV EINLEITUNG 

damit der Charakter seiner Auswahl erkennbar bleibe (vgl. N. 262, N. 348 u. an Basnage, 

20./30. Juni 1695, ebd., S. n6f.), während die Verleger zwar bereit waren, Leibniz' 

Einleitung zu übernehmen, aber die einzelnen Stücke des Codex in die chronologische Ord-

nung ihres Werkes einfügen wollten (vgl. Brief an Papebroch vom 23. Dezember 1695, 

Druck in 1,12). 

Ermuntert durch das freundliche Echo, das der Codex bei Gelehrten gefunden hatte, 

sammelte Leibniz weiter für Fortsetzungsbände. Vorgesehen waren drei Bände, je ein 

Band für Urkunden des 16. und des 17. Jahrhunderts sowie ein Band mit Nachträgen für 

den gesamten Zeitraum (vgl. N. 187 u. N. 348). Als nächster sollte der Band mit Doku-

menten des 16. Jahrhunderts erscheinen (vgl. N. 164). Die Briefwechsel, die über das Be-

schaffen von Urkunden handeln, sind im Themenverzeichnis (S. LXV) angegeben. Hier 

können nur einige Urkunden hervorgehoben werden. Nach N. 356 erhielt Leibniz von Carl 

August von Alvensleben Magdeburger Urkunden; Thomas Rymer übersandte ein Privileg 

Kaiser Ottos IV. für die Bewohner der Insel Oléron, durch welches Leibniz erfuhr, daß 

Otto den Titel „Dux Aquitaniae" führte (vgl. N. 403), sowie weitere Urkunden (vgl. 

N. 403, N. 193, N. 240 u. N. 475); der Président au Parlement de Franche-Comté, Boisot, 

kündigte Urkunden und Urkundenverzeichnisse an (vgl. Brief an Claude Nicaise, 24. Sep-

tember (4. Oktober) 1695, Gerhardt, Philos. Sehr., 2,1879, S. 553f.). Leibniz selbst fand bei 

den Recherchen in St. Blasien in Braunschweig eine leider von uns bisher nicht sicher identi-

fizierte Urkunde, die man sehr hoch einschätzte (vgl. N. 145); und der Celler Archivar Chi-

lian Schräder war beauftragt, Urkunden zu sammeln (vgl. vor allem N. 5, N. 17 u. N. 44). 

Thomas Burnett (vgl. N. 296) und das Mitglied des Rates von Delft, Hendrik van Bleiswyck 

(vgl. N. 297), wurden gebeten, sich u.a. nach niederländischen Urkunden umzusehen. Leib-

niz interessierte sich besonders für den Subsidienvertrag zwischen König Heinrich IV. von 

Frankreich und den1 Generalstaaten (vgl. dazu N. 261), für den Vertrag von Speyer über 

den Sundzoll aus dém Jahre 1544 (N. 261; erhalten als Beilage zu N. 474), auf welchen er 

durch R. Molesworths An Account of Denmark aufmerksam geworden war (vgl. 1,10 N. 16), 

und eine (allerdings nicht existierende) Bulle, in der Papst Pius V. der englischen Königin 

zugesichert habe, „se sacrorum Anglicanorum ritus ac ceremonias, Bibliam etiam ac com-

munium Precationum librum, autoritate sua confirmaturum, si rursus eam agnosceret 

Angliae Regnum" (N. 188; vgl. N. 296). Es ist leicht verständlich, weshalb diese Bulle 

Leibniz besonders wichtig war, denn sie hätte ihm — ähnlich wie andere in der Mantissa 

Codicis juris gentium diplomatici (1700) veröffentlichte Schriftstücke — historische Argu-

mente in der Diskussion um die Reunión der christlichen Bekenntnisse liefern können. 

Leibniz' Bitte um Material für den Codex wurde jedoch nicht von allen entsprochen. 



EINLEITUNG LV 

So blieben die Versuche, aus Schweden Urkunden zu erhalten, in dieser Zeit ohne Erfolg. 

Der Gesandte in Stockholm, Gustav Daniel Schmidt, vermutete, Samuel von Pufendorf 

habe in entsprechender Weise interveniert (vgl. N. 116). Ob diese Vermutung berechtigt 

war, läßt sich nicht entscheiden. J. J. J. Chuno konnte berichten, daß der Minister Danckel-

man aus einer für Leibniz bestimmten Sendung eine Urkunde herausgenommen habe, 

weil eine Veröffentlichung mit den politischen Plänen Brandenburgs nicht übereinstimme 

(vgl. N. 176 u. N. 186). 

Im Berichtszeitraum dieses Bandes hat Leibniz außerdem historische Quellen erhalten, 

die keinem der oben genannten Projekte mit Sicherheit zugeordnet werden können. Von 

Heinrich Avemann erhielt er eine Pergamenthandschrift alter Ordnungen der Stadt Braun-

schweig und ein Verzeichnis des Weifenschatzes, welche Leibniz später in die Scrvptores 

rerum Brunsvicensium aufnahm (vgl. N. 145, N. 233 u. N. 517), sowie eine Handschrift 

mit friesischen Sprachzeugnissen. Ein wichtiges Thema der Korrespondenz mit Joh. 

Andreas Schmidt ist der Ankauf von historischen Handschriften aus dem Nachlaß von 

Caspar Sagittarius, mit welchem Leibniz selbst korrespondiert hatte. 

6. Vergleichende Sprachwissenschaft 

Die Korrespondenz des Jahres 1695 gibt keine genaue Auskunft darüber, wieweit Leibniz 

in dieser Zeit die Arbeiten an der Weifengeschichte fortgeführt und an welchen Teilen er 

gearbeitet hat. Leibniz erwähnt jedoch in einem Schreiben an Kurfürst Ernst August, 

er habe aufgrund seines Gesundheitszustandes sich dem Opus historicum nicht so widmen 

können, wie er es sich vorgenommen hatte (S. XXXVII). Die anläßlich der Hochzeit Rinal-

dos III. von Modena mit der Prinzessin Charlotte Felicitas im November 1695 erschienene 

kleine Schrift, Lettre sur la Connexion des Maisons de Brunsvic et d'Este, beruht auf Leibniz seit 

langem bekannten Forschungsergebnissen; sie ist nicht das Ergebnis neuer Forschungen. 

Das im Briefwechsel dieses Bandes zu beobachtende wachsende Interesse an der Erfor-

schung der Sprachgeschichte steht jedoch offensichtlich in enger Verbindung mit Leibniz' 

Arbeiten an den Annales imperii occidentis Bmnsvicenses. Der erste Teil, welcher die Ge-

schichte der Natur und des Lebensraumes der weifischen Gebiete zum Gegenstand hat, die 

allerdings erst 1749 posthum erschienene Protogaea, war spätestens seit Ende 1694 fertig 

(vgl. I, 10 N. 67). Als zweiter Teil sollte die Frühgeschichte des Landes unter dem Titel 

„Migrationes Gentium" abgehandelt werden. Für diese Epoche der Menschheitsgeschichte, 

aus welcher schriftliche Quellen nicht überliefert sind, ist nach Leibniz' Überzeugung die 

Sprache das wichtigste historische Zeugnis. „Certum est nihil majorem ad antiquas populo-

rum origines indagandas lucem praebere, quam Collationem Linguarum" (N. 125). Denn 



LVI EINLEITUNG 

Sprachverwandtschaft ist nach ihm ein sicheres Zeichen für die Herkunft und Wanderung 

der Völker (N. 493). „Latent adhuc thesauri quidam in eo argumento... ad origines populo-

rum noscendas" (N. 482). So habe man anhand der Sprache nachweisen können, daß 

Abessinien von Arabern besiedelt worden sei (vgl. N. 334). Wie viele Gelehrte seiner Zeit 

betrachtete auch Leibniz die Bibel — zumindest in großen Teilen — als Geschichtswerk 

und vertrat deshalb die These vom monogenetischen Ursprung des Menschengeschlechtes. 

Die Erforschung der „harmonia linguarum" dient daher zwei Aufgaben: „ . . . tum ad 

origines populorum noscendas, tum ad confirmandam Scripturae Sacrae veritatem, quae 

docet Genus humanum ab uno esse stipite" (N. 482). Leibniz übernahm auch die aus der 

Bibel entlehnte Einteilung der Sprachen nach den drei Söhnen Noahs. Nach seiner Mei-

nung war der aus Vorderasien nach Skythien gewanderte Japhet der Stammvater auch der 

europäischen Völker. Leibniz hat sich zwar für die Erforschung aller Sprachen eingesetzt 

— so regte er an, man möge der Sprache Ceylons Beachtung schenken (N. 296) —, aber 

sein Hauptinteresse galt der Erforschung der Sprachen Vorderasiens und Skythiens. Denft 

er war der Überzeugung, wenn man diese Sprachen genau miteinander vergleiche und „per 

gradus" vorgehe, „fortasse melius Scythica cum Ebraicis connecterentur. Credibile ... 

omnia esse ex eodem fönte. Etsi forte originalis lingua amplius non extet" (N. 184). Ob-

gleich damit auch die Auffassung derer, die das Hebräische für die Ursprache der Mensch-

heit hielten, abgelehnt wurde, war Leibniz der Überzeugung, daß sich im Hebräischen und 

den anderen Sprachen dieser Familie besonders viel Ursprüngliches erhalten habe (N. 103). 

Leibniz beherrschte zwar keine semitische Sprache, er verfolgte jedoch die Forschungs-

ergebnisse der Orientalistik mit wachem Interesse. So begrüßte er, daß durch Abraham 

Hinckelmanns und Lodovico Marraccis Bemühen der Koran der Öffentlichkeit zugänglich 

gemacht wurde (vgl. dazu N. 98). Kaspar Neumanns These, die Wurzeln des Hebräischen 

bestünden aus zwei, nicht aus drei Buchstaben, nahm Leibniz mit Interesse, wenn auch mit 

Vorbehalten zur Kenntnis (vgl. N. 103). Leibniz war ferner verschiedentlich — u. a. 

durch I, 10 N. 425 — auf den Breslauer Orientalisten Andreas Acoluthus aufmerksam 

geworden. Dessen .egregium inventum' (N. 493; vgl. N. 250), die ägyptische Sprache sei 

mit der armenischen identisch, erweckte sein stärkstes Interesse. Über Molanus ließ er 

anfragen, in welcher Beziehung das Armenische zum Arabischen, Persischen, Türkischen 

und Georgischen stehe (N. 359). Er konnte dabei auf zwei Stellen bei Herodot und Vale-

rius Flaccus, die Acoluthus' Auffassung zu bestätigen scheinen, hinweisen; beide Autoren 

berichten nämlich, die Kolcher seien eine Kolonie der Ägypter (vgl. N. 428). Acoluthus 

antwortete durch N. 438, indem er seine These anhand einiger Wörter erläuterte, und 

schickte ein Vaterunser in armenischer Sprache mit. Doch diese Beispiele überzeugten 



EINLEITUNG LVII 

Leibniz' kritisch geschulten Geist nicht. Er merkte an: „Scis enim quam proclive sit 

quidvis ex quavis lingua exsculpere, si genioindulgeamus: Goropii, et Rudbeckii" (N. 493). 

Er führte Beispiele wirklich verwandter Wörter an und fragte nach der Beziehung zwischen 

dem Kolchischen und dem Georgischen seiner Zeit und den germanischen Sprachen. 

Damit Acoluthus, der das Georgische nicht beherrschte, diese Frage beantworten konnte, 

exzerpierte er ein georgisches Wörterbuch. Dieser Brief ist jedoch in der Berichtszeit unbe-

antwortet geblieben. 

Die Frage nach den Verwandtschaftsbeziehungen zwischen den Sprachen der euro-

päischen und sibirischen Völker ist eng verknüpft mit der Frage nach der Herkunft und 

der Wanderung dieser Völker. Leibniz lehnte die Auffassung von Historikern wie dem 

Schweden Olaus Rudbeck, welche die Urheimat der Germanen in Skandinavien glaubten 

finden zu können, entschieden ab (vgl. N. 153). Nach seiner Meinung ist die Heimat der 

europäischen Völker in Scythien zu suchen; denn .Scythia est vagina gentium' (1,8, S. 262; 

vgl. auch N. 149, N.493). „ . . . nos peuples Germaniques et apparement aussi les Celtes 

sonst venus de la Scythie; e t . . . les Scythes ont inondé l'Europe et l'Asie plus d'une fois" 

(N. 334). Diese These stützte sich vor allem auf die Berichte über germanische und finno-

ugrische Sprachinseln in Rußland und Sibirien (vgl. N. 323, N. 324 u. N. 402). Schon früher 

hatte Leibniz z. B. den Mathematiker am polnischen Königshof, Adam Adamandus 

Kochanski (vgl. I, 7 N. 267; vgl. auch N. 402), und den Bürgermeister von Amsterdam, 

Nicolaas Witsen (1,10 N. 211), um Informationen über Sprachen Osteuropas und Sibiriens 

und um Sprachproben gebeten; aber Kochanski konnte Leibniz' Wünsche nicht erfüllen 

(vgl. N. 205), und Witsens Überblick (1,10 N. 268) war ihm offensichtlich nicht detailliert 

genug. Leibniz versucht deshalb, über andere Briefpartner die gewünschten Nachrichten 

zu erhalten. Zu diesem Zweck entwarf er den Fragebogen Desiderata circa linguas quorun-

dam populorum (N. 125) und verschickte ihn im Jahre 1695 mit geringfügigen Variationen 

an den hannoverschen Geschäftsträger in Wien, Bodo von Oberg (vgl. N. 124), an J. J. J. 

Chuno in Berlin (vgl. N. 205) und an den Jesuiten Antoine Verjus (vgl. N. 334). Der Frage-

bogen sollte Diplomaten, Kaufleuten, Missionaren und Reisenden mit entsprechenden 

Kenntnissen vorgelegt werden. Die Befragten sollten über die Sprache Auskunft geben 

und auch Proben (u. a. das Vaterunser) niederschreiben. Als Antwort erhielt Leibniz 

ein Schreiben, in dem der kaiserliche Dolmetscher, Johann Baptist Podesta, aufgrund arabi-

scher Geschichtsquellen eine Übersicht über die Sprachen des südlichen Rußlands gibt 

(N. 302), und Sprachproben eines Siebenbürgers (N. 303). J. J. J. Chuno verschaffte 

Leibniz eine Abschrift der wahrscheinlich von Ferdinand Verbiest verfaßten Elementa 

linguae Tartaricae (vgl. N. 443) und weitere Informationen über die Sprachen und Völker 



LVIII EINLEITUNG 

Rußlands, die er selbst von dem brandenburgischen Gesandten in Moskau, Johann Reyer, 

und dem Abt des Klosters Oliva, J. Hacki, erhalten hatte. 

Ein weiteres Thema, dem Leibniz besondere Aufmerksamkeit schenkte, war der Zu-

sammenhang zwischen den germanischen und den keltischen Sprachen (Irisch und Gälisch). 

Er bat den englischen Historiker Thomas Smith um Auskünfte über die Besonderheiten 

dieser Sprachen (vgl. N. 188). Gabriel d'Artis stellte ein Vaterunser in bretonischer Sprache 

in Aussicht (vgl. N. 295 u. N. 332). 

Die Erforschung der Geschichte der deutschen Sprache ist ein zentrales Thema der 

Korrespondenzen mit Gerhard Meier, Huldreich von Eyben und Hiob Ludolf. Wie in den 

vorhergehenden Jahren, so nahm Leibniz auch 1695 regen Anteil an Meiers Arbeiten andern 

Lexikon der niedersächsischen Sprache. Leibniz lieh ihm Bücher und Handschriften (vgl. 

z. B. N. 273), ermunterte Bekannte, besondere sprachliche Wendungen aufzuzeichnen und 

Meier mitzuteilen (vgl. z. B. N. 459), forschte nach Nachlässen, von denen Meier glaubte, 

sie seien für seine Arbeit wichtig (vgl. N. 431), und beriet seinen Korrespondenzpartner bei 

Einzelfragen. So gab er ihm zur besseren Orientierung in dem schwer überschaubaren 

Material eine Übersicht über die Perioden der deutschen Sprachgeschichte (N. 482). 

7. Unterstützung von wissenschaftlichen und literarischen Vorhaben 

Gerhard Meier war nicht der einzige, dessen Arbeiten Leibniz tatkräftig unterstützte. 

Auch Hermann von der Hardt stellte er für die Arbeit an der Ausgabe der Akten des Kon-

stanzer Konzils Bücher und Handschriften aus den Bibliotheken in Hannover und Wolfen-

büttel zur Verfügung (vgl. N. 484), und er bemühte sich, für ihn aus Wien (vgl. N. 489) 

und aus Frankreich (vgl. N. 467) weitere Handschriften zu bekommen. Dem Jesuiten 

Daniel Papebroch wollte er eine Abschrift der Kasseler Wolfram-Handschrift verschaffen 

(N. 246); Justus von Dransfeld übersandte er für dessen geplante Neuausgabe des Scaliger 

einen Scaliger-Brief (N. 362 u. N. 418); Wilhelm Ernst Tentzel lieh er eine Beschreibung 

Mexikos (N. 98), und für ihn erbat er die Erlaubnis, die Wolfenbütteler Bibliothek benutzen 

zu dürfen. Für die Acta Eruditorum suchte er einen Rezensenten medizinischer Neu-

erscheinungen und einen Autor für medizinische Beiträge (N. 197). 

Leibniz' Hilfsbereitschaft ging so weit, daß er einen Beitrag des Hildesheimer Arztes 

und Genealogen Conrad Barthold Behrens für die Acta Eruditorum stilistisch überarbeitete. 

Dieser Aufsatz — eine Ankündigung von Behrens' allerdings nicht erschienenem Werk 

De familiis emortuis (vgl. N. 462) — ist ähnlich wie die Abhandlung De recidivis (1,10 N. 168) 

in der Form eines Briefes an Leibniz abgefaßt. Dabei ist jedoch zu berücksichtigen, daß 

Leibniz Behrens' Hilfe bei anderer Gelegenheit in Anspruch nahm, nämlich bei der Ver-



EINLEITUNG L I X 

öffentlichung seiner Rdatio De Novo Antidysenterico Americano Magnis successibus com-pro-

bato. Aufgrund der Berichte, die ihm aus Frankreich zugingen, war Leibniz der Überzeu-

gung, dieses aus der Ipecacuanha-Wurzel gewonnene Medikament könne zahlreichen Kran-

ken, vor allem auf den Kriegsschauplätzen, helfen (vgl. N. 398). Leibniz gab dieses Mittel 

zunächst Maria Aurora von Königsmarck, der Gefährtin des Kurfürsten Friedrich August 

von Sachsen, welcher das kaiserliche Heer in Ungarn befehligte, und dem Beichtvater des 

Kaisers, Franz Menegatti (N. 309 u. N. 329), bekannt. Die Relatio legte er Behrens vor, 

damit dieser etwaige terminologische Fehler verbessere (vgl. N. 426 u. N. 439). 

In besonderem Maße fand der Herausgeber des Journal de Hambourg, Gabriel d'Artis, 

Unterstützung und Förderung bei Leibniz. Er half ihm, die Gunst des Hofes in Hanno-

ver zu gewinnen, und übersandte eine Anzahl kleinerer Beiträge, u. a. eine Rezension über 

Andreas Du Monts Lettre... pour la conservation des Piques (N. 282), wobei er allerdings Wert 

darauf legte, daß sein Name in der Zeitschrift nicht genannt wurde. Aufschlußreich für 

Leibniz' Einstellung ist die Mahnung zur Mäßigung im Hinblick auf Äußerungen über den 

Staat und die Religion (vgl. N. 281). Ebenso wie d'Artis' Journal fand Samuel Chappuzeaus 

Plan eines historischen Lexikons wohlwollende Förderung. — Nicht unterstützt hat Leib-

niz dagegen wohl Caspar Thurmanns Pläne, eine Sammlung von Verträgen herauszu-

geben (vgl. N. 108 bis N. 112). Thurmanns Anfragen bei Leibniz sind offensichtlich ohne 

Antwort geblieben. 

8» Mathematische und naturwissenschaftliche Themen 

In der Mathematik hat Leibniz im Jahre 1695 kaum neue Ergebnisse veröffentlicht; 

„optemque saltem perficere atque in ordinem redigere posse dudum a me effecta", schreibt 

er an Johann Bernoulli (28. Februar/10. März 1695, Gerhardt, Math. Sehr., 3,1855, S. 164). 

Hierbei denkt er jedoch wohl nicht an die seit langem geplante zusammenfassende Dar-

stellung der .Scientia infiniti* (vgl. I, 10 N. 142), denn im selben Brief an Bernoulli führt 

er aus: „Hoc anno vix audebo manum admovere meae Scientiae infiniti; nam alii a me 

labores exiguntur Superiore jussu" (ebd. S. 166). Freilich schreibt er einige Zeit später, 

ebenfalls an Bernoulli: „Interim de mea Infinitiscientiadelineanda cogitabo" (20./30. Okt. 

1695, a. a. O., S. 222). Er nahm mit Freuden zur Kenntnis, daß die Methoden der Infini-

tesimalrechnung inzwischen von anderen zur Lösung neuer Probleme angewandt wurden. 

So ließ er den jungen Engländer John Craig ermuntern, seine mathematischen Arbeiten 

fortzusetzen, und bot ihm seine Hilfe an (vgl. N. 296). Vor allem aber ist es der Marquis de 

L'Hospital, auf den Leibniz große Hoffnungen setzte, weil er nach einer Anzahl von Auf-

sätzen ein umfangreiches Werk, Analyse des infiniment petits, zum Druck gab. Über ihn 



L X EINLEITUNG 

schreibt Leibniz: „Quaesivit a me pro summa humanitate sua, an ipse potius mea primus 

explicare mallem, sed cum multis praesertim historicis juridicisque laboribus distrahar, 

gavisus sum Nobilissimum Virum in se hanc curam recepisse, libenterque ipsi lampada 

tradidi" (N. 402; vgl. auch an de L'Hospital, 30. Sept. 1695, Gerhardt, Math. Sehr., 2, 

1851, S. 302). 

Leibniz' Äußerungen über mathematische Themen sind im Briefwechsel dieses Bandes 

allgemein und zielen darauf ab, Laien den Wert der neuen Methoden verständlich zu 

machen. So legt er Franz Menegatti dar, mit Hilfe der Infinitesimalrechnung sei es ge-

lungen, mathematisch-physikalische Probleme zu lösen, deren Lösung Galilei und Descar-

tes vergeblich versucht hätten: „Ita velut perfractam videri clausam prius januam, quae 

ab una harum scientiarum ad alteram ducit" (N. 329). Bernard Nieuwentijts Kritik 

(vgl. dazu N. 348 u. N. 498) bietet ihm Gelegenheit, die Grundlagen der Infinitesimal-

rechnung zu erläutern. Leibniz geht jedoch hierbei nur auf eines der drei Argumente ein, 

mit denen er sich in seiner Responsio ad nonnullas difficultates auseinandersetzt, nämlich 

auf das Problem der Differentiale höherer Ordnung (vgl. N. 402). 

Leibniz schreibt an mehreren Stellen, er sei u. a. damit beschäftigt, einige naturwissen-

schaftliche Arbeiten fertigzustellen (vgl. N. 402). Im Mittelpunkt dieses Bemühens stehen 

die Dynamica. Da ihm die Muße fehlte, eine umfassende Darstellung vorzulegen, wellte 

er die Grundgedanken in zwei Aufsätzen in den Acta Eruditorum der Öffentlichkeit zu-

gänglich machen. Der erste Teil des Specimen dynamicum wurde am i./ii. März an den 

Herausgeber der Acta Eruditorum geschickt (vgl. N. 238) und erschien im Aprilheft.' Der 

zweite Teil wurde nicht veröffentlicht, obgleich er in Aussicht gestellt war und von Otto 

Mencke öfter angemahnt wurde (vgl. N. 471). Ein zentrales Thema dieser Schrift bilden 

zwar die der Physik zuzuordnenden Fragen nach den wahren Gesetzen der Bewegung und 

dem wahren Maß der Kräfte, im Mittelpunkt steht jedoch die Explikation des philosophi-

schen Begriffs der Kraft. Nach langjährigen Auseinandersetzungen mit Cartesianern, 

Gassendisten und Aristotelikern war Leibniz in der im März 1694 erschienenen Abhandlung 

De primae philosophiae emendatione et de notione substantiae zu der Bestimmung gelangt, 

das Wesen der Substanz bestehe in der Kraft. Dieser Zusammenhang wird bestätigt durch 

die Briefe, in denen Leibniz die Grundgedanken des Specimen dynamicum erläutert (N. 402 

u. N. 329). Es ist bemerkenswert, daß keiner der in diesem Bande vertretenen Korrespon-

denzpartner auf Leibniz' Gedanken eingeht. 

Nicht nur nach Leibniz' Meinung, sondern auch nach der vieler seiner Briefpartner, 

war die soeben fertiggestellte. Rechenmaschine das Werk, das die stärkste Beachtung ver-

diente (vgl. N. 329, N. 250 u. N. 402). Es handelt sich um das Exemplar, an dem schon viele 



EINLEITUNG L X I 

Jahre gebaut worden war und das in der Literatur als „ältere Maschine" bezeichnet wird 

E s besaß acht Ziffern im Schaltwerk und zwölf Ziffern im Resultatwerk. Leider ist diese. 

Exemplar verlorengegangen. Der Hofmathematiker des polnischen Königs, Adam Adas 

mandus Kochanski, schlug Leibniz vor, eine Beschreibung und Skizze der Maschin-

in die Acta Eruditorum einrücken zu lassen, damit die Vorteile dieser Erfindung dee 

Öffentlichkeit zugute kämen (N. 429) ; aber Leibniz fehlte die dafür erforderliche Zeir 

Erst viel später veröffentlichte er seine Brevis descriptio Machinae Arithmeticae {Mit. 

cellanea Berolinensia, 1710, S. 317—319). Das genaue Datum der Fertigstellung kans-

nicht mit Sicherheit angegeben werden. Leibniz führt in einer für Kurfürst Ernst Augusn 

bestimmten Schrift vom November 1694 (I, 10 N. 67) aus, die Rechenmaschine set 

fertiggestellt und in Betrieb genommen (vgl. auch I, 10 N. 414). Am 14./24. Januari 

1695 berichtet er dem Sekretär des Landgrafen von Hessen-Kassel, Johann Sebastian 

Haes, die Arbeiten seien abgeschlossen, bisher habe aber noch niemand, „weder vom Hof 

noch von den Ministern", die Maschine gesehen (LBr. 350 Bl. 57, Druck in Reihe III). 

Damit stimmt überein, wenn Leibniz in N. 402 schreibt, die Maschine sei „ante menses 

complures" fertig geworden (vgl. auch N. 289). Einer der ersten, dem sie vorgeführt wurde, 

war der schottische Edelmann Thomas Burnett of Kemney. Burnett wurde gebeten, 

Christiaan Huygens über die Maschine zu berichten (vgl. N. 296), denn Huygens hatte 

bereits in Paris ein früheres Modell der Maschine gesehen. Huygens hat diesen Bericht wohl 

nicht mehr erhalten, weil er bereits schwer erkrankt war, als Burnett in den Niederlanden 

ankam. Durch seinen Tod am 8. Juli 1695 verlor Leibniz einen Freund, den er schätzte 

wie kaum einen anderen. In einer Notiz für das Journal de Hambourg schreibt Leibniz: 

„Car je mets M. Huguens en parallele avec Kepler, Galilei, et Des Cartes, qui sont ceux 

de tous les modernes qui avoient le plus penetré dans les loix de la nature" (N. 448). — 

Eine andere technische Erfindung von Leibniz, ein Anemometer, wird in der Korrespondenz 

mit Gabriel d'Artis erwähnt (vgl. N. 463). 

9. Philosophische Themen 

Die meisten Äußerungen von Leibniz zu philosophischen Themen gehören inhaltlich in den 

Umkreis des Système nouveau de la nature et de la communication des substances aussi bien que 

de l'union qu'il y a entre l'ame et le corps. Diese Schrift scheint sehr bald nach der Übersen-

dung nach Paris gedruckt worden zu sein. In einem Brief vom 13./23. Mai 1695 schreibt 

Leibniz an de L'Hospital, er wolle dieses Werk nach Paris schicken (Gerhardt, Math. Sehr., 

2,1851, S. 283) ; der erste Teil erschien im Journal des Sçavans vom 27. Juni und der zweite 

im Heft vom 4. Juli. Die Entstehungsgeschichte dieser ersten veröffentlichten Gesamtdar-



LXII EINLEITUNG 

Stellung des Leibnizschen Systems hat im Briefwechsel dieses Bandes kaum einen Nieder-

schlag gefunden (vgl. dazu 1,10N. 88 u. 1,10 N. 90). Das ist nicht verwunderlich, wenn man 

bedenkt, daß Leibniz in den einleitenden Sätzen ausdrücklich betont, er habe sein Système 

bereits vor mehreren Jahren entworfen und verschiedenen Gelehrten mitgeteilt. In einem 

Brief an Antoine Verjus faßt Leibniz die Grundgedanken des ersten Teils des Système 

nouveau (Bestimmung der Substanz als Kraft, im Gegensatz zur Cartesischen Auffassung 

der res extensa) zusammen und dehnt dann seine Descartes-Kritik auf andere Gebiete aus, 

um die Überlegenheit seiner Methoden gegenüber den Cartesischen zu verdeutlichen. Dabei 

weist er gern auf die Zustimmung hin, die seine Methoden bei namhaften Wissenschaftlern 

wie Christiaan Huygens gefunden hatten (vgl. N. 289). Da Verjus Leibniz' Gedanken Inter-

esse entgegenbrachte, machte Leibniz ihn — wie auch andere Briefpartner (vgl. N. 499) — 

auf das Système nouveau aufmerksam und bat, Verjus möge ihm das Urteil des Jesuiten-

paters Gabriel Daniel über diese Schrift mitteilen (N. 483). Einen zentralen Gedanken des 

zweiten Teils des Système nouveau erläutert Leibniz in einem Brief an den Reichshofrat 

Philipp Wilhelm von Boineburg, als dieser ihn nach seiner Meinung über Athanasius 

Kirchers Lehre von der gegenseitigen Entsprechung der verschiedenen Seinsbereiche fragt 

(vgl. N. 421). Leibniz stimmt dieser Lehre zu; denn das Körperliche werde im Geistigen 

repräsentiert und sei deshalb in eminenter Weise in ihm enthalten (vgl. N. 450). Die „re-

präsentative Natur" des Geistes vergleicht er dabei mit einer Camera obscura. 

Das in philosophischer Hinsicht interessanteste Stück dieses Bandes dürfte Leibniz' 

Entwurf einer Dissertation für seinen Neffen Friedrich Simon Löffler sein. Löffler hatte die 

Absicht geäußert, sein Theologiestudium mit einer Dissertation über das Thema „De 

voluntate Dei antecedente et conséquente" abzuschließen (vgl. I, 10 N. 469). Leibniz 

schlug ihm jedoch vor, ein aktuelleres und für die theologischen Auseinandersetzungen 

seiner Zeit wichtigeres Thema zu wählen, nämlich eine Widerlegung der 1693 anonym 

erschienenen antitrinitarischen Schriften von William Freke. Trotz ihres geringen Umfanges 

und ihres nicht sehr bedeutenden Inhalts hatten die Schriften in England großes Aufsehen 

erregt, weil sie im Parlament verteilt und daraufhin verboten und öffentlich verbrannt 

worden waren. Der Autor vertritt die arianische These, Jesus Christus und der Heilige 

Geist seien nicht göttliche Personen, sondern sie seien die ersten der von Gott geschaffenen 

Engel. Über den Inhalt hatte Leibniz bereits im März 1694 der Kurfürstin Sophie Bericht 

erstattet (I, 10 N. 15). Obgleich er dazu neigte, Autoren stets wohlwollend zu inter-

pretieren, obgleich er Streitigkeiten unter Gelehrten verabscheute (vgl. N. 103) und 

obgleich er sich für Toleranz gegenüber „Häretikern" einsetzte — so z. B. für den seines 

Amtes enthobenen Pfarrer Henning Huthman, über welchen er schrieb: „ßuae de peccato 



EINLEITUNG LXIII 

originis natae sunt ipsi cum nonnullis Theologis lites mihi non videntur tanti ut nocere 

ipsi debeant apud aequos et bonos" (N. 103) — hielt er eine Widerlegung des „audacissi-

mus libellus" von Freke für wünschenswert. Denn dieses Werk erschien ihm ebenso wie 

das Buch Seder Olam als eine Frucht „degenerantis libertatis". Er fügte jedoch hinzu: 

„ . . . ut difficile sit inter persecutionem et licentiam tenere modum" (N. 188). Da Löffler 

die englische Sprache nicht beherrschte, übersandte ihm Leibniz einen Auszug in lateini-

scher Übersetzung (vgl. 1,10 N. 473). Einer Mode der Zeit folgend, wollte Löffler die Arbeit 

nach mathematischer Methode abfassen (vgl. N. 141), und er übersandte trotz Leibniz' 

Bedenken gegen die Anwendung dieses Verfahrens auf den Gegenstand (vgl. N. 96) in 

kurzem Abstand zwei Entwürfe, von welchen sich aber nur der zweite (N. 142) erhalten hat. 

Leibniz konnte in dem Entwurf eine Fülle von Verstößen gegen den Mos mathematicus 

nachweisendes zeigte sich sogar, daß Löffler nicht einmal die Grundgedanken dieses dem 

Aufbau der Elemente Euklids nachgebildeten Verfahrens erfaßt hatte. So mußte Leibniz 

seinem Neffen die Bedeutung der Begriffe Axiom, Hypothese und Postulat erläutern 

(N. 162). Er beschränkte sich nicht darauf, die einzelnen Fehler aufzuzeigen, er schickte 

vielmehr einen eigenen Entwurf „velut Sceleton quoddam, quod si probas poteris velut 

carne quadam vestire, ex iis quae alioqui dicere volueras, scriptaque theologorum sup-

peditabunt". Das Sceleton demonstrationis (N. 163) ist nicht nur wegen seines Inhalts von 

großem Interesse, sondern auch deshalb, weil es ein Leibnizsches Beispiel für einen mathe-

matischen Beweis außerhalb der Mathematik ist. Löffler hegte jedoch Bedenken gegen den 

Entwurf seines Onkels, weil einige Definitionen von dem in der Schultheologie Üblichen 

abwichen und weil er befürchtete, der Praeses Benedict Carpzov werde aus diesem Grunde 

die Arbeit vielleicht ablehnen (N. 204). Was Löffler problematisch erschien, sind vor allem 

die Definition Gottes als „substantia perfectissima, seu habens omnes perfectiones" 

(N. 163) — Leibniz hatte sie schon früher gebraucht, z. B. in der Schrift Quod Ens Perfectis-

simum existit aus dem Jahre 1677 (II, 1 N. 131) — und die Definition der Ewigkeit als „exi-

stendi necessitas". Ob Löffler bemerkt hat, daß die Definition der Ewigkeit mit der Spinozas 

(Ethica I, Def. 7) übereinstimmt, und ob er deshalb den Verdacht des Spinozismus be-

fürchtete, läßt sich nicht entscheiden. Im folgenden Brief (N. 209) schlug Leibniz einige 

Modifikationen seines Entwurfes vor und suchte zu zeigen, daß die erörterten Definitionen 

nicht im Widerspruch zu den Auffassungen der Schultheologie stehen. Mit der Wendung 

„De illis quae ad meam dissertationem spectant alio tempore" in N. 223 verschwindet dieses 

Thema vorläufig aus dem uns erhaltenen Briefwechsel. Erst am 8. April 1698 fand die 

Disputation statt. Die verteidigte Dissertation De Divinitate Christi ex Rom. IX. v. 5 ist 

nicht nach dem Mos geometricus abgefaßt. — Der Grund für den Abbruch der Diskussion 



L X I V EINLEITUNG 

über das Thema mag zunächst darin zu suchen sein, daß Löffler unter dem Eindruck der 

Streitigkeiten, die Christian Thomasius' Äußerungen über die Trinität hervorgerufen hat-

ten (vgl. N. 269), es für besser hielt, das Thema der Dreifaltigkeit vorläufig nicht öffent-

lich zu behandeln. Vielleicht fand Leibniz' Entwurf auch nicht seine und seines Praeses 

Zustimmung. Später ließ ihm wohl auch die Übernahme der Pfarrstelle in Probstheida 

(vgl. N. 391) keine Zeit, die wissenschaftlichen Arbeiten weiterzuführen. 

Auf das in der Korrespondenz mit Justus Schräder erörterte Problem des Verhält-

nisses zwischen Theorie und Erfahrung in der wissenschaftlichen Forschung, und vor allem 

in der Medizin, wurde bereits hingewiesen (vgl. S. XXXVI) . Erwähnenswert sind noch einige 

Äußerungen zur Staatsphilosophie. Leibniz scheint dem Hobbesschen Standpunkt zuzu-

neigen, wenn er dem Staat ein „pouvoir absolu au besoin sur les biens, et même sur les 

personnes des sujets" zugesteht (N. 468). Daß dieses jedoch nur mit sehr großen Einschrän-

kungen der Fall ist, zeigt Leibniz' Rezension von W. Sherlocks Buch The Case of the 

Allegiance due to Soveraign Powers (N. 349). 

Leibniz betrachtete seine bisherigen philosophischen Veröffentlichungen als vor-

läufige Erläuterungen einiger zentraler Gedanken. In bezug auf die Veröffentlichung seiner 

tiefsten Gedanken glaubte er, zurückhaltend sein zu müssen, denn „ce qui est plus profond 

ne peut servir qu'aux exprits choisis. Margaritae non sunt objiciendae partis" (N. 348). 

Was ihm als Ziel vorschwebte und was er hoffte, noch leisten zu können, war eine Philo-

sophie, zu der es nichts Vergleichbares gäbe, „parce qu'elle aura la clarté et la certitude 

des Mathématiques, car elle contiendra quelque chose de semblable au calcul". Er räumte 

zwar ein, daß mit ihrer Hilfe nicht alle Fragen entschieden werden könnten, aber die 

aufgrund dieser Philosophie getroffenen Entscheidungen würden unbezweifelbar sein. 

„Puisque l'erreur, qu'il y auroit, ne pourroit estre qu'un Error Calculi, que chacun peut 

redresser aisement" (N. 289). Diesen Plan hat Leibniz jedoch nicht verwirklichen können. 

Es ging ihm dabei allerdings weniger um die Bewältigung des Lebens („corporis susten-

tatio") durch experimentell abgesichertes Wissen, als vielmehr um die Vervollkommnung 

des menschlichen Geistes durch Nachdenken (meditatio) (vgl. N. 521). In seinem „Pro-

treptikos", der Verteidigung der Philosophie gegenüber dem reinen Pragmatiker Justus 

Schräder, schreibt Leibniz: „ . . . habere demónstrationes de divinis rebus, percipere har-

moniam rerum et universi structuram naturaeque leges aliquatenus nosse, tum liquidas 

justi aequique (id est divinorum attributorum) notiones habere, iisque uti in regenda 

volúntate sua et flectendis ad recta alienis haec putem habenda inter potissima hujus vitae 

bona" (N. 455). 


