VORWORT

»Zerstorte Sprache — zerstérte Kultur«: So resiimierte Ernst Bloch 1939 in
den USA einige der Gefahren, die das Leben im Exil mit sich brachte. Gleich
ihm erfuhren die meisten Exilanten den Aufenthalt in der Fremde als eine
Gefihrdung dessen, was sie trotz Flucht und erzwungener Deplatzierung
gerettet zu haben glaubten: die Vertrautheit mit ihrer Muttersprache und
den selbstverstindlichen Gebrauch von Denk- und Ausdrucksformen, die
ihre Erinnerungen, Affekte und sozialen Verhaltensmuster gepragt hatten.
Der Verlust dieser Muttersprache erschien ihnen deshalb als eine stiickwei-
se Ausldschung ihrer privaten Existenz, ihrer individuellen, im eigenen kul-
turellen Umfeld gewachsenen Identitit. Im sozialen Mafistab betracheet,
musste dies die Verfliichtigung und Zerstérung ihrer hergebrachten, sprach-
lich vermittelten Kultur nach sich ziehen. Fiir die Mehrzahl der Exilierten
war das Festhalten an der Muttersprache also ein Reflex des Selbstschutzes
und der Selbstbewahrung; zugleich war es die Voraussetzung fiir kollektive
Reaktionen gegen nationalsozialistische Sprachmanipulation und die Beset-
zung kultureller Identitic.

Doch gerade der weitreichendste Kollektiventwurf des Exils, das Konzept
des »Anderen Deutschlandse, erwies sich im Grunde als zweischneidig. In
ideologischer Frontstellung zum Nationalsozialismus entstanden, hing es
kulturtheoretisch nicht weniger der durch die Romantik geprigten Vorstel-
lung einer deutschen Nationalkultur nach, deren Wesen in der Emigration
bewahrt werden solle. Mehr vergangenheits- als zukunftsorientiert, mehr sta-
tisch als dynamisch, verschrieb es sich dem Erhalt des Eigenen anstatt der
Konfrontation mit dem Neuen, Fremden und relegierte die Austragung
unvermeidlich entstehender Kulturkonflikee in den individuellen Bereich.
Das »Andere Deutschland« reprisentierte die genuine deutsche Kultur, frei
von allen nationalsozialistischen Auswiichsen, gleichzeitig aber ethnozen-
trisch und selbst-reflexiv. Dieses im Grunde essenzialistische Kulturkonzept
zeitigte Konsequenzen — insbesondere fiir die exilierten Schriftsteller, die sich
als kollektiv eingesetzte Konservatoren deutscher Sprache und Kultur ver-
standen und zumeist den kategorischen Standpunkt Lion Feuchtwangers teil-
ten: »In einer fremden Sprache dichten, in einer fremden Sprache gestalten,
kann man nicht« (Arbeitsprobleme des Schrifistellers im Exil, 1943).

Dass Feuchtwanger und andere Autoren ihren Erfolg nicht zuletze Uber-
setzungen verdankren, ja, dass zahlreiche Werke des Exils zuerst in Uberset-
zung erschienen waren, 4nderte wenig an deren allgemeiner Geringschitzung.
»Denn auch die beste Ubersetzung bleibt ein Fremdes«, heifit es nochmals



X Vorwort

bei Feuchtwanger, wo dem iibersetzten Text der Status eines toten Gegen-
stands zukommt, dem jeder »Duft« der lebendigen (deutschen!) Sprache
abhanden gekommen sei. Und so mehrten sich im Exil die Klagen iiber das
»Brot der Sprache«, von dem man zchre bis zur Verkﬁmmerung, iiber das
Versiegen dichterischer Kraft und die Unzulinglichkeit der hergebrachten
Ausdrucksmittel, iiber das Elend von Sprachverlust und Sprachexil. Nur die
wenigsten Autoren zogen daraus die Konsequenz eines freiwilligen Verzichts
auf ihre Muttersprache zugunsten eines okkasionellen oder dauernden
Sprachwechsels oder ihrer Betitigung als Ubersetzer und Selbstiibersetzer.
Die es taten, waren meist jiingere Exilanten, die erst literarisch debiitierten —
Erich Fried, Michael Hamburgcr, Peter Weiss, um nur diese zu nennen.
Unwesentlich dltere Autoren wie Arthur Koestler, Klaus Mann oder Ernst
Erich Noth beweisen jedoch, dass der Generationsfaktor keine hinreichen-
de Erklirung bietet, und zur Weltliteratur zahlende Autoren wie Beckett
oder Nabokov demonstrieren gar eindringlich, dass Exterritorialitdt und
(Sprach-)Exil sogar zur unmittelbaren Schaffensquelle werden konnte.

Voraussetzung dazu war freilich die Fihigkeit eines jeden Autors, sein
Verhiltnis zu Eigen- und Fremdkultur zu iiberdenken und — gerade in der
ungewissen Lage des Exils — seine kulturelle Identitit nicht linger in Ge-
gensitzlichkeiten zu formulieren. Es bedurfte der Auflssung eines Wider-
spruchs, den der exilierte Soziologe (und Sprachwechsler) Alfred Schiitz noch
wic folgt formulierc hatte: Der Fremde (bzw. der Exilant), so Schiitz, sei ein
»ein Marginaler, ein kultureller Hybride, der auf der Grenze zwischen zwei
Kulturen lebt ohne zu wissen, zu welcher von beiden er gehoree (Der Frem-
de, 1944).

Dem von Schiitz beschriebenen Fremden entgegenzustellen ist die Figur
des Ubersetzers, der die Erfahrung von Liminalitit und kultureller Hybri-
ditit aushalten und die verzeichneten Briiche und Interferenzen von kultu-
rellen Mustern zu einem neuen Ganzen zusammenfiigen kann. Als »Grenz-
ginger« zwischen Sprach- und Kulturfeldern vermittelter nicht nur zwischen
»Fremdem« und »Eigenems, indem er durch die geschaffene Aquivalenz des
Nicht-Identischen kulturelle Unterschiede kenntlich macht. Vielmehr griin-
der er seine eigene Existenz auf die schopferische Ausfiillung jenes »Dazwi-
schenc, auf jenen in der Uberlappung von Kulturfeldern geschaffenen ima-
gindren »Dritten Raume, der ihm die Verortung seiner transkulturellen
Identitdt gestattet.

Ubersetzen als kulturelles — und damit kulturverdnderndes — Handeln: In
dieser Form bestimmt der Ubersetzungsbegriff inzwischen eine iiber Lin-
guistik und Textphilologie hinausweisende, kulturtheoretisch orientierte
Ubersetzungs- bzw. Translationswissenschafc; als kulturelle Ubersetzung kenn-
zeichnet er auch eine Wende in den Kulturwissenschaften (»translational
turn«). Kulturen, so betont vor allem Homi K. Bhabha, existieren im Zeit-



Vorwort Xl

alter von Postkolonialismus und Globalisierung nur noch als »iibersetztex,
weshalb auch der Kulturprozess nur noch als Ubersetzungsprozess beschreib-
bar sei.

Die Ubersetzung begibt sich damit ihrer untergeordneten Funkrion eines
moglichst bruchlosen linguistischen » Transfers« kultureller Inhalte und avan-
ciert zum Modus einer Kulturproduktion, die zur Auflésung der Kategorien
des »Fremden« und »Eigenen« tendiert. Dies wiederum miisste Konsequen-
zen haben fiir unser Verstindnis von Exilliteratur. Elisabeth Bronfen hat diese
in ihrem psychoanalytischen Erklirungsmodell als Narration des Un-Heim-
lichen, als Ort des Auseinanderbrechens und des versuchten Neuentwurfs
individueller und kollektiver Identititen dargestellt. Ihrem Nachweis einer
Mythopoetik des Exils und einer psychoanalytisch motivierten »Doppelung«
von Zeit, Ort und Subjektentwurf wire daher der Aspekt einer »doppelten«
Sprache hinzuzufiigen, die sich fallweise als Wechsel zur exogenen Sprache
bzw. zur (Selbst-)Ubersetzung, als Erstarrungsprozess in der endogenen
Sprache oder auch als mehr oder weniger intentionale Amalgamierung von
Mutter- und Fremdsprache (von kunstvollen Sprachcollagen bis zum baby-
lonischen Sprachengewirr des »Emigranto«) manifestierc. Somit wire dem
Umstand Rechnung getragen, dass sich Exilliteratur — wie die Literatur der
Moderne iiberhaupt — einer (fremd-)kulturell motivierten Identitdtskrise
auch sprachlich stellt, wobei gcrade die Praxis der chrsctzung und der durch
sie eroffnete »Dritte Raum« Maglichkeiten zu deren personaler und textu-
eller Neuschreibung bieten.

Deutlicher ins Blickfeld gerit somit eine Literatur, die nicht nur die (gleich-
wohl reale) Erfahrung der Entwurzelung, Entortung, des Deplatziert-Seins
einschreibt und in negativer Weise als »Verlust« verbucht, sondern in der
binire Oppositionen wie eigen-fremd, dort-hier, vergangen-zukiinftig auch
sprachlich verarbeitet und ausagiert werden. Dies impliziert zweifellos das
Heranriicken der »historischen« Exilliteratur an die Literaturen heutiger Exi-
le und an Formen aktueller Migrantenliteratur, wobei es der Forschung im
Einzelnen vorbehalten bleibt, notwendige Binnendifferenzierungen von Text-
bzw. Ubersetzungsverfahren und von Ubersetzungsanlissen (etwa hinsicht-
lich der Motive riumlicher Mobilitit) zu fixieren und zu systematisieren.

Der vorliegende Band méchte zu diesem umrissenen Arbeitsfeld metho-
dische Anregungen und orientierende Impulse geben. Zur Eréffnung skiz-
ziert ein Originalbeitrag Georges-Arthur Goldschmidts, wie Exil und Mehr-
sprachigkeit sein spiteres Werk als Schriftsteller und Ubersetzer bestimmten.
Als theoretisches Pendant, eine Reflexion des 2005 verstorbenen Philoso-
phen Paul Ricceur, dessen Texthermeneutik bedeutenden Einfluss auf die
amerikanische Kulturanthropologie ausiibte, dessen Ausfithrungen zum The-
ma »Ubersetzung« in Deutschland jedoch noch weitgehend unbekannt —
und uniibersetzt — sind. Die anschliefflenden Forschungsbeitrige untersu-



XIl  Vorwort

chen Bedingungen von Sprachwechsel und Ubersetzung sowie Beispiele von
Ubersetzungsprozessen und daraus resultierender Texte in den wichtigsten
Kulturriumen (Europa, USA, Siidamerika) sich hier nicht nur deutschspra-
chig prisentierender Exile der 1920er und 1930er Jahre bzw. sie versuchen,
durch die Einbeziehung von kulturellen Ubersetzern aus der »zweiten« Exi-
lantengeneration und von neuen Exilen der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts die grundsitzliche Bedeutung des Ubersetzungsparadigmas fiir eine
Literatur des Exils nachzuweisen. Der Band erhebt dabei keinen Anspruch
auf thematische oder methodische Vollstindigkeit. Freilich aber méochte er
die von Salman Rushdie in Heimatlinder der Phantasie gemachte Beobach-
tung verifizieren, dass Exilanten im Grunde stets »iibersetzte« oder in der
Ubersetzung befindliche Menschen seien. »Da wir quer iiber die Welt getra-
gen wurden, sind wir auch selbst translated — iibertragene Menschen. Nor-
malerweise wird vorausgesetzt, daf bei der Ubersetzung immer etwas ver-
lorengeht; ich halte hartnickig an der Auffassung fest, dafy genauso etwas
gewonnen werden kann.« Der Nachweis dieses Zugewinns soll hier an den
Texten erbracht werden.



