
VORWORT 

»Zerstörte Sprache - zerstörte Kultur«: So resümierte Emst Bloch 1939 in 
den USA einige der Gefahren, die das Leben im Exil mit sich brachte. Gleich 
ihm erfuhren die meisten Exilanten den Aufenthalt in der Fremde als eine 
Gefährdung dessen, was sie trotz Flucht und erzwungener Deplatzierung 
gerettet zu haben glaubten: die Vertrautheit mit ihrer Muttersprache und 
den selbstverständlichen Gebrauch von Denk- und Ausdrucksformen, die 
ihre Erinnerungen, Affekte und sozialen Verhaltensmuster geprägt hatten. 
Der Verlust dieser Muttersprache erschien ihnen deshalb als eine stückwei-
se Auslöschung ihrer privaten Existenz, ihrer individuellen, im eigenen kul-
turellen Umfeld gewachsenen Identität. Im sozialen Maßstab betrachtet, 
musste dies die Verflüchtigung und Zerstörung ihrer hergebrachten, sprach-
lich vermittelten Kultur nach sich ziehen. Für die Mehrzahl der Exilierten 
war das Festhalten an der Muttersprache also ein Reflex des Selbstschutzes 
und der Selbstbewahrung; zugleich war es die Voraussetzung für kollektive 
Reaktionen gegen nationalsozialistische Sprachmanipulation und die Beset-
zung kultureller Identität. 

Doch gerade der weitreichendste Kollektiventwurf des Exils, das Konzept 
des »Anderen Deutschlands«, erwies sich im Grunde als zweischneidig. In 
ideologischer Frontstellung zum Nationalsozialismus entstanden, hing es 
kulturtheoretisch nicht weniger der durch die Romantik geprägten Vorstel-
lung einer deutschen Nationalkultur nach, deren Wesen in der Emigration 
bewahrt werden solle. Mehr vergangenheits- als zukunftsorientiert, mehr sta-
tisch als dynamisch, verschrieb es sich dem Erhalt des Eigenen anstatt der 
Konfrontation mit dem Neuen, Fremden und relegierte die Austragung 
unvermeidlich entstehender Kulturkonflikte in den individuellen Bereich. 
Das »Andere Deutschland« repräsentierte die genuine deutsche Kultur, frei 
von allen nationalsozialistischen Auswüchsen, gleichzeitig aber ethnozen-
trisch und selbst-reflexiv. Dieses im Grunde essenzialistische Kulturkonzept 
zeitigte Konsequenzen - insbesondere für die exilierten Schriftsteller, die sich 
als kollektiv eingesetzte Konservatoren deutscher Sprache und Kultur ver-
standen und zumeist den kategorischen Standpunkt Lion Feuchtwangers teil-
ten: »In einer fremden Sprache dichten, in einer fremden Sprache gestalten, 
kann man nicht« (Arbeitsprobleme des Schriftstellers im Exil, 1943). 

Dass Feuchtwanger und andere Autoren ihren Erfolg nicht zuletzt Uber-
setzungen verdankten, ja, dass zahlreiche Werke des Exils zuerst in Überset-
zung erschienen waren, änderte wenig an deren allgemeiner Geringschätzung. 
»Denn auch die beste Übersetzung bleibt ein Fremdes«, heißt es nochmals 



X Vorwort 

bei Feuchtwanger, wo dem übersetzten Text der Status eines toten Gegen-
stands zukommt, dem jeder »Duft« der lebendigen (deutschen!) Sprache 
abhanden gekommen sei. Und so mehrten sich im Exil die Klagen über das 
»Brot der Sprache«, von dem man zehre bis zur Verkümmerung, über das 
Versiegen dichterischer Kraft und die Unzulänglichkeit der hergebrachten 
Ausdrucksmittel, über das Elend von Sprachverlust und Sprachexil. Nur die 
wenigsten Autoren zogen daraus die Konsequenz eines freiwilligen Verzichts 
auf ihre Muttersprache zugunsten eines okkasionellen oder dauernden 
Sprachwechsels oder ihrer Betätigung als Übersetzer und Selbstübersetzer. 
Die es taten, waren meist jüngere Exilanten, die erst literarisch debütierten — 
Erich Fried, Michael Hamburger, Peter Weiss, um nur diese zu nennen. 
Unwesentlich ältere Autoren wie Arthur Koestler, Klaus Mann oder Ernst 
Erich Noth beweisen jedoch, dass der Generationsfaktor keine hinreichen-
de Erklärung bietet, und zur Weltliteratur zählende Autoren wie Beckett 
oder Nabokov demonstrieren gar eindringlich, dass Exterritorialität und 
(Sprach-) Exil sogar zur unmittelbaren Schaffensquelle werden konnte. 

Voraussetzung dazu war freilich die Fähigkeit eines jeden Autors, sein 
Verhältnis zu Eigen- und Fremdkultur zu überdenken und - gerade in der 
ungewissen Lage des Exils - seine kulturelle Identität nicht länger in Ge-
gensätzlichkeiten zu formulieren. Es bedurfte der Auflösung eines Wider-
spruchs, den der exilierte Soziologe (und Sprachwechsler) Alfred Schütz noch 
wie folgt formuliert hatte: Der Fremde (bzw. der Exilant), so Schütz, sei ein 
»ein Marginaler, ein kultureller Hybride, der auf der Grenze zwischen zwei 
Kulturen lebt ohne zu wissen, zu welcher von beiden er gehört« (Der Frem-
de, 1944). 

Dem von Schütz beschriebenen Fremden entgegenzustellen ist die Figur 
des Übersetzers, der die Erfahrung von Liminalität und kultureller Hybri-
dität aushalten und die verzeichneten Brüche und Interferenzen von kultu-
rellen Mustern zu einem neuen Ganzen zusammenfügen kann. Als »Grenz-
gänger« zwischen Sprach- und Kulturfeldern vermittelt er nicht nur zwischen 
»Fremdem« und »Eigenem«, indem er durch die geschaffene Äquivalenz des 
Nicht-Identischen kulturelle Unterschiede kenntlich macht. Vielmehr grün-
det er seine eigene Existenz auf die schöpferische Ausfüllung jenes »Dazwi-
schen«, auf jenen in der Überlappung von Kulturfeldern geschaffenen ima-
ginären »Dritten Raum«, der ihm die Verortung seiner transkulturellen 
Identität gestattet. 

Übersetzen als kulturelles — und damit kxiltur veränderndes — Handeln: In 
dieser Form bestimmt der Übersetzungsbegriff inzwischen eine über Lin-
guistik und Textphilologie hinausweisende, kulturtheoretisch orientierte 
Übersetzungs- bzw. Translationswissenschaft; als kulturelle Ubersetzung kenn-
zeichnet er auch eine Wende in den Kulturwissenschaften (»translational 
turn«). Kulturen, so betont vor allem Homi K. Bhabha, existieren im Zeit-



V o r w o r t XI 

alter von Postkolonialismus und Globalisierung nur noch als »übersetzte«, 
weshalb auch der Kulturprozess nur noch als Übersetzungsprozess beschreib-
bar sei. 

Die Ubersetzung begibt sich damit ihrer untergeordneten Funktion eines 
möglichst bruchlosen linguistischen »Transfers« kultureller Inhalte und avan-
ciert zum Modus einer Kulturproduktion, die zur Auflösung der Kategorien 
des »Fremden« und »Eigenen« tendiert. Dies wiederum müsste Konsequen-
zen haben für unser Verständnis von Exilliteratur. Elisabeth Bronfen hat diese 
in ihrem psychoanalytischen Erklärungsmodell als Narration des Un-Heim-
lichen, als Ort des Auseinanderbrechens und des versuchten Neuentwurfs 
individueller und kollektiver Identitäten dargestellt. Ihrem Nachweis einer 
Mythopoetik des Exils und einer psychoanalytisch motivierten »Doppelung« 
von Zeit, Ort und Subjektentwurf wäre daher der Aspekt einer »doppelten« 
Sprache hinzuzufügen, die sich fallweise als Wechsel zur exogenen Sprache 
bzw. zur (Selbst-)Ubersetzung, als Erstarrungsprozess in der endogenen 
Sprache oder auch als mehr oder weniger intentionale Amalgamierung von 
Mutter- und Fremdsprache (von kunstvollen Sprachcollagen bis zum baby-
lonischen Sprachengewirr des »Emigranto«) manifestiert. Somit wäre dem 
Umstand Rechnung getragen, dass sich Exilliteratur - wie die Literatur der 
Moderne überhaupt — einer (fremd-) kulturell motivierten Identitätskrise 
auch sprachlich stellt, wobei gerade die Praxis der Übersetzung und der durch 
sie eröffnete »Dritte Raum« Möglichkeiten zu deren personaler und textu-
eller Neuschreibung bieten. 

Deutlicher ins Blickfeld gerät somit eine Literatur, die nicht nur die (gleich-
wohl reale) Erfahrung der Entwurzelung, Entortung, des Deplatziert-Seins 
einschreibt und in negativer Weise als »Verlust« verbucht, sondern in der 
binäre Oppositionen wie eigen-fremd, dort-hier, vergangen-zukünftig auch 
sprachlich verarbeitet und ausagiert werden. Dies impliziert zweifellos das 
Heranrücken der »historischen« Exilliteratur an die Literaturen heutiger Exi-
le und an Formen aktueller Migrantenliteratur, wobei es der Forschung im 
Einzelnen vorbehalten bleibt, notwendige Binnendifferenzierungen von Text-
bzw. Übersetzungsverfahren und von Übersetzungsanlässen (etwa hinsicht-
lich der Motive räumlicher Mobilität) zu fixieren und zu systematisieren. 

Der vorliegende Band möchte zu diesem umrissenen Arbeitsfeld metho-
dische Anregungen und orientierende Impulse geben. Zur Eröffnung skiz-
ziert ein Originalbeitrag Georges-Arthur Goldschmidts, wie Exil und Mehr-
sprachigkeit sein späteres Werk als Schriftsteller und Übersetzer bestimmten. 
Als theoretisches Pendant, eine Reflexion des 2005 verstorbenen Philoso-
phen Paul Ricceur, dessen Texthermeneutik bedeutenden Einfluss auf die 
amerikanische Kulturanthropologie ausübte, dessen Ausführungen zum The-
ma »Übersetzung« in Deutschland jedoch noch weitgehend unbekannt — 
und unübersetzt — sind. Die anschließenden Forschungsbeiträge untersu-



XII Vorwort 

chen Bedingungen von Sprachwechsel und Übersetzung sowie Beispiele von 
Ubersetzungsprozessen und daraus resultierender Texte in den wichtigsten 
Kulturräumen (Europa, USA, Südamerika) sich hier nicht nur deutschspra-
chig präsentierender Exile der 1920er und 1930er Jahre bzw. sie versuchen, 
durch die Einbeziehung von kulturellen Übersetzern aus der »zweiten« Exi-
lantengeneration und von neuen Exilen der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts die grundsätzliche Bedeutung des Übersetzungsparadigmas für eine 
Literatur des Exils nachzuweisen. Der Band erhebt dabei keinen Anspruch 
auf thematische oder methodische Vollständigkeit. Freilich aber möchte er 
die von Salman Rushdie in Heimatländer der Phantasie gemachte Beobach-
tung verifizieren, dass Exilanten im Grunde stets »übersetzte« oder in der 
Übersetzung befindliche Menschen seien. »Da wir quer über die Welt getra-
gen wurden, sind wir auch selbst translated — übertragene Menschen. Nor-
malerweise wird vorausgesetzt, daß bei der Übersetzung immer etwas ver-
lorengeht; ich halte hartnäckig an der Auffassung fest, daß genauso etwas 
gewonnen werden kann.« Der Nachweis dieses Zugewinns soll hier an den 
Texten erbracht werden. 


