
Annette Haußmann und Thorsten Moos
Verantwortete Seelsorge: 
Plädoyer für eine ethische 
Professionalisierung der Klinikseelsorge

In den vergangenen Jahrzehnten ist die Klinikseelsorge vermehrt mit klinischer 
Ethik konfrontiert worden und hat entsprechende feldspezifische Kompetenzen 
ausgebildet. Dabei besteht die Herausforderung dieser Konfrontation der Seelsorge 
mit Ethik in der Klinik nicht allein darin, mit den komplexen medizinischen, 
rechtlichen und ethischen Fragen einer klinischen Ethik, die sich auf schwierige 
Behandlungsverläufe kapriziert, umzugehen. Vielmehr gilt es, Ethik in der Klinik 
als professionsethische Herausforderung für die Seelsorge zu verstehen und auf 
verschiedenen Ebenen zu reflektieren. Dazu wird ein heuristisches Strukturie
rungsmodell vorgeschlagen und entfaltet, das sich auf den Begriff der verantwor
teten Seelsorge bringen lässt.

1 Ethische Praxis der Klinikseelsorge: Ein 
Fallbeispiel

Eine Patientin wird mit Krebs im weit fortgeschrittenen Stadium in einer Klinik 
behandelt. Als sie nicht mehr genügend Nahrung zu sich nimmt, fordern Ange
hörige die Aufnahme künstlicher Ernährung. Die behandelnde Ärztin lehnt das ab. 
Die Seelsorgerin wird einbezogen und sucht die Patientin auf, um sich selbst ein 
Bild zu machen. Im Nachhinein reflektiert sie im Interview:

Wenn ich jetzt nochmal kritisch raufgucke, würde ich sagen, ich war da, was ich sonst in der 
Seelsorge nicht bin, schon ein bisschen zielorientiert. Stimmt, das wird mir gerade so bewusst. 
Man muss wissen, diese Patientin hat (…) von sich aus nichts erzählt. Ja, insofern musste ich 
irgendwo ansetzen und habe angesetzt, wie es ihr geht. Da stand das Frühstück noch, und es 
ging ja nun um die Essensfrage, ich habe also mit den sichtbaren Dingen angefangen zu 
sprechen, wie es denn mit dem Essen stand heute früh. Und dann hat sie erzählt, dass sie 
einmal [vom Brötchen] abbeißt, und dann reicht es schon, und dann ist alles satt in ihr. Und 
ich habe schon da den Faden verfolgt, wie satt sie eigentlich das Leben letztlich hat. An 
welchem Punkt sie selbst ist, also nicht so plump von dem Satz mit dem Brötchen aus, aber das 
war ein Pfad. Und wenn ich jetzt ehrlich bin, dann hatte ich auch schon auf dem Weg, als ich 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783112219515-004 

https://doi.org/10.1515/9783112219515-004


zu ihr ging, im Hinterkopf, dass ich selbst einen Eindruck davon haben möchte, wo die Pa
tientin eigentlich hinwill. Also ihren mutmaßlichen Willen (…).¹

In der nachträglichen Reflexion wird der Seelsorgerin bewusst, dass sie hier de 
facto einen zweiten Auftrag verfolgt und versucht hat, den medizinethisch wie 
medizinrechtlich zentralen Willen der Patientin zu ermitteln. Dabei hat sie klas
sische Techniken seelsorglicher Gesprächsführung, etwa die Arbeit mit symboli
scher Rede („dann ist alles satt in ihr“), eingesetzt, diese aber gleichsam in den 
Dienst der Ethik gestellt. Auf diese Weise hat das Seelsorgegespräch eine externe 
Abzweckung erhalten, die der Seelsorgerin selbst erst im Nachhinein klar wurde. 
Diese Intransparenz der Situation ist medizin- wie professionsethisch von Belang, 
insofern auch für die Patientin nicht klar gewesen sein dürfte, dass hier kein of
fenes Seelsorgegespräch stattfindet, sondern die Kontaktaufnahme im Kontext ei
nes ethischen Konflikts um ihre Weiterbehandlung steht. Auch wenn die Patientin, 
wie hier vorausgesetzt, nicht mehr zur Bildung eines expliziten Willens hinsichtlich 
ihrer Behandlung in der Lage ist, bleibt sie doch Gesprächspartnerin, deren Würde 
potenziell dadurch verletzt wird, dass sie über wesentliche Voraussetzungen des 
Gesprächs im Unklaren gelassen wird. Die Klärung des Auftrags, das heißt die Ei
nigung über die gesprächslegitimierenden Erwartungen beider Seiten, ist daher 
von seelsorglicher wie ethischer Bedeutung: ein professionsethisches Kernpro
blem.²

Dieses Problem steht im Kontext der Frage, wie sich Seelsorge und Ethik in der 
Klinikseelsorge zueinander verhalten. Stark institutionalisierte Formen klinischer 
Ethikberatung ermöglichen es Seelsorgenden zunächst, zwischen einem „Seelsor
gemodus“ in der Individualseelsorge, die sich von ethischen Fragestellungen tra
ditionell eher fernhält, und einem „Ethikmodus“ in der Teilnahme an formali
sierter Ethikkommunikation zu trennen. Eine solche Trennung konkretisiert sich 
etwa in der Verfahrensregel, dass Seelsorgende eine ethische Fallbesprechung in 
der Regel nur dann moderieren, wenn sie die betreffende Patientin nicht selbst 
individuell begleitet haben. Zugleich ist diese Trennung nur bedingt durchführbar, 
wie das Beispiel des zweiten Auftrags zeigt. Die professionsethische Reflexion auf 

1 Thorsten Moos, Simone Ehm, Fabian Kliesch und Julia Thiesbonenkamp-Maag, Ethik in der 
Klinikseelsorge: Empirie, Theologie, Ausbildung (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016), 167.
2 Empirisch zeigt sich, dass Seelsorgende in vielfacher Weise an Willensermittlungen beteiligt 
sind und ihre kommunikativen Kompetenzen hierfür einsetzen (Moos et al., Ethik in der Klinik
seelsorge, 166–72). Dies geschieht allerdings nicht immer im Dienste einer auf medizinethische 
Verwertbarkeit – das heißt insbesondere: auf Eindeutigkeit – ausgerichteten Willensermittlung. 
Das spezifische Sensorium für Ambiguitäten erlaubt es Seelsorgenden auch, situativ das Scheitern 
von Willensabforderungen einzugestehen (Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 171).

60 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



das Verhältnis von Seelsorge und Ethik bedarf also anspruchsvollerer Verhältnis
bestimmungen, die eine Adaption an individuelle Konstellationen erlauben.³

Die im Interview geschilderte Situation zeigt mehrere Ebenen ethischer Her
ausforderungen in der professionellen Klinikseelsorge. Zunächst ist da die Ebene 
einer unklaren ethischen Situation, hier: einer aufgrund eines problematischen 
Behandlungsverlaufs anstehenden Entscheidung. In den sich andeutenden Konflikt 
zwischen Angehörigen und Ärztin wird die Seelsorgerin hineingezogen. Ob und wie 
sie agiert, muss sie für sich entscheiden. Auf einer anderen Ebene liegt die ethische 
Problematik der anstehenden Behandlungsentscheidung. Hier muss die Seelsor
gerin ihre eigene Haltung (zum Beispiel ihre biografische Prägung zu Tod und 
Lebensende, ihre Meinung zu lebensverlängernden Maßnahmen, zur Bedeutung 
von Normen und Werten wie Autonomie, Menschenwürde, Vulnerabilität) klären, 
um nicht etwa impliziten moralischen Druck auszuüben. Die dritte Ebene bildet die 
angesprochene Ethik der seelsorglichen Interaktion, in der hier mit der Transpa
renz der Gesprächsvoraussetzungen für alle Teilnehmenden Grundlegendes auf 
dem Spiel steht. Auf einer vierten Ebene steht die Situation im Kontext der klini
schen Organisation insgesamt. Zu reflektieren sind hier insbesondere die Fragen, 
wie sich die Seelsorgerin im Anschluss an das Gespräch mit der Patientin verhalten 
wird, wo und wie sie ihre Wahrnehmungen und Ansichten kommuniziert, wie sie 
mit dem Seelsorgegeheimnis umgeht und damit nicht zuletzt, welche Folgen ihre 
Beobachtung und die Verbalisierung „lebenssatt“ für das Wohl und die Behandlung 
der Patientin haben. Auf fünfter Ebene wären die gesellschaftlichen Kontexte zu 
bedenken, insofern die Seelsorgerin nicht nur Teil des medizinischen, sondern 
auch des Religionssystems ist und sich wiederum zu Positionen und Haltungen von 
Kirche und Klinik ins Verhältnis setzen muss.

Im vorliegenden Beitrag plädieren wir dafür, dieses ethische ‚Mehrebenen
problem‘ als Gegenstand einer seelsorglichen Professionsethik zu verstehen. Für 
deren Weiterentwicklung schlagen wir ein Strukturierungsmodell vor, das sich auf 
den Begriff der verantworteten Seelsorge bringen lässt (3). Um dieses Modell zu 
plausibilisieren, rekonstruieren wir zunächst die Professionalisierung der Seel
sorge auf dem Feld der klinischen Ethik (2) und fragen anschließend nach den 
poimenischen Konsequenzen (4) sowie nach den Grenzen von Professionsethik und 
nach weiterem Forschungsbedarf auf diesem Gebiet (5).

3 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 264 – 67.

Verantwortete Seelsorge 61



2 Von der klinischen Ethik zur Professionsethik: 
Theoriegeschichtliche Kontextualisierung

2.1 Ethik als Dimension der Seelsorge

Reflexionen zum Zusammenhang von Ethik und Seelsorge haben in den letzten 
Jahren deutlich zugenommen. Das liegt nicht zuletzt an einer lange währenden 
Vernachlässigung der Ethik innerhalb der Poimenik, sowohl innerhalb der keryg
matischen wie auch der therapeutischen Tradition.⁴ Eine Verhältnisbestimmung 
von Seelsorge und Ethik hängt maßgeblich am Verständnis der beiden Relate. So 
rücken beide in greifbare Nähe zueinander, bestimmt man sie im Horizont von 
praxisbezogener Hilfe zum Leben, die Menschen zur Reflexion in ihrer gegen
wärtigen Situation anregen wollen. Betrachtet man beide hingegen in den Polari
täten von Gesetz und Evangelium, Normativität und Freiheit, Rigorismus und 
Empathie, Bewertung und Begleitung, so liegen Widersprüche und letztlich deren 
Unvereinbarkeit auf der Hand.⁵ Heute ist die Seelsorgelehre von einer Pluralität an 
Zugangsweisen geprägt⁶, die weitgehend sensibel für den Zusammenhang von 
Ethik und Seelsorge geworden sind. Verschiedene Modelle einer Zuordnung beider 
Disziplinen lassen sich erkennen, die von einer Unterordnung der Poimenik unter 
die Ethik⁷ über eine als seelsorglich verstandene Ethik bis zu ethisch beratender 
Seelsorge⁸ oder der Ethik als Dimension seelsorglichen Handelns⁹ reichen.

Aktuelle Ansätze der Pastoralpsychologie halten entsprechend die ethische 
Dimension als einen eigenständigen Aspekt jeglicher Seelsorgebegegnung fest, die 
parallel zu anderen Dimensionen wie etwa der psychologischen, der leiblichen, der 
sozialen oder der spirituellen zu stehen kommt und so auch zu Spannungen und 

4 Traugott Roser, Spiritual Care: Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der Kranken
hausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang, Münchner Reihe Palliative Care (Stuttgart: 
Kohlhammer, 2007), 471 – 81; Michael Klessmann, Seelsorge: Begleitung, Begegnung, Lebensdeutung 
im Horizont des christlichen Glaubens. Ein Lehrbuch (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie, 
2015), 113, 301.
5 Wilfried Sturm, „Was soll man da in Gottes Namen sagen?“: Der seelsorgerliche Umgang mit 
ethischen Konfliktsituationen im Bereich der Neonatologie und seine Bedeutung für das Verhältnis 
von Seelsorge und Ethik (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015).
6 Uta Pohl-Patalong und Antonia Lüdtke, Hg., Seelsorge im Plural: Ansätze und Perspektiven für 
die Praxis (Berlin: EB-Verlag, 2019).
7 Eilert Herms, „Die ethische Struktur der Seelsorge,“ Pastoraltheologie 80 (1991): 40 – 62.
8 Jürgen Ziemer, Seelsorgelehre: Eine Einführung für Studium und Praxis (Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht, 2015).
9 Klessmann, Seelsorge.

62 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



Konflikten führen kann.¹⁰ Der Seelsorge selbst wird die Aufgabe zugeschrieben, 
Orientierungsarbeit und Lebensdeutung¹¹ oder auch Gewissensarbeit¹² anzubie
ten, die in der Pluralität der Lebensentwürfe und Entscheidungsoptionen einen 
Ankerpunkt bilden. Es geht dann darum, „nach welchen Maßstäben jemand leben 
und arbeiten will und kann“¹³ und sich darin die eigenen Freiheitsräume aneignet. 
Dies dient dem Ziel, die ethische Kompetenz des Einzelnen zu stärken, betrifft 
darüber hinaus aber auch gesellschaftlich relevante Entscheidungsprozesse.¹⁴ Dies 
rückt Seelsorge aus einem rein individuell bestimmten Kontext, der als pastoral
psychologisch typisch gelten darf, heraus und versteht sie als wichtige Akteurin in 
gesellschaftlich relevanten Handlungsfeldern und Institutionen.¹⁵ Der ethischen 
Reflexion auf Seiten der Seelsorgenden wird hierbei eine besondere Bedeutung 
zuerkannt. Es geht darum, im eigenen seelsorglichen Handeln und Interagieren die 
normative Dimension zu erkennen, ggfs. offenzulegen und zu reflektieren.¹⁶ Einen 
eigenen ethischen Fokus entwickelte die interkulturelle Seelsorge und Spiritual 
Care mit einer Aufmerksamkeit für Differenzen bei Meinungen, Prägungen und 
Werthaltungen und der Frage nach dem Verhältnis von Fremdheit und Anerken
nung.¹⁷ Auch blinde Flecken der Seelsorge werden jüngst durch den Einbezug von 
Ethik aufgedeckt, darunter etwa der Umgang mit (Deutungs‐)Macht und asymme
trischen Begegnungsstrukturen im Sinne einer „Machtvergessenheit“¹⁸, die prak
tisch-theologisch bearbeitet wird und werden muss. Wer trägt mit welcher Auto
rität Lebensdeutung vor, welche Konflikte um Deutungsmacht sind hier sichtbar 

10 Klessmann, Seelsorge; Ziemer, Seelsorgelehre; Jürgen Ziemer, „Ethische Beratung in der Seel
sorge,“ in Seelsorge im Plural: Ansätze und Perspektiven für die Praxis, ed. Uta Pohl-Patalong und 
Antonia Lüdtke (Hamburg: EB-Verlag, 2019), 33 – 47.
11 Klessmann, Seelsorge, 114 – 15, 307.
12 Ziemer, Seelsorgelehre, 145.
13 Klessmann, Seelsorge, 115.
14 Ziemer, Seelsorgelehre, 145 – 49.
15 Uta Pohl-Patalong, „Gesellschaftliche Kontexte der Seelsorge,“ in Handbuch der Seelsorge: 
Grundlagen und Profile, ed. Wilfried Engemann (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016), 86 – 
108; Annette Haußmann, „Aktuelle Entwicklungen in der Poimenik und Perspektiven für die Aus- 
und Fortbildungspraxis der Seelsorge. Ein Ausblick,“ in Seelsorge lernen, stärken und reflektieren: 
Das Zentrum für Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, ed. 
Annette Haußmann und Sabine Kast-Streib (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021), 315 – 38.
16 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 30.
17 Isabelle Noth, Georg Wenz und Emmanuel Schweizer, Hg., Pastoral and spiritual care across 
religions and cultures (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017); Isabelle Noth und Claudia Kohli 
Reichenbach, Hg., Pastoral and spiritual care across religions and cultures II: Spiritual care and 
migration (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019).
18 Thomas Klie, Martina Kumlehn, Ralph Kunz und Thomas Schlag, Hg., Machtvergessenheit: 
Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive (Berlin, Boston: De Gruyter, 2021).

Verantwortete Seelsorge 63



oder latent, welche alternativen Deutungen können zur Sprache kommen? Die 
Verteilung von Deutungsmacht ist wiederum nur ein Aspekt der asymmetrischen 
Beziehung, die professionelle Seelsorge darstellt. Auf die Versuchungen eines De
fizitmodells des Helfens¹⁹ und einen entsprechenden Reflexionsbedarf hinsichtlich 
der Seelsorgebeziehung hat bereits Henning Luther hingewiesen.²⁰ Quer dazu liegt 
der Aspekt der religiös-spirituellen Sensibilität in der Seelsorge. Insofern es hier 
um Lebensdeutung im religiösen Kontext, also insbesondere um starke Bindungen, 
Wertungen und Nominierungen geht, erfahren die mit den Themen Lebensorien
tierung, Deutungsmacht und Asymmetrie der Hilfe verbundenen ethischen Rele
vanzen noch einmal Zuspitzungen, die es wiederum ethisch zu reflektieren gilt. Wo 
werden Gründe oder Plausibilitäten für ethische Positionierungen mit Rekurs auf 
letzte, unvorgreifliche Bedeutsamkeiten vorgenommen und welche Schwierigkei
ten entstehen daraus?²¹ Welche Professionen widmen sich den spirituell-religiösen 
Themen und Bedürfnissen bzw. fühlen sich dafür zuständig und wie findet dar
über ein Austausch statt?

2.2 Klinische Ethik als Feld der Seelsorge

Andererseits liegt dem aktuellen Aufschwung der Ethik in der Seelsorge auch die 
Wahrnehmung gesellschaftlicher Ausdifferenzierungsprozesse zugrunde, im Zuge 
derer die Situationen und Kontexte seelsorglichen Handelns ebenso wie die ethi
schen Aspekte der Seelsorge vielfältiger, spezifischer und komplexer wurden. Das 
gilt speziell für das Feld der Klinikseelsorge. In den letzten Jahrzehnten hat „Ethik“ 
im Krankenhaus eine zunehmende Institutionalisierung erfahren. Diese Entwick
lung reagiert auf einen steigenden Kommunikations- und Entscheidungsbedarf 
hinsichtlich individueller Behandlungsverläufe wie auch hinsichtlich allgemeiner 
Verfahrensfragen: Medizinischer Fortschritt, moralische Pluralisierung, gestiegene 
Partizipationserwartungen und die zunehmende Bedeutung ökonomischer Rah
menbedingungen im Gesundheitswesen führen zu einer Zunahme ethisch rele
vanter Entscheidungssituationen und potentieller Konflikte. Besonders in exis

19 Wolfgang Schmidbauer, Die hilflosen Helfer: Über die seelische Problematik der helfenden 
Berufe (Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1977).
20 Henning Luther, „Diakonische Seelsorge,“ Wege zum Menschen 40 (1988): 475 – 84.
21 Auch das gottesdienstliche Handeln von Seelsorgenden im Kontext der Klinik zeigt sich in 
dieser Perspektive als ethisch relevant. So ist etwa die Bestattung von Föten auf dem Klinikge
lände längst nicht nur, aber auch ein Beitrag zur ethischen Kultur der Klinik, insofern hier 
zugleich der unbedingte Wert und die Entzogenheit des Lebens inszeniert, aber auch Schuld
fragen adressiert oder ausgeblendet werden (Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 280 – 81).

64 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



tenziellen Situationen, etwa am Lebensanfang und am Lebensende, geht das mit 
einem Verlust von Eindeutigkeit einher, was zum seelsorglichen Thema wird.²²
Besondere Relevanz entsteht am Lebensende, etwa wenn es um Therapieziel
wechsel oder um assistierten Suizid geht und nach der Autonomie von Patientin
nen und Patienten wie auch nach den systemischen Bedingungen der individuellen 
Situation zu fragen ist.²³ Im Zuge dessen hat sich auch die medizinische Ethik stark 
ausdifferenziert. Klinische Ethikberatung bietet unterschiedliche Formen von 
partizipativen Deliberationsprozessen, die die behandelnden Ärztinnen und Ärzte 
oder, im Falle allgemeiner Klinikabläufe, die Klinikleitung in ihren Entscheidungen 
beraten. Institutionalisiert ist sie zumeist in Klinischen Ethikkomitees, die ethische 
Fallbesprechungen durchführen, ethische Leitlinien für Klinikabläufe entwickeln 
und an der Fort- und Weiterbildung in klinischer Ethik beteiligt sind.²⁴

Auf diesem ausdifferenzierten Feld muss sich Seelsorge verorten. Kranken
hausseelsorgende sind in der Regel in die klinische Ethik in vielfacher Weise ein
gebunden. Sie sind Mitglieder oder auch Vorsitzende von Ethikkomitees und 
nehmen als eine der klinischen Berufsgruppen mit intensivem Kontakt zu Pati
entinnen und Patienten an ethischen Fallbesprechungen teil.²⁵ Darüber hinaus 
sind sie oftmals an Fort- und Weiterbildungen etwa für Pflegekräfte oder auch an 
Informationsveranstaltungen für Patient*innen und Angehörige beteiligt.²⁶ Neben 
diesen Formen starker Institutionalisierung finden sich auch schwächere Institu
tionalisierungsformen ethischer Deliberation, wenn etwa die Chefärztin die Seel

22 Florian-Sebastian Ehlert, „Ethische Räume: Pastoralpsychologische Erkundungen im Grenz
gebiet von Ethik und Seelsorge,“ Wege zum Menschen 67 (2015): 433 – 50.
23 Michael Coors und Sebastian Farr, Hg., Seelsorge bei assistiertem Suizid: Ethik, Praktische 
Theologie und kirchliche Praxis (Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 2022).
24 Friedrich Ley, „Ethik und Organisation: Soziologische und theologische Perspektiven auf die 
Praxis Klinischer Ethik-Komitees,“ in Ethik als Kommunikation: Zur Praxis Klinischer Ethik-Ko
mitees in theologischer Perspektive, ed. Reiner Anselm und Stephan Schleissing (Göttingen: Uni
versitätsverlag, 2008), 17– 44; Gerald Neitzke, „Formen und Strukturen Klinischer Ethikberatung,“ 
in Klinische Ethik: Aktuelle Entwicklungen in Theorie und Praxis, Kultur der Medizin, ed. Jochen 
Vollmann, Jan Schildmann und Alfred Simon (Frankfurt am Main: Campus, 2009), 37– 56; Andrea 
Dörries, Gerald Neitzke, Alfred Simon und Jochen Vollmann, Hg., Klinische Ethikberatung: Ein 
Praxisbuch für Krankenhäuser und Einrichtungen der Altenpflege (Stuttgart: Kohlhammer, 22010).
25 Sebastian Farr, Traugott Roser und Michael Coors, „Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy: 
Results of an Exploratory Survey Among Protestant Chaplains in Switzerland, Germany and 
Austria,“ Journal of Religion and Health 62 (2023): 130 – 46.
26 Katrin Bentele, „Zur Rolle von Klinikseelsorgern in der klinischen Ethikberatung,“ Zeitschrift 
für medizinische Ethik 1 (2010): 33 – 43; Michael Klessmann, Handbuch der Krankenhausseelsorge 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 32008), 13 – 27; Reinhard Feuersträter und Hildegard 
Hamdorf-Ruddies, „Zwischen System und Auftrag: Das moderne Krankenhaus als Herausforde
rung an die Krankenhausseelsorge,“ Wege zum Menschen 61 (2009): 536 – 42.

Verantwortete Seelsorge 65



sorgenden regelmäßig zum informellen Gespräch einlädt²⁷ oder Seelsorgende, wie 
im Kontext der Covid-19-Pandemie berichtet wird, an ärztlichen Visiten teilneh
men.²⁸ Ethisch relevante Themen werden auch im Einzelgespräch mit Patient*in
nen oder Angehörigen verhandelt, die Seelsorgenden von Entscheidungssituatio
nen berichten oder konkreten Beratungsbedarf äußern. Eine empirische Studie zur 
Klinikseelsorge von Farr et al. weist darauf hin, dass sogar die meisten ethischen 
Fragen in seelsorglichen Gesprächen mit Patient*innen außerhalb dezidiert ethi
scher Beratungsgespräche geäußert werden und dabei sowohl die Entschei
dungsfindung als auch die Reflexion bereits getroffener Entscheidungen eine Rolle 
spielen.²⁹ Auch Fragen von Macht und Ohnmacht sind ethisch relevant und werden 
in der Krankenhausseelsorge aktuell.³⁰ Insgesamt hat sich also die Teilnahme an 
institutionalisierten Strukturen klinischer Ethik in den letzten Jahrzehnten zu ei
nem relevanten Aufgabenfeld der Klinikseelsorge entwickelt. Zu den treibenden 
Faktoren dieser Entwicklung dürfte der Umstand gehören, dass Seelsorgenden 
aufgrund ihrer Ausbildung, ihrer kirchlichen Einbindung und ihrer nichtfunktio
nalen Sonderrolle unter den klinischen Berufsgruppen in spezifischer Weise 
ethische Kompetenz zugeschrieben wird. Auch hatten die konfessionellen Kran
kenhäuser in Deutschland seit den 1990er Jahren eine Vorreiterrolle in der Etab
lierung klinischer Ethikberatung inne.³¹ Diese Einbindung der Seelsorge in klini
sche Ethikprozesse kann gegenwärtig trotz religiöser Pluralisierungsprozesse und 
der darauf reagierenden Programmatik einer nicht religiös gebundenen Spiritual 
Care im Krankenhaus³² als stabil gelten. Möglicherweise wird sie sich in Zukunft 
noch erweitern; denkbar, aber umstritten ist die seelsorgliche Beteiligung an der 
Beratung bei assistiertem Suizid.³³

27 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 99 – 102. Vgl. auch Annette Haußmann, Transforma
tions of hospital chaplaincy: Present developments and future challenges (2023, in press).
28 Wir danken Sebastian Farr für diesen (mündlichen) Hinweis aus dem Kontext seiner empi
rischen Forschung. Ebenso zeigen quantitative Umfragen unter Seelsorgenden, dass die (enge) 
Einbindung im klinischen Kontext bei überwiegend vollem Stellenumfang während der Pande
mie über den Zugang zu Patient*innen und die Weiterführung von Seelsorge entschieden hat, vgl. 
Annette Haußmann und Birthe Fritz, ,,Was stärkt Seelsorge in Krisenzeiten?“, Pastoraltheologie 
110 (2021): 397– 415. https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397.
29 Vgl. Farr et al., „Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy“.
30 Sarah Jäger, „Ohnmacht und Macht als Aspekte religiöser Erfahrung,“ Wege zum Menschen 72 
(2020): 444 – 55.
31 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 35.
32 Roser, Spiritual Care.
33 Coors und Farr, Seelsorge bei assistiertem Suizid.

66 Annette Haußmann und Thorsten Moos 

https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397


Um im ausdifferenzierten Feld klinischer Ethik kompetent mitsprechen zu 
können, bedarf es entsprechender Kompetenzen seitens der Klinikseelsorge.³⁴ In 
den letzten Jahrzehnten sind entsprechende Angebote der Aus-, Fort- und Wei
terbildung etabliert worden. Zur Vorbereitung und zur begleitenden Praxisrefle
xion nehmen Seelsorgende etwa an Fort- und Weiterbildungen zur Moderation 
ethischer Fallbesprechungen teil, wie sie beispielsweise am Zentrum für Gesund
heitsethik in Hannover oder auch in Pastoralkollegs angeboten werden. Für die 
Seelsorgeausbildung, die in der landeskirchlichen Vorbereitung auf den Pfarr
dienst durchlaufen wird, und für die klassische Klinische Seelsorgeausbildung 
(KSA) sowie andere Seelsorgekurse wurden entsprechende Ausbildungseinheiten 
entwickelt.³⁵ Darüber hinaus wird Ethik in der Klinikseelsorge auf Konventen, 
Tagungen³⁶ wie auch in spezialisierter Literatur thematisiert.³⁷ Auf fachgesell
schaftlicher Ebene besteht seit 2020 eine Arbeitsgruppe „Ethik in Seelsorge und 
Spiritual Care“ der Akademie für Ethik in der Medizin.

In der Covid-19-Pandemie ist die Relevanz von Ethik in der Klinikseelsorge 
noch einmal verstärkt deutlich geworden. Einerseits wurde die Stellung der Kli
nikseelsorge prekär, insofern Krankenhausseelsorgende, die nicht von Kliniken als 
„systemrelevant“ erachtet wurden, aus Sicherheits- und Infektionsschutzgründen 
ihren üblichen Arbeitsaufgaben nicht mehr nachkommen konnten.³⁸ Andererseits 
waren Seelsorgende, die Zugang erhielten, in stärkerem Maß als vorher in die 
ethischen Entscheidungsprozesse der Einrichtungen eingebunden, was von Per
sonal und Patient*innen sehr geschätzt wurde.³⁹ Deutlich wurde seelsorgliche 
Relevanz nicht nur in Einrichtungen wie den Ethikkomitees, sondern auch ihre 
Mitwirkung in ethischen Entscheidungen wie der Isolation von Patient*innen bis 
hin zu ethischen Dilemmata wie drohenden Triagen durch Verknappung medizi
nischer Mittel und Möglichkeiten.⁴⁰

34 Ziemer, Seelsorgelehre, 149.
35 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 313 – 33.
36 Gwendolin Wanderer, Sebastian Farr und Florian-Sebastian Ehlert, „‚Was willst du, dass ich 
dir tun soll?‘: Ethik in Seelsorge und Spiritual Care,“ Ethik in der Medizin 34 (2021): 119 – 24.
37 Etwa die Buchreihe Hille Haker und Katrin Bentele, Hg., Perspektiven der Medizinethik in der 
Klinikseelsorge, Medical ethics in health care chaplaincy 2 (Berlin, Münster: LIT, 2009); Lea Chi
lian, Ethik und Spiritualität im Gesundheitswesen: Spiritual Care in theologisch-ethischer Diskus
sion (Stuttgart: Kohlhammer, 2022).
38 Haußmann und Fritz, „Was stärkt Seelsorge“.
39 Haußmann und Fritz, „Was stärkt Seelsorge“; Simon Peng-Keller, Klinikseelsorge als speziali
sierte Spiritual Care: Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Gesundheit (Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 2021).
40 Peng-Keller, Klinikseelsorge.

Verantwortete Seelsorge 67



2.3 Die Notwendigkeit des Überschritts von der Feldethik zur 
Professionsethik

Für Seelsorgende resultiert aus ihrer Einbindung in die institutionalisierte klini
sche Ethik nicht nur die Anforderung, feldspezifisches Wissen um das Kranken
haus und um die rechtlichen und medizinethischen Grundlagen der Krankenver
sorgung zu erwerben und beständig zu aktualisieren. Vielmehr bildet sie auch eine 
professionsethische Herausforderung in mehrerlei Hinsicht.

Zum einen impliziert die Inklusion in Institutionen klinischer Ethik für Seel
sorgende eine direkte organisatorische Einbindung in das Krankenhaus, die der 
Klinikseelsorge vorher tendenziell fremd war. Die von Michael Klessmann for
mulierte Verortung von Seelsorge in einem „Zwischenraum“ zwischen Kranken
haus und Kirche⁴¹ bzw. die „Heterotopie“ der Seelsorge⁴² verändern sich damit in 
Richtung einer „Seelsorge als Teil des Systems Krankenhaus“, die auch von weiteren 
Faktoren befördert wird.⁴³ Das gilt auch auf symbolischer Ebene, wo Seelsorge im 
System der Klinik zuweilen geradezu als Identifikationspunkt für das Ganze der 
ethischen Orientierung in der Klinik erscheint. Damit sind machtvolle Erwartun
gen und Zuschreibungsprozesse verbunden, die die Rolle der Klinikseelsorge im 
System stärken, mit denen aber auch potentielle Rollenkonflikte einhergehen. Dies 
führt auf die professionsethische Frage, ob das Selbstverständnis von Seelsorgen
den, dem „System Krankenhaus“ immer auch in kritischer Distanz gegenüberzu
stehen, angesichts dessen nicht weithin kontrafaktisch geworden ist.

Zum zweiten bedarf es einer beständigen Neujustierung des Verhältnisses der 
Seelsorge zu den anderen Professionen im Krankenhaus auf dem Feld der Ethik. 
Auch die Ärzteschaft und die Pflegenden, aber auch die psychologischen und So
zialdienste rechnen Ethik explizit dem Tätigkeits- und Kompetenzprofil ihrer 
Professionen zu.⁴⁴ Zudem entwickeln sich weitere, auf Ethik spezialisierte Be
rufsfelder wie etwa das der professionellen Ethikberatenden. Ethik ist in diesem 
Sinne ein umstrittenes Geschäft. Jeweils muss sich die Seelsorge zu den ethischen 

41 Michael Klessmann, „Seelsorge im Krankenhaus: Überflüssig – wichtig – ärgerlich!,“ Wege 
zum Menschen 42 (1990): 421 – 33.
42 Traugott Roser, Spiritual Care: Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen (Stuttgart: 
Kohlhammer, 2017).
43 Dorothee Haart, Seelsorge im Wirtschaftsunternehmen Krankenhau (Würzburg: Echter, 2007), 
254 – 57; vgl. dazu das paradigmatische Problem von Seelsorgegeheimnis und klinischer Doku
mentation (Peng-Keller, Klinikseelsorge).
44 Deutscher Ethikrat (DER), „Patientenwohl als ethischer Maßstab für das Krankenhaus,“ Stel
lungnahme vom 5. April 2016, 84, https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnah 
men/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf [ab
gerufen am 14.12. 2022].

68 Annette Haußmann und Thorsten Moos 

https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf


Rollen und Inhalten dieser Berufsgruppen verhalten und ihre eigene Rolle in der 
Klinik entsprechend justieren. Hierzu gehört insbesondere die Frage, ob und in
wieweit es interprofessionelle Aspekte klinisch-ethischer Kompetenz gibt und wo 
Spezifika der einzelnen Professionen zu suchen sind.⁴⁵ Ulrich Körtner hat darauf 
hingewiesen, dass es gelte, eine gemeinsame ethische Kompetenz der verschiede
nen klinischen Professionen zu entwickeln.⁴⁶

Eine dritte Herausforderung, die die ersten beiden verbindet, besteht in der 
Frage, welche Rolle die Entwicklung der Seelsorge als einer klinischen Profession 
insgesamt für den Bereich der klinischen Ethik spielt. Diese Entwicklung ist jüngst 
vor allem unter dem Stichwort „Spiritual Care“ geführt worden. Ist Seelsorge be
reits jetzt oder in Zukunft als ein Spezialfall einer allgemeinen „spirituellen“ Pro
fession in der Klinik zu verstehen? Simon Peng-Keller hebt in seinem Verständnis 
der seelsorglichen Spiritual Care hervor, dass zugleich die Rollendifferenzierung 
der Seelsorge wie auch die Integration ins System aktuelle professionelle Not
wendigkeiten sind.⁴⁷ Dem entspricht eine weitreichende Ausdifferenzierung der 
klinikseelsorglichen Aufgaben, die so vielfältig und weitreichend sind, dass man 
von ähnlichen Generalisierungstendenzen sprechen kann wie in der Gemeinde
seelsorge.⁴⁸ In ihrer Tätigkeit ist die Krankenhausseelsorge sowohl den Pati
ent*innen, den anderen Gesundheitsberufen, als auch der Institution selbst sowie 
der Kirche, in deren Trägerschaft sie arbeitet, verpflichtet. Daraus ergibt sich die 
Notwendigkeit eines klaren Rollenprofils, das Seelsorge von anderen Professionen 
unterscheidet und dennoch multiprofessionelle Zusammenarbeit – nicht nur, aber 
auch – in ethischer Hinsicht ermöglicht.⁴⁹

Viertens kommen im Kontext einer outcome-orientierten Medizin zunehmend 
auch die Zwecke und Folgen seelsorglichen Handelns in den Blick. Dabei geht es 
nicht nur um die Verständigung über Grundprinzipien wie etwa Schadensver
meidung und Patientenwohl⁵⁰, sondern auch um eine Rechenschaft über die Folgen 
seelsorglichen Tuns auf systemischer Ebene. Fragen nach der Evidenzbasiertheit 
klinikseelsorglichen Handelns kommen auf ⁵¹; eine empirische Wirkungsforschung 

45 Peng-Keller, Klinikseelsorge.
46 Ulrich H. J. Körtner, Ethik im Krankenhaus: Diakonie – Seelsorge – Medizin (Göttingen: Van
denhoeck & Ruprecht, 2007), 113, 116 – 17.
47 Peng-Keller, Klinikseelsorge.
48 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 165.
49 Simon Peng-Keller, „Seelsorgliche Spiritual Care: Spezialisierung und Integration,“ Wege zum 
Menschen 74 (2022): 240– 50.
50 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 188.
51 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 189.

Verantwortete Seelsorge 69



zur Seelsorge wird gefordert⁵², die für die Klinikseelsorge bereits erste Ergebnisse 
vorgelegt hat.⁵³ Eine solche hat erhebliche Konsequenzen für die Ausbildung und 
die Qualitätssicherung von Klinikseelsorge. Auch hier bedarf es der normativen 
Reflexion darüber, welche Ziele mit Klinikseelsorge verfolgt werden und inwiefern 
diese empirisch operationalisiert werden können.⁵⁴

2.4 Seelsorge als klinische Profession

Aus den vorangegangenen Überlegungen wird deutlich, dass Ethik in der Kli
nikseelsorge sich nicht auf die speziellen Aspekte klinischer Ethik beschränkt, so 
wichtig diese sein mögen. Ebensowenig genügt es, allein die ethischen Aspekte von 
Seelsorgebeziehungen im Allgemeinen zu reflektieren. Vielmehr kommen aufgrund 
der organisatorischen Einbindung, der Interprofessionalität, der Frage des Ver
hältnisses von Seelsorge zu Spiritual Care sowie der Tendenzen zur Evidenzba
sierung genuin professionsethische Fragen in den Blick. Bei dieser Rahmung ist 
vorausgesetzt, dass es sich bei Klinikseelsorge um eine Profession handelt – oder, 
schwächer formuliert, dass ein professionstheoretischer Rahmen hilfreich ist, um 
ethische Aspekte seelsorglicher Professionalisierung in den Blick nehmen zu kön
nen.

Die Professionstheorie ist in der Soziologie und dann in ausdifferenzierter 
Form vor allem im Kontext der Sozialen Arbeit wie auch der Pädagogik intensiv 
reflektiert worden.⁵⁵ Bei Professionen handelt es sich nach Talcott Parsons um 
institutionalisierten Altruismus: um Berufe, deren Angehörige einem sie potentiell 
bis in die Lebensführung hinein verpflichtenden Gemeinwohlauftrag unterliegen. 
Sie haben es mit Klient*innen in spezifischen Ungewissheitslagen zu tun und be
dürfen daher des Vertrauens. Klassische Professionen haben eine Leitfunktion für 
ein Funktionssystem und regulieren sich selbst, indem sie den Zugang zum eigenen 
Berufsstand, die dafür notwendigen wissenschaftlichen Ausbildungsstandards, 
Arbeitsbedingungen, aber auch berufsständische Normen festlegen. Dabei fun
gieren Berufsverbände als Institutionen der Selbstverwaltung von Wissen und 
Praktiken. Professionen zeichnen sich mithin durch eine spezifische epistemolo

52 Kerstin Lammer, Wie Seelsorge wirkt, Praktische Theologie heute 165 (Stuttgart: Kohlhammer, 
2020).
53 Nika Höfler, Wirksamkeit von Krankenhausseelsorge: Eine qualitative Studie (Leipzig: Evan
gelische Verlagsanstalt, 2022).
54 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.
55 Vgl. die Beiträge in Michaela Pfadenhauer, Hg., Professionelles Handeln (Wiesbaden: Springer 
VS, 2005).

70 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



gische, institutionelle wie eben auch normative Reflexivität aus.⁵⁶ Zu einer Pro
fession gehört daher insbesondere eine Professionsethik. Hierbei ist weniger in
teressant, inwieweit ein Berufsstand alle genannten, vor allem der Ärzteschaft 
abgelauschten Eigenschaften aufweist, als die Frage, welche Charakteristika einer 
Profession auf einen Beruf zutreffen und welche Prozesse einer Professionalisie
rung und Deprofessionalisierung im Zeitverlauf zu beobachten sind.

Den Pfarrberuf hat insbesondere Isolde Karle in einem professionstheoreti
schen Rahmen untersucht.⁵⁷ Sie benennt für die Seelsorge normative Grundhal
tungen wie „Takt, Güte und soziale Geschicklichkeit“, „Ehrerbietung und Beneh
men“⁵⁸ als Grundlage professioneller Kommunikation. Für die Seelsorge kritisiert 
Klessmann, dass diese Grundhaltungen „bei weitem nicht“ ausreichen.⁵⁹ Gerade 
für medizinische Konflikte und existenzielle Problemlagen bedürfe es weiterge
hender theologischer, ethischer, seelsorglicher und psychologischer Kompeten
zen.⁶⁰ Hiervon ausgehend ist zu fragen, inwieweit nicht auch der Beruf der Kli
nikseelsorgenden, wie er in Deutschland derzeit besteht, bereits für sich starke 
Merkmale einer Profession aufweist: die spezifische Vulnerabilität der Klientinnen 
und Klienten im Krankenhaus, eigene Ausbildungsgänge, insbesondere die (aller
dings nicht nur für die Klinikseelsorge relevante) Klinische Seelsorgeausbildung 
(KSA) sowie eigene Plattformen professioneller Selbstverständigung (Klinikseel
sorgekonvente).

Entsprechend gibt es verschiedene Ansätze einer Professionsethik der Kli
nikseelsorge. Diese rekurriert zum einen auf explizit formulierte Leitlinien für die 
Seelsorge allgemein.⁶¹ Auf katholischer Seite ist bereits ein „Ethikkodex profes

56 Bernd Dewe und Dietmar Gensicke, „Theoretische und methodologische Aspekte des Kon
zeptes ‚Reflexive Professionalität‘,“ in Handbuch Professionssoziologie, ed. Christiane Schnell und 
Michaela Pfadenhauer, Springer Reference Sozialwissenschaften (Wiesbaden: Springer VS, 2018).
57 Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession: Eine Berufstheorie im Kontext der modernen Ge
sellschaft (Stuttgart: Kreuz Verlag, 2008).
58 Isolde Karle, „Was ist Seelsorge? Eine professionstheoretische Betrachtung,“ in Seelsorge im 
Plural: Perspektiven für ein neues Jahrhundert, ed. Uta Pohl-Patalong und Frank Muchlinsky 
(Hamburg: EB-Verlag, 1999), 48.
59 Klessmann, Seelsorge, 313.
60 Klessmann, Seelsorge, 313.
61 Etwa die Handreichung zur Qualitätsentwicklung der Seelsorge der Evangelischen Kirche im 
Rheinland (EKiR), Seelsorge als Muttersprache der Kirche entwickeln und stärken: Zur Quali
tätsentwicklung in der Seelsorge (Düsseldorf: EKiR, 2011), bes. 23 – 24.; oder auch die Ethik-Stan
dards der Deutschen Gesellschaft für Pastoralpsychologie vgl. Satzung der Deutschen Gesellschaft 
für Pastoralpsychologie (DGfP) – Fachverband für Seelsorge, Supervision und Beratung, Ethische 
Richtlinien, § 9 (www.pastoralpsychologie.de). Andere Berufsverbände haben solche Leitlinien 
explizit als Code of Ethics ausformuliert und veröffentlicht.

Verantwortete Seelsorge 71

http://www.pastoralpsychologie.de


sioneller Seelsorger“ formuliert worden.⁶² Solche Leitlinien statuieren allgemeine 
ethische Maßstäbe seelsorglichen Verhaltens wie das Seelsorgegeheimnis, das 
Beichtgeheimnis sowie die Amtsverschwiegenheit, die alle Angelegenheiten des 
Pfarramts betreffen.⁶³ Speziell für die Klinikseelsorge wurden spezifischere Leit
linien formuliert. Die Leitlinien der Krankenhausseelsorge der EKD benennen als 
inhaltliche Aspekte ethischer Orientierung „die Ehrfurcht vor dem Leben und die 
Achtung vor der Würde und Unverfügbarkeit menschlichen Lebens“ und „Ent
scheidungsfreiheit der Patientinnen und Patienten“.⁶⁴ Das Spiritual-Care-Papier 
der Ständigen Konferenz für Seelsorge weist darauf hin, dass Krankenhausseel
sorgende allgemeine metaethische Kompetenzen im Sinne pastoralpsychologischer 
Ausbildung brauchen, aber auch eine Auseinandersetzung mit ethischen Grenz
fragen erfolgen muss.⁶⁵ Theologisch wird an der Vulnerabilität als Kernkriterium 
für ethische Entscheidungen in existenziellen Lebenslagen festgehalten.⁶⁶ Ähnliche 
Ausarbeitungen sind im internationalen Bereich⁶⁷ und hier vor allem im Kontext 
von Spiritual Care vorgenommen worden.⁶⁸

Als Zwischenfazit ist festzuhalten, dass aufgrund der professionellen Charak
teristika der Klinikseelsorge – Vulnerabilität der Klient*innen, Vertrauensbedarf, 
mangelnde externe Steuerbarkeit – auch die Ausbildung einer seelsorglichen 
Professionsethik angezeigt erscheint. Ansätze dazu sind vorhanden, erweisen sich 
aber angesichts der genannten professionellen Herausforderungen der Zielbe
stimmung und Qualitätssicherung, der Gestaltung von Interprofessionalität sowie 
der Justierung der professionellen Einbindung in die Organisation als inhaltlich 

62 Michael Rosenberger, Werner Wolbert, Sigrid Müller und Walter Schaupp, „Ethikkodex pro
fessioneller Seelsorger,“ Stimmen der Zeit 227 (2009): 447– 58, https://www.herder.de/stz/wiedergele 
sen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/ [abgerufen am 14.12. 2022].
63 Hans Martin Müller, „Das Ethos im seelsorglichen Handeln,“ Pastoraltheologie 80 (1991): 3 – 16; 
Doris Nauer, Seelsorge: Sorge um die Seele (Stuttgart: Kohlhammer, 22010), 262 – 63.
64 Konferenz für Krankenhausseelsorge, Die Kraft zum Menschsein stärken: Leitlinien für die 
evangelische Krankenhausseelsorge. Eine Orientierungshilfe (Hannover: EKD, 2004), 24.
65 Ständige Konferenz für Seelsorge der EKD (SKS), Seelsorgliche Spiritual Care als kirchlicher 
Beitrag im Gesundheitswesen (Hannover: EKD, 2020).
66 SKS, Seelsorgliche Spiritual Care, 6 – 7.
67 Z. B. Association of Professional Chaplains, „Code of Ethics,“ 24.09. 2000, https://www.apcha 
plains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf [abgerufen am 15.12. 2022].
68 Roser, Spiritual Care; Peng-Keller, Klinikseelsorge; Karen Lebacqz und Joseph Driskill, Ethics 
and Spiritual Care: A Guide for Pastors, Chaplains, and Spiritual Directors (Nashville: Abingdon 
Press, 2000); Gerald R. Winslow und Betty J. Wehtje-Winslow, „Ethical boundaries of spiritual 
care,“ Medical Journal of Australia 186 (2007): 63 – 66; Daniel Sulmasy, „Ethical principles for 
spiritual care,“ in Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare, ed. Mark Cobb, Christina M. 
Puchalski und Bruce Rumbold (Oxford: Oxford University Press, 2012), 465 – 70.

72 Annette Haußmann und Thorsten Moos 

https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf


wenig spezifisch.⁶⁹ Darüber hinaus ist zu fragen, wie die professionelle normative 
Selbstverständigung in der Klinikseelsorge faktisch beschaffen ist. Inwieweit ge
währleisten die bestehenden institutionellen Plattformen normativer Verständi
gung wie etwa Klinikseelsorgekonvente eine hinreichend dichte und kontinuier
liche professionsethische Auseinandersetzung? Eine inhaltliche wie institutionelle 
Pflege und Weiterentwicklung klinikseelsorglicher Professionsethik erscheint je
denfalls nötig. Ein Beitrag aus der akademischen Theologie wie der vorliegende 
kann dieses Desiderat nicht füllen (da es ja um seelsorgliche Selbstverständigung 
und Selbstorganisation geht), aber zumindest in systematischer Form analysieren. 
Dem ist der folgende Abschnitt gewidmet.

3 Professionsethik als Verantwortungsethik: 
Ethischer Vorschlag und Reflexionsbedarf

Um das Desiderat einer institutionellen Weiterentwicklung klinikseelsorglicher 
Professionsethik systematisch zu analysieren, werden im Folgenden zunächst die 
unseres Erachtens relevanten Ebenen ethischer Reflexion aufgezeigt, anschließend 
systematisch unter den Begriff einer verantworteten Seelsorge zusammengeführt 
und auf theologische Implikationen befragt.

3.1 Ebenen ethischer Reflexion

Normenbestände: In dem Maße, in dem moralische Auseinandersetzungen und 
ihre ethische Reflexion in die seelsorgliche Praxis Einzug halten, bedarf es einer 
Verhältnisbestimmung zwischen den verschiedenen moralischen Beständen, die 
im Krankenhaus relevant sind. Näherhin geht es um das Verhältnis zwischen der 
eigenen moralischen Subjektivität und ihrem Überzeugungshaushalt zu den mo
ralischen Überzeugungen der anderen involvierten Personen, zum Ethos der 
Seelsorgeprofession, zum Ethos der anderen klinischen Professionen, zu expliziten 
und impliziten moralischen Positionen der Einrichtung bzw. des Trägers und der 
Kirche sowie zur Rechtslage und ihren moralischen Voraussetzungen. Diese Be
stände können untereinander Spannungen aufweisen, die anhand konkreter Ent
scheidungssituationen manifest werden. Ethisch ist es ebensowenig angemessen, 
diese Spannungen generell durch Verweis auf eine objektive Normenhierarchie 
aufzulösen, wie sie gänzlich der vereinzelten Moralität („Gewissen“) zu überant

69 Roser, Spiritual Care, 477.

Verantwortete Seelsorge 73



worten. Professionen stellen intermediäre Instanzen normativer Reflexion dar, in 
denen gerade diese Verhältnisbestimmung kontinuierlich thematisiert wird bzw. 
werden sollte.⁷⁰

Ethische Situationen: Die aufgewiesenen professionsethischen Herausfor
derungen verschieben bzw. intensivieren sich, wenn nicht nur institutionalisierte 
Formen von Ethik in den Blick genommen werden. So wurde empirisch gezeigt, 
dass Seelsorgende einen weiten Bereich von Fragestellungen, Kommunikations
formen sowie zeitlichen, örtlichen und akteursbezogenen Konstellationen unter 
Ethik subsumieren.⁷¹ Die formalisierte Institution der ethischen Fallbesprechung – 
also: die explizite Deliberation über Behandlungsoptionen mit Blick auf eine zu 
treffende punktuelle Entscheidung in einem Konsil aus Vertreter*innen verschie
dener klinischer Berufsgruppen und möglicherweise Angehörigen – ist in der Sicht 
von Seelsorgenden nur ein Spezialfall eines breiten Spektrums ethischer Situatio
nen. Hier treten ethische Fragen der Lebensführung und der Organisationskultur 
neben die der Behandlungsentscheidungen. Auch implizite und indirekte Formen 
der Kommunikation, längere Prozesse sowie ‚andere‘ Personenkonstellationen und 
Orte, insbesondere die seelsorgetypischen Tür-und-Angel-Gespräche, werden als 
ethisch relevant wahrgenommen.⁷² Dieses weitere Spektrum ethischer Situationen 
steht wiederum in Verbindung mit spezifischen Charakteristika der Seelsorge
profession wie ihrer funktionalen Unterbestimmtheit, ihren Zeitressourcen und 
ihrer Legitimationsfunktion für Kommunikation, die über unmittelbare fachliche 
und organisatorische Belange hinausgeht. Dies gilt es wiederum professionsethisch 
in den Blick zu nehmen.

Seelsorgerolle: Eine weitere Ebene der ethischen Reflexion schließt an die 
poimenisch gut etablierte Frage nach der Rolle der Seelsorgerin bzw. des Seelsor
gers an.⁷³ Die Stellung der Seelsorgerin bzw. des Seelsorgers zu den ethischen Re
levanzen des Seelsorgealltages hat selbst rollenförmigen Charakter. Sie ist bedingt 
durch Erwartungen an die ethische Ansprechbarkeit der Seelsorge einerseits und 
die Haltung der einzelnen Seelsorgerin zu diesen Erwartungen andererseits.⁷⁴ In 
der beständigen Verhandlung zwischen situativen Erwartungen und individueller 
Erfüllungsbereitschaft entsteht so etwas wie eine ethische Rolle der Seelsorgerin 

70 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 308 – 11.
71 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 53.
72 Vgl. dazu auch Farr et al., „Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy“.
73 Klessmann, Seelsorge; Ziemer, Ethische Beratung.
74 Zur Haltung als seelsorgliches Integral: Annette Haußmann, „Eine Frage der Haltung: Inte
grative Impulse für die Seelsorge aus neueren Ansätzen der Verhaltenstherapie,“ Wege zum 
Menschen 74 (2022): 201 – 14; zur Arbeit an inneren möglichen Haltungen, im Krankenhaus re
levant etwa das „Aushalten“: Roser, Spiritual Care, 475.

74 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



oder des Seelsorgers. In dem Maße, wie der Seelsorgealltag nicht säuberlich in 
einen „Seelsorgemodus“ und einen „Ethikmodus“ getrennt werden kann, sondern 
eine Vielzahl von Seelsorgesituationen als ethisch relevant bewusst werden, wird 
diese ethische Rollenklärung zum Teil der seelsorglichen Rollenklärung über
haupt.⁷⁵ Die in der Konfrontation mit moralischen Fragen auftretenden Span
nungen – Soll ich mich als Seelsorger des moralischen Urteils enthalten oder mich 
positionieren? Soll ich mich auf Vier-Augen-Gespräche beschränken oder gegebe
nenfalls eine weitere innerorganisatorische Öffentlichkeit suchen? Inwieweit zeige 
ich mich auf allgemeine moralische Fragen ansprechbar und inwieweit versuche 
ich, das Gespräch auf der Ebene von individuellen Wahrnehmungen, Bezie
hungskonstellationen, Gefühlen zu halten? – zeigen sich dann nicht als Spannun
gen zwischen „Ethik“ und „Seelsorge“, sondern als ebenso ethisch wie seelsorglich 
relevant. Somit erweitert sich die bereits angesprochene Notwendigkeit, sich zur 
durch „Ethik“ verstärkten Einbindung von Seelsorge in die klinische Organisation 
zu positionieren, hin zur Aufgabe, als Seelsorgerin oder Seelsorger eine ethische 
Rolle in der Klinik zu finden. Idealtypische Rollen wie Ratgeber, Prophetin, Pati
entenanwalt, Moderatorin, ethische Warninstanz in der Organisation, Bezeu
gungsinstanz etc. haben jeweils seelsorgliche und ethische Implikationen. Dabei 
bedürfen Rollenfindungen der Passung sowohl zur individuellen Seelsorgeperson⁷⁶
als auch zur Situation. Darüber hinaus wird in ihnen aber immer auch der Ort der 
Seelsorgeprofession in der Klinik insgesamt verhandelt. Die individuelle Rollen
klärung bedarf also ebenso der professionsethischen Einbettung.

3.2 Verantwortete Seelsorge

Die angesprochenen Ebenen professionsethischer Reflexion in der Klinikseelsorge 
lassen sich, das ist der Kern unseres Vorschlages, mithilfe des Verantwortungsbe
griffs systematisieren. Der Begriff der Verantwortung ist bekanntlich zu einem 
ethischen Kernbegriff der Moderne geworden, der insbesondere Situationen hoher 
Komplexität, Ungewissheit, moralischen Pluralismus sowie ausdifferenzierter Ge

75 Dies korrespondiert mit der Möglichkeit von Seelsorge überhaupt, die als Dimension in all
täglichen und existenziellen Begegnungen, die nicht explizit als Seelsorge tituliert sind, beständig 
mitschwingt und es einer seelsorglichen Wahrnehmung allererst bedarf, diese als solche zu 
erkennen und entsprechend zu adressieren, vgl. Wolfgang Drechsel, Gemeindeseelsorge (Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt, 22016) zur seelsorglichen Wahrnehmung als Haltung.
76 Winkler empfiehlt deshalb die Entwicklung eines persönlichkeitsspezifischen Credos: Klaus 
Winkler, Seelsorge (Berlin, New York: De Gruyter, 1997).

Verantwortete Seelsorge 75



sellschaften und Organisationen zu erschließen erlaubt.⁷⁷ Als solcher hat er sich 
insbesondere für den theologischen Bereich als anschlussfähig erwiesen.⁷⁸ Unab
hängig von seiner theoretischen Rahmung bezeichnet „Verantwortung“ jedenfalls 
eine Relation mit mindestens vier Relaten: Ein Subjekt ist für einen Gegenstand vor 
einer Instanz nach einem spezifischen Maß verantwortlich.⁷⁹ Auf diese Verant
wortungsrelation lassen sich die Ebenen professionsethischer Reflexion abbilden. 
Hinsichtlich des Maßes sind die genannten Normenbestände relevant. Dabei ist zu 
beachten, dass es sich nicht um ein homogenes Maß der Verantwortung handelt, 
sondern dass individuelle, professionelle, organisationsbezogene und gesell
schaftliche Normenbestände nebeneinander und potentiell in Konkurrenz zuein
ander stehen. Gegenstand seelsorglicher Verantwortung sind in klinisch-ethischer 
Hinsicht die dargestellten ethischen Situationen, darüber hinaus jedoch das Seel
sorgehandeln insgesamt. Dabei stehen fest organisierte ethische Situationen wie 
die ethische Fallbesprechung neben anderen, in denen ein professioneller oder 
auch stark individueller Kontext im Vordergrund steht. Die Frage nach dem Subjekt 
der Verantwortung führt auf das Problem der ethischen Rolle der Seelsorgerin oder 
des Seelsorgers, die wiederum individuelle, professionelle, organisationale wie 
gesellschaftliche Kontexte hat. Implizit ist in der ethischen Rolle der Seelsorge auch 
die Frage der Instanz der Verantwortung mitverhandelt. Vor wem weiß sich Seel
sorge in ethischer Hinsicht verantwortlich? Infrage kommen das individuelle Ge
wissen, die professionelle community, die Stakeholder der Organisation oder auch 
eine gesellschaftliche Allgemeinheit. Die Frage nach Gott als Instanz der Verant
wortung liegt wiederum quer dazu. Insgesamt kann seelsorgliche Verantwortung 
also nach Relaten einerseits und nach Kontexten andererseits differenziert wer
den:

77 Max Weber, „Politik als Beruf,“ in Wissenschaft als Beruf. Politik als Beruf, ed. Max Weber, 
Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe I/17 (Tübingen: Mohr Siebeck, 1994), 35 – 88; Georg 
Picht, „Der Begriff Verantwortung,“ in Wahrheit, Vernunft, Verantwortung: Philosophische Studien, 
ed. Georg Picht (Stuttgart: Klett-Cotta, 1969), 318 – 42; Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung 
(Frankfurt am Main: Insel-Verlag, 1979); Micha H. Werner, „Verantwortung,“ in Handbuch Ethik, 
ed. Marcus Düwell, Christoph Hübenthal und Micha H. Werner (Stuttgart: J.B. Metzler, 32011), 
541 – 48.
78 Dietrich Bonhoeffer, „Die Struktur des verantwortlichen Lebens,“ in Ethik, ed. Eberhard Be
thge, Dietrich Bonhoeffer Werke 6 (München: Kaiser, 21998), 256 – 89; Ulrich Barth, „Die religiöse 
Dimension des Ethischen: Grundzüge einer christlichen Verantwortungsethik,“ in Religion in der 
Moderne, ed. Ulrich Barth (Tübingen: Mohr Siebeck, 2003), 315 – 44; Ulrich Körtner, Evangelische 
Sozialethik (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 42019); Philipp Stoellger, Verantwortung wahr
nehmen als Verantwortung aus Leidenschaft (Berlin, Heidelberg: Springer, 2022).
79 Werner, „Verantwortung“.

76 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



Tabelle 1: Dimensionen der Verantwortung in der Klinikseelsorge.

Kontexte
Relate

individuell professionell organisatorisch gesellschaftlich

Subjekt individuelle Rol
lenerfüllung und 
Balance-Identi
tät⁸⁰

Rolle als Seelsorgerin Rolle in der Klinik und 
in der Kirche

Rolle im Gesund
heitswesen und 
Stellung zu „Religi
on“

Gegenstand Situatives Han
deln der einzelnen 
Seelsorgeperson

Seelsorgehandeln 
insgesamt

Ethik in der Klinik 
(ethische Fallbespre
chungen etc.)

gesellschaftlicher 
Umgang mit Krank
heit und Vulnerabi
lität

Maß Individuelle nor
mative Überzeu
gungen und 
Wertvorstellungen

Normative Überein
künfte der Seelsor
geprofession (insbe
sondere hinsichtlich 
des Umgangs mit di
vergierenden Nor
men)

Leitlinien und Leitbil
der der Klinik; nor
mative Überzeugun
gen von 
Mitarbeitenden und 
Patient*innen

Recht; politische 
und ethische Debat
ten; Pluralität nor
mativer Überzeu
gungen in der 
Gesellschaft

Instanz individuelles Ge
wissen

professionelle com
munity

Mitarbeitende, Pati
ent*innen und ande
re Stakeholder der 
Organisation

gesellschaftliche All
gemeinheit

Werden die Dimensionen seelsorglicher Verantwortung in dieser Weise systema
tisiert, so zeigen sich eine Vielzahl von Herausforderungen für eine Ethik der 
Seelsorgeprofession:
– Jedes Relat der Verantwortung weist durch seine Einbettung in die verschie

denen Kontexte eine innere Spannung auf. Die ethische Rolle der Seelsorgerin 
oder des Seelsorgers bedarf einerseits der kontextspezifischen Bestimmung, 
andererseits eines Austarierens zwischen den Kontexten, um ein Minimum an 
Rollenkohärenz zu erreichen. Ähnliches gilt wie gezeigt für das Maß der Ver
antwortung: Eine Gleichzeitigkeit verschiedener Normbestände muss nicht 
problematisch sein, kann aber im Einzelfall zu einem Konflikt führen.

– Am Gegenstand der Verantwortung wird deutlich, dass das individuelle Han
deln, das Handeln als Seelsorgerin, als klinische Mitarbeiterin und als Mitglied 
der Gesellschaft nicht auf unterschiedliche Situationen aufzuteilen ist. Viel
mehr handelt es sich um Aspekte seelsorglichen Handelns, die potentiell in 

80 Christopher Zarnow, Identität und Religion (Tübingen: Mohr Siebeck, 2010), 229 – 38.

Verantwortete Seelsorge 77



jeder Situation relevant sind. Je nachdem, auf welchen Aspekt (oder auf die 
Spannung zwischen welchen Aspekten) fokussiert wird, ändert sich die 
Wahrnehmung des ethischen Problems.

– Im Vergleich der Kontexte fällt auf, dass diese in der ethischen Reflexion 
seelsorglicher Professionalität unterschiedlich gut repräsentiert sind. Das in
dividualethische wie auch das auf einen allgemeinen gesellschaftlichen Kon
text gerichtete sozialethische Paradigma ist, gerade in der theologischen Ethik, 
gut etabliert. Ähnliches gilt inzwischen für die klinische Ethik im engeren 
Sinne. Weniger gut steht es um die Verständigung in der professionellen 
community, also um die seelsorgliche Professionsethik.

– Es ist die Funktion der Professionsethik, das komplexe Verhältnis von Pro
fession, Individualität, organisationaler und gesellschaftlich-systemischer 
Einbindung des Seelsorgehandelns in seinen normativen Aspekten zu reflek
tieren. Dabei geht es insbesondere um Situationen, in denen die aufgezeigten 
Spannungen auftreten. Auf der Ebene des Maßes dient Professionsethik daher 
nicht in erster Linie der Formulierung zusätzlicher Normen in einer in der 
Regel schon normativ überdeterminierten Lage, sondern vor allem der nor
mativen Reflexion der Frage, wie mit eben dieser Lage umzugehen ist.

– Dabei addieren sich die verschiedenen Kontexte der Verantwortung nicht 
einfach, sondern stehen auch in einem wechselseitigen Begrenzungsverhältnis 
zueinander. Gesellschaftliche, organisationale wie professionelle Überein
künfte dienen der Entlastung des individuellen moralischen Urteils. Organi
sationale Regeln bedürfen ihrerseits der Adaption an gesellschaftliche Über
einkünfte und andererseits einer gewissen Offenheit für die eigene 
Normativität der in der Organisation vertretenen Professionen. Normativ ge
sprochen handelt es sich dabei wiederum um ein ambivalentes Phänomen: Die 
wechselseitige Begrenzung der Verantwortungskontexte kann ebenso zu 
heilsamer Entlastung wie zu Verantwortungsdiffusion führen.⁸¹

– Verschiebungen des Seelsorgeberufs lassen sich an dieser Stelle analysieren als 
Wandlungen im Gewicht der einzelnen Dimensionen seelsorglicher Verant
wortung. Die anfänglich beschriebene zunehmende organisationale Einbin
dung der Klinikseelsorge in die Prozesse des Krankenhauses verstärkt die or
ganisationalen Verantwortungsdimensionen. In dem Maße, wie die Seelsorge 
sich – etwa im Rahmen des Spiritual Care-Diskurses – als klinische Profession 
versteht, werden auch die professionellen Dimensionen stärker in den Fokus 
der Aufmerksamkeit treten.

81 Körtner, Evangelische Sozialethik.

78 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



– Auch hierbei wäre – empirisch wie normativ – nicht einer zunehmenden 
Moralisierung der Seelsorge das Wort zu reden. Die Aufgabe einer ethischen 
Reflexion seelsorglicher Verantwortung liegt immer auch darin, Grenzen des 
Moralischen zu reflektieren und zu praktizieren, wie auch insgesamt darin, 
einen nichtmoralischen Kern der Seelsorgebeziehung wie des Seelsorgehan
delns zu pflegen. Überall dort, wo es um Verantwortung geht, steht auch die 
Verantwortungsüberlastung als Möglichkeit im Raum.

3.3 Zur Rolle der Theologie

Für die Seelsorgeprofession als einem theologischen Berufsfeld lässt sich mit Hilfe 
des dargestellten Schemas auch nach den theologischen Ressourcen der Reflexion 
auf Verantwortung fragen. Das kann hier nur skizzenhaft geschehen; es auszu
führen hieße, eine theologische Ethik der Verantwortung insgesamt zu formulie
ren.⁸² Generell fokussiert eine religiöse Deutung bzw. deren theologische Reflexion 
spezifisch auf einzelne, durch Unbedingtheits- bzw. Transzendierungsmomente 
ausgezeichnete und daher besonders problematische Aspekte von Verantwortung. 
Wird Gott als Instanz von Verantwortung aufgerufen, wird die Verantwortungs
relation solcherart interpretiert. Es kommt zu einer Intensivierung (unbedingte 
bzw. unbegrenzbare Verantwortung), aber auch potentiell zu einer Entlastung von 
Verantwortung. Das lässt sich insbesondere am Maß der Verantwortung namhaft 
machen: Vor der unbedingt gültigen Norm (theologisch: Gesetz) droht die Verant
wortung das Subjekt der Verantwortung zu überlasten. Die Frage nach dem Um
gang mit solcher potentiell überlastenden Verantwortung steht im Raum (theolo
gisch: Evangelium). In religiöser Hinsicht kommt das Subjekt der Verantwortung 
aber nicht nur als überlastet und scheiternd (theologisch: Schuld/ Sünde), sondern 
auch als angesichts moderner Verantwortungsdiffusion zur Verantwortung geru
fen in den Blick (theologisch: Heiligung/ Freisetzung zum Tun des Guten). Hin
sichtlich der Gegenstände der Verantwortung treten in religiöser Perspektive etwa 
diejenigen Aspekte organisationaler Prozesse in den Vordergrund, die die Orga
nisation überschreiten, weil sie nicht mehr in Organisationsprozessen gefasst und 
in Qualitätshandbüchern formuliert werden können (theologisch: Liebe; Würde 
etc.). Solche Transzendierungsmomente lassen sich auch hinsichtlich der anderen 
Kontexte aufzeigen. So wird in religiöser Perspektive nicht nur die Organisations
transzendenz der Organisation⁸³, sondern auch die Professionstranszendenz der 
Profession artikuliert.

82 Barth, „Die religiöse Dimension“; Körtner, Evangelische Sozialethik.
83 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.

Verantwortete Seelsorge 79



Insgesamt fügt die religiöse Perspektive der Verantwortung weniger material 
etwas hinzu als sie die grundlegenden Aporien und Grenzbereiche von Verant
wortung zu adressieren erlaubt. In der Klinik sind diese ubiquitär: Erfahrungen 
von zu großer Verantwortung, von Ohnmacht und Scheitern, von Diffusion in der 
ausdifferenzierten Organisation etc. werden in den Handlungsfeldern aller klini
scher Professionen gemacht. Seelsorge nimmt die Ressourcen theologischer Ver
antwortungsreflexion mithin einerseits für sich selbst als klinische Profession in 
den Dienst und stellt sie – als „Krankenhausseelsorge“ – andererseits potentiell 
auch den anderen klinischen Professionen zur Verfügung.

4 Professionsethik in der Seelsorge: Poimenische 
Konkretionen

Wenn die Aufgabe einer Professionsethik der Klinikseelsorge darin besteht, die 
verschiedenen Dimensionen verantworteter Seelsorge je für sich und in ihrem 
Verhältnis zueinander zu reflektieren, so hat das Konsequenzen für die Seelsor
gepraxis und die poimenische Theoriebildung. Nur in der Verschränkung von 
praxisreflektierender Poimenik und theoriegesättigter Seelsorgepraxis kann die 
Frage einer seelsorglichen Professionsethik einer gewinnbringenden Antwort zu
geführt werden, die zugleich offene Fragen und Entwicklungsbedarfe formuliert. 
Analog zur vorgestellten Differenzierung verschiedener Ebenen der seelsorglichen 
Verantwortung (vgl. 3) lassen sich für die Praxis verschiedene Desiderate benen
nen.

Die individuelle Ebene: Das Beispiel vom Anfang macht deutlich, dass eine 
grundlegende Herausforderung in der Wahrnehmung ethischer Implikationen 
seelsorglichen Handelns liegt. Das betrifft zunächst die Seelsorgerin bzw. den 
Seelsorger selbst, die in Bezug auf die konkrete Situation zur Reflexion von Denken, 
Handeln und dessen Folgen angehalten ist. Eine Achtsamkeit für die ethische Be
deutsamkeit der jeweiligen Situation im Krankenhaus speist sich aus einer guten 
Selbstkenntnis und Selbsterfahrung, die sich nicht lediglich schulen und vermitteln 
lässt, sondern in der beständigen Auseinandersetzung mit dem eigenen profes
sionellen Handeln und den zugrundeliegenden individuellen Normen und Werten 
besteht.⁸⁴ Künftig wäre die moralische Dimension des eigenen Denkens und 

84 Zur Bedeutung und Aushandlung von Werten in der Seelsorge vgl. Mikkel Gabriel Christof
fersen, Annette Daniela Haußmann und Anne Austad, „Caring for – Caring about: Negotiations of 
Values in Pastoral Care,“ Religions 15 (2024): Art. (https://doi.org/10.3390/rel15050619).

80 Annette Haußmann und Thorsten Moos 

https://doi.org/10.3390/rel15050619


Handelns als Teil der Selbstreflexion explizit und von Grund auf ins Seelsorgeler
nen zu integrieren. Diese Verschränkung von Einübung in seelsorgliche Haltungen 
und Selbsterfahrung zeigt an, dass in der Seelsorge – wie in anderen helfenden und 
therapeutischen Berufen ähnlich – die existenzielle Betroffenheit unhintergehbar 
ist.⁸⁵ Krankenhausseelsorgende sind dem individuell ausgesetzt, was sie täglich an 
Krankheit, Leiden, Tod und Sterben in der ganzen Bandbreite menschlichen Le
bens erleben.⁸⁶ Professionell wird der Umgang damit nicht durch die Elimination 
des existenziellen Betroffenseins, sondern durch den reflektierten, sich selbst be
fragenden und lernbereiten Umgang damit. Eine verantwortungsbasierte Profes
sionsethik muss ebenfalls die Grenzen von Verantwortung thematisieren und das 
Individuum vor Macht- und Machbarkeitsphantasien und zu hoher Verantwor
tungslast schützen. Chancen liegen hier nicht zuletzt in einer theologischen 
Grundlegung, die das simul iustus et peccator betont, auf die Vulnerabilität und 
Fragmentarität menschlichen Seins besteht und auf den transzendenten Grund 
seelsorglichen Handelns verweist.

Die professionelle Ebene: Professionelles Seelsorgehandeln setzt eine 
grundständige Ausbildung in Seelsorge voraus, welche die ethische Dimension 
mitbedenkt und nicht auf den Arbeitsbereich des Krankenhauses zu reduzieren 
ist.⁸⁷ Dies lässt sich auf drei Aspekte ethischer und seelsorglicher Kompetenzen hin 
konkretisieren, die aufeinander zu beziehen sind.⁸⁸ Erstens ist eine feldspezifische 
ethische Kompetenz zu erwerben, die mit einer Aneignung medizinethischer 
Kenntnisse einhergeht.⁸⁹ Hier finden insbesondere materialethische Fragestellun
gen ihren Platz. Zweitens gehört es zu den Aufgaben professioneller seelsorglicher 
Reflexion, die eigene Rolle im System zu klären. Diese Fähigkeit wird durch die 
grundständige Seelsorgeausbildung als seelsorgliche Kompetenz beständig geschult 
und es gehört dazu, neben der Vertiefung der Selbstreflexionsfähigkeit auch si
tuative Reflexionskompetenzen, eine Verbreiterung des methodischen Repertoires 
als Handlungsoptionen in verschiedenen seelsorglichen Situationen sowie eine 
seelsorgliche Identität am jeweiligen Wirkungsort zu erwerben und zu vertiefen.⁹⁰

85 Wolfgang Drechsel, „Seelsorge lernen,“ in Seelsorge lernen, stärken und reflektieren: Das 
Zentrum für Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, ed. 
Annette Haußmann und Sabine Kast-Streib (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021), 17– 45.
86 Michael Brems, „‚Wo ist nun dein Gott?‘ Krankenhausseelsorge als Ort religiöser Erfahrun
gen,“ in Handbuch der Krankenhausseelsorge, ed. Traugott Roser (Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 52019), 65 – 77.
87 Klessmann, Seelsorge.
88 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 293 – 313.
89 Haker und Bentele, Perspektiven der Medizinethik.
90 Haußmann, „Eine Frage der Haltung“.

Verantwortete Seelsorge 81



Das kontinuierliche Seelsorgelernen ist dabei als ein Prozess zu beschreiben, an 
dem nicht nur die Professionalität, sondern auch die Person selbst wächst.⁹¹ In 
dieser Hinsicht ist Ethik immer schon ein Teil der seelsorglichen Berufsidentität 
und kein zusätzliches Addendum.⁹² Beispielhaft schult das Heidelberger Modul an 
exemplarischen ethischen Situationen das Bewusstsein für die Rolle von Seelsor
genden in solchen Konflikten, die vorwiegend materialethisch konkretisiert sind.⁹³
Methodisch verhilft zur seelsorglich-ethischen Reflexion die Fall- oder Protokoll
besprechung, in der mit anderen Seelsorgenden eine spezifische ethische Situation 
beleuchtet und auf Handlungs-, Kommunikations- und Wahrnehmungsalternati
ven hin befragt wird. Gemeinsam suchen die Teilnehmenden ein tieferes Verstehen 
dessen, was in der Interaktion geschieht, ohne dies auf die moralische Frage „Was 
soll ich tun?“ im Sinne eines Entscheidungsdilemmas zu verkürzen. Nur so haben 
auch in ethischer Hinsicht Gefühle, Bedürfnislagen oder Ambivalenzen ihren Platz. 
Zugleich vermag die Professionalität auch das Individuum im Blick auf Verant
wortungsübernahme zu entlasten, was konkret durch Supervisionsstrukturen und 
den Austausch in Dienstgruppen, landeskirchlichen und überregionalen Seelsor
gekonventen geschieht. Drittens ist eine ethische Metakompetenz zu entwickeln, zu 
der ein theologisch reflektierter Umgang mit dem eigenen moralischen Invol
viertsein, die Klärung der ethischen Rolle sowie die Grundzüge eines seelsorglichen 
Berufsethos gehören. Hier gibt es neben den anderen beiden Ebenen noch Bedarf 
der Weiterentwicklung. Auf entsprechende Institutionalisierungsbedarfe in der 
Aus-, Fort- und Weiterbildung und der seelsorglichen Selbstverständigung (Ad-hoc- 
Fortbildungen, thematische Einheiten auf Konventen u. a.) ist an anderer Stelle 
hingewiesen worden.⁹⁴

Die organisationale Ebene: Seelsorge agiert im Krankenhaus immer im 
Kontext anderer Professionen und arbeitet je nach Selbstverständnis und Klinik
strukturen auch nicht selten in multiprofessionellen Teams – zuweilen aber nimmt 
sie gleichzeitig für sich in Anspruch, im „Zwischenraum“⁹⁵ eine Heterotopie⁹⁶ zu 
vertreten, die zum System Krankenhaus auch im Widerspruch stehen kann. Immer 
wieder ist in seelsorglicher Hinsicht die Rolle und Stellung der Krankenhausseel
sorge insgesamt zu diskutieren, weil sie unmittelbaren Einfluss auf das seelsorg
liche und ethische Handeln hat. In der Frage nach der Rolle in ethischen Konflikten 
(Moderation, Position, Stellvertretung) wird dies deutlich, denn je nach Stellung im 

91 Drechsel, „Seelsorge lernen“.
92 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 203.
93 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.
94 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.
95 Klessmann, „Seelsorge im Krankenhaus“.
96 Roser, Spiritual Care.

82 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



System werden diese Rollen ermöglicht oder verhindert. In systemtheoretischer 
Hinsicht kann eine Verstrickung in die organisationalen Zusammenhänge und 
sozialen Konstellationen gar nicht verhindert werden. Vielmehr geht es im pro
fessionellen Umgang um eine Erkenntnis dieser Zusammenhänge und eine re
flektierte Auswahl an Verhaltensalternativen. Auf organisationaler Ebene ist die 
Entwicklung von ethischen Leitlinien und Leitbildern zu nennen, die in der in
terprofessionellen Zusammenarbeit und für die Transparenz gegenüber Pati
ent*innen bekannt sein müssen. Jedoch ist kritisch rückzufragen, ob solche 
Ethikkodizes zu einer ethischen Überdeterminierung führen könnten, dem die 
einzelnen Seelsorgenden keine individuelle Aneignung folgen lassen können. Eine 
Ähnlichkeit zu Normenkatalogen, die Ambivalenzen oder Abweichungen kaum 
mehr zulassen, scheint nur wenig attraktiv für die Seelsorge und lässt zudem wenig 
Raum für Diskussion und Pluralität sowie die situationsspezifische Flexibilität von 
Seelsorge. Die Standardisierung von Ethik könnte hier in eine Spannung zur Ent
wicklung des individuellen ethischen Bewusstseins treten. Daher wäre eine Pro
fessionsethik im Sinne ethischer Standards mit der Integration von Ethik in Seel
sorgeausbildungen zu verbinden. Dort steht die Entwicklung eines eigenen 
Standpunkts bzw. eigener seelsorglicher, theologischer und ethischer Kompetenz 
als person- und situationsbezogenes Seelsorgelernen, die Entwicklung individuel
ler Haltung(en), und die fallbezogene Ausbildung als Erfahrungslernen im Vor
dergrund. Das widerspricht sich u.U. mit der Entwicklung eines allgemeinen 
Ethikkodex in der Krankenhausseelsorge, der auch (bislang implizite) Normen und 
theologische Grundlagen evangelischer Ethik festhält. Diese Spannungen zwischen 
Wertesystemen, zwischen Individuum und Institution wie auch zwischen profes
sionellen Verpflichtungen kommen allerdings auch in anderen Gesundheitsberu
fen vor⁹⁷, was nochmals auf die Relevanz der Vermittlung zwischen den unter
schiedlichen Ebenen der Verantwortung hinweist.

Im interdisziplinären Gespräch ist eine Professionsethik hilfreich und wün
schenswert, denn sie regt den Diskurs darüber an, was als „gut und richtig“, als 
normativ entscheidungsorientierend und als wert-voll angesichts menschlichen 
Lebens (und Sterbens) erachtet wird. Zielführend ist daher weniger die Festlegung 
auf standardisierte christliche Wertkataloge, da diese sich sowohl dem individu
ellen Aneignungsprozess als auch dem interprofessionellen Diskurs versperren 
können. Wohl aber ist eine theologische Grundlegung in christlich-ethischer Per
spektive sinnvoll, um die Basis ethischer Reflexion offen zu legen und auch, um 
darüber mit anderen sprechen zu können. Die Auseinandersetzung mit anderen 
Professionsethiken (u. a. Medizin, Pflege, Psychotherapie) dient darum der Schär

97 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 187.

Verantwortete Seelsorge 83



fung des eigenen seelsorglich-ethischen Profils wie auch dem interprofessionellen 
Diskurs über die Grundlagen der Ethik über konkrete ethische Fallbesprechungen 
oder Ethikberatungen hinaus. Eine Berücksichtigung verschiedener Bereichsethi
ken von Pflege-, Medizin-, Care-, Gesundheits-, Bioethik u. a. sowie einer metae
thischen Reflexion ist dafür konstitutiv.⁹⁸ Daher muss eine Professionsethik aus 
sachlichen Gründen, wie der Reflexion des eigenen Rollenprofils, sowie aufgrund 
der interdisziplinären Zusammenarbeit, die mit den Professionsethiken anderer 
Berufe konfrontiert ist, feldethische, seelsorglich-ethische und metaethische Per
spektiven integrieren.

Die gesellschaftliche Ebene: Seelsorge ist schließlich auch stets in Diskurse 
um Werte und Normen auf gesellschaftlicher Ebene eingebunden. Dazu gehört 
etwa die Debatte um die Ökonomie des Gesundheitswesens⁹⁹, aber auch Grund
fragen nach dem Verständnis von Gesundheit und Krankheit oder dem Wert des 
Lebens. Indem Seelsorge an diesen Debatten teilhat, wird sie zum „Ort der ver
dichteten Kommunikation über das Gute und Richtige“¹⁰⁰ und stellt die Frage nach 
dem gelingenden Leben.¹⁰¹ Insbesondere ist Seelsorge dabei Anwältin dessen, was 
sich nicht ethisch auflösen oder einfangen lässt: Die Aporie angesichts verschieden 
schlechter Wahlmöglichkeiten in einem Entscheidungsdilemma, die Klage ange
sichts eines sinnlosen Leidens, das Aufbegehren und die Ohnmacht angesichts 
menschlicher Fragmentarität¹⁰² und Vulnerabilität¹⁰³. Seelsorgende begegnen in 
diesen Konflikten einer Pluralität von Normen und Werten, die sie mit ihren ei
genen Überzeugungen, theologischen Positionierungen, christlichen und kirchli
chen Haltungen ins Gespräch bringen. Insofern spielt auf der gesellschaftlichen 
Ebene die Spiritualität und Religiosität eine besondere Rolle, denn sie vermittelt 
zwischen Seelsorge und Ethik bzw. stellt beide in einen größeren, transzendenten 
Kontext.¹⁰⁴

98 Konrad Hilpert, „Moral / Ethik,“ in Spiritual Care von A bis Z, ed. Eckhard Frick und Konrad 
Hilpert (Berlin, New York: De Gruyter, 2012), 225 – 27.
99 Verkürzung von Liegezeiten, Gewinnmaximierung, Funktionalisierung: Corinna Schmohl, 
„Zwischen Ethik und Ökonomisierung,“ Wege zum Menschen 73 (2021): 35 – 48.
100 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 291.
101 Sturm, „Was soll man da in Gottes Namen sagen“; Gunda Schneider-Flume, Leben ist kostbar: 
Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2004).
102 Henning Luther, „Leben als Fragment: Der Mythos von der Ganzheit,“ Wege zum Menschen 
43 (1991): 262 – 73.
103 Andrea Bieler, Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge (Göttingen: Van
denhoeck & Ruprecht, 2017).
104 Roser, Spiritual Care; Noth und Kohli Reichenbach, Pastoral and spiritual care.

84 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



5 Fazit

5.1 Die Leistung einer Professionsethik

Insgesamt läuft der vorliegende Vorschlag darauf hinaus, die Herausforderung der 
Klinikseelsorge durch Ethik als professionsethische Herausforderung zu verstehen. 
Denn die hohen formellen, rechtlichen wie beratungstechnischen Anforderungen 
klinischer Ethik im engeren Sinne verstellen den Blick darauf, dass klinische Ethik 
als Gegenstand seelsorglich-professioneller Tätigkeit in einen umfassenderen 
Kontext eingebettet ist. Dieser Kontext ist zum einen inhaltlicher Natur, insofern 
Fragen klinischer Ethik in einer teils kongruenten, teils spannungsvollen Verbin
dung stehen zu Grundfragen seelsorglicher Ethik; so etwa, wenn es um Grund
haltungen der Seelsorge wie die der kommunikativen Transparenz und Auftrags
klärung geht, um Normen seelsorglichen Handelns wie die der Vertraulichkeit oder 
um Ziele der Seelsorge und deren mögliche Evidenzbasiertheit und Qualitätssi
cherung. Ebenfalls inhaltlich, aber auf einer anderen Ebene der Reflexion liegt die 
Verbindung klinisch-ethischer Fragen mit dem Problem seelsorglicher Rollenfin
dung im Krankenhaus bzw. im Medizinsystem insgesamt (die oben so genannte 
ethische Rolle der Klinikseelsorge). Diese steht wiederum in Verbindung mit dem 
Verhältnis der Seelsorgeprofession zu den anderen klinischen Professionen und zu 
einer sich entwickelnden, potentiell umgreifenden Profession „Spiritual Care“, wie 
auch mit der organisatorischen Einbindung der Seelsorge in das Krankenhaus. In 
diesem Sinne steht die seelsorgliche Befassung mit klinischer Ethik inhaltlich im 
Kontext einer seelsorglichen Professionsethik insgesamt.

Wenn dem so ist, können die ethischen Herausforderungen der Klinikseel
sorge nicht am theologisch-ethischen oder poimenischen Reißbrett bewältigt 
werden. Im Plädoyer dafür, Klinikseelsorge als Profession zu verstehen, ist das 
Plädoyer dafür enthalten, die genannten Fragen als Themen professioneller 
Selbstverständigung und normativer Selbstregulation der Seelsorge zu begreifen. 
So richtig es ist, dass die Seelsorge wesentlich Beziehungsarbeit und insofern un
trennbar mit der individuellen Persönlichkeit der Seelsorgerin oder des Seelsorgers 
verbunden ist, so richtig ist es doch auch, dass die genannten Herausforderungen 
wesentlich struktureller Natur sind. Beides zusammengenommen mag es klug sein, 
die seelsorglich-professionsethische Verständigung gerade in normativer Hinsicht 
nicht so spezifisch zu halten, dass für individuelle Prozesse der Rollenfindung in 
der konkreten Organisation kein Platz mehr ist. Zugleich aber gilt es, die Ver
ständigung doch so spezifisch zu halten, dass die übergreifenden Herausforde
rungen und das Spektrum an Möglichkeiten, ihnen seelsorglich-professionell zu 
begegnen, sichtbar werden. Die genannten Probleme sind zu allgemein, um sie 

Verantwortete Seelsorge 85



ganz der vereinzelten individuellen Virtuosität der Seelsorgerin bzw. des Seelsor
gers oder der Regulierung durch die Organisationsleitungen zu überlassen. Es 
bedarf mithin einer hinreichend dichten, zugleich aber flexiblen und zukunftsof
fenen Institutionalisierung solcher Verständigungsprozesse. Ob und inwieweit 
hierfür die bestehenden Institutionen (insbesondere Seelsorgekonvente) ausrei
chend sind, ist eine Frage, die wiederum der professionellen Selbstregulation an
heimgestellt werden muss.

Die inhaltlichen Aspekte einer solchen Professionsethik würden dazu beitra
gen, dass die Klinikseelsorge unter den anderen klinischen Professionen erkenn
barer und transparenter wird. Professionsethik dient zum einen nach innen der 
normativen Selbstregulierung, zum anderen aber auch nach außen der interpro
fessionellen Kommunikation. Das impliziert zugleich, dass eine seelsorgliche Pro
fessionsethik in ihren Aussageformen und Begründungsfiguren nicht die Sprache 
Kanaans sprechen dürfte. Allgemeiner gesprochen: Das Verhältnis von theologi
scher und allgemeiner Ethik im Kontext einer seelsorglichen Professionsethik zu 
bestimmen wäre selbst eine diskursive, professionsethische Aufgabe.

5.2 Grenzen der Professionalisierung und Professionsethik

Simon Peng-Keller hat darauf hingewiesen, dass der Spiritual-Care-Diskurs zu einer 
weiteren Professionalisierung der Seelsorge führen könne, insofern Seelsorge hier 
als professionelle seelsorgliche Spiritual Care und Teil des Teams auftritt.¹⁰⁵ Ob 
dieser Professionalisierungsprozess auf der Ebene von Spiritual Care zugleich zu 
einer Deprofessionalisierung der Klinikseelsorge beiträgt, wird zu prüfen und zu 
diskutieren sein. Nachteil einer Einbindung in interprofessionell arbeitende Teams 
könnten geringere Handlungsspielräume der Seelsorge sein.¹⁰⁶ Gegenläufig dazu 
verhält sich aber die Feststellung eines Generalistentums in der Kranken
hausseelsorge, die den Strukturen des Gemeindepfarramts ähnelt.¹⁰⁷ Insgesamt 
verschiebt sich die Frage nach der Klinikseelsorge als Profession also auf die Frage, 
welche Professionalisierungs- und Deprofessionalisierungsprozesse stattfinden.

Hinsichtlich einer fortschreitenden Professionalisierung der Seelsorge sind 
auch inhaltlich Bedenken geäußert worden. So sieht Dietz Lange die Gefahr einer 
Kompetenzorientierung in der Ausbildung in einer „Expertenhierarchie“¹⁰⁸, die 

105 Peng-Keller, Klinikseelsorge.
106 SKS, Seelsorgliche Spiritual Care.
107 Peng-Keller, Klinikseelsorge.
108 Dietz Lange, „Evangelische Seelsorge in ethischen Konfliktsituationen,“ Pastoraltheologie 80 
(1991): 77.

86 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



einer Befähigung zur Seelsorge durch Glaubens- und Lebensorientierung zuwi
derläuft. Gegen eine Spezialisierung und Professionalisierung von Seelsorgenden 
für den Krankenhauskontext sind schon früher Einwände formuliert worden, die 
auf die konstitutive Bindung von Seelsorge an die Gemeindearbeit drängen.¹⁰⁹
Fraglich ist, ob sich dieses Modell angesichts von Kirchenreformprozessen und 
Ausdifferenzierungen im Gesundheitssystem halten lässt oder ob nicht neue Mo
delle und Alternativen gesucht werden müssten – was wiederum auch pastoral
theologische Fragen aufwirft.

Durch kirchliche Reformprozesse und finanzielle Einbußen kommt es auch in 
Funktionspfarrstellen wie der Klinikseelsorge zu massiven Einbußen.¹¹⁰ Stellen
kürzungen oder Wegfall von professionellen Klinikseelsorgenden sind die Folge 
und können nicht mit ehrenamtlich Seelsorgenden oder Teilzeitstellen kompen
siert werden. Künftig wird immer unsicherer, dass Klinikseelsorge vor Ort immer 
durch kirchlich finanzierte Stellen geleistet wird. Die Pandemie hat gezeigt, mit 
welchen gravierenden Folgen für die seelsorgliche Begleitung der Patient*innen 
und der Pflegeteams das verbunden sein kann: Krankenhausseelsorgende in Teil
zeit und auch Ehrenamtliche konnten den Seelsorgebedarf nicht decken und waren 
in vielen Kliniken nicht mehr präsent. Fluide Stellenwechsel und Stellenabbau 
verursachen auch einen Abbau an spezifischem ethischem Wissen, dessen Nach
haltigkeit im Bereich der Klinikseelsorge über die kontinuierlich tätigen Personen 
gesichert ist. Die Ausdünnung der Funktionsstellen im Klinikbereich wird durch 
demografische Entwicklungen noch verstärkt werden, sowohl was den Ausbau des 
medizinischen Systems als auch den Abbau von Pfarrstellen betrifft. Zugleich wird 
Krankenhausseelsorge mehr als bisher auch Ehrenamtliche einbeziehen, die schon 
jetzt unentbehrlich sind und daher auch in professionsethischer Hinsicht be
rücksichtigt werden müssten. Schließlich liegt die Klinikseelsorge in Deutschland 
bislang in der Regel in der Trägerschaft durch die Kirchen. Das Modell einer 
Ausweitung von Professionsethik muss sich auch der Frage stellen, inwiefern die 
künftige Trägerschaft ausgeweitet oder sichergestellt werden kann. Ökonomische 
Fragestellungen verbinden sich also künftig unweigerlich mit ethischen und seel
sorglichen Dimensionen.

109 Dietrich Rössler, Grundriß der Praktischen Theologie (Berlin, New York: De Gruyter, 21994), 
202 – 06.
110 Ralph Charbonnier, „Zur Entwicklung ethischer Kompetenz,“ in Seelsorge als Muttersprache 
der Kirche, epd-Dokumentation 10 (Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der Evangelischen 
Publizistik 2010), 25 – 27.

Verantwortete Seelsorge 87



5.3 Ausblick und Diskussionsbedarfe

Spiritual Care hat in den letzten Jahren erhebliche Debatten in der Poimenik 
ausgelöst und ist als interdisziplinäre Sorge um die spirituelle Dimension des 
Menschseins professionsübergreifend in Wissenschaft und Praxis zunehmend 
etabliert. Für die Professionsethik mag man fragen, ob hier eine neue Profession 
des Spiritual Caregivers entsteht. Dafür spricht, dass Seelsorge in anderen Ländern 
bereits mit anderen Berufen gemeinsam als Spiritual Care subsummiert wird.¹¹¹
Andererseits lebt Spiritual Care konstitutiv vom Austausch verschiedener Diszi
plinen und Professionen. In professionsethischer Hinsicht kann die Vielfalt von 
ethischen Perspektiven und Zugängen auf organisationaler Ebene zwar proble
matisch sein, für das Wohl der Patientinnen und Patienten kann es zugleich einen 
Gewinn darstellen, insofern der Diskurs über das situativ Angemessene und mo
ralisch Gebotene sich dadurch noch einmal intensiviert.

Zur Bildung eines poimenischen Ethos gehört die beständige Reflexion dessen, 
was in der Seelsorge getan wird. Je nachdem, wie Seelsorge im Horizont einer 
ethischen Fragestellung verstanden wird, ob als ethische Beratung¹¹² oder als Be
gegnung im Rahmen eines auszulotenden ambivalenten Konflikts¹¹³ oder als lö
sungsorientiertes Kurzgespräch¹¹⁴ stellt sich die Antwort auf die Verhältnisbe
stimmung von Ethik und Seelsorge anders dar. Im Rahmen von Professionsethik gilt 
es, auf die Pluralität der Konzepte aufmerksam zu machen und die Notwendigkeit 
der Reflexion der ethischen und der seelsorglichen Dimensionen anzuregen. Dazu 
gehört ein theologischer Diskurs über die Werte und Normen, die einer Ethik im 
Krankenhaus zugrunde liegen und beständig verhandelt werden müssen – be
sonders angesichts der Entwicklungen in Medizin und Pflege.

Christliche Ethik steht in Verbindung mit dem poimenischen Diskurs in einer 
eigentümlichen Spannung zwischen religiöser Positionalität und interreligiöser 
Offenheit. Seelsorge im Krankenhaus hat es mit einer großen Vielfalt verschiedener 
religiöser und nicht-religiöser Überzeugungen zu tun und kommt potentiell mit 
allen Menschen ins Gespräch. Verschiedene religiöse Positionen können sich ge
genseitig bereichern, zum Wohl der Patient*innen beitragen und ethische Ent
scheidungsfindungen fördern.¹¹⁵ So müssen interreligiöse Offenheit, Positionalität 

111 Doris Nauer, Spiritual Care statt Seelsorge? (Stuttgart: Kohlhammer, 2015).
112 Ziemer, Ethische Beratung.
113 Klessmann, Seelsorge.
114 Timm H. Lohse, Das Kurzgespräch in Seelsorge und Beratung: Eine methodische Anleitung 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013).
115 Hildegard Emmermann, „Ethik und Spiritualität – Lässt sich das miteinander vereinbaren? 
Eine Ethik-Fallberatung in der Kinderklinik,“ Wege zum Menschen 73 (2021): 500 – 05.

88 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



und Repräsentativitätsanspruch des christlichen Glaubens miteinander vermittelt 
werden, was in inter- und transreligiösen Situationen eine besondere Relevanz 
entfaltet, etwa wenn im Krankenhaus Rituale zu gestalten sind.¹¹⁶ Der Umgang mit 
(religiöser) Individualität im Spannungsverhältnis zu traditionellen Prägungen 
bzw. dogmatischen Glaubenssätzen entfaltet hier einen besonderen theologischen 
Reflexionsbedarf. Diskussionsrelevant hierfür könnten Erfahrungen aus dem 
Umgang mit Fremdheit in genereller seelsorglicher Perspektive¹¹⁷ und aus dem 
interkulturellen und interreligiösen Spiritual Care Kontext in spezifischer Weise¹¹⁸
sein. Auf institutioneller Ebene dürfte es hilfreich sein, entsprechende Plattformen 
des Erfahrungsaustausches und der professionsethischen Selbstverständigung 
zusammenzuführen.

Das organisationsüberschreitende Potenzial der Seelsorge kann auch als 
Chance begriffen werden. Als „Vertikalisten“ können Seelsorgende zwischen Pati
ent*innen, Angehörigen, Pflegepersonal, Ärztinnen und Ärzten und anderem 
Therapiepersonal vermitteln und den Kommunikationsfluss anregen.¹¹⁹ Ihre Rolle 
changiert dann zwischen einer Gesprächsbereitschaft für alle und einer Verant
wortung für die Kommunikation und Entscheidungsfindung als ganze¹²⁰, was ne
ben herausragender Kommunikationskompetenz eine gute Einbindung in Struk
turen und Teams sowie viel Aufwand und Zeit erfordert. Diese holistische 
Einschätzung ihrer Rolle wird jedoch auch ethisch auf die Grenzen des eigenen 
professionellen Handelns und die Notwendigkeit der Einbindung anderer Profes
sionen zu verweisen sein.¹²¹ Zudem ist auf die bleibende Spannung zwischen der 
oft übernommenen und von außen zugeschriebenen Moderationsrolle zwischen 
verschiedenen ethischen Positionen und dem Einbringen eigener Argumente im 
Kommunikationsprozess hinzuweisen.¹²²

116 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 193.
117 Kristin Merle, „Fremdheit und Verstehen,“ in Kulturwelten: Zum Problem des Fremdverste
hens in der Seelsorge, ed. Kristin Merle (Berlin: Lit-Verlag, 2013), 15 – 34.
118 Noth et al., Pastoral and spiritual care I; Noth und Kohli Reichenbach, Pastoral and spiritual 
care II.
119 Stefan Gärtner, „Seelsorgende als ‚Vertikalisten‘ im Krankenhaus,“ Spiritual Care 11 (2022): 
284 – 87.
120 Ute Rokahr, „‚… wir sehen jetzt doch alle, dass es so nicht weiter gehen kann …‘: Ethische 
Aspekte der Seelsorge im interdisziplinären Zusammenspiel,“ Wege zum Menschen 67 (2015): 
483 – 89.
121 EKiR, Seelsorge als Muttersprache, 15.
122 Vgl. Reiner Anselm, „Common Sense und anwendungsorientierte Ethik,“ in: Ethik als Kom
munikation: zur Praxis klinischer Ethik-Komitees in theologischer Perspektive, ed. Reiner Anselm 
(Göttingen: Universitätsverlag Göttingen, 2008), 175 – 89.

Verantwortete Seelsorge 89



Insgesamt werden sich in den kommenden Jahren die Randbedingungen der 
Krankenhausseelsorge in erheblicher Weise verändern. Auch das bedarf der 
kontinuierlichen professionsethischen Verständigung über verantwortete Seel
sorge. Selbstverständlich wird auch eine solche nicht zu einer umfassenden 
Handlungssicherheit in den ethischen Zweifelsfällen des Seelsorgealltags führen. 
Es wird auch weiterhin auf individuelle Haltungen, situative Kreativität und Er
fahrung ankommen. Mit großen, alten Worten: Es geht um Weisheit und Men
schenliebe. Und doch dürfte die professionelle Selbstverständigung beiden zu
träglich sein – etwa wenn es, wie im einleitenden Beispiel, um die Zuordnung eines 
seelsorglichen und eines ethischen Auftrages in der seelsorglichen Begegnung geht. 
Der Bedarf für eine solche Selbstverständigung dürfte, wie auch das jüngste Bei
spiel des assistierten Suizides und der Frage nach einer möglichen seelsorglichen 
Beteiligung daran zeigt, in Zukunft jedenfalls eher steigen denn sinken.

Literatur
Anselm, Reiner. „Common Sense und anwendungsorientierte Ethik.“ In Ethik als Kommunikation: zur 

Praxis klinischer Ethik-Komitees in theologischer Perspektive, hg. v. Reiner Anselm, 175 – 89. 
Göttingen: Universitätsverlag Göttingen, 2008. https://doi.org/10.17875/gup2008-382.

Association of Professional Chaplains. „Code of Ethics.“ 24. 09. 2000. https://www.apchaplains.org/ 
wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf [abgerufen am 15. 12. 2022].

Barth, Ulrich. „Die religiöse Dimension des Ethischen: Grundzüge einer christlichen 
Verantwortungsethik.“ In Religion in der Moderne, hg. v. Ulrich Barth, 315 – 44. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2003.

Bentele, Katrin. „Zur Rolle von Klinikseelsorgern in der klinischen Ethikberatung.“ Zeitschrift für 
medizinische Ethik 1 (2010): 33 – 43.

Bieler, Andrea. Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 2017.

Bonhoeffer, Dietrich. „Die Struktur des verantwortlichen Lebens.“ In Ethik, hg. v. Eberhard Bethge, 
Dietrich Bonhoeffer Werke 6, 256 – 89. München: Kaiser, 21998.

Brems, Michael. „‚Wo ist nun dein Gott?‘ Krankenhausseelsorge als Ort religiöser Erfahrungen.“ In 
Handbuch der Krankenhausseelsorge, hg. v. Traugott Roser, 65 – 77. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 52019.

Charbonnier, Ralph. „Zur Entwicklung ethischer Kompetenz.“ In Seelsorge als Muttersprache der 
Kirche, epd-Dokumentation 10, 25 – 27. Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der 
Evangelischen Publizistik, 2010.

Chilian, Lea. Ethik und Spiritualität im Gesundheitswesen: Spiritual Care in theologisch-ethischer 
Diskussion. Stuttgart: Kohlhammer, 2022.

Christoffersen, Mikkel Gabriel, Annette Daniela Haußmann und Anne Austad. „Caring for – Caring 
about: Negotiations of Values in Pastoral Care.“ Religions 15 (2024), Art. 619. https://doi.org/10. 
3390/rel15050619.

Coors, Michael und Sebastian Farr, Hg. Seelsorge bei assistiertem Suizid: Ethik, Praktische Theologie und 
kirchliche Praxis. Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 2022.

90 Annette Haußmann und Thorsten Moos 

https://doi.org/10.17875/gup2008-382
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://doi.org/10.3390/rel15050619
https://doi.org/10.3390/rel15050619


Deutsche Gesellschaft für Pastoralpsychologie (DGfP). Fachverband für Seelsorge, Supervision und 
Beratung, Ethische Richtlinien, § 9. www.pastoralpsychologie.de.

Deutscher Ethikrat (DER). „Patientenwohl als ethischer Maßstab für das Krankenhaus.“ 
Stellungnahme vom 5. April 2016. https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/ 
Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das- 
krankenhaus.pdf [abgerufen am 14. 12. 2022].

Dewe, Bernd und Dietmar Gensicke. „Theoretische und methodologische Aspekte des Konzeptes 
‚Reflexive Professionalität‘.“ In Handbuch Professionssoziologie, hg. v. Christiane Schnell und 
Michaela Pfadenhauer, Springer Reference Sozialwissenschaften, 1 – 20. Wiesbaden: Springer 
VS, 2018.

Dörries, Andrea, Gerald Neitzke, Alfred Simon und Jochen Vollmann, Hg. Klinische Ethikberatung: Ein 
Praxisbuch für Krankenhäuser und Einrichtungen der Altenpflege. Stuttgart: Kohlhammer, 22010.

Drechsel, Wolfgang. Gemeindeseelsorge. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 22016.
Drechsel, Wolfgang. „Seelsorge lernen.“ In Seelsorge lernen, stärken und reflektieren: Das Zentrum für 

Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, hg. v. Annette 
Haußmann und Sabine Kast-Streib, 17 – 45. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021.

Ehlert, Florian-Sebastian. „Ethische Räume: Pastoralpsychologische Erkundungen im Grenzgebiet 
von Ethik und Seelsorge.“ Wege zum Menschen 67 (2015): 433 – 50.

Emmermann, Hildegard. „Ethik und Spiritualität – Lässt sich das miteinander vereinbaren? Eine 
Ethik-Fallberatung in der Kinderklinik.“ Wege zum Menschen 73 (2021): 500 – 05.

Farr, Sebastian, Traugott Roser und Michael Coors. „Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy: 
Results of an Exploratory Survey Among Protestant Chaplains in Switzerland, Germany and 
Austria.“ Journal of Religion and Health 62 (2023): 130 – 46.

Feuersträter, Reinhard und Hildegard Hamdorf-Ruddies. „Zwischen System und Auftrag: Das 
moderne Krankenhaus als Herausforderung an die Krankenhausseelsorge.“ Wege zum 
Menschen 61 (2009): 536 – 42.

Gärtner, Stefan. „Seelsorgende als ‚Vertikalisten‘ im Krankenhaus.“ Spiritual Care 11 (2022): 284 – 87.
Haart, Dorothee. Seelsorge im Wirtschaftsunternehmen Krankenhaus. Würzburg: Echter, 2007.
Haker, Hille und Katrin Bentele, Hg. Perspektiven der Medizinethik in der Klinikseelsorge. Medical ethics 

in health care chaplaincy 2. Berlin, Münster: LIT, 2009.
Haußmann, Annette. „Aktuelle Entwicklungen in der Poimenik und Perspektiven für die Aus- und 

Fortbildungspraxis der Seelsorge: Ein Ausblick.“ In Seelsorge lernen, stärken und reflektieren: Das 
Zentrum für Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, hg. v. 
Annette Haußmann und Sabine Kast-Streib, 315 – 38. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021.

Haußmann, Annette. Transformations of hospital chaplaincy: Present developments and future 
challenges. 2023, in press.

Haußmann, Annette und Birthe Fritz. „Was stärkt Seelsorge in Krisenzeiten?“ Pastoraltheologie 110 
(2021): 397 – 415. https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397.

Haußmann, Annette. „Eine Frage der Haltung: Integrative Impulse für die Seelsorge aus neueren 
Ansätzen der Verhaltenstherapie.“ Wege zum Menschen 74 (2022): 201 – 14.

Herms, Eilert. „Die ethische Struktur der Seelsorge.“ Pastoraltheologie 80 (1991): 40 – 62.
Hilpert, Konrad. „Moral / Ethik.“ In Spiritual Care von A bis Z, hg. v. Eckhard Frick und Konrad Hilpert, 

225 – 27. Berlin, New York: De Gruyter, 2012.
Höfler, Nika. Wirksamkeit von Krankenhausseelsorge: Eine qualitative Studie. Leipzig: Evangelische 

Verlagsanstalt, 2022.

Verantwortete Seelsorge 91

http://www.pastoralpsychologie.de
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397


Jäger, Sarah. „Ohnmacht und Macht als Aspekte religiöser Erfahrung.“ Wege zum Menschen 72 
(2020): 444 – 55.

Jonas, Hans. Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt am Main: Insel-Verlag, 1979.
Karle, Isolde. Der Pfarrberuf als Profession: Eine Berufstheorie im Kontext der modernen Gesellschaft. 

Stuttgart: Kreuz Verlag, 2008.
Karle, Isolde. „Was ist Seelsorge? Eine professionstheoretische Betrachtung.“ In Seelsorge im Plural: 

Perspektiven für ein neues Jahrhundert, hg. v. Uta Pohl-Patalong und Frank Muchlinsky, 36 – 50. 
Hamburg: EB-Verlag, 1999.

Klessmann, Michael. Seelsorge: Begleitung, Begegnung, Lebensdeutung im Horizont des christlichen 
Glaubens. Ein Lehrbuch. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie, 2015.

Klessmann, Michael. Handbuch der Krankenhausseelsorge. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
32008.

Klessmann, Michael. „Seelsorge im Krankenhaus: Überflüssig – wichtig – ärgerlich.“ Wege zum 
Menschen 42 (1990): 421 – 33.

Klie, Thomas, Martina Kumlehn, Ralph Kunz und Thomas Schlag, Hg. Machtvergessenheit: 
Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021.

Konferenz für Krankenhausseelsorge. Die Kraft zum Menschsein stärken: Leitlinien für die evangelische 
Krankenhausseelsorge. Eine Orientierungshilfe. Hannover: EKD, 2004.

Körtner, Ulrich H. J. Ethik im Krankenhaus: Diakonie – Seelsorge – Medizin. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 2007.

Körtner, Ulrich. Evangelische Sozialethik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 42019.
Lammer, Kerstin. Wie Seelsorge wirkt. Praktische Theologie heute 165. Stuttgart: Kohlhammer, 2020.
Lange, Dietz. „Evangelische Seelsorge in ethischen Konfliktsituationen.“ Pastoraltheologie 80 (1991): 

77.
Lebacqz, Karen und Joseph Driskill. Ethics and Spiritual Care: A Guide for Pastors, Chaplains, and 

Spiritual Directors. Nashville: Abingdon Press, 2000.
Ley, Friedrich. „Ethik und Organisation: Soziologische und theologische Perspektiven auf die Praxis 

Klinischer Ethik-Komitees.“ In Ethik als Kommunikation: Zur Praxis Klinischer Ethik-Komitees in 
theologischer Perspektive, hg. v. Reiner Anselm und Stephan Schleissing, 17 – 44. Göttingen: 
Universitätsverlag, 2008.

Lohse, Timm H. Das Kurzgespräch in Seelsorge und Beratung: Eine methodische Anleitung. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Luther, Henning. „Diakonische Seelsorge.“ Wege zum Menschen 40 (1988): 475 – 84.
Luther, Henning. „Leben als Fragment: Der Mythos von der Ganzheit.“ Wege zum Menschen 43 

(1991): 262 – 73.
Merle, Kristin. „Fremdheit und Verstehen.“ In Kulturwelten: Zum Problem des Fremdverstehens in der 

Seelsorge, hg. v. Kristin Merle, 15 – 34. Berlin: Lit-Verlag, 2013.
Moos, Thorsten, Simone Ehm, Fabian Kliesch und Julia Thiesbonenkamp-Maag. Ethik in der 

Klinikseelsorge: Empirie, Theologie, Ausbildung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016.
Müller, Hans Martin. „Das Ethos im seelsorglichen Handeln.“ Pastoraltheologie 80 (1991): 3 – 16.
Nauer, Doris. Seelsorge: Sorge um die Seele. Stuttgart: Kohlhammer, 22010.
Nauer, Doris. Spiritual Care statt Seelsorge? Stuttgart: Kohlhammer, 2015.
Neitzke, Gerald. „Formen und Strukturen Klinischer Ethikberatung.“ In Klinische Ethik: Aktuelle 

Entwicklungen in Theorie und Praxis, Kultur der Medizin, hg. v. Jochen Vollmann, Jan Schildmann 
und Alfred Simon, 37 – 56. Frankfurt am Main: Campus, 2009.

92 Annette Haußmann und Thorsten Moos 



Noth, Isabelle, Georg Wenz und Emmanuel Schweizer, Hg. Pastoral and spiritual care across religions 
and cultures. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017.

Noth, Isabelle und Claudia Kohli Reichenbach, Hg. Pastoral and spiritual care across religions and 
cultures II: Spiritual care and migration. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019.

Peng-Keller, Simon. Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual Care: Der christliche Heilungsauftrag im 
Horizont globaler Gesundheit. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2021.

Peng-Keller, Simon. „Seelsorgliche Spiritual Care: Spezialisierung und Integration.“ Wege zum 
Menschen 74 (2022): 240 – 50.

Pfadenhauer, Michaela, Hg. Professionelles Handeln. Wiesbaden: Springer VS, 2005.
Picht, Georg. „Der Begriff Verantwortung.“ In Wahrheit, Vernunft, Verantwortung: Philosophische 

Studien, hg. v. Georg Picht, 318 – 42. Stuttgart: Klett-Cotta, 1969.
Pohl-Patalong, Uta und Antonia Lüdtke, Hg. Seelsorge im Plural: Ansätze und Perspektiven für die 

Praxis. Berlin: EB-Verlag, 2019.
Pohl-Patalong, Uta. „Gesellschaftliche Kontexte der Seelsorge.“ In Handbuch der Seelsorge: 

Grundlagen und Profile, hg. v. Wilfried Engemann, 86 – 108. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 
2016.

Rokahr, Ute. „‚… wir sehen jetzt doch alle, dass es so nicht weiter gehen kann …‘: Ethische Aspekte 
der Seelsorge im interdisziplinären Zusammenspiel.“ Wege zum Menschen 67 (2015): 483 – 89.

Rosenberger, Michael, Werner Wolbert, Sigrid Müller und Walter Schaupp. „Ethikkodex 
professioneller Seelsorger.“ Stimmen der Zeit 227 (2009): 447 – 58. https://www.herder.de/stz/ 
wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/ [abgerufen am 14. 12. 2022].

Roser, Traugott. Spiritual Care: Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der 
Krankenhausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang. Münchner Reihe Palliative Care. 
Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Roser, Traugott. Spiritual Care: Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen. Stuttgart: 
Kohlhammer, 2017.

Rössler, Dietrich. Grundriß der Praktischen Theologie. Berlin, New York: De Gruyter, 21994.
Schmidbauer, Wolfgang. Die hilflosen Helfer: Über die seelische Problematik der helfenden Berufe. 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1977.
Schmohl, Corinna. „Zwischen Ethik und Ökonomisierung.“ Wege zum Menschen 73 (2021): 35 – 48.
Schneider-Flume, Gunda. Leben ist kostbar: Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens. Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht, 2004.
Seelsorge der Evangelischen Kirche im Rheinland (EKiR). Seelsorge als Muttersprache der Kirche 

entwickeln und stärken: Zur Qualitätsentwicklung in der Seelsorge. Düsseldorf: EKiR, 2011.
Ständige Konferenz für Seelsorge der EKD (SKS). Seelsorgliche Spiritual Care als kirchlicher Beitrag im 

Gesundheitswesen. Hannover: EKD, 2020.
Stoellger, Philipp. Verantwortung wahrnehmen als Verantwortung aus Leidenschaft. Berlin, Heidelberg: 

Springer, 2022.
Sturm, Wilfried. „Was soll man da in Gottes Namen sagen?“: Der seelsorgerliche Umgang mit ethischen 

Konfliktsituationen im Bereich der Neonatologie und seine Bedeutung für das Verhältnis von 
Seelsorge und Ethik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015.

Sulmasy, Daniel. „Ethical principles for spiritual care.“ In Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare, 
hg. v. Mark Cobb, Christina M. Puchalski und Bruce Rumbold, 465 – 70. Oxford: Oxford 
University Press, 2012.

Wanderer, Gwendolin, Sebastian Farr und Florian-Sebastian Ehlert. „‚Was willst du, dass ich dir tun 
soll?‘: Ethik in Seelsorge und Spiritual Care.“ Ethik in der Medizin 34 (2021): 119 – 24.

Verantwortete Seelsorge 93

https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/


Weber, Max. „Politik als Beruf.“ In Wissenschaft als Beruf. Politik als Beruf, hg. v. Max Weber, 
Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe I/17, 35 – 88. Tübingen: Mohr Siebeck, 1994.

Werner, Micha H. „Verantwortung.“ In Handbuch Ethik, hg. v. Marcus Düwell, Christoph Hübenthal 
und Micha H. Werner, 541 – 48. Stuttgart: J.B. Metzler, 32011.

Winkler, Klaus. Seelsorge. Berlin, New York: De Gruyter, 1997.
Winslow, Gerald R. und Betty J. Wehtje-Winslow. „Ethical boundaries of spiritual care.“ Medical 

Journal of Australia 186 (2007): 63 – 66.
Zarnow, Christopher. Identität und Religion. Tübingen: Mohr Siebeck, 2010.
Ziemer, Jürgen. Seelsorgelehre: Eine Einführung für Studium und Praxis. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht, 2015.
Ziemer, Jürgen. „Ethische Beratung in der Seelsorge.“ In Seelsorge im Plural: Ansätze und Perspektiven 

für die Praxis, hg. v. Uta Pohl-Patalong und Antonia Lüdtke, 33 – 47. Hamburg: EB-Verlag, 2019.

94 Annette Haußmann und Thorsten Moos 


	Annette Haußmann und Thorsten Moos
	Verantwortete Seelsorge: Plädoyer für eine ethische Professionalisierung der Klinikseelsorge
	1 Ethische Praxis der Klinikseelsorge: Ein Fallbeispiel
	2 Von der klinischen Ethik zur Professionsethik: Theoriegeschichtliche Kontextualisierung
	2.1 Ethik als Dimension der Seelsorge
	2.2 Klinische Ethik als Feld der Seelsorge
	2.3 Die Notwendigkeit des Überschritts von der Feldethik zur Professionsethik
	2.4 Seelsorge als klinische Profession

	3 Professionsethik als Verantwortungsethik: Ethischer Vorschlag und Reflexionsbedarf
	3.1 Ebenen ethischer Reflexion
	3.2 Verantwortete Seelsorge
	3.3 Zur Rolle der Theologie

	4 Professionsethik in der Seelsorge: Poimenische Konkretionen
	5 Fazit
	5.1 Die Leistung einer Professionsethik
	5.2 Grenzen der Professionalisierung und Professionsethik
	5.3 Ausblick und Diskussionsbedarfe

	Literatur


