Annette HauBmann und Thorsten Moos
Verantwortete Seelsorge:

Pladoyer fur eine ethische
Professionalisierung der Klinikseelsorge

In den vergangenen Jahrzehnten ist die Klinikseelsorge vermehrt mit klinischer
Ethik konfrontiert worden und hat entsprechende feldspezifische Kompetenzen
ausgebildet. Dabei besteht die Herausforderung dieser Konfrontation der Seelsorge
mit Ethik in der Klinik nicht allein darin, mit den komplexen medizinischen,
rechtlichen und ethischen Fragen einer klinischen Ethik, die sich auf schwierige
Behandlungsverldufe kapriziert, umzugehen. Vielmehr gilt es, Ethik in der Klinik
als professionsethische Herausforderung fiir die Seelsorge zu verstehen und auf
verschiedenen Ebenen zu reflektieren. Dazu wird ein heuristisches Strukturie-
rungsmodell vorgeschlagen und entfaltet, das sich auf den Begriff der verantwor-
teten Seelsorge bringen lasst.

1 Ethische Praxis der Klinikseelsorge: Ein
Fallbeispiel

Eine Patientin wird mit Krebs im weit fortgeschrittenen Stadium in einer Klinik
behandelt. Als sie nicht mehr geniigend Nahrung zu sich nimmt, fordern Ange-
hérige die Aufnahme kiinstlicher Ernihrung. Die behandelnde Arztin lehnt das ab.
Die Seelsorgerin wird einbezogen und sucht die Patientin auf, um sich selbst ein
Bild zu machen. Im Nachhinein reflektiert sie im Interview:

Wenn ich jetzt nochmal kritisch raufgucke, wiirde ich sagen, ich war da, was ich sonst in der
Seelsorge nicht bin, schon ein bisschen zielorientiert. Stimmt, das wird mir gerade so bewusst.
Man muss wissen, diese Patientin hat (...) von sich aus nichts erzéhlt. Ja, insofern musste ich
irgendwo ansetzen und habe angesetzt, wie es ihr geht. Da stand das Friihstiick noch, und es
ging ja nun um die Essensfrage, ich habe also mit den sichtbaren Dingen angefangen zu
sprechen, wie es denn mit dem Essen stand heute frith. Und dann hat sie erzdhlt, dass sie
einmal [vom Brotchen] abbeifdt, und dann reicht es schon, und dann ist alles satt in ihr. Und
ich habe schon da den Faden verfolgt, wie satt sie eigentlich das Leben letztlich hat. An
welchem Punkt sie selbst ist, also nicht so plump von dem Satz mit dem Brotchen aus, aber das
war ein Pfad. Und wenn ich jetzt ehrlich bin, dann hatte ich auch schon auf dem Weg, als ich

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783112219515-004


https://doi.org/10.1515/9783112219515-004

60 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

zu ihr ging, im Hinterkopf, dass ich selbst einen Eindruck davon haben mdchte, wo die Pa-
tientin eigentlich hinwill. Also ihren mutmaglichen Willen (...)."

In der nachtréaglichen Reflexion wird der Seelsorgerin bewusst, dass sie hier de
facto einen zweiten Auftrag verfolgt und versucht hat, den medizinethisch wie
medizinrechtlich zentralen Willen der Patientin zu ermitteln. Dabei hat sie klas-
sische Techniken seelsorglicher Gesprachsfiihrung, etwa die Arbeit mit symboli-
scher Rede (,dann ist alles satt in ihr“), eingesetzt, diese aber gleichsam in den
Dienst der Ethik gestellt. Auf diese Weise hat das Seelsorgegesprach eine externe
Abzweckung erhalten, die der Seelsorgerin selbst erst im Nachhinein klar wurde.
Diese Intransparenz der Situation ist medizin- wie professionsethisch von Belang,
insofern auch fiir die Patientin nicht klar gewesen sein dirfte, dass hier kein of-
fenes Seelsorgegesprach stattfindet, sondern die Kontaktaufnahme im Kontext ei-
nes ethischen Konflikts um ihre Weiterbehandlung steht. Auch wenn die Patientin,
wie hier vorausgesetzt, nicht mehr zur Bildung eines expliziten Willens hinsichtlich
ihrer Behandlung in der Lage ist, bleibt sie doch Gesprachspartnerin, deren Wiirde
potenziell dadurch verletzt wird, dass sie tiber wesentliche Voraussetzungen des
Gespréchs im Unklaren gelassen wird. Die Klarung des Auftrags, das heifst die Ei-
nigung iber die gesprachslegitimierenden Erwartungen beider Seiten, ist daher
von seelsorglicher wie ethischer Bedeutung: ein professionsethisches Kernpro-
blem.?

Dieses Problem steht im Kontext der Frage, wie sich Seelsorge und Ethik in der
Klinikseelsorge zueinander verhalten. Stark institutionalisierte Formen klinischer
Ethikberatung ermdglichen es Seelsorgenden zunéchst, zwischen einem ,Seelsor-
gemodus“ in der Individualseelsorge, die sich von ethischen Fragestellungen tra-
ditionell eher fernhélt, und einem ,Ethikmodus® in der Teilnahme an formali-
sierter Ethikkommunikation zu trennen. Eine solche Trennung konkretisiert sich
etwa in der Verfahrensregel, dass Seelsorgende eine ethische Fallbesprechung in
der Regel nur dann moderieren, wenn sie die betreffende Patientin nicht selbst
individuell begleitet haben. Zugleich ist diese Trennung nur bedingt durchfiihrbar,
wie das Beispiel des zweiten Auftrags zeigt. Die professionsethische Reflexion auf

1 Thorsten Moos, Simone Ehm, Fabian Kliesch und Julia Thiesbonenkamp-Maag, Ethik in der
Klinikseelsorge: Empirie, Theologie, Ausbildung (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016), 167.
2 Empirisch zeigt sich, dass Seelsorgende in vielfacher Weise an Willensermittlungen beteiligt
sind und ihre kommunikativen Kompetenzen hierfiir einsetzen (Moos et al., Ethik in der Klinik-
seelsorge, 166-72). Dies geschieht allerdings nicht immer im Dienste einer auf medizinethische
Verwertbarkeit — das heifdst inshesondere: auf Eindeutigkeit — ausgerichteten Willensermittlung.
Das spezifische Sensorium fiir Ambiguitéten erlaubt es Seelsorgenden auch, situativ das Scheitern
von Willensabforderungen einzugestehen (Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 171).



Verantwortete Seelsorge = 61

das Verhaltnis von Seelsorge und Ethik bedarf also anspruchsvollerer Verhaltnis-
bestimmungen, die eine Adaption an individuelle Konstellationen erlauben.?

Die im Interview geschilderte Situation zeigt mehrere Ebenen ethischer Her-
ausforderungen in der professionellen Klinikseelsorge. Zunachst ist da die Ebene
einer unklaren ethischen Situation, hier: einer aufgrund eines problematischen
Behandlungsverlaufs anstehenden Entscheidung. In den sich andeutenden Konflikt
zwischen Angehorigen und Arztin wird die Seelsorgerin hineingezogen. Ob und wie
sie agiert, muss sie fiir sich entscheiden. Auf einer anderen Ebene liegt die ethische
Problematik der anstehenden Behandlungsentscheidung. Hier muss die Seelsor-
gerin ihre eigene Haltung (zum Beispiel ihre biografische Pragung zu Tod und
Lebensende, ihre Meinung zu lebensverlangernden Mafinahmen, zur Bedeutung
von Normen und Werten wie Autonomie, Menschenwiirde, Vulnerabilitdt) klaren,
um nicht etwa impliziten moralischen Druck auszutiben. Die dritte Ebene bildet die
angesprochene Ethik der seelsorglichen Interaktion, in der hier mit der Transpa-
renz der Gesprachsvoraussetzungen fiir alle Teilnehmenden Grundlegendes auf
dem Spiel steht. Auf einer vierten Ebene steht die Situation im Kontext der klini-
schen Organisation insgesamt. Zu reflektieren sind hier inshesondere die Fragen,
wie sich die Seelsorgerin im Anschluss an das Gesprach mit der Patientin verhalten
wird, wo und wie sie ihre Wahrnehmungen und Ansichten kommuniziert, wie sie
mit dem Seelsorgegeheimnis umgeht und damit nicht zuletzt, welche Folgen ihre
Beobachtung und die Verbalisierung ,lebenssatt“ fiir das Wohl und die Behandlung
der Patientin haben. Auf fiinfter Ebene wéren die gesellschaftlichen Kontexte zu
bedenken, insofern die Seelsorgerin nicht nur Teil des medizinischen, sondern
auch des Religionssystems ist und sich wiederum zu Positionen und Haltungen von
Kirche und Klinik ins Verhéltnis setzen muss.

Im vorliegenden Beitrag pladieren wir dafiiy;, dieses ethische ,Mehrebenen-
problem‘ als Gegenstand einer seelsorglichen Professionsethik zu verstehen. Fir
deren Weiterentwicklung schlagen wir ein Strukturierungsmodell vor, das sich auf
den Begriff der verantworteten Seelsorge bringen ladsst (3). Um dieses Modell zu
plausibilisieren, rekonstruieren wir zunachst die Professionalisierung der Seel-
sorge auf dem Feld der klinischen Ethik (2) und fragen anschliefSend nach den
poimenischen Konsequenzen (4) sowie nach den Grenzen von Professionsethik und
nach weiterem Forschungsbedarf auf diesem Gebiet (5).

3 Moos et al,, Ethik in der Klinikseelsorge, 264—67.



62 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

2 Von der klinischen Ethik zur Professionsethik:
Theoriegeschichtliche Kontextualisierung

2.1 Ethik als Dimension der Seelsorge

Reflexionen zum Zusammenhang von Ethik und Seelsorge haben in den letzten
Jahren deutlich zugenommen. Das liegt nicht zuletzt an einer lange wahrenden
Vernachlassigung der Ethik innerhalb der Poimenik, sowohl innerhalb der keryg-
matischen wie auch der therapeutischen Tradition.* Eine Verhaltnisbestimmung
von Seelsorge und Ethik hadngt mafigeblich am Verstdndnis der beiden Relate. So
riicken beide in greifbare Ndhe zueinander, bestimmt man sie im Horizont von
praxisbezogener Hilfe zum Leben, die Menschen zur Reflexion in ihrer gegen-
waértigen Situation anregen wollen. Betrachtet man beide hingegen in den Polari-
taten von Gesetz und Evangelium, Normativitdt und Freiheit, Rigorismus und
Empathie, Bewertung und Begleitung, so liegen Widerspriiche und letztlich deren
Unvereinbarkeit auf der Hand.® Heute ist die Seelsorgelehre von einer Pluralitit an
Zugangsweisen geprigt®, die weitgehend sensibel fiir den Zusammenhang von
Ethik und Seelsorge geworden sind.Verschiedene Modelle einer Zuordnung beider
Disziplinen lassen sich erkennen, die von einer Unterordnung der Poimenik unter
die Ethik’ iiber eine als seelsorglich verstandene Ethik bis zu ethisch beratender
Seelsorge® oder der Ethik als Dimension seelsorglichen Handelns® reichen.
Aktuelle Ansdtze der Pastoralpsychologie halten entsprechend die ethische
Dimension als einen eigenstdndigen Aspekt jeglicher Seelsorgebegegnung fest, die
parallel zu anderen Dimensionen wie etwa der psychologischen, der leiblichen, der
sozialen oder der spirituellen zu stehen kommt und so auch zu Spannungen und

4 Traugott Roser, Spiritual Care: Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der Kranken-
hausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang, Minchner Reihe Palliative Care (Stuttgart:
Kohlhammer, 2007), 471-81; Michael Klessmann, Seelsorge: Begleitung, Begegnung, Lebensdeutung
im Horizont des christlichen Glaubens. Ein Lehrbuch (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie,
2015), 113, 301.

5 Wilfried Sturm, ,Was soll man da in Gottes Namen sagen?“: Der seelsorgerliche Umgang mit
ethischen Konfliktsituationen im Bereich der Neonatologie und seine Bedeutung fiir das Verhdltnis
von Seelsorge und Ethik (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015).

6 Uta Pohl-Patalong und Antonia Liidtke, Hg., Seelsorge im Plural: Ansdtze und Perspektiven fiir
die Praxis (Berlin: EB-Verlag, 2019).

7 Eilert Herms, ,Die ethische Struktur der Seelsorge,“ Pastoraltheologie 80 (1991): 40— 62.

8 Jurgen Ziemer, Seelsorgelehre: Eine Einfiihrung fiir Studium und Praxis (Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, 2015).

9 Klessmann, Seelsorge.



Verantwortete Seelsorge == 63

Konflikten fithren kann." Der Seelsorge selbst wird die Aufgabe zugeschrieben,
Orientierungsarbeit und Lebensdeutung'' oder auch Gewissensarbeit'” anzubie-
ten, die in der Pluralitdt der Lebensentwtiirfe und Entscheidungsoptionen einen
Ankerpunkt bilden. Es geht dann darum, ,nach welchen Mafistaben jemand leben
und arbeiten will und kann“** und sich darin die eigenen Freiheitsrdume aneignet.
Dies dient dem Ziel, die ethische Kompetenz des Einzelnen zu stdrken, betrifft
dariiber hinaus aber auch gesellschaftlich relevante Entscheidungsprozesse.' Dies
riickt Seelsorge aus einem rein individuell bestimmten Kontext, der als pastoral-
psychologisch typisch gelten darf, heraus und versteht sie als wichtige Akteurin in
gesellschaftlich relevanten Handlungsfeldern und Institutionen.'® Der ethischen
Reflexion auf Seiten der Seelsorgenden wird hierbei eine besondere Bedeutung
zuerkannt. Es geht darum, im eigenen seelsorglichen Handeln und Interagieren die
normative Dimension zu erkennen, ggfs. offenzulegen und zu reflektieren.'® Einen
eigenen ethischen Fokus entwickelte die interkulturelle Seelsorge und Spiritual
Care mit einer Aufmerksamkeit fiir Differenzen bei Meinungen, Pragungen und
Werthaltungen und der Frage nach dem Verhéltnis von Fremdheit und Anerken-
nung."” Auch blinde Flecken der Seelsorge werden jiingst durch den Einbezug von
Ethik aufgedeckt, darunter etwa der Umgang mit (Deutungs-)Macht und asymme-
trischen Begegnungsstrukturen im Sinne einer ,Machtvergessenheit“'?, die prak-
tisch-theologisch bearbeitet wird und werden muss. Wer trégt mit welcher Auto-
ritdt Lebensdeutung vor, welche Konflikte um Deutungsmacht sind hier sichtbar

10 Klessmann, Seelsorge; Ziemer, Seelsorgelehre; Jirgen Ziemer, ,Ethische Beratung in der Seel-
sorge,“ in Seelsorge im Plural: Ansdtze und Perspektiven fiir die Praxis, ed. Uta Pohl-Patalong und
Antonia Liidtke (Hamburg: EB-Verlag, 2019), 33-47.

11 Klessmann, Seelsorge, 11415, 307.

12 Ziemer, Seelsorgelehre, 145.

13 Klessmann, Seelsorge, 115.

14 Ziemer, Seelsorgelehre, 145-49.

15 Uta Pohl-Patalong, ,Gesellschaftliche Kontexte der Seelsorge,“ in Handbuch der Seelsorge:
Grundlagen und Profile, ed. Wilfried Engemann (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016), 86—
108; Annette Haufimann, ,Aktuelle Entwicklungen in der Poimenik und Perspektiven fiir die Aus-
und Fortbildungspraxis der Seelsorge. Ein Ausblick,“ in Seelsorge lernen, stdrken und reflektieren:
Das Zentrum fiir Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, ed.
Annette Haufmann und Sabine Kast-Streib (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021), 315-38.
16 Moos et al.,, Ethik in der Klinikseelsorge, 30.

17 Isabelle Noth, Georg Wenz und Emmanuel Schweizer, Hg., Pastoral and spiritual care across
religions and cultures (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017); Isabelle Noth und Claudia Kohli
Reichenbach, Hg., Pastoral and spiritual care across religions and cultures II: Spiritual care and
migration (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019).

18 Thomas Klie, Martina Kumlehn, Ralph Kunz und Thomas Schlag, Hg., Machtvergessenheit:
Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive (Berlin, Boston: De Gruyter, 2021).



64 —— Annette HauRmann und Thorsten Moos

oder latent, welche alternativen Deutungen kénnen zur Sprache kommen? Die
Verteilung von Deutungsmacht ist wiederum nur ein Aspekt der asymmetrischen
Beziehung, die professionelle Seelsorge darstellt. Auf die Versuchungen eines De-
fizitmodells des Helfens'® und einen entsprechenden Reflexionsbedarf hinsichtlich
der Seelsorgebeziehung hat bereits Henning Luther hingewiesen.*® Quer dazu liegt
der Aspekt der religios-spirituellen Sensibilitdt in der Seelsorge. Insofern es hier
um Lebensdeutung im religiésen Kontext, also inshesondere um starke Bindungen,
Wertungen und Nominierungen geht, erfahren die mit den Themen Lebensorien-
tierung, Deutungsmacht und Asymmetrie der Hilfe verbundenen ethischen Rele-
vanzen noch einmal Zuspitzungen, die es wiederum ethisch zu reflektieren gilt. Wo
werden Griinde oder Plausibilitaten fir ethische Positionierungen mit Rekurs auf
letzte, unvorgreifliche Bedeutsamkeiten vorgenommen und welche Schwierigkei-
ten entstehen daraus?”! Welche Professionen widmen sich den spirituell-religiésen
Themen und Bedtirfnissen bzw. fithlen sich dafiir zustandig und wie findet dar-
uber ein Austausch statt?

2.2 Klinische Ethik als Feld der Seelsorge

Andererseits liegt dem aktuellen Aufschwung der Ethik in der Seelsorge auch die
Wahrnehmung gesellschaftlicher Ausdifferenzierungsprozesse zugrunde, im Zuge
derer die Situationen und Kontexte seelsorglichen Handelns ebenso wie die ethi-
schen Aspekte der Seelsorge vielfaltiger, spezifischer und komplexer wurden. Das
gilt speziell flir das Feld der Klinikseelsorge. In den letzten Jahrzehnten hat , Ethik“
im Krankenhaus eine zunehmende Institutionalisierung erfahren. Diese Entwick-
lung reagiert auf einen steigenden Kommunikations- und Entscheidungsbedarf
hinsichtlich individueller Behandlungsverldufe wie auch hinsichtlich allgemeiner
Verfahrensfragen: Medizinischer Fortschritt, moralische Pluralisierung, gestiegene
Partizipationserwartungen und die zunehmende Bedeutung ckonomischer Rah-
menbedingungen im Gesundheitswesen flihren zu einer Zunahme ethisch rele-
vanter Entscheidungssituationen und potentieller Konflikte. Besonders in exis-

19 Wolfgang Schmidbauer, Die hilflosen Helfer: Uber die seelische Problematik der helfenden
Berufe (Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1977).

20 Henning Luther, ,Diakonische Seelsorge,“ Wege zum Menschen 40 (1988): 475-84.

21 Auch das gottesdienstliche Handeln von Seelsorgenden im Kontext der Klinik zeigt sich in
dieser Perspektive als ethisch relevant. So ist etwa die Bestattung von Foten auf dem Klinikge-
lande langst nicht nur, aber auch ein Beitrag zur ethischen Kultur der Klinik, insofern hier
zugleich der unbedingte Wert und die Entzogenheit des Lebens inszeniert, aber auch Schuld-
fragen adressiert oder ausgeblendet werden (Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 280—81).



Verantwortete Seelsorge == 65

tenziellen Situationen, etwa am Lebensanfang und am Lebensende, geht das mit
einem Verlust von Eindeutigkeit einher, was zum seelsorglichen Thema wird.”*
Besondere Relevanz entsteht am Lebensende, etwa wenn es um Therapieziel-
wechsel oder um assistierten Suizid geht und nach der Autonomie von Patientin-
nen und Patienten wie auch nach den systemischen Bedingungen der individuellen
Situation zu fragen ist.”* Im Zuge dessen hat sich auch die medizinische Ethik stark
ausdifferenziert. Klinische Ethikberatung bietet unterschiedliche Formen von
partizipativen Deliberationsprozessen, die die behandelnden Arztinnen und Arzte
oder, im Falle allgemeiner Klinikablaufe, die Klinikleitung in ihren Entscheidungen
beraten. Institutionalisiert ist sie zumeist in Klinischen Ethikkomitees, die ethische
Fallbesprechungen durchfiihren, ethische Leitlinien fiir Klinikabldufe entwickeln
und an der Fort- und Weiterbildung in Klinischer Ethik beteiligt sind.**

Auf diesem ausdifferenzierten Feld muss sich Seelsorge verorten. Kranken-
hausseelsorgende sind in der Regel in die klinische Ethik in vielfacher Weise ein-
gebunden. Sie sind Mitglieder oder auch Vorsitzende von Ethikkomitees und
nehmen als eine der klinischen Berufsgruppen mit intensivem Kontakt zu Pati-
entinnen und Patienten an ethischen Fallbesprechungen teil.® Dariiber hinaus
sind sie oftmals an Fort- und Weiterbildungen etwa fiir Pflegekréfte oder auch an
Informationsveranstaltungen fiir Patient*innen und Angehérige beteiligt.® Neben
diesen Formen starker Institutionalisierung finden sich auch schwéachere Institu-
tionalisierungsformen ethischer Deliberation, wenn etwa die Chefarztin die Seel-

22 Florian-Sebastian Ehlert, ,Ethische Raume: Pastoralpsychologische Erkundungen im Grenz-
gebiet von Ethik und Seelsorge,“ Wege zum Menschen 67 (2015): 433-50.

23 Michael Coors und Sebastian Farr, Hg., Seelsorge bei assistiertem Suizid: Ethik, Praktische
Theologie und kirchliche Praxis (Zirich: Theologischer Verlag Zirich, 2022).

24 Friedrich Ley, ,Ethik und Organisation: Soziologische und theologische Perspektiven auf die
Praxis Klinischer Ethik-Komitees,“ in Ethik als Kommunikation: Zur Praxis Klinischer Ethik-Ko-
mitees in theologischer Perspektive, ed. Reiner Anselm und Stephan Schleissing (Gottingen: Uni-
versitatsverlag, 2008), 17—-44; Gerald Neitzke, ,Formen und Strukturen Klinischer Ethikberatung,“
in Klinische Ethik: Aktuelle Entwicklungen in Theorie und Praxis, Kultur der Medizin, ed. Jochen
Vollmann, Jan Schildmann und Alfred Simon (Frankfurt am Main: Campus, 2009), 37-56; Andrea
Dorries, Gerald Neitzke, Alfred Simon und Jochen Vollmann, Hg., Klinische Ethikberatung: Ein
Praxisbuch fiir Krankenhduser und Einrichtungen der Altenpflege (Stuttgart: Kohlhammer, 22010).
25 Sebastian Farr, Traugott Roser und Michael Coors, ,Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy:
Results of an Exploratory Survey Among Protestant Chaplains in Switzerland, Germany and
Austria,“ Journal of Religion and Health 62 (2023): 130-46.

26 Katrin Bentele, ,Zur Rolle von Klinikseelsorgern in der klinischen Ethikberatung,“ Zeitschrift
fiir medizinische Ethik 1 (2010): 33-43; Michael Klessmann, Handbuch der Krankenhausseelsorge
(Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, *2008), 13-27; Reinhard Feuerstriter und Hildegard
Hamdorf-Ruddies, ,,Zwischen System und Auftrag: Das moderne Krankenhaus als Herausforde-
rung an die Krankenhausseelsorge,“ Wege zum Menschen 61 (2009): 536 —42.



66 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

sorgenden regelmafig zum informellen Gespréch einlidt®” oder Seelsorgende, wie
im Kontext der Covid-19-Pandemie berichtet wird, an arztlichen Visiten teilneh-
men.?® Ethisch relevante Themen werden auch im Einzelgesprich mit Patient*in-
nen oder Angehorigen verhandelt, die Seelsorgenden von Entscheidungssituatio-
nen berichten oder konkreten Beratungsbhedarf &ufiern. Eine empirische Studie zur
Klinikseelsorge von Farr et al. weist darauf hin, dass sogar die meisten ethischen
Fragen in seelsorglichen Gesprachen mit Patient*innen aufierhalb dezidiert ethi-
scher Beratungsgesprache geduflert werden und dabei sowohl die Entschei-
dungsfindung als auch die Reflexion bereits getroffener Entscheidungen eine Rolle
spielen.”® Auch Fragen von Macht und Ohnmacht sind ethisch relevant und werden
in der Krankenhausseelsorge aktuell.*® Insgesamt hat sich also die Teilnahme an
institutionalisierten Strukturen Kklinischer Ethik in den letzten Jahrzehnten zu ei-
nem relevanten Aufgabenfeld der Klinikseelsorge entwickelt. Zu den treibenden
Faktoren dieser Entwicklung durfte der Umstand gehoren, dass Seelsorgenden
aufgrund ihrer Ausbildung, ihrer kirchlichen Einbindung und ihrer nichtfunktio-
nalen Sonderrolle unter den Kklinischen Berufsgruppen in spezifischer Weise
ethische Kompetenz zugeschrieben wird. Auch hatten die konfessionellen Kran-
kenhduser in Deutschland seit den 1990er Jahren eine Vorreiterrolle in der Etab-
lierung klinischer Ethikberatung inne.*! Diese Einbindung der Seelsorge in Klini-
sche Ethikprozesse kann gegenwartig trotz religioser Pluralisierungsprozesse und
der darauf reagierenden Programmatik einer nicht religiés gebundenen Spiritual
Care im Krankenhaus®* als stabil gelten. Moglicherweise wird sie sich in Zukunft
noch erweitern; denkbar, aber umstritten ist die seelsorgliche Beteiligung an der
Beratung bei assistiertem Suizid.**

27 Moos et al.,, Ethik in der Klinikseelsorge, 99-102. Vgl. auch Annette Hauffmann, Transforma-
tions of hospital chaplaincy: Present developments and future challenges (2023, in press).

28 Wir danken Sebastian Farr fiir diesen (miindlichen) Hinweis aus dem Kontext seiner empi-
rischen Forschung. Ebenso zeigen quantitative Umfragen unter Seelsorgenden, dass die (enge)
Einbindung im klinischen Kontext bei tiberwiegend vollem Stellenumfang wéhrend der Pande-
mie Gber den Zugang zu Patient*innen und die Weiterfithrung von Seelsorge entschieden hat, vgl.
Annette HauBmann und Birthe Fritz, ,,Was starkt Seelsorge in Krisenzeiten?“, Pastoraltheologie
110 (2021): 397-415. https:/doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397.

29 Vgl. Farr et al,, ,Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy*.

30 Sarah Jager, ,Ohnmacht und Macht als Aspekte religioser Erfahrung,“ Wege zum Menschen 72
(2020): 444 -55.

31 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 35.

32 Roser, Spiritual Care.

33 Coors und Farr, Seelsorge bei assistiertem Suizid.


https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397

Verantwortete Seelsorge == 67

Um im ausdifferenzierten Feld klinischer Ethik kompetent mitsprechen zu
konnen, bedarf es entsprechender Kompetenzen seitens der Klinikseelsorge.** In
den letzten Jahrzehnten sind entsprechende Angebote der Aus-, Fort- und Wei-
terbildung etabliert worden. Zur Vorbereitung und zur begleitenden Praxisrefle-
xion nehmen Seelsorgende etwa an Fort- und Weiterbildungen zur Moderation
ethischer Fallbesprechungen teil, wie sie beispielsweise am Zentrum fiir Gesund-
heitsethik in Hannover oder auch in Pastoralkollegs angeboten werden. Fir die
Seelsorgeausbildung, die in der landeskirchlichen Vorbereitung auf den Pfarr-
dienst durchlaufen wird, und fiir die klassische Klinische Seelsorgeausbhildung
(KSA) sowie andere Seelsorgekurse wurden entsprechende Ausbhildungseinheiten
entwickelt.®® Dariiber hinaus wird Ethik in der Klinikseelsorge auf Konventen,
Tagungen®® wie auch in spezialisierter Literatur thematisiert.’” Auf fachgesell-
schaftlicher Ebene besteht seit 2020 eine Arbeitsgruppe ,Ethik in Seelsorge und
Spiritual Care“ der Akademie fiir Ethik in der Medizin.

In der Covid-19-Pandemie ist die Relevanz von Ethik in der Klinikseelsorge
noch einmal verstarkt deutlich geworden. Einerseits wurde die Stellung der Kli-
nikseelsorge prekér, insofern Krankenhausseelsorgende, die nicht von Kliniken als
LSystemrelevant“ erachtet wurden, aus Sicherheits- und Infektionsschutzgriinden
ihren tiblichen Arbeitsaufgaben nicht mehr nachkommen konnten.*® Andererseits
waren Seelsorgende, die Zugang erhielten, in stirkerem Maf$ als vorher in die
ethischen Entscheidungsprozesse der Einrichtungen eingebunden, was von Per-
sonal und Patient*innen sehr geschitzt wurde.** Deutlich wurde seelsorgliche
Relevanz nicht nur in Einrichtungen wie den Ethikkomitees, sondern auch ihre
Mitwirkung in ethischen Entscheidungen wie der Isolation von Patient*innen bis
hin zu ethischen Dilemmata wie drohenden Triagen durch Verknappung medizi-
nischer Mittel und Moglichkeiten.*’

34 Ziemer, Seelsorgelehre, 149.

35 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 313-33.

36 Gwendolin Wanderer, Sebastian Farr und Florian-Sebastian Ehlert, ,,Was willst du, dass ich
dir tun soll?: Ethik in Seelsorge und Spiritual Care,“ Ethik in der Medizin 34 (2021): 119-24.
37 Etwa die Buchreihe Hille Haker und Katrin Bentele, Hg., Perspektiven der Medizinethik in der
Klinikseelsorge, Medical ethics in health care chaplaincy 2 (Berlin, Miinster: LIT, 2009); Lea Chi-
lian, Ethik und Spiritualitit im Gesundheitswesen: Spiritual Care in theologisch-ethischer Diskus-
sion (Stuttgart: Kohlhammer, 2022).

38 Haufimann und Fritz, ,Was starkt Seelsorge“.

39 Haufimann und Fritz, ,Was stérkt Seelsorge“; Simon Peng-Keller, Klinikseelsorge als speziali-
sterte Spiritual Care: Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Gesundheit (Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2021).

40 Peng-Keller, Klinikseelsorge.



68 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

2.3 Die Notwendigkeit des Uberschritts von der Feldethik zur
Professionsethik

Fur Seelsorgende resultiert aus ihrer Einbindung in die institutionalisierte klini-
sche Ethik nicht nur die Anforderung, feldspezifisches Wissen um das Kranken-
haus und um die rechtlichen und medizinethischen Grundlagen der Krankenver-
sorgung zu erwerben und bestdndig zu aktualisieren. Vielmehr bildet sie auch eine
professionsethische Herausforderung in mehrerlei Hinsicht.

Zum einen impliziert die Inklusion in Institutionen klinischer Ethik fiir Seel-
sorgende eine direkte organisatorische Einbindung in das Krankenhaus, die der
Klinikseelsorge vorher tendenziell fremd war. Die von Michael Klessmann for-
mulierte Verortung von Seelsorge in einem ,Zwischenraum® zwischen Kranken-
haus und Kirche*' bzw. die ,Heterotopie“ der Seelsorge* verandern sich damit in
Richtung einer,Seelsorge als Teil des Systems Krankenhaus, die auch von weiteren
Faktoren beférdert wird.** Das gilt auch auf symbolischer Ebene, wo Seelsorge im
System der Klinik zuweilen geradezu als Identifikationspunkt fiir das Ganze der
ethischen Orientierung in der Klinik erscheint. Damit sind machtvolle Erwartun-
gen und Zuschreibungsprozesse verbunden, die die Rolle der Klinikseelsorge im
System stiarken, mit denen aber auch potentielle Rollenkonflikte einhergehen. Dies
flihrt auf die professionsethische Frage, ob das Selbstverstindnis von Seelsorgen-
den, dem ,System Krankenhaus“ immer auch in kritischer Distanz gegeniiberzu-
stehen, angesichts dessen nicht weithin kontrafaktisch geworden ist.

Zum zweiten bedarf es einer bestandigen Neujustierung des Verhaltnisses der
Seelsorge zu den anderen Professionen im Krankenhaus auf dem Feld der Ethik.
Auch die Arzteschaft und die Pflegenden, aber auch die psychologischen und So-
zialdienste rechnen Ethik explizit dem Tatigkeits- und Kompetenzprofil ihrer
Professionen zu.** Zudem entwickeln sich weitere, auf Ethik spezialisierte Be-
rufsfelder wie etwa das der professionellen Ethikberatenden. Ethik ist in diesem
Sinne ein umstrittenes Geschaft. Jeweils muss sich die Seelsorge zu den ethischen

41 Michael Klessmann, ,Seelsorge im Krankenhaus: Uberfliissig — wichtig — drgerlich!,“ Wege
zum Menschen 42 (1990): 421-33.

42 Traugott Roser, Spiritual Care: Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen (Stuttgart:
Kohlhammer, 2017).

43 Dorothee Haart, Seelsorge im Wirtschaftsunternehmen Krankenhau (Wiirzburg: Echter, 2007),
254-57; vgl. dazu das paradigmatische Problem von Seelsorgegeheimnis und klinischer Doku-
mentation (Peng-Keller, Klinikseelsorge).

44 Deutscher Ethikrat (DER), ,Patientenwohl als ethischer Mafistab fiir das Krankenhaus,“ Stel-
lungnahme vom 5. April 2016, 84, https:/www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnah
men/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf [ab-
gerufen am 14.12.2022].


https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf

Verantwortete Seelsorge == 69

Rollen und Inhalten dieser Berufsgruppen verhalten und ihre eigene Rolle in der
Klinik entsprechend justieren. Hierzu gehort insbesondere die Frage, ob und in-
wieweit es interprofessionelle Aspekte klinisch-ethischer Kompetenz gibt und wo
Spezifika der einzelnen Professionen zu suchen sind.** Ulrich Kértner hat darauf
hingewiesen, dass es gelte, eine gemeinsame ethische Kompetenz der verschiede-
nen klinischen Professionen zu entwickeln.*®

Eine dritte Herausforderung, die die ersten beiden verbindet, besteht in der
Frage, welche Rolle die Entwicklung der Seelsorge als einer klinischen Profession
insgesamt fiir den Bereich der klinischen Ethik spielt. Diese Entwicklung ist jiingst
vor allem unter dem Stichwort ,Spiritual Care“ gefiihrt worden. Ist Seelsorge be-
reits jetzt oder in Zukunft als ein Spezialfall einer allgemeinen ,spirituellen” Pro-
fession in der Klinik zu verstehen? Simon Peng-Keller hebt in seinem Verstdndnis
der seelsorglichen Spiritual Care hervor, dass zugleich die Rollendifferenzierung
der Seelsorge wie auch die Integration ins System aktuelle professionelle Not-
wendigkeiten sind.*’ Dem entspricht eine weitreichende Ausdifferenzierung der
Klinikseelsorglichen Aufgaben, die so vielféltig und weitreichend sind, dass man
von dhnlichen Generalisierungstendenzen sprechen kann wie in der Gemeinde-
seelsorge.*® In ihrer Tatigkeit ist die Krankenhausseelsorge sowohl den Pati-
ent*innen, den anderen Gesundheitsberufen, als auch der Institution selbst sowie
der Kirche, in deren Tragerschaft sie arbeitet, verpflichtet. Daraus ergibt sich die
Notwendigkeit eines klaren Rollenprofils, das Seelsorge von anderen Professionen
unterscheidet und dennoch multiprofessionelle Zusammenarbeit — nicht nur, aber
auch - in ethischer Hinsicht erméglicht.*’

Viertens kommen im Kontext einer outcome-orientierten Medizin zunehmend
auch die Zwecke und Folgen seelsorglichen Handelns in den Blick. Dabei geht es
nicht nur um die Verstindigung tber Grundprinzipien wie etwa Schadensver-
meidung und Patientenwohl®’, sondern auch um eine Rechenschaft iiber die Folgen
seelsorglichen Tuns auf systemischer Ebene. Fragen nach der Evidenzbasiertheit
Klinikseelsorglichen Handelns kommen auf*'; eine empirische Wirkungsforschung

45 Peng-Keller, Klinikseelsorge.

46 Ulrich H. ]. Kortner, Ethik im Krankenhaus: Diakonie — Seelsorge — Medizin (Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2007), 113, 116 -17.

47 Peng-Keller, Klinikseelsorge.

48 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 165.

49 Simon Peng-Keller, ,Seelsorgliche Spiritual Care: Spezialisierung und Integration,“ Wege zum
Menschen 74 (2022): 240-50.

50 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 188.

51 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 189.



70 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

zur Seelsorge wird gefordert®, die fiir die Klinikseelsorge bereits erste Ergebnisse
vorgelegt hat.*® Eine solche hat erhebliche Konsequenzen fiir die Aushildung und
die Qualitatssicherung von Klinikseelsorge. Auch hier bedarf es der normativen
Reflexion dartiber, welche Ziele mit Klinikseelsorge verfolgt werden und inwiefern
diese empirisch operationalisiert werden kénnen.**

2.4 Seelsorge als klinische Profession

Aus den vorangegangenen Uberlegungen wird deutlich, dass Ethik in der Kli-
nikseelsorge sich nicht auf die speziellen Aspekte klinischer Ethik beschrankt, so
wichtig diese sein mdgen. Ebensowenig gentigt es, allein die ethischen Aspekte von
Seelsorgebeziehungen im Allgemeinen zu reflektieren. Vielmehr kommen aufgrund
der organisatorischen Einbindung, der Interprofessionalitdt, der Frage des Ver-
héltnisses von Seelsorge zu Spiritual Care sowie der Tendenzen zur Evidenzba-
sierung genuin professionsethische Fragen in den Blick. Bei dieser Rahmung ist
vorausgesetzt, dass es sich bei Klinikseelsorge um eine Profession handelt — oder,
schwacher formuliert, dass ein professionstheoretischer Rahmen hilfreich ist, um
ethische Aspekte seelsorglicher Professionalisierung in den Blick nehmen zu kon-
nen.

Die Professionstheorie ist in der Soziologie und dann in ausdifferenzierter
Form vor allem im Kontext der Sozialen Arbeit wie auch der Pddagogik intensiv
reflektiert worden.>® Bei Professionen handelt es sich nach Talcott Parsons um
institutionalisierten Altruismus: um Berufe, deren Angehorige einem sie potentiell
bis in die Lebensfithrung hinein verpflichtenden Gemeinwohlauftrag unterliegen.
Sie haben es mit Klient*innen in spezifischen Ungewissheitslagen zu tun und be-
diirfen daher des Vertrauens. Klassische Professionen haben eine Leitfunktion fiir
ein Funktionssystem und regulieren sich selbst, indem sie den Zugang zum eigenen
Berufsstand, die dafiir notwendigen wissenschaftlichen Aushildungsstandards,
Arbeitshedingungen, aber auch berufsstindische Normen festlegen. Dabei fun-
gieren Berufsverbdnde als Institutionen der Selbstverwaltung von Wissen und
Praktiken. Professionen zeichnen sich mithin durch eine spezifische epistemolo-

52 Kerstin Lammer, Wie Seelsorge wirkt, Praktische Theologie heute 165 (Stuttgart: Kohlhammer,
2020).

53 Nika Hofler, Wirksamkeit von Krankenhausseelsorge: Eine qualitative Studie (Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt, 2022).

54 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.

55 Vgl. die Beitrdge in Michaela Pfadenhauer, Hg., Professionelles Handeln (Wiesbaden: Springer
VS, 2005).



Verantwortete Seelsorge = 71

gische, institutionelle wie eben auch normative Reflexivitit aus.*® Zu einer Pro-
fession gehort daher inshesondere eine Professionsethik. Hierbei ist weniger in-
teressant, inwieweit ein Berufsstand alle genannten, vor allem der Arzteschaft
abgelauschten Eigenschaften aufweist, als die Frage, welche Charakteristika einer
Profession auf einen Beruf zutreffen und welche Prozesse einer Professionalisie-
rung und Deprofessionalisierung im Zeitverlauf zu beobachten sind.

Den Pfarrberuf hat insbesondere Isolde Karle in einem professionstheoreti-
schen Rahmen untersucht.®” Sie benennt fiir die Seelsorge normative Grundhal-
tungen wie ,Takt, Glite und soziale Geschicklichkeit®, ,,Ehrerbietung und Beneh-
men“*® als Grundlage professioneller Kommunikation. Fiir die Seelsorge Kritisiert
Klessmann, dass diese Grundhaltungen ,bei weitem nicht“ ausreichen.’® Gerade
flir medizinische Konflikte und existenzielle Problemlagen bediirfe es weiterge-
hender theologischer, ethischer, seelsorglicher und psychologischer Kompeten-
zen.* Hiervon ausgehend ist zu fragen, inwieweit nicht auch der Beruf der Kli-
nikseelsorgenden, wie er in Deutschland derzeit besteht, bereits fiir sich starke
Merkmale einer Profession aufweist: die spezifische Vulnerabilitat der Klientinnen
und Klienten im Krankenhaus, eigene Aushildungsgénge, inshesondere die (aller-
dings nicht nur fiir die Klinikseelsorge relevante) Klinische Seelsorgeausbildung
(KSA) sowie eigene Plattformen professioneller Selbstverstandigung (Klinikseel-
sorgekonvente).

Entsprechend gibt es verschiedene Ansétze einer Professionsethik der Kli-
nikseelsorge. Diese rekurriert zum einen auf explizit formulierte Leitlinien fir die
Seelsorge allgemein.®® Auf katholischer Seite ist bereits ein ,Ethikkodex profes-

56 Bernd Dewe und Dietmar Gensicke, ,Theoretische und methodologische Aspekte des Kon-
zeptes ,Reflexive Professionalitat,“ in Handbuch Professionssoziologie, ed. Christiane Schnell und
Michaela Pfadenhauer, Springer Reference Sozialwissenschaften (Wiesbaden: Springer VS, 2018).
57 Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession: Eine Berufstheorie im Kontext der modernen Ge-
sellschaft (Stuttgart: Kreuz Verlag, 2008).

58 Isolde Karle, ,Was ist Seelsorge? Eine professionstheoretische Betrachtung,“ in Seelsorge im
Plural: Perspektiven fiir ein neues Jahrhundert, ed. Uta Pohl-Patalong und Frank Muchlinsky
(Hamburg: EB-Verlag, 1999), 48.

59 Klessmann, Seelsorge, 313.

60 Klessmann, Seelsorge, 313.

61 Etwa die Handreichung zur Qualitatsentwicklung der Seelsorge der Evangelischen Kirche im
Rheinland (EKiR), Seelsorge als Muttersprache der Kirche entwickeln und stdrken: Zur Quali-
tatsentwicklung in der Seelsorge (Dusseldorf: EKIR, 2011), bes. 23—-24.; oder auch die Ethik-Stan-
dards der Deutschen Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie vgl. Satzung der Deutschen Gesellschaft
fur Pastoralpsychologie (DG{P) — Fachverband fiir Seelsorge, Supervision und Beratung, Ethische
Richtlinien, § 9 (www.pastoralpsychologie.de). Andere Berufsverbdnde haben solche Leitlinien
explizit als Code of Ethics ausformuliert und veréffentlicht.


http://www.pastoralpsychologie.de

72 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

sioneller Seelsorger formuliert worden.®” Solche Leitlinien statuieren allgemeine
ethische Mafistdbe seelsorglichen Verhaltens wie das Seelsorgegeheimnis, das
Beichtgeheimnis sowie die Amtsverschwiegenheit, die alle Angelegenheiten des
Pfarramts betreffen.®® Speziell fiir die Klinikseelsorge wurden spezifischere Leit-
linien formuliert. Die Leitlinien der Krankenhausseelsorge der EKD benennen als
inhaltliche Aspekte ethischer Orientierung ,,die Ehrfurcht vor dem Leben und die
Achtung vor der Wiirde und Unverfiigharkeit menschlichen Lebens“ und ,Ent-
scheidungsfreiheit der Patientinnen und Patienten“.** Das Spiritual-Care-Papier
der Standigen Konferenz fiir Seelsorge weist darauf hin, dass Krankenhausseel-
sorgende allgemeine metaethische Kompetenzen im Sinne pastoralpsychologischer
Ausbildung brauchen, aber auch eine Auseinandersetzung mit ethischen Grenz-
fragen erfolgen muss.®® Theologisch wird an der Vulnerabilitéit als Kernkriterium
fiir ethische Entscheidungen in existenziellen Lebenslagen festgehalten.®® Ahnliche
Ausarbeitungen sind im internationalen Bereich®” und hier vor allem im Kontext
von Spiritual Care vorgenommen worden.*®

Als Zwischenfazit ist festzuhalten, dass aufgrund der professionellen Charak-
teristika der Klinikseelsorge — Vulnerabilitat der Klient*innen, Vertrauensbedarf,
mangelnde externe Steuerbarkeit — auch die Ausbildung einer seelsorglichen
Professionsethik angezeigt erscheint. Ansdtze dazu sind vorhanden, erweisen sich
aber angesichts der genannten professionellen Herausforderungen der Zielbe-
stimmung und Qualitatssicherung, der Gestaltung von Interprofessionalitédt sowie
der Justierung der professionellen Einbindung in die Organisation als inhaltlich

62 Michael Rosenberger, Werner Wolbert, Sigrid Miiller und Walter Schaupp, , Ethikkodex pro-
fessioneller Seelsorger,“ Stimmen der Zeit 227 (2009): 447-58, https:/www.herder.de/stz/wiedergele
sen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/ [abgerufen am 14.12.2022].

63 Hans Martin Miiller, ,Das Ethos im seelsorglichen Handeln,“ Pastoraltheologie 80 (1991): 3—-16;
Doris Nauer, Seelsorge: Sorge um die Seele (Stuttgart: Kohlhammer, 2010), 262 63.

64 Konferenz fiir Krankenhausseelsorge, Die Kraft zum Menschsein stirken: Leitlinien fiir die
evangelische Krankenhausseelsorge. Eine Orientierungshilfe (Hannover: EKD, 2004), 24.

65 Standige Konferenz fiir Seelsorge der EKD (SKS), Seelsorgliche Spiritual Care als kirchlicher
Beitrag im Gesundheitswesen (Hannover: EKD, 2020).

66 SKS, Seelsorgliche Spiritual Care, 6-17.

67 Z.B. Association of Professional Chaplains, ,Code of Ethics,“ 24.09.2000, https:/www.apcha
plains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf [abgerufen am 15.12.2022].

68 Roser, Spiritual Care; Peng-Keller, Klinikseelsorge; Karen Lebacqz und Joseph Driskill, Ethics
and Spiritual Care: A Guide for Pastors, Chaplains, and Spiritual Directors (Nashville: Abingdon
Press, 2000); Gerald R. Winslow und Betty J. Wehtje-Winslow, ,Ethical boundaries of spiritual
care,“ Medical Journal of Australia 186 (2007): 63—-66; Daniel Sulmasy, ,Ethical principles for
spiritual care,“ in Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare, ed. Mark Cobb, Christina M.
Puchalski und Bruce Rumbold (Oxford: Oxford University Press, 2012), 465—-70.


https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf

Verantwortete Seelsorge = 73

wenig spezifisch.® Dariiber hinaus ist zu fragen, wie die professionelle normative
Selbstverstandigung in der Klinikseelsorge faktisch beschaffen ist. Inwieweit ge-
wahrleisten die bestehenden institutionellen Plattformen normativer Verstandi-
gung wie etwa Klinikseelsorgekonvente eine hinreichend dichte und kontinuier-
liche professionsethische Auseinandersetzung? Eine inhaltliche wie institutionelle
Pflege und Weiterentwicklung klinikseelsorglicher Professionsethik erscheint je-
denfalls nétig. Ein Beitrag aus der akademischen Theologie wie der vorliegende
kann dieses Desiderat nicht fiillen (da es ja um seelsorgliche Selbstverstdndigung
und Selbstorganisation geht), aber zumindest in systematischer Form analysieren.
Dem ist der folgende Abschnitt gewidmet.

3 Professionsethik als Verantwortungsethik:
Ethischer Vorschlag und Reflexionsbedarf

Um das Desiderat einer institutionellen Weiterentwicklung klinikseelsorglicher
Professionsethik systematisch zu analysieren, werden im Folgenden zunéchst die
unseres Erachtens relevanten Ebenen ethischer Reflexion aufgezeigt, anschliefSend
systematisch unter den Begriff einer verantworteten Seelsorge zusammengefiihrt
und auf theologische Implikationen befragt.

3.1 Ebenen ethischer Reflexion

Normenbestidnde: In dem Mafe, in dem moralische Auseinandersetzungen und
ihre ethische Reflexion in die seelsorgliche Praxis Einzug halten, bedarf es einer
Verhéltnisbestimmung zwischen den verschiedenen moralischen Bestdnden, die
im Krankenhaus relevant sind. Naherhin geht es um das Verhaltnis zwischen der
eigenen moralischen Subjektivitit und ihrem Uberzeugungshaushalt zu den mo-
ralischen Uberzeugungen der anderen involvierten Personen, zum Ethos der
Seelsorgeprofession, zum Ethos der anderen klinischen Professionen, zu expliziten
und impliziten moralischen Positionen der Einrichtung bzw. des Tragers und der
Kirche sowie zur Rechtslage und ihren moralischen Voraussetzungen. Diese Be-
stdnde konnen untereinander Spannungen aufweisen, die anhand konkreter Ent-
scheidungssituationen manifest werden. Ethisch ist es ebensowenig angemessen,
diese Spannungen generell durch Verweis auf eine objektive Normenhierarchie
aufzulosen, wie sie ganzlich der vereinzelten Moralitét (,Gewissen“) zu iiberant-

69 Roser, Spiritual Care, 477.



74 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

worten. Professionen stellen intermedidre Instanzen normativer Reflexion dar, in
denen gerade diese Verhaltnisbestimmung kontinuierlich thematisiert wird hzw.
werden sollte.”

Ethische Situationen: Die aufgewiesenen professionsethischen Herausfor-
derungen verschieben bzw. intensivieren sich, wenn nicht nur institutionalisierte
Formen von Ethik in den Blick genommen werden. So wurde empirisch gezeigt,
dass Seelsorgende einen weiten Bereich von Fragestellungen, Kommunikations-
formen sowie zeitlichen, ortlichen und akteurshezogenen Konstellationen unter
Ethik subsumieren.” Die formalisierte Institution der ethischen Fallbesprechung —
also: die explizite Deliberation tiber Behandlungsoptionen mit Blick auf eine zu
treffende punktuelle Entscheidung in einem Konsil aus Vertreter*innen verschie-
dener klinischer Berufsgruppen und moglicherweise Angehorigen — ist in der Sicht
von Seelsorgenden nur ein Spezialfall eines breiten Spektrums ethischer Situatio-
nen. Hier treten ethische Fragen der Lebensfiihrung und der Organisationskultur
neben die der Behandlungsentscheidungen. Auch implizite und indirekte Formen
der Kommunikation, langere Prozesse sowie ,andere‘ Personenkonstellationen und
Orte, insbesondere die seelsorgetypischen Tir-und-Angel-Gesprdche, werden als
ethisch relevant wahrgenommen.”® Dieses weitere Spektrum ethischer Situationen
steht wiederum in Verbindung mit spezifischen Charakteristika der Seelsorge-
profession wie ihrer funktionalen Unterbestimmtheit, ihren Zeitressourcen und
ihrer Legitimationsfunktion fiir Kommunikation, die tiber unmittelbare fachliche
und organisatorische Belange hinausgeht. Dies gilt es wiederum professionsethisch
in den Blick zu nehmen.

Seelsorgerolle: Eine weitere Ebene der ethischen Reflexion schliefdt an die
poimenisch gut etablierte Frage nach der Rolle der Seelsorgerin bzw. des Seelsor-
gers an.” Die Stellung der Seelsorgerin bzw. des Seelsorgers zu den ethischen Re-
levanzen des Seelsorgealltages hat selbst rollenformigen Charakter. Sie ist bedingt
durch Erwartungen an die ethische Ansprechbarkeit der Seelsorge einerseits und
die Haltung der einzelnen Seelsorgerin zu diesen Erwartungen andererseits.”* In
der bestidndigen Verhandlung zwischen situativen Erwartungen und individueller
Erfilllungsbereitschaft entsteht so etwas wie eine ethische Rolle der Seelsorgerin

70 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 308 -11.

71 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 53.

72 Vgl. dazu auch Farr et al., ,Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy“.

73 Klessmann, Seelsorge; Ziemer, Ethische Beratung.

74 Zur Haltung als seelsorgliches Integral: Annette Hauffmann, ,Eine Frage der Haltung: Inte-
grative Impulse fiir die Seelsorge aus neueren Ansidtzen der Verhaltenstherapie,“ Wege zum
Menschen 74 (2022): 201-14; zur Arbeit an inneren mdglichen Haltungen, im Krankenhaus re-
levant etwa das ,Aushalten: Roser, Spiritual Care, 475.



Verantwortete Seelsorge == 75

oder des Seelsorgers. In dem Mafie, wie der Seelsorgealltag nicht séuberlich in
einen ,Seelsorgemodus® und einen ,Ethikmodus“ getrennt werden kann, sondern
eine Vielzahl von Seelsorgesituationen als ethisch relevant bewusst werden, wird
diese ethische Rollenkldrung zum Teil der seelsorglichen Rollenkldrung tiber-
haupt.” Die in der Konfrontation mit moralischen Fragen auftretenden Span-
nungen — Soll ich mich als Seelsorger des moralischen Urteils enthalten oder mich
positionieren? Soll ich mich auf Vier-Augen-Gesprache beschréanken oder gegebe-
nenfalls eine weitere innerorganisatorische Offentlichkeit suchen? Inwieweit zeige
ich mich auf allgemeine moralische Fragen ansprechbar und inwieweit versuche
ich, das Gesprdch auf der Ebene von individuellen Wahrnehmungen, Bezie-
hungskonstellationen, Gefiihlen zu halten? — zeigen sich dann nicht als Spannun-
gen zwischen ,Ethik“ und ,Seelsorge®, sondern als ebenso ethisch wie seelsorglich
relevant. Somit erweitert sich die bereits angesprochene Notwendigkeit, sich zur
durch ,Ethik“ verstarkten Einbindung von Seelsorge in die klinische Organisation
zu positionieren, hin zur Aufgabe, als Seelsorgerin oder Seelsorger eine ethische
Rolle in der Klinik zu finden. Idealtypische Rollen wie Ratgeber, Prophetin, Pati-
entenanwalt, Moderatorin, ethische Warninstanz in der Organisation, Bezeu-
gungsinstanz etc. haben jeweils seelsorgliche und ethische Implikationen. Dabei
bediirfen Rollenfindungen der Passung sowohl zur individuellen Seelsorgeperson’®
als auch zur Situation. Dartiber hinaus wird in ihnen aber immer auch der Ort der
Seelsorgeprofession in der Klinik insgesamt verhandelt. Die individuelle Rollen-
klarung bedarf also ebenso der professionsethischen Einbettung.

3.2 Verantwortete Seelsorge

Die angesprochenen Ebenen professionsethischer Reflexion in der Klinikseelsorge
lassen sich, das ist der Kern unseres Vorschlages, mithilfe des Verantwortungsbe-
griffs systematisieren. Der Begriff der Verantwortung ist bekanntlich zu einem
ethischen Kernbegriff der Moderne geworden, der inshesondere Situationen hoher
Komplexitat, Ungewissheit, moralischen Pluralismus sowie ausdifferenzierter Ge-

75 Dies korrespondiert mit der Moglichkeit von Seelsorge tiberhaupt, die als Dimension in all-
téglichen und existenziellen Begegnungen, die nicht explizit als Seelsorge tituliert sind, bestandig
mitschwingt und es einer seelsorglichen Wahrnehmung allererst bedarf, diese als solche zu
erkennen und entsprechend zu adressieren, vgl. Wolfgang Drechsel, Gemeindeseelsorge (Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 22016) zur seelsorglichen Wahrnehmung als Haltung.

76 Winkler empfiehlt deshalb die Entwicklung eines personlichkeitsspezifischen Credos: Klaus
Winkler, Seelsorge (Berlin, New York: De Gruyter, 1997).



76 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

sellschaften und Organisationen zu erschliefen erlaubt.”” Als solcher hat er sich
insbesondere fiir den theologischen Bereich als anschlussfihig erwiesen.”® Unab-
héngig von seiner theoretischen Rahmung bezeichnet ,Verantwortung“ jedenfalls
eine Relation mit mindestens vier Relaten: Ein Subjekt ist fiir einen Gegenstand vor
einer Instanz nach einem spezifischen Mag verantwortlich.” Auf diese Verant-
wortungsrelation lassen sich die Ebenen professionsethischer Reflexion abbilden.
Hinsichtlich des Mafes sind die genannten Normenbestdnde relevant. Dabei ist zu
beachten, dass es sich nicht um ein homogenes Maf$ der Verantwortung handelt,
sondern dass individuelle, professionelle, organisationsbezogene und gesell-
schaftliche Normenbestdnde nebeneinander und potentiell in Konkurrenz zuein-
ander stehen. Gegenstand seelsorglicher Verantwortung sind in klinisch-ethischer
Hinsicht die dargestellten ethischen Situationen, dartiber hinaus jedoch das Seel-
sorgehandeln insgesamt. Dabei stehen fest organisierte ethische Situationen wie
die ethische Fallbesprechung neben anderen, in denen ein professioneller oder
auch stark individueller Kontext im Vordergrund steht. Die Frage nach dem Subjekt
der Verantwortung fiihrt auf das Problem der ethischen Rolle der Seelsorgerin oder
des Seelsorgers, die wiederum individuelle, professionelle, organisationale wie
gesellschaftliche Kontexte hat. Implizit ist in der ethischen Rolle der Seelsorge auch
die Frage der Instanz der Verantwortung mitverhandelt. Vor wem weif} sich Seel-
sorge in ethischer Hinsicht verantwortlich? Infrage kommen das individuelle Ge-
wissen, die professionelle community, die Stakeholder der Organisation oder auch
eine gesellschaftliche Allgemeinheit. Die Frage nach Gott als Instanz der Verant-
wortung liegt wiederum quer dazu. Insgesamt kann seelsorgliche Verantwortung
also nach Relaten einerseits und nach Kontexten andererseits differenziert wer-
den:

77 Max Weber, ,Politik als Beruf,“ in Wissenschaft als Beruf. Politik als Beruf, ed. Max Weber,
Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe I/17 (Ttubingen: Mohr Siebeck, 1994), 35-88; Georg
Picht, ,Der Begriff Verantwortung,“ in Wahrheit, Vernunft, Verantwortung: Philosophische Studien,
ed. Georg Picht (Stuttgart: Klett-Cotta, 1969), 318—-42; Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung
(Frankfurt am Main: Insel-Verlag, 1979); Micha H. Werner, ,Verantwortung,“ in Handbuch Ethik,
ed. Marcus Diiwell, Christoph Hitbenthal und Micha H. Werner (Stuttgart: J.B. Metzler, *2011),
541-48.

78 Dietrich Bonhoeffer, ,Die Struktur des verantwortlichen Lebens,“ in Ethik, ed. Eberhard Be-
thge, Dietrich Bonhoeffer Werke 6 (Miinchen: Kaiser, 1998), 256 —89; Ulrich Barth, ,Die religitse
Dimension des Ethischen: Grundziige einer christlichen Verantwortungsethik,“ in Religion in der
Moderne, ed. Ulrich Barth (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2003), 315-44; Ulrich Kértner, Evangelische
Sozialethik (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, *2019); Philipp Stoellger, Verantwortung wahr-
nehmen als Verantwortung aus Leidenschaft (Berlin, Heidelberg: Springer, 2022).

79 Werner, ,Verantwortung®.



Verantwortete Seelsorge

Tabelle 1: Dimensionen der Verantwortung in der Klinikseelsorge.

_ 77

Kontexte individuell

Relate

professionell

organisatorisch

gesellschaftlich

Subjekt

4480

tat

individuelle Rol-
lenerfiillung und
Balance-Identi-

Rolle als Seelsorgerin

Rolle in der Klinik und
in der Kirche

Rolle im Gesund-
heitswesen und
Stellung zu ,Religi-
on“

Gegenstand Situatives Han-
deln der einzelnen
Seelsorgeperson

Seelsorgehandeln
insgesamt

Ethik in der Klinik
(ethische Fallbespre-
chungen etc.)

gesellschaftlicher
Umgang mit Krank-
heit und Vulnerabi-
litat

MaR Individuelle nor-
mative Uberzeu-
gungen und
Wertvorstellungen

Normative Uberein-
kiinfte der Seelsor-
geprofession (insbe-
sondere hinsichtlich
des Umgangs mit di-
vergierenden Nor-
men)

Leitlinien und Leitbil-
der der Klinik; nor-
mative Uberzeugun-
gen von
Mitarbeitenden und
Patient*innen

Recht; politische
und ethische Debat-
ten; Pluralitat nor-
mativer Uberzeu-
gungen in der
Gesellschaft

Instanz
wissen

individuelles Ge-

professionelle com-
munity

Mitarbeitende, Pati-
ent*innen und ande-
re Stakeholder der
Organisation

gesellschaftliche All-
gemeinheit

Werden die Dimensionen seelsorglicher Verantwortung in dieser Weise systema-
tisiert, so zeigen sich eine Vielzahl von Herausforderungen fiir eine Ethik der

Seelsorgeprofession:

— Jedes Relat der Verantwortung weist durch seine Einbettung in die verschie-
denen Kontexte eine innere Spannung auf. Die ethische Rolle der Seelsorgerin
oder des Seelsorgers bedarf einerseits der kontextspezifischen Bestimmung,
andererseits eines Austarierens zwischen den Kontexten, um ein Minimum an
Rollenkohirenz zu erreichen. Ahnliches gilt wie gezeigt fiir das Maf der Ver-
antwortung: Eine Gleichzeitigkeit verschiedener Normbestdnde muss nicht
problematisch sein, kann aber im Einzelfall zu einem Konflikt fiihren.

— Am Gegenstand der Verantwortung wird deutlich, dass das individuelle Han-
deln, das Handeln als Seelsorgerin, als klinische Mitarbeiterin und als Mitglied
der Gesellschaft nicht auf unterschiedliche Situationen aufzuteilen ist. Viel-
mehr handelt es sich um Aspekte seelsorglichen Handelns, die potentiell in

80 Christopher Zarnow, Identitdt und Religion (Tibingen: Mohr Siebeck, 2010), 229 -38.



78 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

jeder Situation relevant sind. Je nachdem, auf welchen Aspekt (oder auf die
Spannung zwischen welchen Aspekten) fokussiert wird, &ndert sich die
Wahrnehmung des ethischen Problems.

— Im Vergleich der Kontexte fallt auf, dass diese in der ethischen Reflexion
seelsorglicher Professionalitdt unterschiedlich gut représentiert sind. Das in-
dividualethische wie auch das auf einen allgemeinen gesellschaftlichen Kon-
text gerichtete sozialethische Paradigma ist, gerade in der theologischen Ethik,
gut etabliert. Ahnliches gilt inzwischen fiir die klinische Ethik im engeren
Sinne. Weniger gut steht es um die Verstandigung in der professionellen
community, also um die seelsorgliche Professionsethik.

— Es ist die Funktion der Professionsethik, das komplexe Verhéltnis von Pro-
fession, Individualitat, organisationaler und gesellschaftlich-systemischer
Einbindung des Seelsorgehandelns in seinen normativen Aspekten zu reflek-
tieren. Dabei geht es inshesondere um Situationen, in denen die aufgezeigten
Spannungen auftreten. Auf der Ebene des Mafies dient Professionsethik daher
nicht in erster Linie der Formulierung zusdtzlicher Normen in einer in der
Regel schon normativ iiberdeterminierten Lage, sondern vor allem der nor-
mativen Reflexion der Frage, wie mit eben dieser Lage umzugehen ist.

— Dabei addieren sich die verschiedenen Kontexte der Verantwortung nicht
einfach, sondern stehen auch in einem wechselseitigen Begrenzungsverhaltnis
zueinander. Gesellschaftliche, organisationale wie professionelle Uberein-
kiinfte dienen der Entlastung des individuellen moralischen Urteils. Organi-
sationale Regeln bediirfen ihrerseits der Adaption an gesellschaftliche Uber-
einkiinfte und andererseits einer gewissen Offenheit flir die eigene
Normativitdt der in der Organisation vertretenen Professionen. Normativ ge-
sprochen handelt es sich dabei wiederum um ein ambivalentes Phanomen: Die
wechselseitige Begrenzung der Verantwortungskontexte kann ebenso zu
heilsamer Entlastung wie zu Verantwortungsdiffusion fithren.*"

— Verschiebungen des Seelsorgeberufs lassen sich an dieser Stelle analysieren als
Wandlungen im Gewicht der einzelnen Dimensionen seelsorglicher Verant-
wortung. Die anfanglich beschriebene zunehmende organisationale Einbin-
dung der Klinikseelsorge in die Prozesse des Krankenhauses verstarkt die or-
ganisationalen Verantwortungsdimensionen. In dem MafSe, wie die Seelsorge
sich — etwa im Rahmen des Spiritual Care-Diskurses — als klinische Profession
versteht, werden auch die professionellen Dimensionen starker in den Fokus
der Aufmerksamkeit treten.

81 Kortner, Evangelische Sozialethik.



Verantwortete Seelsorge == 79

— Auch hierbei wére — empirisch wie normativ — nicht einer zunehmenden
Moralisierung der Seelsorge das Wort zu reden. Die Aufgabe einer ethischen
Reflexion seelsorglicher Verantwortung liegt immer auch darin, Grenzen des
Moralischen zu reflektieren und zu praktizieren, wie auch insgesamt darin,
einen nichtmoralischen Kern der Seelsorgebeziehung wie des Seelsorgehan-
delns zu pflegen. Uberall dort, wo es um Verantwortung geht, steht auch die
Verantwortungsiiberlastung als Moglichkeit im Raum.

3.3 Zur Rolle der Theologie

Fiir die Seelsorgeprofession als einem theologischen Berufsfeld lasst sich mit Hilfe
des dargestellten Schemas auch nach den theologischen Ressourcen der Reflexion
auf Verantwortung fragen. Das kann hier nur skizzenhaft geschehen; es auszu-
flihren hiefde, eine theologische Ethik der Verantwortung insgesamt zu formulie-
ren.®” Generell fokussiert eine religiése Deutung bzw. deren theologische Reflexion
spezifisch auf einzelne, durch Unbedingtheits- bzw. Transzendierungsmomente
ausgezeichnete und daher besonders problematische Aspekte von Verantwortung.
Wird Gott als Instanz von Verantwortung aufgerufen, wird die Verantwortungs-
relation solcherart interpretiert. Es kommt zu einer Intensivierung (unbedingte
bzw. unbegrenzbare Verantwortung), aber auch potentiell zu einer Entlastung von
Verantwortung. Das lasst sich inshesondere am Mafs der Verantwortung namhaft
machen: Vor der unbedingt gultigen Norm (theologisch: Gesetz) droht die Verant-
wortung das Subjekt der Verantwortung zu Uberlasten. Die Frage nach dem Um-
gang mit solcher potentiell iiberlastenden Verantwortung steht im Raum (theolo-
gisch: Evangelium). In religidser Hinsicht kommt das Subjekt der Verantwortung
aber nicht nur als iiberlastet und scheiternd (theologisch: Schuld/ Stinde), sondern
auch als angesichts moderner Verantwortungsdiffusion zur Verantwortung geru-
fen in den Blick (theologisch: Heiligung/ Freisetzung zum Tun des Guten). Hin-
sichtlich der Gegenstinde der Verantwortung treten in religioser Perspektive etwa
diejenigen Aspekte organisationaler Prozesse in den Vordergrund, die die Orga-
nisation tiiberschreiten, weil sie nicht mehr in Organisationsprozessen gefasst und
in Qualitdtshandbiichern formuliert werden konnen (theologisch: Liebe; Wiirde
etc.). Solche Transzendierungsmomente lassen sich auch hinsichtlich der anderen
Kontexte aufzeigen. So wird in religioser Perspektive nicht nur die Organisations-
transzendenz der Organisationsa, sondern auch die Professionstranszendenz der
Profession artikuliert.

82 Barth, ,Die religiose Dimension“; Kortner, Evangelische Sozialethik.
83 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.



80 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

Insgesamt fiigt die religiose Perspektive der Verantwortung weniger material
etwas hinzu als sie die grundlegenden Aporien und Grenzbereiche von Verant-
wortung zu adressieren erlaubt. In der Klinik sind diese ubiquitdr: Erfahrungen
von zu grofler Verantwortung, von Ohnmacht und Scheitern, von Diffusion in der
ausdifferenzierten Organisation etc. werden in den Handlungsfeldern aller klini-
scher Professionen gemacht. Seelsorge nimmt die Ressourcen theologischer Ver-
antwortungsreflexion mithin einerseits fiir sich selbst als klinische Profession in
den Dienst und stellt sie — als ,Krankenhausseelsorge“ — andererseits potentiell
auch den anderen klinischen Professionen zur Verfiigung.

4 Professionsethik in der Seelsorge: Poimenische
Konkretionen

Wenn die Aufgabe einer Professionsethik der Klinikseelsorge darin besteht, die
verschiedenen Dimensionen verantworteter Seelsorge je fiir sich und in ihrem
Verhdltnis zueinander zu reflektieren, so hat das Konsequenzen fiir die Seelsor-
gepraxis und die poimenische Theoriebildung. Nur in der Verschrankung von
praxisreflektierender Poimenik und theoriegesattigter Seelsorgepraxis kann die
Frage einer seelsorglichen Professionsethik einer gewinnbringenden Antwort zu-
gefithrt werden, die zugleich offene Fragen und Entwicklungshedarfe formuliert.
Analog zur vorgestellten Differenzierung verschiedener Ebenen der seelsorglichen
Verantwortung (vgl. 3) lassen sich fir die Praxis verschiedene Desiderate benen-
nen.

Die individuelle Ebene: Das Beispiel vom Anfang macht deutlich, dass eine
grundlegende Herausforderung in der Wahrnehmung ethischer Implikationen
seelsorglichen Handelns liegt. Das betrifft zundchst die Seelsorgerin bhzw. den
Seelsorger selbst, die in Bezug auf die konkrete Situation zur Reflexion von Denken,
Handeln und dessen Folgen angehalten ist. Eine Achtsamkeit fiir die ethische Be-
deutsamkeit der jeweiligen Situation im Krankenhaus speist sich aus einer guten
Selbstkenntnis und Selbsterfahrung, die sich nicht lediglich schulen und vermitteln
lasst, sondern in der bestdndigen Auseinandersetzung mit dem eigenen profes-
sionellen Handeln und den zugrundeliegenden individuellen Normen und Werten
besteht.** Kiinftig wéire die moralische Dimension des eigenen Denkens und

84 Zur Bedeutung und Aushandlung von Werten in der Seelsorge vgl. Mikkel Gabriel Christof-
fersen, Annette Daniela HaufSmann und Anne Austad, ,Caring for — Caring about: Negotiations of
Values in Pastoral Care,“ Religions 15 (2024): Art. (https:/doi.org/10.3390/rel15050619).


https://doi.org/10.3390/rel15050619

Verantwortete Seelsorge = 81

Handelns als Teil der Selbstreflexion explizit und von Grund auf ins Seelsorgeler-
nen zu integrieren. Diese Verschrankung von Einiibung in seelsorgliche Haltungen
und Selbsterfahrung zeigt an, dass in der Seelsorge — wie in anderen helfenden und
therapeutischen Berufen dhnlich — die existenzielle Betroffenheit unhintergehbar
ist.%® Krankenhausseelsorgende sind dem individuell ausgesetzt, was sie tiglich an
Krankheit, Leiden, Tod und Sterben in der ganzen Bandbreite menschlichen Le-
bens erleben.*® Professionell wird der Umgang damit nicht durch die Elimination
des existenziellen Betroffenseins, sondern durch den reflektierten, sich selbst be-
fragenden und lernbereiten Umgang damit. Eine verantwortungsbasierte Profes-
sionsethik muss ebenfalls die Grenzen von Verantwortung thematisieren und das
Individuum vor Macht- und Machbarkeitsphantasien und zu hoher Verantwor-
tungslast schuitzen. Chancen liegen hier nicht zuletzt in einer theologischen
Grundlegung, die das simul iustus et peccator betont, auf die Vulnerabilitdt und
Fragmentaritdt menschlichen Seins besteht und auf den transzendenten Grund
seelsorglichen Handelns verweist.

Die professionelle Ebene: Professionelles Seelsorgehandeln setzt eine
grundstédndige Ausbildung in Seelsorge voraus, welche die ethische Dimension
mitbedenkt und nicht auf den Arbeitsbereich des Krankenhauses zu reduzieren
ist.®” Dies lasst sich auf drei Aspekte ethischer und seelsorglicher Kompetenzen hin
konkretisieren, die aufeinander zu beziehen sind.®® Erstens ist eine feldspezifische
ethische Kompetenz zu erwerben, die mit einer Aneignung medizinethischer
Kenntnisse einhergeht.®* Hier finden inshesondere materialethische Fragestellun-
gen ihren Platz. Zweitens gehort es zu den Aufgaben professioneller seelsorglicher
Reflexion, die eigene Rolle im System zu kldren. Diese Fahigkeit wird durch die
grundsténdige Seelsorgeausbildung als seelsorgliche Kompetenz bestandig geschult
und es gehort dazu, neben der Vertiefung der Selbstreflexionsfahigkeit auch si-
tuative Reflexionskompetenzen, eine Verbreiterung des methodischen Repertoires
als Handlungsoptionen in verschiedenen seelsorglichen Situationen sowie eine
seelsorgliche Identitét am jeweiligen Wirkungsort zu erwerben und zu vertiefen.*

85 Wolfgang Drechsel, ,Seelsorge lernen,“ in Seelsorge lernen, stirken und reflektieren: Das
Zentrum fiir Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, ed.
Annette HauBmann und Sabine Kast-Streib (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021), 17—-45.
86 Michael Brems, ,,Wo ist nun dein Gott? Krankenhausseelsorge als Ort religiéser Erfahrun-
gen,“ in Handbuch der Krankenhausseelsorge, ed. Traugott Roser (Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, °2019), 65-77.

87 Klessmann, Seelsorge.

88 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 293—-313.

89 Haker und Bentele, Perspektiven der Medizinethik.

90 Haufimann, ,Eine Frage der Haltung®.



82 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

Das kontinuierliche Seelsorgelernen ist dabei als ein Prozess zu beschreiben, an
dem nicht nur die Professionalitit, sondern auch die Person selbst wachst.** In
dieser Hinsicht ist Ethik immer schon ein Teil der seelsorglichen Berufsidentitét
und kein zusétzliches Addendum.?® Beispielhaft schult das Heidelberger Modul an
exemplarischen ethischen Situationen das Bewusstsein fiir die Rolle von Seelsor-
genden in solchen Konflikten, die vorwiegend materialethisch konkretisiert sind.**
Methodisch verhilft zur seelsorglich-ethischen Reflexion die Fall- oder Protokoll-
besprechung, in der mit anderen Seelsorgenden eine spezifische ethische Situation
beleuchtet und auf Handlungs-, Kommunikations- und Wahrnehmungsalternati-
ven hin befragt wird. Gemeinsam suchen die Teilnehmenden ein tieferes Verstehen
dessen, was in der Interaktion geschieht, ohne dies auf die moralische Frage ,Was
soll ich tun?“ im Sinne eines Entscheidungsdilemmas zu verkiirzen. Nur so haben
auch in ethischer Hinsicht Gefiihle, Bedtirfnislagen oder Ambivalenzen ihren Platz.
Zugleich vermag die Professionalitdt auch das Individuum im Blick auf Verant-
wortungstibernahme zu entlasten, was konkret durch Supervisionsstrukturen und
den Austausch in Dienstgruppen, landeskirchlichen und tberregionalen Seelsor-
gekonventen geschieht. Drittens ist eine ethische Metakompetenz zu entwickeln, zu
der ein theologisch reflektierter Umgang mit dem eigenen moralischen Invol-
viertsein, die Klarung der ethischen Rolle sowie die Grundziige eines seelsorglichen
Berufsethos gehoren. Hier gibt es neben den anderen beiden Ebenen noch Bedarf
der Weiterentwicklung. Auf entsprechende Institutionalisierungsbedarfe in der
Aus-, Fort- und Weiterbildung und der seelsorglichen Selbstverstandigung (Ad-hoc-
Fortbildungen, thematische Einheiten auf Konventen u.a.) ist an anderer Stelle
hingewiesen worden.**

Die organisationale Ebene: Seelsorge agiert im Krankenhaus immer im
Kontext anderer Professionen und arbeitet je nach Selbstverstdndnis und Klinik-
strukturen auch nicht selten in multiprofessionellen Teams — zuweilen aber nimmt
sie gleichzeitig fiir sich in Anspruch, im ,Zwischenraum**® eine Heterotopie®® zu
vertreten, die zum System Krankenhaus auch im Widerspruch stehen kann. Immer
wieder ist in seelsorglicher Hinsicht die Rolle und Stellung der Krankenhausseel-
sorge insgesamt zu diskutieren, weil sie unmittelbaren Einfluss auf das seelsorg-
liche und ethische Handeln hat. In der Frage nach der Rolle in ethischen Konflikten
(Moderation, Position, Stellvertretung) wird dies deutlich, denn je nach Stellung im

91 Drechsel, ,Seelsorge lernen®.

92 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 203.
93 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.

94 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge.

95 Klessmann, ,Seelsorge im Krankenhaus“.

96 Roser, Spiritual Care.



Verantwortete Seelsorge = 83

System werden diese Rollen ermoglicht oder verhindert. In systemtheoretischer
Hinsicht kann eine Verstrickung in die organisationalen Zusammenhénge und
sozialen Konstellationen gar nicht verhindert werden. Vielmehr geht es im pro-
fessionellen Umgang um eine Erkenntnis dieser Zusammenhénge und eine re-
flektierte Auswahl an Verhaltensalternativen. Auf organisationaler Ebene ist die
Entwicklung von ethischen Leitlinien und Leitbildern zu nennen, die in der in-
terprofessionellen Zusammenarbeit und fiir die Transparenz gegeniiber Pati-
ent*innen bekannt sein missen. Jedoch ist kritisch riickzufragen, ob solche
Ethikkodizes zu einer ethischen Uberdeterminierung fithren konnten, dem die
einzelnen Seelsorgenden keine individuelle Aneignung folgen lassen kénnen. Eine
Ahnlichkeit zu Normenkatalogen, die Ambivalenzen oder Abweichungen kaum
mehr zulassen, scheint nur wenig attraktiv fiir die Seelsorge und lasst zudem wenig
Raum fiir Diskussion und Pluralitit sowie die situationsspezifische Flexibilitat von
Seelsorge. Die Standardisierung von Ethik kdnnte hier in eine Spannung zur Ent-
wicklung des individuellen ethischen Bewusstseins treten. Daher wére eine Pro-
fessionsethik im Sinne ethischer Standards mit der Integration von Ethik in Seel-
sorgeaushildungen zu verbinden. Dort steht die Entwicklung eines eigenen
Standpunkts bzw. eigener seelsorglicher, theologischer und ethischer Kompetenz
als person- und situationshezogenes Seelsorgelernen, die Entwicklung individuel-
ler Haltung(en), und die fallbezogene Ausbhildung als Erfahrungslernen im Vor-
dergrund. Das widerspricht sich u.U. mit der Entwicklung eines allgemeinen
Ethikkodex in der Krankenhausseelsorge, der auch (bislang implizite) Normen und
theologische Grundlagen evangelischer Ethik festhélt. Diese Spannungen zwischen
Wertesystemen, zwischen Individuum und Institution wie auch zwischen profes-
sionellen Verpflichtungen kommen allerdings auch in anderen Gesundheitsbheru-
fen vor”’, was nochmals auf die Relevanz der Vermittlung zwischen den unter-
schiedlichen Ebenen der Verantwortung hinweist.

Im interdisziplindren Gesprach ist eine Professionsethik hilfreich und wiin-
schenswert, denn sie regt den Diskurs dariiber an, was als ,gut und richtig®, als
normativ entscheidungsorientierend und als wert-voll angesichts menschlichen
Lebens (und Sterbens) erachtet wird. Zielftihrend ist daher weniger die Festlegung
auf standardisierte christliche Wertkataloge, da diese sich sowohl dem individu-
ellen Aneignungsprozess als auch dem interprofessionellen Diskurs versperren
konnen. Wohl aber ist eine theologische Grundlegung in christlich-ethischer Per-
spektive sinnvoll, um die Basis ethischer Reflexion offen zu legen und auch, um
dariiber mit anderen sprechen zu kénnen. Die Auseinandersetzung mit anderen
Professionsethiken (u.a. Medizin, Pflege, Psychotherapie) dient darum der Schér-

97 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 187.



84 —— Annette HauRmann und Thorsten Moos

fung des eigenen seelsorglich-ethischen Profils wie auch dem interprofessionellen
Diskurs tber die Grundlagen der Ethik tiber konkrete ethische Fallbesprechungen
oder Ethikberatungen hinaus. Eine Berticksichtigung verschiedener Bereichsethi-
ken von Pflege-, Medizin-, Care-, Gesundheits-, Bioethik u.a. sowie einer metae-
thischen Reflexion ist dafiir konstitutiv.”® Daher muss eine Professionsethik aus
sachlichen Griinden, wie der Reflexion des eigenen Rollenprofils, sowie aufgrund
der interdisziplindren Zusammenarbeit, die mit den Professionsethiken anderer
Berufe konfrontiert ist, feldethische, seelsorglich-ethische und metaethische Per-
spektiven integrieren.

Die gesellschaftliche Ebene: Seelsorge ist schliefflich auch stets in Diskurse
um Werte und Normen auf gesellschaftlicher Ebene eingebunden. Dazu gehort
etwa die Debatte um die Okonomie des Gesundheitswesens®®, aber auch Grund-
fragen nach dem Verstdndnis von Gesundheit und Krankheit oder dem Wert des
Lebens. Indem Seelsorge an diesen Debatten teilhat, wird sie zum ,Ort der ver-
dichteten Kommunikation iiber das Gute und Richtige“*°° und stellt die Frage nach
dem gelingenden Leben.'®" Inshesondere ist Seelsorge dabei Anwiltin dessen, was
sich nicht ethisch auflésen oder einfangen lasst: Die Aporie angesichts verschieden
schlechter Wahlmadglichkeiten in einem Entscheidungsdilemma, die Klage ange-
sichts eines sinnlosen Leidens, das Aufbegehren und die Ohnmacht angesichts
menschlicher Fragmentaritét'® und Vulnerabilitit'®. Seelsorgende begegnen in
diesen Konflikten einer Pluralitit von Normen und Werten, die sie mit ihren ei-
genen Uberzeugungen, theologischen Positionierungen, christlichen und kirchli-
chen Haltungen ins Gesprach bringen. Insofern spielt auf der gesellschaftlichen
Ebene die Spiritualitidt und Religiositdt eine besondere Rolle, denn sie vermittelt
zwischen Seelsorge und Ethik bzw. stellt beide in einen gréfSeren, transzendenten
Kontext."**

98 Konrad Hilpert, ,Moral / Ethik,“ in Spiritual Care von A bis Z, ed. Eckhard Frick und Konrad
Hilpert (Berlin, New York: De Gruyter, 2012), 225-27.

99 Verkirzung von Liegezeiten, Gewinnmaximierung, Funktionalisierung: Corinna Schmohl,
wZwischen Ethik und C)konomisierung,“ Wege zum Menschen 73 (2021): 35-48.

100 Moos et al., Ethik in der Klinikseelsorge, 291.

101 Sturm, ,Was soll man da in Gottes Namen sagen“; Gunda Schneider-Flume, Leben ist kostbar:
Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2004).

102 Henning Luther, ,Leben als Fragment: Der Mythos von der Ganzheit,“ Wege zum Menschen
43 (1991): 262-73.

103 Andrea Bieler, Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge (Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2017).

104 Roser, Spiritual Care; Noth und Kohli Reichenbach, Pastoral and spiritual care.



Verantwortete Seelsorge == 85

5 Fazit

5.1 Die Leistung einer Professionsethik

Insgesamt lauft der vorliegende Vorschlag darauf hinaus, die Herausforderung der
Klinikseelsorge durch Ethik als professionsethische Herausforderung zu verstehen.
Denn die hohen formellen, rechtlichen wie beratungstechnischen Anforderungen
Klinischer Ethik im engeren Sinne verstellen den Blick darauf, dass klinische Ethik
als Gegenstand seelsorglich-professioneller Tatigkeit in einen umfassenderen
Kontext eingebettet ist. Dieser Kontext ist zum einen inhaltlicher Natur, insofern
Fragen klinischer Ethik in einer teils kongruenten, teils spannungsvollen Verbin-
dung stehen zu Grundfragen seelsorglicher Ethik; so etwa, wenn es um Grund-
haltungen der Seelsorge wie die der kommunikativen Transparenz und Auftrags-
klédrung geht, um Normen seelsorglichen Handelns wie die der Vertraulichkeit oder
um Ziele der Seelsorge und deren mogliche Evidenzbasiertheit und Qualitéatssi-
cherung. Ebenfalls inhaltlich, aber auf einer anderen Ebene der Reflexion liegt die
Verbindung klinisch-ethischer Fragen mit dem Problem seelsorglicher Rollenfin-
dung im Krankenhaus bzw. im Medizinsystem insgesamt (die oben so genannte
ethische Rolle der Klinikseelsorge). Diese steht wiederum in Verbindung mit dem
Verhéltnis der Seelsorgeprofession zu den anderen klinischen Professionen und zu
einer sich entwickelnden, potentiell umgreifenden Profession ,Spiritual Care“, wie
auch mit der organisatorischen Einbindung der Seelsorge in das Krankenhaus. In
diesem Sinne steht die seelsorgliche Befassung mit klinischer Ethik inhaltlich im
Kontext einer seelsorglichen Professionsethik insgesamt.

Wenn dem so ist, konnen die ethischen Herausforderungen der Klinikseel-
sorge nicht am theologisch-ethischen oder poimenischen Reifibrett bewéltigt
werden. Im Pladoyer dafiir, Klinikseelsorge als Profession zu verstehen, ist das
Plidoyer dafiir enthalten, die genannten Fragen als Themen professioneller
Selbstverstandigung und normativer Selbstregulation der Seelsorge zu begreifen.
So richtig es ist, dass die Seelsorge wesentlich Beziehungsarbeit und insofern un-
trennbar mit der individuellen Personlichkeit der Seelsorgerin oder des Seelsorgers
verbunden ist, so richtig ist es doch auch, dass die genannten Herausforderungen
wesentlich struktureller Natur sind. Beides zusammengenommen mag es klug sein,
die seelsorglich-professionsethische Verstdndigung gerade in normativer Hinsicht
nicht so spezifisch zu halten, dass fiir individuelle Prozesse der Rollenfindung in
der konkreten Organisation kein Platz mehr ist. Zugleich aber gilt es, die Ver-
stindigung doch so spezifisch zu halten, dass die iibergreifenden Herausforde-
rungen und das Spektrum an Moglichkeiten, ihnen seelsorglich-professionell zu
begegnen, sichtbhar werden. Die genannten Probleme sind zu allgemein, um sie



86 —— Annette HauBRmann und Thorsten Moos

ganz der vereinzelten individuellen Virtuositat der Seelsorgerin bzw. des Seelsor-
gers oder der Regulierung durch die Organisationsleitungen zu tberlassen. Es
bedarf mithin einer hinreichend dichten, zugleich aber flexiblen und zukunftsof-
fenen Institutionalisierung solcher Verstandigungsprozesse. Ob und inwieweit
hierfiir die bestehenden Institutionen (insbesondere Seelsorgekonvente) ausrei-
chend sind, ist eine Frage, die wiederum der professionellen Selbstregulation an-
heimgestellt werden muss.

Die inhaltlichen Aspekte einer solchen Professionsethik wiirden dazu beitra-
gen, dass die Klinikseelsorge unter den anderen klinischen Professionen erkenn-
barer und transparenter wird. Professionsethik dient zum einen nach innen der
normativen Selbstregulierung, zum anderen aber auch nach auffen der interpro-
fessionellen Kommunikation. Das impliziert zugleich, dass eine seelsorgliche Pro-
fessionsethik in ihren Aussageformen und Begriindungsfiguren nicht die Sprache
Kanaans sprechen diirfte. Allgemeiner gesprochen: Das Verhdltnis von theologi-
scher und allgemeiner Ethik im Kontext einer seelsorglichen Professionsethik zu
bestimmen wére selbst eine diskursive, professionsethische Aufgabe.

5.2 Grenzen der Professionalisierung und Professionsethik

Simon Peng-Keller hat darauf hingewiesen, dass der Spiritual-Care-Diskurs zu einer
weiteren Professionalisierung der Seelsorge flihren konne, insofern Seelsorge hier
als professionelle seelsorgliche Spiritual Care und Teil des Teams auftritt.'® Ob
dieser Professionalisierungsprozess auf der Ebene von Spiritual Care zugleich zu
einer Deprofessionalisierung der Klinikseelsorge beitrdgt, wird zu prifen und zu
diskutieren sein. Nachteil einer Einbindung in interprofessionell arbeitende Teams
konnten geringere Handlungsspielrdume der Seelsorge sein.'”® Gegenlaufig dazu
verhélt sich aber die Feststellung eines Generalistentums in der Kranken-
hausseelsorge, die den Strukturen des Gemeindepfarramts dhnelt.'”” Insgesamt
verschiebt sich die Frage nach der Klinikseelsorge als Profession also auf die Frage,
welche Professionalisierungs- und Deprofessionalisierungsprozesse stattfinden.
Hinsichtlich einer fortschreitenden Professionalisierung der Seelsorge sind
auch inhaltlich Bedenken geduflert worden. So sieht Dietz Lange die Gefahr einer
Kompetenzorientierung in der Ausbildung in einer ,,Expertenhierarchie“ms, die

105 Peng-Keller, Klinikseelsorge.

106 SKS, Seelsorgliche Spiritual Care.

107 Peng-Keller, Klinikseelsorge.

108 Dietz Lange, ,Evangelische Seelsorge in ethischen Konfliktsituationen,“ Pastoraltheologie 80
(1991): 77.



Verantwortete Seelsorge == 87

einer Befdhigung zur Seelsorge durch Glaubens- und Lebensorientierung zuwi-
derlduft. Gegen eine Spezialisierung und Professionalisierung von Seelsorgenden
fiir den Krankenhauskontext sind schon frither Einwéande formuliert worden, die
auf die konstitutive Bindung von Seelsorge an die Gemeindearbeit drangen.'®®
Fraglich ist, ob sich dieses Modell angesichts von Kirchenreformprozessen und
Ausdifferenzierungen im Gesundheitssystem halten ldsst oder ob nicht neue Mo-
delle und Alternativen gesucht werden miissten — was wiederum auch pastoral-
theologische Fragen aufwirft.

Durch kirchliche Reformprozesse und finanzielle Einbufien kommt es auch in
Funktionspfarrstellen wie der Klinikseelsorge zu massiven Einbufen."*® Stellen-
kirzungen oder Wegfall von professionellen Klinikseelsorgenden sind die Folge
und konnen nicht mit ehrenamtlich Seelsorgenden oder Teilzeitstellen kompen-
siert werden. Kiinftig wird immer unsicherer, dass Klinikseelsorge vor Ort immer
durch kirchlich finanzierte Stellen geleistet wird. Die Pandemie hat gezeigt, mit
welchen gravierenden Folgen fiir die seelsorgliche Begleitung der Patient*innen
und der Pflegeteams das verbunden sein kann: Krankenhausseelsorgende in Teil-
zeit und auch Ehrenamtliche konnten den Seelsorgebedarf nicht decken und waren
in vielen Kliniken nicht mehr présent. Fluide Stellenwechsel und Stellenabbau
verursachen auch einen Abbau an spezifischem ethischem Wissen, dessen Nach-
haltigkeit im Bereich der Klinikseelsorge iiber die kontinuierlich tatigen Personen
gesichert ist. Die Ausdunnung der Funktionsstellen im Klinikbereich wird durch
demografische Entwicklungen noch verstarkt werden, sowohl was den Ausbau des
medizinischen Systems als auch den Abbau von Pfarrstellen betrifft. Zugleich wird
Krankenhausseelsorge mehr als bisher auch Ehrenamtliche einbeziehen, die schon
jetzt unentbehrlich sind und daher auch in professionsethischer Hinsicht be-
riicksichtigt werden miissten. Schlieflich liegt die Klinikseelsorge in Deutschland
bislang in der Regel in der Trédgerschaft durch die Kirchen. Das Modell einer
Ausweitung von Professionsethik muss sich auch der Frage stellen, inwiefern die
kiinftige Trégerschaft ausgeweitet oder sichergestellt werden kann. Okonomische
Fragestellungen verbinden sich also kiinftig unweigerlich mit ethischen und seel-
sorglichen Dimensionen.

109 Dietrich Réssler, Grundriff der Praktischen Theologie (Berlin, New York: De Gruyter, *1994),
202-06.

110 Ralph Charbonnier, ,Zur Entwicklung ethischer Kompetenz,“ in Seelsorge als Muttersprache
der Kirche, epd-Dokumentation 10 (Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der Evangelischen
Publizistik 2010), 25-27.



88 —— Annette HauRmann und Thorsten Moos

5.3 Ausblick und Diskussionsbhedarfe

Spiritual Care hat in den letzten Jahren erhebliche Debatten in der Poimenik
ausgelost und ist als interdisziplindre Sorge um die spirituelle Dimension des
Menschseins professionstibergreifend in Wissenschaft und Praxis zunehmend
etabliert. Fiir die Professionsethik mag man fragen, ob hier eine neue Profession
des Spiritual Caregivers entsteht. Dafiir spricht, dass Seelsorge in anderen Landern
bereits mit anderen Berufen gemeinsam als Spiritual Care subsummiert wird.'**
Andererseits lebt Spiritual Care konstitutiv vom Austausch verschiedener Diszi-
plinen und Professionen. In professionsethischer Hinsicht kann die Vielfalt von
ethischen Perspektiven und Zugédngen auf organisationaler Ebene zwar proble-
matisch sein, fiir das Wohl der Patientinnen und Patienten kann es zugleich einen
Gewinn darstellen, insofern der Diskurs tiber das situativ Angemessene und mo-
ralisch Gebotene sich dadurch noch einmal intensiviert.

Zur Bildung eines poimenischen Ethos gehort die bestdndige Reflexion dessen,
was in der Seelsorge getan wird. Je nachdem, wie Seelsorge im Horizont einer
ethischen Fragestellung verstanden wird, ob als ethische Beratung''? oder als Be-
gegnung im Rahmen eines auszulotenden ambivalenten Konflikts™™ oder als 16-
sungsorientiertes Kurzgespriach'* stellt sich die Antwort auf die Verhaltnisbe-
stimmung von Ethik und Seelsorge anders dar. Im Rahmen von Professionsethik gilt
es, auf die Pluralitit der Konzepte aufmerksam zu machen und die Notwendigkeit
der Reflexion der ethischen und der seelsorglichen Dimensionen anzuregen. Dazu
gehort ein theologischer Diskurs iber die Werte und Normen, die einer Ethik im
Krankenhaus zugrunde liegen und bestidndig verhandelt werden miissen — be-
sonders angesichts der Entwicklungen in Medizin und Pflege.

Christliche Ethik steht in Verbindung mit dem poimenischen Diskurs in einer
eigentiimlichen Spannung zwischen religioser Positionalitdt und interreligioser
Offenheit. Seelsorge im Krankenhaus hat es mit einer grofSen Vielfalt verschiedener
religioser und nicht-religiéser Uberzeugungen zu tun und kommt potentiell mit
allen Menschen ins Gespréch. Verschiedene religiose Positionen kénnen sich ge-
genseitig bereichern, zum Wohl der Patient*innen beitragen und ethische Ent-
scheidungsfindungen fordern.'*® So miissen interreligiése Offenheit, Positionalitét

113

111 Doris Nauer, Spiritual Care statt Seelsorge? (Stuttgart: Kohlhammer, 2015).

112 Ziemer, Ethische Beratung.

113 Klessmann, Seelsorge.

114 Timm H. Lohse, Das Kurzgesprdch in Seelsorge und Beratung: Eine methodische Anleitung
(Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013).

115 Hildegard Emmermann, ,Ethik und Spiritualitit — Lésst sich das miteinander vereinbaren?
Eine Ethik-Fallberatung in der Kinderklinik,“ Wege zum Menschen 73 (2021): 500 - 05.



Verantwortete Seelsorge == 89

und Représentativitdtsanspruch des christlichen Glaubens miteinander vermittelt
werden, was in inter- und transreligidsen Situationen eine besondere Relevanz
entfaltet, etwa wenn im Krankenhaus Rituale zu gestalten sind.'*® Der Umgang mit
(religioser) Individualitdt im Spannungsverhdltnis zu traditionellen Pragungen
bzw. dogmatischen Glaubenssétzen entfaltet hier einen besonderen theologischen
Reflexionsbedarf. Diskussionsrelevant hierfiir konnten Erfahrungen aus dem
Umgang mit Fremdheit in genereller seelsorglicher Perspektive'’” und aus dem
interkulturellen und interreligiésen Spiritual Care Kontext in spezifischer Weise'*®
sein. Auf institutioneller Ebene diirfte es hilfreich sein, entsprechende Plattformen
des Erfahrungsaustausches und der professionsethischen Selbstverstandigung
zusammenzufiihren.

Das organisationsiiberschreitende Potenzial der Seelsorge kann auch als
Chance begriffen werden. Als ,Vertikalisten“ konnen Seelsorgende zwischen Pati-
ent*innen, Angehorigen, Pflegepersonal, Arztinnen und Arzten und anderem
Therapiepersonal vermitteln und den Kommunikationsfluss anregen.'* Ihre Rolle
changiert dann zwischen einer Gesprachsbereitschaft fiir alle und einer Verant-
wortung fiir die Kommunikation und Entscheidungsfindung als ganze'*’, was ne-
ben herausragender Kommunikationskompetenz eine gute Einbindung in Struk-
turen und Teams sowie viel Aufwand und Zeit erfordert. Diese holistische
Einschéatzung ihrer Rolle wird jedoch auch ethisch auf die Grenzen des eigenen
professionellen Handelns und die Notwendigkeit der Einbindung anderer Profes-
sionen zu verweisen sein.'** Zudem ist auf die bleibende Spannung zwischen der
oft ibernommenen und von aufien zugeschriebenen Moderationsrolle zwischen
verschiedenen ethischen Positionen und dem Einbringen eigener Argumente im
Kommunikationsprozess hinzuweisen.'*?

116 Peng-Keller, Klinikseelsorge, 193.

117 Kristin Merle, ,Fremdheit und Verstehen,“ in Kulturwelten: Zum Problem des Fremdverste-
hens in der Seelsorge, ed. Kristin Merle (Berlin: Lit-Verlag, 2013), 15-34.

118 Noth et al., Pastoral and spiritual care I; Noth und Kohli Reichenbach, Pastoral and spiritual
care IL

119 Stefan Gértner, ,Seelsorgende als ,Vertikalisten im Krankenhaus,“ Spiritual Care 11 (2022):
284-87.

120 Ute Rokahr, ,,... wir sehen jetzt doch alle, dass es so nicht weiter gehen kann ...: Ethische
Aspekte der Seelsorge im interdisziplindren Zusammenspiel,“ Wege zum Menschen 67 (2015):
483-89.

121 EKIiR, Seelsorge als Muttersprache, 15.

122 Vgl. Reiner Anselm, ,Common Sense und anwendungsorientierte Ethik,“ in: Ethik als Kom-
munikation: zur Praxis klinischer Ethik-Komitees in theologischer Perspektive, ed. Reiner Anselm
(Gottingen: Universitatsverlag Gottingen, 2008), 175-89.



90 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

Insgesamt werden sich in den kommenden Jahren die Randbedingungen der
Krankenhausseelsorge in erheblicher Weise verdndern. Auch das bedarf der
kontinuierlichen professionsethischen Verstindigung iiber verantwortete Seel-
sorge. Selbstverstandlich wird auch eine solche nicht zu einer umfassenden
Handlungssicherheit in den ethischen Zweifelsfallen des Seelsorgealltags fiihren.
Es wird auch weiterhin auf individuelle Haltungen, situative Kreativitdt und Er-
fahrung ankommen. Mit grofien, alten Worten: Es geht um Weisheit und Men-
schenliebe. Und doch diirfte die professionelle Selbstverstandigung beiden zu-
tréaglich sein — etwa wenn es, wie im einleitenden Beispiel, um die Zuordnung eines
seelsorglichen und eines ethischen Auftrages in der seelsorglichen Begegnung geht.
Der Bedarf fiir eine solche Selbstverstdndigung diirfte, wie auch das jiingste Bei-
spiel des assistierten Suizides und der Frage nach einer moglichen seelsorglichen
Beteiligung daran zeigt, in Zukunft jedenfalls eher steigen denn sinken.

Literatur

Anselm, Reiner. ,Common Sense und anwendungsorientierte Ethik.“ In Ethik als Kommunikation: zur
Praxis klinischer Ethik-Komitees in theologischer Perspektive, hg.v. Reiner Anselm, 175 - 89.
Gottingen: Universitatsverlag Goéttingen, 2008. https:/doi.org/10.17875/gup2008-382.

Association of Professional Chaplains. ,,Code of Ethics.“ 24.09.2000. https:/www.apchaplains.org/
wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf [abgerufen am 15.12.2022].

Barth, Ulrich. ,Die religiése Dimension des Ethischen: Grundziige einer christlichen
Verantwortungsethik.“ In Religion in der Moderne, hg.v. Ulrich Barth, 315 -44. Tibingen: Mohr
Siebeck, 2003.

Bentele, Katrin. ,Zur Rolle von Klinikseelsorgern in der klinischen Ethikberatung. Zeitschrift fiir
medizinische Ethik 1 (2010): 33 -43.

Bieler, Andrea. Verletzliches Leben: Horizonte einer Theologie der Seelsorge. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2017.

Bonhoeffer, Dietrich. ,Die Struktur des verantwortlichen Lebens.“ In Ethik, hg.v. Eberhard Bethge,
Dietrich Bonhoeffer Werke 6, 256 - 89. Miinchen: Kaiser, 1998.

Brems, Michael. ,,Wo ist nun dein Gott? Krankenhausseelsorge als Ort religioser Erfahrungen.“ In
Handbuch der Krankenhausseelsorge, hg.v. Traugott Roser, 65-77. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, *2019.

Charbonnier, Ralph. ,Zur Entwicklung ethischer Kompetenz.“ In Seelsorge als Muttersprache der
Kirche, epd-Dokumentation 10, 25 - 27. Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der
Evangelischen Publizistik, 2010.

Chilian, Lea. Ethik und Spiritualitit im Gesundheitswesen: Spiritual Care in theologisch-ethischer
Diskussion. Stuttgart: Kohlhammer, 2022.

Christoffersen, Mikkel Gabriel, Annette Daniela Haumann und Anne Austad. ,,Caring for - Caring
about: Negotiations of Values in Pastoral Care.“ Religions 15 (2024), Art. 619. https:/doi.org/10.
3390/rel15050619.

Coors, Michael und Sebastian Farr, Hg. Seelsorge bei assistiertem Suizid: Ethik, Praktische Theologie und
kirchliche Praxis. Zurich: Theologischer Verlag Zirich, 2022.


https://doi.org/10.17875/gup2008-382
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://www.apchaplains.org/wp-content/uploads/2022/06/APC-Code-of-Ethics.pdf
https://doi.org/10.3390/rel15050619
https://doi.org/10.3390/rel15050619

Verantwortete Seelsorge = 91

Deutsche Gesellschaft flir Pastoralpsychologie (DGfP). Fachverband fiir Seelsorge, Supervision und
Beratung, Ethische Richtlinien, $ 9. www.pastoralpsychologie.de.

Deutscher Ethikrat (DER). ,Patientenwohl als ethischer MaRstab fiir das Krankenhaus.*
Stellungnahme vom 5. April 2016. https:/www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/
Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-
krankenhaus.pdf [abgerufen am 14.12.2022].

Dewe, Bernd und Dietmar Gensicke. ,Theoretische und methodologische Aspekte des Konzeptes
,Reflexive Professionalitdt’.“ In Handbuch Professionssoziologie, hg.v. Christiane Schnell und
Michaela Pfadenhauer, Springer Reference Sozialwissenschaften, 1-20. Wiesbaden: Springer
VS, 2018.

Dérries, Andrea, Gerald Neitzke, Alfred Simon und Jochen Vollmann, Hg. Klinische Ethikberatung: Ein
Praxisbuch fiir Krankenhéuser und Einrichtungen der Altenpflege. Stuttgart: Kohlhammer, 22010.

Drechsel, Wolfgang. Gemeindeseelsorge. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 22016.

Drechsel, Wolfgang. ,,Seelsorge lernen. In Seelsorge lernen, stérken und reflektieren: Das Zentrum fiir
Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, hg.v. Annette
HauBmann und Sabine Kast-Streib, 17-45. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021.

Ehlert, Florian-Sebastian. ,Ethische Raume: Pastoralpsychologische Erkundungen im Grenzgebiet
von Ethik und Seelsorge.“ Wege zum Menschen 67 (2015): 433 -50.

Emmermann, Hildegard. ,,Ethik und Spiritualitdt — Lasst sich das miteinander vereinbaren? Eine
Ethik-Fallberatung in der Kinderklinik.“ Wege zum Menschen 73 (2021): 500 - 05.

Farr, Sebastian, Traugott Roser und Michael Coors. ,Ethical Conflicts in Healthcare Chaplaincy:
Results of an Exploratory Survey Among Protestant Chaplains in Switzerland, Germany and
Austria.“ Journal of Religion and Health 62 (2023): 130 - 46.

Feuerstrater, Reinhard und Hildegard Hamdorf-Ruddies. ,Zwischen System und Auftrag: Das
moderne Krankenhaus als Herausforderung an die Krankenhausseelsorge.“ Wege zum
Menschen 61 (2009): 536 - 42.

Gartner, Stefan. ,Seelsorgende als ,Vertikalisten® im Krankenhaus.“ Spiritual Care 11 (2022): 284 - 87.

Haart, Dorothee. Seelsorge im Wirtschaftsunternehmen Krankenhaus. Wirzburg: Echter, 2007.

Haker, Hille und Katrin Bentele, Hg. Perspektiven der Medizinethik in der Klinikseelsorge. Medical ethics
in health care chaplaincy 2. Berlin, Minster: LIT, 2009.

HauBmann, Annette. ,Aktuelle Entwicklungen in der Poimenik und Perspektiven fiir die Aus- und
Fortbildungspraxis der Seelsorge: Ein Ausblick.“ In Seelsorge lernen, stirken und reflektieren: Das
Zentrum fiir Seelsorge als Schnittstelle von Aus- und Fortbildung, Praxis und Wissenschaft, hg.v.
Annette HauBmann und Sabine Kast-Streib, 315-38. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021.

HaulBmann, Annette. Transformations of hospital chaplaincy: Present developments and future
challenges. 2023, in press.

HauBmann, Annette und Birthe Fritz. ,Was starkt Seelsorge in Krisenzeiten?“ Pastoraltheologie 110
(2021): 397 - 415. https:/#/doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397.

HauBmann, Annette. ,Eine Frage der Haltung: Integrative Impulse fiir die Seelsorge aus neueren
Ansdtzen der Verhaltenstherapie.“ Wege zum Menschen 74 (2022): 201-14.

Hermes, Eilert. ,Die ethische Struktur der Seelsorge.“ Pastoraltheologie 80 (1991): 40 - 62.

Hilpert, Konrad. ,Moral / Ethik.“ In Spiritual Care von A bis Z, hg.v. Eckhard Frick und Konrad Hilpert,
225-27. Berlin, New York: De Gruyter, 2012.

Hofler, Nika. Wirksamkeit von Krankenhausseelsorge: Eine qualitative Studie. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt, 2022.


http://www.pastoralpsychologie.de
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/stellungnahme-patientenwohl-als-ethischer-massstab-fuer-das-krankenhaus.pdf
https://doi.org/10.13109/path.2021.110.10.397

92 —— Annette HauBmann und Thorsten Moos

Jager, Sarah. ,Ohnmacht und Macht als Aspekte religioser Erfahrung.“ Wege zum Menschen 72
(2020): 444 -55.

Jonas, Hans. Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt am Main: Insel-Verlag, 1979.

Karle, Isolde. Der Pfarrberuf als Profession: Eine Berufstheorie im Kontext der modernen Gesellschaft.
Stuttgart: Kreuz Verlag, 2008.

Karle, Isolde. ,Was ist Seelsorge? Eine professionstheoretische Betrachtung.“ In Seelsorge im Plural:
Perspektiven fiir ein neues Jahrhundert, hg.v. Uta Pohl-Patalong und Frank Muchlinsky, 36 - 50.
Hamburg: EB-Verlag, 1999.

Klessmann, Michael. Seelsorge: Begleitung, Begegnung, Lebensdeutung im Horizont des christlichen
Glaubens. Ein Lehrbuch. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie, 2015.

Klessmann, Michael. Handbuch der Krankenhausseelsorge. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
32008.

Klessmann, Michael. ,Seelsorge im Krankenhaus: Uberfliissig - wichtig - drgerlich.“ Wege zum
Menschen 42 (1990): 421-33.

Klie, Thomas, Martina Kumlehn, Ralph Kunz und Thomas Schlag, Hg. Machtvergessenheit:
Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021.

Konferenz fiir Krankenhausseelsorge. Die Kraft zum Menschsein stdrken: Leitlinien fiir die evangelische
Krankenhausseelsorge. Eine Orientierungshilfe. Hannover: EKD, 2004.

Kortner, Ulrich H. J. Ethik im Krankenhaus: Diakonie - Seelsorge - Medizin. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2007.

Kértner, Ulrich. Evangelische Sozialethik. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, “2019.

Lammer, Kerstin. Wie Seelsorge wirkt. Praktische Theologie heute 165. Stuttgart: Kohlhammer, 2020.

Lange, Dietz. ,Evangelische Seelsorge in ethischen Konfliktsituationen.“ Pastoraltheologie 80 (1991):
77.

Lebacqz, Karen und Joseph Driskill. Ethics and Spiritual Care: A Guide for Pastors, Chaplains, and
Spiritual Directors. Nashville: Abingdon Press, 2000.

Ley, Friedrich. ,Ethik und Organisation: Soziologische und theologische Perspektiven auf die Praxis
Klinischer Ethik-Komitees.“ In Ethik als Kommunikation: Zur Praxis Klinischer Ethik-Komitees in
theologischer Perspektive, hg.v. Reiner Anselm und Stephan Schleissing, 17 - 44. Géttingen:
Universitatsverlag, 2008.

Lohse, Timm H. Das Kurzgespridch in Seelsorge und Beratung: Eine methodische Anleitung. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Luther, Henning. ,Diakonische Seelsorge.“ Wege zum Menschen 40 (1988): 475 - 84.

Luther, Henning. ,Leben als Fragment: Der Mythos von der Ganzheit.“ Wege zum Menschen 43
(1991): 262 -73.

Merle, Kristin. ,Fremdheit und Verstehen.“ In Kulturwelten: Zum Problem des Fremdverstehens in der
Seelsorge, hg.v. Kristin Merle, 15-34. Berlin: Lit-Verlag, 2013.

Moos, Thorsten, Simone Ehm, Fabian Kliesch und Julia Thiesbonenkamp-Maag. Ethik in der
Klinikseelsorge: Empirie, Theologie, Ausbildung. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2016.

Muller, Hans Martin. ,,Das Ethos im seelsorglichen Handeln. Pastoraltheologie 80 (1991): 3 -16.

Nauer, Doris. Seelsorge: Sorge um die Seele. Stuttgart: Kohlhammer, 22010.

Nauer, Doris. Spiritual Care statt Seelsorge? Stuttgart: Kohlhammer, 2015.

Neitzke, Gerald. ,Formen und Strukturen Klinischer Ethikberatung. In Klinische Ethik: Aktuelle
Entwicklungen in Theorie und Praxis, Kultur der Medizin, hg.v. Jochen Vollmann, Jan Schildmann
und Alfred Simon, 37-56. Frankfurt am Main: Campus, 2009.



Verantwortete Seelsorge == 93

Noth, Isabelle, Georg Wenz und Emmanuel Schweizer, Hg. Pastoral and spiritual care across religions
and cultures. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2017.

Noth, Isabelle und Claudia Kohli Reichenbach, Hg. Pastoral and spiritual care across religions and
cultures II: Spiritual care and migration. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019.

Peng-Keller, Simon. Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual Care: Der christliche Heilungsauftrag im
Horizont globaler Gesundheit. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2021.

Peng-Keller, Simon. ,Seelsorgliche Spiritual Care: Spezialisierung und Integration.“ Wege zum
Menschen 74 (2022): 240 - 50.

Pfadenhauer, Michaela, Hg. Professionelles Handeln. Wiesbaden: Springer VS, 2005.

Picht, Georg. ,Der Begriff Verantwortung.“ In Wahrheit, Vernunft, Verantwortung: Philosophische
Studien, hg.v. Georg Picht, 318 - 42. Stuttgart: Klett-Cotta, 1969.

Pohl-Patalong, Uta und Antonia Liidtke, Hg. Seelsorge im Plural: Ansdtze und Perspektiven fiir die
Praxis. Berlin: EB-Verlag, 2019.

Pohl-Patalong, Uta. ,Gesellschaftliche Kontexte der Seelsorge.“ In Handbuch der Seelsorge:
Grundlagen und Profile, hg.v. Wilfried Engemann, 86-108. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt,
2016.

Rokahr, Ute. ... wir sehen jetzt doch alle, dass es so nicht weiter gehen kann ... Ethische Aspekte
der Seelsorge im interdisziplindren Zusammenspiel.“ Wege zum Menschen 67 (2015): 483 -89.

Rosenberger, Michael, Werner Wolbert, Sigrid Miller und Walter Schaupp. ,.Ethikkodex
professioneller Seelsorger.“ Stimmen der Zeit 227 (2009): 447 - 58. https:/www.herder.de/stz/
wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/ [abgerufen am 14.12.2022].

Roser, Traugott. Spiritual Care: Ethische, organisationale und spirituelle Aspekte der
Krankenhausseelsorge. Ein praktisch-theologischer Zugang. Minchner Reihe Palliative Care.
Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Roser, Traugott. Spiritual Care: Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswesen. Stuttgart:
Kohlhammer, 2017.

Réssler, Dietrich. Grundrif der Praktischen Theologie. Berlin, New York: De Gruyter, 1994.

Schmidbauer, Wolfgang. Die hilflosen Helfer: Uber die seelische Problematik der helfenden Berufe.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1977.

Schmohl, Corinna. ,Zwischen Ethik und Okonomisierung.“ Wege zum Menschen 73 (2021): 35 - 48.

Schneider-Flume, Gunda. Leben ist kostbar: Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2004.

Seelsorge der Evangelischen Kirche im Rheinland (EKiR). Seelsorge als Muttersprache der Kirche
entwickeln und stdrken: Zur Qualitdtsentwicklung in der Seelsorge. Diisseldorf: EKiR, 2011.

Standige Konferenz fiir Seelsorge der EKD (SKS). Seelsorgliche Spiritual Care als kirchlicher Beitrag im
Gesundheitswesen. Hannover: EKD, 2020.

Stoellger, Philipp. Verantwortung wahrnehmen als Verantwortung aus Leidenschaft. Berlin, Heidelberg:
Springer, 2022.

Sturm, Wilfried. ,Was soll man da in Gottes Namen sagen?“: Der seelsorgerliche Umgang mit ethischen
Konfliktsituationen im Bereich der Neonatologie und seine Bedeutung fiir das Verhdltnis von
Seelsorge und Ethik. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015.

Sulmasy, Daniel. ,Ethical principles for spiritual care.“ In Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare,
hg. v. Mark Cobb, Christina M. Puchalski und Bruce Rumbold, 465 -70. Oxford: Oxford
University Press, 2012.

Wanderer, Gwendolin, Sebastian Farr und Florian-Sebastian Ehlert. ,,Was willst du, dass ich dir tun
soll?“: Ethik in Seelsorge und Spiritual Care.“ Ethik in der Medizin 34 (2021): 119 - 24.


https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/
https://www.herder.de/stz/wiedergelesen/ethikkodex-professioneller-seelsorger/

94 —— Annette HauRmann und Thorsten Moos

Weber, Max. ,Politik als Beruf.“ In Wissenschaft als Beruf. Politik als Beruf, hg.v. Max Weber,
Studienausgabe der Max-Weber-Gesamtausgabe 1/17, 35 - 88. Tiibingen: Mohr Siebeck, 1994.

Werner, Micha H. ,Verantwortung.“ In Handbuch Ethik, hg.v. Marcus Diwell, Christoph Hiibenthal
und Micha H. Werner, 541-48. Stuttgart: .B. Metzler, 2011.

Winkler, Klaus. Seelsorge. Berlin, New York: De Gruyter, 1997.

Winslow, Gerald R. und Betty J. Wehtje-Winslow. ,Ethical boundaries of spiritual care.“ Medical
Journal of Australia 186 (2007): 63 - 66.

Zarnow, Christopher. Identitdt und Religion. Tibingen: Mohr Siebeck, 2010.

Ziemer, Jurgen. Seelsorgelehre: Eine Einfiihrung fiir Studium und Praxis. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2015.

Ziemer, Jurgen. ,Ethische Beratung in der Seelsorge.“ In Seelsorge im Plural: Ansétze und Perspektiven
fiir die Praxis, hg.v. Uta Pohl-Patalong und Antonia Ludtke, 33-47. Hamburg: EB-Verlag, 2019.



	Annette Haußmann und Thorsten Moos
	Verantwortete Seelsorge: Plädoyer für eine ethische Professionalisierung der Klinikseelsorge
	1 Ethische Praxis der Klinikseelsorge: Ein Fallbeispiel
	2 Von der klinischen Ethik zur Professionsethik: Theoriegeschichtliche Kontextualisierung
	2.1 Ethik als Dimension der Seelsorge
	2.2 Klinische Ethik als Feld der Seelsorge
	2.3 Die Notwendigkeit des Überschritts von der Feldethik zur Professionsethik
	2.4 Seelsorge als klinische Profession

	3 Professionsethik als Verantwortungsethik: Ethischer Vorschlag und Reflexionsbedarf
	3.1 Ebenen ethischer Reflexion
	3.2 Verantwortete Seelsorge
	3.3 Zur Rolle der Theologie

	4 Professionsethik in der Seelsorge: Poimenische Konkretionen
	5 Fazit
	5.1 Die Leistung einer Professionsethik
	5.2 Grenzen der Professionalisierung und Professionsethik
	5.3 Ausblick und Diskussionsbedarfe

	Literatur


