
Max Ritter 
Wohltätige Fremdenherbergen 
in byzantinischer Zeit: Xenodocheia und ihre 
Vorsteher (5.–12. Jh.)

Im Anschluss an die Studie von Ewald Kislinger zu den kommerziell arbeitenden Gast
wirten nimmt die vorliegende Arbeit die Vorsteher der wohltätigen Herbergen 
(xenodocheia) in den Blick. Zu Beginn ist die Genese dieser Anstalten zu skizzieren, 
die als Gegenstück zu den Gasthäusern konstituiert wurden. Der Essay untersucht an
schließend, nach welchen Kriterien die Herbergsleiter ausgewählt wurden und wel
che Handlungsweisen sie gegenüber den Gästen befolgen mussten.

Die wohltätigen Herbergen dienten unterschiedlichen Gruppen. Sie wurden von 
Klerikern und Mönchen auf Reisen genutzt, aber auch in Anspruch genommen von 
Laien auf Pilgerreise, da eine solche eine hindernisreiche und teure Unternehmung 
war, die arme Laien nicht aus eigenen Mitteln bewältigen konnten. Regularien sorg
ten dafür, dass die Herbergen nicht überfordert wurden.

Abschließend wird den kaiserlichen xenodocheia besondere Aufmerksamkeit ge
widmet, da diese offenbar für eine näher definierte Besuchergruppe konzipiert 
waren und in nur geringer Zahl existierten.

1 Einführung
Bald nach Anerkennung des Christentums als religio licita durch Konstantin und Lici
nius (313) nahm die Kirche sich der Unterprivilegierten in ihrer Glaubensgemein
schaft im Rahmen der hospitalitas/φιλοξενία an. In den Genuss der Fürsorge kamen 
Mittellose, Sklaven, Waisenkinder, Gefangene, Vertriebene, Frauen, Kranke, Alte 
u.w.m. Die Bischöfe suchten soziale Härten zu lindern und durch ihr philanthropi
sches Vorbild das Individuum moralisch zu bessern,1 indem sie in ihren Gebäuden 
Schlafplätze, Speisung und Pflege anboten.2 Da die Kapazität der jeweiligen Episko
peia bereits im 4. Jh. an ihre Grenzen stieß, gründeten Bischöfe vielerorts eine für 
diese Fürsorgeaktivitäten bestimmte Anstalt, die den verschiedenen Bedürfnissen in 

� Demetrios J. Constantelos, Byzantine Philanthropy and Social Welfare, 2. Auflage (New Rochelle, NY, 
1991), 47–48.
� Michaela Puzicha, Christus peregrinus: die Fremdenaufnahme (Mt. 25,35) als Werk der privaten 
Wohltätigkeit im Urteil der Alten Kirche (Münster, 1980); Otto Hiltbrunner, Gastfreundschaft in der An
tike und im frühen Christentum (Darmstadt, 2005), 166–174.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International 
Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112213155-010



einer vom konkreten Ort abhängigen Gewichtung nachkam.3 In der formativen 
Phase (4.–5. Jh.) handelte es sich bei solchen Einrichtungen um Mischanstalten für 
alle Hilfesuchenden, die mehrere Funktionen erfüllten.4 Diese Anstalten wurden mit 
dem Terminus xenodocheion bezeichnet; ein nachklassischer Neologismus des 2. Jhs.,5

der deshalb in attizistischen Texten der gesamten byzantinischen Zeit beinahe durch
gehend durch den Terminus xenon ersetzt wird. Lateinische Autoren verwandten zur 
Bezeichnung die Lehnwörter xenodochium und sinodochium und seit dem 8. Jh. ver
mehrt andere Termini wie hospitium und hospitale.6

Das Anstaltswesen war eine völlig neue Erscheinung in der Spätantike.7 Es han
delte sich, zumindest seit dem 5. Jh., aus rechtlicher Sicht um eigenständige Anstalten 
unter dem Sammelbegriff piae causae bzw. εὐαγεῖς οἶκοι.8 Sie waren baulich von den 
Kirchen getrennt, standen aber stets unter der Aufsicht der Bischöfe.9 Augustinus 

� Bernhard Kötting, Peregrinatio religiosa: Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen in der alten 
Kirche, 2. Auflage (Münster, 1980), 375. Als markantes Beispiel lässt sich das in Helenopontus gelegene 
xenodocheion bzw. ptochotropheion anführen, das Epiphanios von Salamis (+403) anführt: Epiphanios 
von Salamis, Panarion, 75.1.7, hrsg. Karl Holl und Jürgen Dummer (Berlin, 1985), 333.
� Hans G. Severin, „Pilgerwesen und Herbergen,“ in Akten des 12. intern. Kongresses für christliche 
Archäologie, hrsg. Ernst Dassmann und Josef Engemann (Münster, 1995), 329–339, hier 329–330.
� Der Terminus ist als Kontrapunkt zum Pandocheion entwickelt und genutzt worden: Hiltbrunner, 
Gastfreundschaft, 184, 211–212; Robert Volk, Gesundheitswesen und Wohltätigkeit im Spiegel der byzan
tinischen Klostertypika, Miscellanea Byzantina Monacensia 28 (München, 1983), 24–28; Ewald Kislin
ger, Gastgewerbe und Beherbergung in frühbyzantinischer Zeit: Eine realienkundliche Studie aufgrund 
hagiographischer und historiographischer Quellen, PhD Thesis (Wien, 1982), 44–50.
� Hiltbrunner, Gastfreundschaft, 174–181, 200–207; Hans C. Peyer, Von der Gastfreundschaft zum Gast
haus: Studien zur Gastlichkeit im Mittelalter, Schriften der MGH 31 (Hannover, 1987), 121; Thomas 
Sternberg, Orientalium more secutus: Räume und Institutionen der Caritas des 5. bis 7. Jh. in Gallien, 
Jahrbuch für Antike und Christentum, Ergänzungsband 16 (Münster, 1991), 150–151; Ludwig Schmugge, 
„Zu den Anfängen des organisierten Pilgerverkehrs und zur Unterbringung und Verpflegung von Pil
gern im Mittelalter,“ in Gastfreundschaft, Taverne und Gasthaus im Mittelalter, hrsg. Hans C. Peyer 
(München, 1983), 37–60, hier 72–73; Egon Boshof, „Untersuchungen zur Armenfürsorge im fränkischen 
Reich des 9. Jahrhunderts,“ Archiv für Kulturgeschichte 58 (1976): 265–339, hier 278–279.
� Dies wird besonders im Brief Kaiser Julians II. an den galatischen Oberpriester Arsakios (von Pes
sinous) deutlich, in dem der Kaiser anregte, die neue Institution in die Sphäre der traditionellen Kulte 
zu übernehmen: Sozomenos, Historia ecclesiastica 5.16, Z. 9–10, hrsg. Joseph Bidez und Günter 
C. Hansen (Berlin, 1995), 218; Kaiser Julian, ep. 84.429–431, hrsg. Joseph Bidez und Franz Cumont 
(Paris, 1922), 113–115. Ewald Kislinger, „Kaiser Julian und die (christlichen) Xenodocheia,“ in Βύζαντιος: 
Festschrift für Herbert Hunger zum 70. Geburtstag, hrsg. Wolfram Hörandner, Johannes Koder, Otto 
Kresten und Erich Trapp (Wien, 1984), 171–184.
� Hans-Rudolf Hagemann, Die Stellung der Piae Causae nach justinianischem Rechte (Basel, 1953), 
25–29. Sie sind im Codex Theodosianus (a. 428) unerwähnt, also waren die piae causae zu dieser Zeit 
noch nicht relevant und/oder unabhängig: Hagemann, Stellung, 267.
� John P. Thomas, „In perpetuum: Social and Political Consequences of Byzantine Patrons’ Aspirations 
for Performance for their Foundations,“ in Stiftungen in Christentum, Judentum und Islam vor der Mo
derne: Auf der Suche nach ihren Gemeinsamkeiten und Unterschieden in religiösen Grundlagen, prakti
schen Zwecken und historischen Transformationen, hrsg. Michael Borgolte (Berlin, 2005), 123–135, hier 

234 Max Ritter



spricht in Bezug auf Christen, aber auch deren Anstalten, von einem novum nomen.10

Mit der Herausbildung des Anstaltswesens übernahm die Kirche in den Städten des 
Reiches eine zentrale institutionelle Rolle.

Schließlich differenzierte sich seit der mittleren justinianischen Zeit (Mitte 6. Jh.) 
das Anstaltswesen weiter aus.11 Dies hatte Folgen für die Bezeichnung der jeweiligen 
Einrichtung, die nunmehr für bestimmte Bedürftige konzipiert wurde, auch wenn 
die Grenzen zwischen den Funktionen zunächst noch fließend waren. Der Begriff 
xenodocheion verengte sich beinahe durchgehend auf die auf die Beherbergung rei
sender Christen (Pilger sowie Kleriker in offizieller Mission) spezialisierte Anstalt.12

Zugleich erschienen weitere Anstalten, die auf andere Funktionen spezialisiert 
waren, wie Waisenhäuser (orphanotropheia), Kinderheime (brephotropheia), Alten
heime (gerokomeia, ab 11. Jh. häufiger gerotropheia), Orte der Armenspeisung 
(ptochotropheia, ptocheia), Pflegeheime für Leprakranke (leprosaria) und Pflege
heime für andere Kranke (nosokomeia). Nicht wenige Pflegeeinrichtungen für 
Kranke wurden seit der justinianischen Zeit als xenones bezeichnet, was ihre maß
gebliche Unterstützung von kaiserlicher Seite anzeigte.13

2 Die Stifter
Die ältesten xenodocheia lassen sich auf Initiativen von Bischöfen zurückführen. Es 
traten allerdings alsbald Mönchsväter, private Stifter und Angehörige des Kaiserhau
ses als Förderer der Fremdenfürsorge und des Anstaltswesens hinzu. Die früheste, gut 
dokumentierte Gründung eines xenodocheions veranlasste Bischof Basileios von Kais
areia zwischen den Jahren 372–374. Dieses trug die eponyme Bezeichnung Βασιλειάς.14

127; Zachary Chitwood, „Stiftungsorganisation: Griechisch-orthodoxe Christen,“ in Enzyklopädie des 
Stiftungswesens in mittelalterlichen Gesellschaften 2, hrsg. Michael Borgolte (Berlin, 2014), 554–567, 
hier 554–561.
�� Augustinus, In Iohannis evangelium tractatus, 97.4, hrsg. Radbod Willems (Turnhout, 1965), 575.
�� Kötting, Peregrinatio, 377. Diese Entwicklung wurde außerhalb des Reichsgebiets nicht vollzogen, 
beispielsweise im Merowingerreich: Sternberg, Orientalium more secutus passim.
�� Generell: Phaidon Koukoules, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, 6 Bde., Collection de l’ Institut Fran
çais d’ Athènes 73 (Athen, 1948–1955), 2/1:128–140.
�� Anne Philipsborn, „Der Fortschritt in der Entwicklung des byzantinischen Krankenhauswesens,“ 
BZ 54 (1961): 338–365, hier 338–365; Ewald Kislinger, „Xenon und Nosokomeion: Hospitäler in Byzanz,“ 
Historia Hospitalium 17 (1986/88): 7–16.
�� Basileios von Kaisareia, ep. 142–143, hrsg. Yves Courtonne (Paris, 1966), Bd. 2, 64–65: Hier schwankt 
die Wortwahl noch zwischen xenon und xenodocheion. Sozomenos, Historia ecclesiastica, 6.34.9, 291. 
Zur Basileias s. Andrew T. Crislip, From Monastery to Hospital: Christian Monasticism and the Trans
formation of Health Care in Late Antiquity, 4. Auflage (Ann Arbor, 2008), 104–116; Constantelos, Byzan
tine Philanthropy, 119; Volk, Gesundheitswesen, 39; Philipsborn, „Fortschritt in der Entwicklung,“ 347; 
Kislinger, „Kaiser Julian,“ 176.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 235



Sie hatte solche Ausmaße, dass sie Gregor von Nazianz als neue Stadt pries. Basileios 
selbst verteidigt in einem Brief an Elias, den Proconsul von Cappadocia I, den Bau von 
Herbergen für Gäste, womit er auf die Βασιλειάς anspielte: „Wem Schaden wir, wenn 
wir Unterkünfte für Fremde errichten, also für jene, die uns auf einer Reise besuchen, 
die wegen einer Krankheit Pflege bedürfen, in einer Notlage zur Erleichterung ein
kehren, den Pflegern, den Heilern, den Lastträgern, den Gesandten?“15 Basileios 
wurde zum Beispiel für viele spätantike Bischöfe. Über Bischof Rabbula von Edessa 
wird berichtet, dass er durch Zustiftungen im ersten Drittel des 5. Jhs. aus einem be
reits bestehenden xenodocheion, „das nur dem Namen nach bestand“, ein wahrhafti
ges gemacht habe.16 Er gründete überdies ein weiteres xenodocheion für weibliche 
Gäste. Beide Einrichtungen wurden von Diakonen bzw. Diakonissen geleitet. Auch Bi
schof Paulinus von Nola (fl. 420–430) trennte die Geschlechter in einem von ihm ge
gründeten xenodocheion.17 Bischof Markianos von Gaza wird von Chorikios von Gaza 
für das von ihm gegründete gerokomeion um 540 gelobt.18

Parallel dazu strebten auch Vorkämpfer des sich entwickelnden Mönchtums nach 
dem Ideal der Fremdenfürsorge. Diese hatten aber im Unterschied zu den Bischöfen 
in den Städten das zusätzliche Ansinnen, im Hinblick auf das mönchische Ideal den 
Kontakt zwischen Mönchen und Gästen zu minimieren.19 Der ägyptische Mönchsvater 
Pachomios (fl. 325–345) legte für das von ihm gegründete xenodocheion fest, dass die 
Fremden nicht mit den Mönchen, sondern nur mit dem Vorsteher Umgang pflegen 
sollten.20 Die Eltern des Ioannes Kalybites (+460), eines Mönchs des Akoimeten- 
Klosters, sollen nach seinem Tode eine Kirche mit angeschlossenem xenon zum Wohle 
der Fremden in Konstantinopel erbaut haben.21

Einige Jahre nach dem Tod des Mönchsvaters Euthymios (+473) wurde ein Pilger 
in dem von ihm gegründeten Kloster aufgenommen. Dieser nutzte den Aufenthalt, um 
des Nachts dessen Gebeine zu stehlen.22 Es zeigt sich hier bereits ein latenter Konflikt
punkt, der sich bei einer Gastaufnahme an einer geheiligten Stätte ergeben konnte: 
Der Wächter des Klosters konnte den flüchtenden Dieb nur einholen, weil ein Straf

�� Basileios von Kaisareia, ep. 94, Bd. 1, 206, Z. 35–40: Τίνα δὲ ἀδικοῦμεν καταγώγια τοῖς ξένοις οἰκο
δομοῦντες, οἷς ἂν κατὰ πάροδον ἐπιφοιτῶσι καὶ τοῖς θεραπείας τινὸς διὰ τὴν ἀσθένειαν δεομένοις, καὶ 
τὴν ἀναγκαίαν τούτοις παραμυθίαν ἐγκαθιστῶντες, τοὺς νοσοκομοῦντας, τοὺς ἰατρεύοντας, τὰ νωτ
οφόρα, τοὺς παραπέμποντας; Studie: Volk, Gesundheitswesen, 39–44.
�� Vita Rabbulae, Kap. 50, hrsg. Robert R. Phenix und Cornelia B. Horn (Atlanta, 2017), 72–74. Kom
mentar bei Andreas Luther, Die syrische Chronik des Josua Stylites (Berlin, 1997), 175.
�� Paulinus von Nola, Carm., 21, Z. 374–395, hrsg. Wilhelm de Hartel und Margit Kamptner (Wien, 
1999), 170–171.
�� Chorikios von Gaza, Oratio, 1.78, hrsg. Richard Förster und Eberhard Richtsteig (Leipzig, 1929), 22.
�� Crislip, From Monastery to Hospital, 133–134.
�� Pachomios, Regula, 42, hrsg. Amand Boon (Louvain, 1922), 23–24.
�� Vita Ioannis Calybitae, Kap. 14, hrsg. Odysseus A. Lampsides (Athen, 1964), 286, Z. 42 – 287, Z. 2.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Euthymii, Kap. 59, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 1939), 81, Z. 27 – 
82, Z. 2.

236 Max Ritter



wunder diesen unweit des Klosters gelähmt hatte. Eine der erbaulichen Geschichten 
des Ioannes Moschos (um 600) handelt von einem Mönchsbruder in Palästina, der zu 
Unrecht bezichtigt wurde, seinem Gastgeber einen Solidus gestohlen zu haben.23 Min
destens genauso häufig wurden aber auch Gäste bestohlen; so erging es Kyrillos Phi
leotes, als er in einer Herberge in Chonai um das Jahr 1100 dreier Goldmünzen und 
eines Silberlings verlustig ging.24

Insbesondere in Palästina wuchs der Bedarf nach Pilgerunterkünften in der Spät
antike stetig an. Der palästinische Klostervorsteher Theodosios (+529) errichtete ein 
xenodocheion und kaufte zwei Esel für dessen Betrieb (mitgeteilte Gesamtkosten 100 
Solidi).25 Auch die von Theodoros von Petra auf denselben Heiligen verfasste Vita lobt 
dieses xenodocheion, das Reisenden und Armen gleichermaßen nutze.26

Der Mönchsvater Sabas (+532) stiftete mehrere xenodocheia. Eines befand sich bei 
seiner Gemeinschaft (Mâr Saba), ein anderes lag in Jericho und diente dem Pilgerver
kehr zwischen Jerusalem und dem Jordan.27 Einen weiteren Schwerpunkt legte Sabas 
auf das Anstaltswesen in Jerusalem selbst. Er bewog Kaiser Justinian während einer 
persönlichen Audienz im Jahr 529, für erkrankte Pilger ein νοσοκομεῖον in der Größe 
von 100 Betten zu finanzieren, das letztlich sogar 200 Betten umfassen sollte.28 Diese 
Anstalt bezeichnet Prokop in seinen Bauten (um 554) als Erholungsheim für arme 
Kranke (ἀναπαυστήριον νοσοῦσι πτωχοῖς).29 Justinian baute zudem ein xenοdocheion
für Reisende (ξένοις ἐνδημοῦσι καταλυτήριον) neben der von ihm errichteten und i. J. 
543 geweihten Nea Ekklesia. In dieser Weise erfasst Prokop beide Anstalten in Jerusa
lem und bestätigt damit die Vita Sabae des Kyrillos von Skythopolis, wie man bereits im 

�� Ioannes Moschos, Pratum spirituale, 116, in PG 87, 2980–2981.
�� Nikolaos Kataskepenos, Vita Cyrilli Phileotae, Kap. 18, hrsg. Étienne Sargologos (Brüssel, 1964), 
94–98.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Theodosii, Kap. 3, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 1939), 238, Z. 15–19. 
Konstantin M. Klein, „Von Hesychie zu Ökonomie: Zur Finanzierung der Wüstenklöster Palästinas 
(5.–6. Jh.),“ Millennium-Jahrbuch 15 (2018): 37–67, hier 51.
�� Theodoros von Petra, Vita Theodosii, Kap. 13 und 40, hrsg. Hermann Usener (Leipzig, 1890), 34, 
Z. 14 – 35, Z. 4 und p. 98, Z. 12–23. Leah di Segni, „Epigraphical Evidence for Pilgrimage to the Holy 
Places,“ in Pilgrimage to Jerusalem: Journeys, Destinations, Experiences across Times and Cultures, 
hrsg. Falko Daim et al. (Mainz, 2020), 23–30, hier 25.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Sabae, Kap. 25 und 31, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 1939), 109; 116; 
Kyrillos von Skythopolis, Vita Iohannis, Kap. 20, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 1939), 217.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Sabae, Kap. 73, 177. Michele Voltaggio, „Xenodochia and Hospitia in 
Sixth-Century Jerusalem: Indicators for the Byzantine Pilgrimage to the Holy Places,“ Zeitschrift des 
Deutschen Palästina-Vereins 127 (2011): 197–210, hier 199. Zur Reise: Ernest Stein, „Cyrille de Scythopo
lis: à propos de la nouvelle édition de ses œuvres,“ AB 62 (1944): 169–187, hier 171–180. Einen Überblick 
über die Herbergsstruktur Jerusalems gibt: Di Segni, „Epigraphical Evidence,“ 24–26.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 5.6.25, hrsg. Jakob Haury und Gerhard Wirth (Leipzig, 1964). 
Fast wortgleiche Formulierung in Bezug auf Pythia (5.3.20: τὸ τῶν νοσούντων ἀναπαυστήριον), wo Jus
tinian ebenfalls ein xenon für Kranke stiftete.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 237



10. Jh. erkannte.30 Das jerusalemitische xenodocheion beherbergte um 570 auch den Pil
ger aus Piacenza, der eine Bettenzahl von 3000 mitteilt.31 Prokop listet zudem einen 
‚kaiserliches xenon‘ in Jericho auf, der mit dem von Sabas gegründeten identisch sein 
könnte.32 Damit ist ein Charakteristikum der gesamten byzantinischen Zeit angespro
chen, nämlich die Förderung einzelner Anstalten durch die Kaiser. Prokop teilt in sei
nen Bauten mit, dass Justinian xenones in Kiberis (Provinz Europa) und Mokissos (Cap
padocia II) errichtet habe. In beiden Fällen ist unklar, ob, und wenn ja, auf welche 
Funktion, die Einrichtungen spezialisiert waren.33 In Antiochia finanzierte der Kaiser 
eine offenbar auf Kranke ausgerichtete Anstalt.34 In Konstantinopel war Justinian be
sonders aktiv: Der xenon des Sampson war ebenfalls auf Krankenpflege spezialisiert,35

ebenso wie der xenon des Euboulos (den Prokop als jenen des Arkadios bezeichnet)36

und der in Argyronion am Bosporos, der Leprakranke versorgte.37 Der xenon des Isido
ros, der ebenfalls kaiserliche Förderung genoss, war vermutlich bereits zu justiniani
scher Zeit ein Altersheim.38 Prokop verwendet in beinahe all diesen Fällen den Termi

�� Vita Sabae metaphrastica, Kap. 189, hrsg. Kleopas Koikylides (Jerusalem, 1905), 87.
�� Itinerarium Anonymi Placentini, Kap. 23, hrsg. Paul Geyer (Turnhout, 1965), 141. Als ein späterer Be
sucher und Jerusalempilger wird Theodoros von Edessa in seiner Vita präsentiert, die im 8./9. Jh. spielt 
aber erst im 10. Jh. verfasst wurde: Vita Theodori Edesseni, Kap. 24, hrsg. Igor Pomjalovskij (St. Peters
burg, 1892), 18, Z. 2–8. Zum Kontext: Sidney H. Griffith, „The Life of Theodore of Edessa: History, Hagio
graphy, and Religious Apologetics in Mar Saba Monastery in Early Abbasid Times,“ in The Sabaite He
ritage in the Orthodox Church from the Fifth Century to the Present, hrsg. Joseph Patrich, Orientalia 
Lovaniensia Analecta 98 (Leuven, 2001), 147–169, hier 157.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 5.6.25; 5.9.4. Konstantina Mentzou-Meimari, „Ἐπαρχιακὰ 
εὐαγῆ ἱδρύματα μέχρι τοῦ τέλους τῆς Εἰκονομαχίας,“ Byzantina 11 (1982): 243–308, hier 283.
�� Ewald Kislinger, „Reisen und Verkehrswege in Byzanz: Realität und Mentalität, Möglichkeiten und 
Grenzen,“ in Proceedings of the 22nd Intern. Congress of Byzantine Studies (Sofia, 2011), Bd. 1, 341–387, 
hier 370, Anm. 177.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 2.10.25; Ioannes Malalas, Chronographia 17.19, hrsg. Hans 
Thurn (Berlin, 2000), 351.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 1.2.14.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 1.2.17. Der Hauptzeuge der Bauten, Vat.gr.1065 (XII s.), ist mit 
Kopistenglossen versehen, die auf fol. 28r den xenon des Arkadios mit dem des Euboulos identifizie
ren. Dies ist ein starkes Argument dafür, den außerhalb von Prokop unbekannten xenon des Arkadios 
mit dem es Euboulos gleichzusetzen, wie dies bereits ohne Kenntnis der Handschriftenevidenz vorge
schlagen wurde: Albrecht Berger, Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos (Bonn, 1988), 
398–399; Raymond Janin, Constantinople byzantine: développement urbain et repertoire topographique, 
2. Auflage (Paris, 1964), 348–349.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 1.9.12: πτωχῶν ἦν ἐκ παλαιοῦ καταγώγιον, οἷσπερ ἡ νόσος 
τὰ ἀνήκεστα ἐλωβήσατο.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 1.2.17. Im 10. Jh. war es jedenfalls ein γηροκωμεῖον: Patria 
Constantinopolitanis, 3.120–121, hrsg. Theodor Preger (Leipzig, 1907), 241.

238 Max Ritter



nus xenon wohl nicht nur aus attizistischem Stilwillen, sondern auch, weil der Begriff 
im Unterschied zur Bezeichnung xenodocheion eine kaiserliche Förderung anzeigte.39

3 Die Vorsteher
3.1 Norm und Praxis

Ursprünglich bezeichnete der xenon den Raum eines Privathauses, in dem man Gäste 
unterbrachte. Der Hausbesitzer schlüpfte mit der Gastaufnahme in die Rolle des xeno
dochos. In Bezug auf das Anstaltswesen bezeichnete man fürderhin mit dem Begriff 
xenodochos den Vorsteher eines xenodocheions oder xenons, der den Bestimmungs
zweck der Anstalt erfüllen sollte. Die Anstalten hatten im Unterschied zu Klöstern 
keine Gemeinschaft, sondern wurden von Personal getragen, das allein der Vorsteher 
wählte und das ihm unterstand.40

Der Stifter einer Anstalt bestellte den ersten Vorsteher,41 legte organisatorische 
und liturgische Bestimmungen zum Betrieb fest,42 an die auch der Bischof bei seiner 
weiteren Aufsicht gebunden war. Den Nachfolger des ersten Vorstehers bestimmte 
dann der jeweilige Ortsbischof. Die kirchlichen Kanones legten nicht nur das Proce
dere der Personalauswahl fest, sondern steckten auch den Handlungsrahmen der xe
nodochoi ab.

Kanon 41 der sogenannten Apostolischen Kanones (um 400 kodifizierte Praxis der 
Kirche Syriens) bestimmte, dass die Bischöfe geeignete Diakone oder Priester im Hin
blick auf die Ausübung der Philanthropie für aufzunehmende Kleriker als Vorsteher 

�� Kislinger, Gastgewerbe, 49–50: „Die von Basileios von Kaisareia noch umfassend vollzogene christ
liche Fürsorge hat schon bald zu einer weiteren Aufgliederung geführt, und zwar in dem Sinn, daß 
sich Anstalten, die an zentralen Plätzen lagen und/oder obrigkeitliche Förderung genossen, in Leis
tung und Umfang ausweiteten (Ξενῶνες), während die reinen Unterkunfts[-anstalten] (Ξενοδοχεῖα), 
die teils gar nicht mehr der Allgemeinheit zur Verfügung standen, dann die zweite Gruppe bildeten.“
�� Hagemann, Stellung, 36.
�� Concilium Chalcedonense, Canon 8, in Discipline Générale Antique (IIe–IXe), Bd. 1/2: Les Canons des 
Synodes Particuliers, hrsg. Périclès-Pierre Joannou (Grottaferrata, 1962), 75–76. CJ 1.3.46[47], in Corpus 
Iuris Civilis, Bd. 2: Codex Iustinianus, hrsg. Paul Krüger (Berlin, 1895), a. 530. Telemachos C. Lounghis, 
Vassiliki N. Vlyssidou und Stelios Lampakes, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches 
von 476 bis 565 (Nicosia, 2005), Nr. 771; Constantelos, Byzantine Philanthropy, 159–160. Just. 
Nov. 131.10.2, hrsg. Rudolf Schöll und Wilhelm Kroll (Berlin, 1972), a. 545. Sternberg, Orientalium more 
secutus, 32; Hagemann, Stellung, 10.
�� Diese Regeln und Anweisungen waren in einem Typikon (Grundbedeutung: Formular) des Stifters 
schriftlich festgehalten. Chitwood, „Stiftungsorganisation: Griechisch-orthodoxe Christen,“ 554–555. 
Typika waren nicht durch Gesetzgebung flankiert und daher stets angreifbar: Bernhard H. Stolte, 
„Law for Founders,“ in Founders and Refounders of Byzantine Monasteries, hrsg. Margaret E. Mullett 
(Belfast, 2007), 121–139.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 239



einsetzen sollten.43 Im Kanon 38 erscheint diesbezüglich die Armenfürsorge an vor
derster Stelle.44 Ein Kanon der arabisch überlieferten, erweiterten Kanonessammlung 
zum Nicaenum I aus dem Syrien des ausgehenden 5. Jhs. legte fest,45 dass jeder grö
ßere Ort ein xenodocheion haben solle. Dieses solle von einem Mönch geleitet werden, 
den der Bischof erwähle. Ortsansässige Christen wurden aufgerufen, für den laufen
den Bedarf der Anstalt zu spenden.

Kaiser Justinian (527–565) griff regulatorisch in das Anstaltswesen ein. Die Grün
dung eines xenodocheions musste nunmehr vom Ortsbischof gestattet und zu Baube
ginn eingesegnet werden.46 Der Bau sollte nicht länger als ein Jahr dauern.47 Justinian 
bestimmte überdies, dass die Vorsteher der piae causae ‚unproduktive‘ Schenkungen, 
d. h. nicht zum Vorteil der Einrichtung gereichende Gaben, zurückweisen sollten.48

Sollte dies nicht geschehen, hatte der Vorsteher aus seinem Privatvermögen für den 
Schaden zu haften. Überdies hatten die Anstaltsvorsteher ihrem Ortsbischof Rechen
schaft abzulegen:

Wir befehlen, dass Verwalter, xenodochoi, ptochotrophoi und alle anderen Verwalter von piae 
causae und alle übrigen Kleriker gegenüber ihrem Bischof, dem sie in Bezug auf die ihnen anver
trauten Objekte unterstehen, verantwortlich sein und Rechenbücher über ihre Verwaltung anfer
tigen sollen. Von ihnen soll alles beglichen werden, was sie laut der Bücher derjenigen Anstalt 
schulden, zu der sie wegen ihrer Amtsführung in Schuld stehen.49

�� Syntagma canonum apostolicorum, 41, in Discipline Générale Antique (IVe–IXe), Bd. 2: Les canons 
des Pères Grecs, hrsg. Périclès-Pierre Joannou (Grottaferrata, 1962), 28–29. Sehr ähnliche Formulierung 
bereits in Canon 25 von Antiocheia (a. 341), hrsg. Joannou, Bd. 2, 125.
�� Syntagma canonum apostolicorum, hrsg. Joannou, Bd. 2, 26–27.
�� Concilium Nicaenum I, Canon 75, hrsg. Giovanni D. Mansi (Florenz, 1759), Bd. 2, 1006. Diese Samm
lung beruht nach einhelliger Forschungsmeinung auf einer syrischen Vorlage vom Ende des 5. Jahr
hunderts, die frühestens im 8. Jahrhundert ins Arabische übertragen wurde, und kam bei den Melki
ten Antiocheias, den Kopten und den Maroniten zur Anwendung: Hubert Kaufhold, „Sources of Canon 
Law in the Eastern Churches,“ in The History of Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, hrsg. Wil
fried Hartmann und Kenneth Pennington (Washington, D.C., 2009), 215–342, hier 233, 274; Jean- 
Baptiste Darblade, La collection canonique arabe des Melkites (XIIIe–XVIIe siècles) (Harissa, 1946), 
87–89. Derselbe Kanon ist auch in einer ostsyrischen pseudo-nicaenischen Sammlung enthalten: Ma
ruta von Maipherkat, Canon 36, hrsg. Arthur Vööbus (Louvain, 1982), Bd. 1, 82–83 und Bd. 2, 70–71.
�� Just. Nov. 131.7, a. 545.
�� Just. Nov. 131.10.
�� Just. Nov. 7.12, a. 535.
�� Just. Nov. 123.23, a. 546: Τοὺς δὲ οἰκονόμους καὶ πτωχοτρόφους καὶ ξενοδόχους καὶ νοσοκόμους καὶ 
τοὺς τῶν ἄλλων εὐαγῶν οἴκων διοικητὰς καὶ τοὺς ἄλλους ἅπαντας κληρικοὺς κελεύομεν ὑπὲρ τῶν ἐμ
πιστευθεισῶν αὐτοῖς διοικήσεων παρὰ τῷ ἰδίῳ ἐπισκόπῳ ᾧ ὑπόκεινται, ἀποκρίνεσθαι καὶ τοὺς λογισ
μοὺς τῆς ἰδίας διοικήσεως ποιεῖσθαι, καὶ εἰσπράττεσθαι ὅπερ ἐξ αὐτῶν ὀφείλοντες ἀποδειχθείησαν, 
ἐκείνῳ τῷ εὐαγεῖ ἀποδοθησόμενον οἴκῳ οὗτινος ἐκ τῆς διοικήσεως τὸ χρέος φανείη. Lounghis, Blysidu 
und Lampakes, Regesten, Nr. 1319. Bestätigt in den Libri basilicorum 3.1.39, hrsg. Herman J. Scheltema 
und Nicolaas Van der Wal (Groningen, 1953), 99, a. 888/89.

240 Max Ritter



Justinian versuchte auch durch weitere Maßnahmen, die Veruntreuung kirchlichen 
Besitzes zu verhindern.50 Da nicht wenige der piae causae über ein umfangreiches 
Vermögen verfügten, bestand die Gefahr, dass sich deren Vorsteher in ihrer Position 
bereicherten.51 Um diesem Risiko zu begegnen, wurde es gängig, Vorsteher ohne ei
gene Familie zu bevorzugen, womit unverheiratete Kleriker und Mönche regelmäßig 
an die Spitze einer Anstalt gestellt wurden.

Im Kanon 13 des Nicaenum II (787) offenbart sich, dass davon unbenommen ei
nige piae causae und Klöster zwischenzeitlich in κοινὰ καταγώγια verwandelt worden 
waren, mithin in Unterkünfte kommerzieller Natur.52 Das Klagen darüber griff unmit
telbar Kanon 24 des Konzils von Chalkedon (451) auf, in dem eine gleichgelagerte Um
wandlung eines Klosters streng verboten worden war. Das Konzil von Nikaia be
stimmte, dass wohltätige Anstalten wieder in den alten Zustand gebracht werden 
sollten. Daraus lässt sich entnehmen, dass viele Anstalten an der Wende zum 8. Jh. 
ihren Zweck nicht mehr erfüllten; zugleich hatten aber einige andere durch jahrhun
dertelange Förderung einen großen Stiftungsbesitz aufgebaut. Letzteres wird durch 
eine Nachricht des Theophanes nahegelegt, nach der unter Nikephoros‘ I. (809/10) die 
wohltätigen Anstalten den wichtigen fiskalischen Vorteil verloren, keine Herdsteuer 
(καπνικόν) für ihre Paroiken entrichten zu müssen. Zugleich habe der Kaiser ihnen 
manch reichen Landbesitz genommen und in kaiserliche Verwaltung überführt.53

Die genannten normativen Zeugnisse lassen sich teilweise mit den literarischen 
Zeugnissen über konkrete Anstalten und ihre xenodochoi in Deckung bringen. So 
wählten Bischöfe tatsächlich überwiegend Vorsteher im Weihegrad eines Diakons 
oder Presbyters aus,54 die sich eines guten Rufes in Bezug auf ihre Barmherzigkeit er
freuten.

Die bereits erwähnte Βασιλειάς vor den Toren Kaisareias (Cappadocia I) wurde 
um 375 zeitweise von einem gewissen Prapidios geleitet, einem Mönch höheren Alters, 
der zudem auch Teile der Diözese als Chorepiskopos betreute.55 Über einen gewissen 
Isidoros, der in den 390er Jahren als Presbyter und xenodochos im Patriarchat von 

�� Just. Nov. 120.5, a. 544 und 131.10.13–15, a. 545. John L. Boojamra, „Christian Philanthropia: A Study 
of Justinian’s Welfare Policy,“ Byzantina 7 (1975): 347–373, hier 368.
�� Zur ökonomischen Funktion von xenodocheia siehe Max Ritter, Zwischen Glaube und Geld: Zur 
Ökonomie des byzantinischen Pilgerwesens, Byzanz zwischen Orient und Okzident 14 (Mainz, 2019), 
101–103.
�� Concilium Nicaenum II, Canon 13, hrsg. Périclès-Pierre Joannou (Grottaferrata, 1962), Bd. 1, 268–269.
�� Theophanes, Chronographia, s. a. 6302, hrsg. Carolus de Boor (Leipzig, 1883), 486–487. Constantin 
Zuckerman, „Learning from the Enemy and More: Studies in Dark Centuries’ Byzantium,“ Millennium- 
Jahrbuch 2 (2005): 79–135, hier 100; Marc C. Bartusis, Land and Privilege in Byzantium: The Institution 
of Pronoia (Cambridge, 2012), 82–86.
�� Sternberg, Orientalium more secutus, 156.
�� Sozomenos, Historia ecclesiastica, 6.34.9, 291, Z. 17–22: εὐδοκιμώτατοι δὲ ὧν ἐπυθόμην τότε ἐγέ
νοντο ἐνθάδε μοναχοὶ Λεόντιος ὁ τὴν ἐν Ἀγκύρᾳ ἐκκλησίαν ὕστερον ἐπιτροπεύσας καὶ Πραπίδιος, ὃς 
ἤδη γηραλέος ὢν πολλὰς ἐπεσκόπει κώμας. προέστη δὲ καὶ Βασιλειάδος, ὃ πτωχῶν ἐστιν ἐπισημότατον 

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 241



Alexandria diente, wird berichtet, dass er Geldgeschenke von Gönnern entgegen
nahm.56 Palladios ergänzt, dass dieser Isidoros das Geld für Arme und Witwen veraus
gabt habe.

Zur Leitung des xenons, das an das Kloster von Ruphinianai im Umfeld von Chal
kedon angeschlossen war, bestimmte der Hegoumenos Hypatios einen gewissen 
Mönch Egersios (um 445). Dieser war Konvertit und ein ehemaliger scriniarius einer 
Präfektur,57 und damit sicher ein Vorsteher mit herausragenden administrativen 
Kenntnissen. Die Vita Hypatii hebt allerdings nicht diese Eignung, sondern seine Für
sorge für die Armen hervor.

Um 535 war der Mönch Ioannes Beth Aphtonia (+537) im Kloster des Apostels Tho
mas bei Seleukeia Pieria (Syria I) für den Dienst eingeteilt. Die Hafenstadt war Durch
gangsort für viele Reisende zu Schiff. Ioannes‘ Lebensbeschreibung betont, dass sie 
mehrere Tage bleiben durften, Tag und Nacht verweilten und den Reisenden auch 
Nahrung angeboten wurde.58

Der Mönchsvater Sabas (+532) richtete ein von seinem Hauptkloster Mâr Saba ab
hängiges xenodocheion in Jericho ein. Als dieses von einem gewissen Thomas aufge
sucht wurde, waren Sabas sowie Theodoros und Paulos, die Äbte von Kastellion bzw. 
Choziba, zugegen. Sabas wies den xenodochos an, der Gruppe Speis und Trank zu ser
vieren und fragte ihn, ob Wein vorrätig sei. Da der xenodochos dies verneinte,59 sah 
sich Sabas veranlasst, Essig in Wein zu verwandeln. Aus der Erzählung lässt sich 
schlussfolgern, dass xenodocheia höhergestellten Gästen mitunter Wein anboten.

In der Vita Sabae sind ebenfalls xenodochoi erwähnt. Sabas setzte den Bruder 
Iakobos als Vorsteher des xenodocheions und dessen Koch ein.60 Sein Amtsnachfolger 
war Ioannes Hesychastes, der bereits am Bau des xenodocheions mitgewirkt hatte, 
dann für die Besucher arbeitete und ebenfalls als Koch charakterisiert wird.61 Der Sty

καταγώγιον, ὑπὸ Βασιλείου τοῦ Καισαρείας ἐπισκόπου οἰκοδομηθέν, ἀφ’ οὗ τὴν προσηγορίαν τὴν 
ἀρχὴν ἔλαβε καὶ εἰσέτι νῦν ἔχει.
�� Palladios von Helenopolis, Dialogus de vita sancti Ioannis Chrysostomi 6, hrsg. Paul R. Coleman- 
Norton (Cambridge, 1928), 35, Z. 6–10: 1000 Solidi.
�� Kallinikos, Vita Hypatii abbatis Rufinianensis, Kap. 40, Z. 27–36, hrsg. Gerhard J. M. Bartelink (Paris, 
1971), 240–242.
�� Vita Ioannis abbatis Aphtoniae, Kap. 4, hrsg. François Nau (1902), 115 und 126. Zu Ioannes‘ Aufent
halt, siehe John W. Watt, „A Portrait of John Bar Aphtonia, Founder of the Monastery of Qenneshre,“ 
in Portraits of Spiritual Authority: Religious Power in Early Christianity, Byzantium and the Christian 
Orient, hrsg. Jan W. Drijvers und John W. Watt, Religions in the Greco-Roman World, Bd. 137 (Leiden, 
1999), 155–169, hier 160–161.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Sabae, Kap. 46, 136, Z. 20–27: Ποίησον ἡμῖν δεῖπνον. αὐτῶν δὲ δειπ
νούντων, ἐρωτηθεὶς ὁ ξενοδόχος εἰ ἔχει οἶνον, ἀπεκρίνατο μηδ’ ὅλως ἔχειν.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Sabae, Kap. 40, 130, Z. 28–31.
�� Kyrillos von Skythopolis, Vita Iohannis Hesychastae, Kap. 5–6, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 
1939), 205, Z. 15 – 206, Z. 14.

242 Max Ritter



lit Symeon der Jüngere (+592) ließ ein xenon in seinem Klosterkomplex errichten62

und wies bei seiner Fertigstellung um 590 die sündhaften Brüder seiner Gemeinschaft 
an, dort Dienst zu tun.63

Für den westlichen Mittelmeerraum fließen die Nachrichten spärlicher: Augusti
nus übergab die Leitung eines von ihm gegründeten xenons an einen gewissen Pries
ter Leporius (um 410).64 Papst Pelagius I. (556–561) wies im März 559 Bischof Helpidius 
von Catania an, den Priester Maurus als Abt eines örtlichen Johannesklosters mit an
geschlossenem xenodochium einzusetzen.65 Papst Gregor der Große (590–604) er
wähnt in einem Brief den Diakon Crescens, den Vorsteher eines nicht näher bezeich
neten xenodochiums in Palermo, dem er offenbar kein höheres Amt zutraute.66 In 
zwei weiteren Briefen nennt er das stadtrömische xenodochium Valerii, das von 
einem gewissen Antonius im Weihegrad eines Subdiakons geleitet wurde und der im 
Rechtsstreit mit dem Abt von Lucuscana (Kloster bei Palermo) lag.67 In einem seiner 
weiteren Briefe erwähnt er überdies das stadtrömische xenodochium Anichiorum
unter Leitung des Diakons Florentius als von einem aktuellen Testament begünstigt.68

Das letztgenannte xenodochium behauptete sich als eines von insgesamt vier auch 
noch im Rom des 8. Jhs.69

Anhand der spätantiken Zeugnisse lässt sich ableiten, dass das Hauptaufgaben
feld eines xenodochos die Organisation der Küche, die Buchführung und die Siche
rung gegen Gesindel umfasste.70 Hieronymus (+420) hob hervor, dass Mönche, die 
sich der Fremdenaufnahme und Armenfürsorge (peregrinorum susceptio, defensio 
pauperum) widmen wollen, körperlich fit und nicht zu alt sein sollten.71

Erst ab der zweiten Hälfte des 9. Jhs. liegen wieder vermehrt Zeugnisse zu xeno
dochoi vor. Patriarch Photios tadelte in mehreren Briefen einen xenodochos und Dia
kon namens Georgios (zu dem anderweitig nichts bekannt ist72) für seine Völlerei, 
Habsucht und Trunksucht (im Zeitraum 859–867).73 Offenbar hatte er sich an den Vor

�� Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, Kap. 99, hrsg. Paul van den Ven (Brüssel, 
1962), Bd. 1, 76, Z. 14–16.
�� Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, Kap. 164, Bd. 1, 146, Z. 16–17.
�� Augustinus, Serm. 356.10, in PL 39, 1578. 
�� Papst Pelagius I., ep. 42, hrsg. Pius M. Gassó und Columba M. Batlle (Montserrat, 1956), 116–117.
�� Papst Gregor I., ep. 13.12, hrsg. Dag L. Norberg (Turnhout, 1982), 1012, a. 602.
�� Papst Gregor I., ep. 9.67, 62–623; 9.83, 637–638, a. 598/99.
�� Papst Gregor I., ep. 9.8, 569–570, a. 598.
�� Liber Pontificalis, 98, hrsg. Louis Duchesne (Paris, 1892), Bd. 2, 25, Z. 13–20. Boshof, „Armenfür
sorge,“ 277. Zu den stadtrömischen xenodocheia: Riccardo Santangeli Valenzani, „Pellegrini, senatori e 
papi: gli xenodochia a Roma tra il V e il IX secolo,“ Rivista dell’istituto di archeologia e storia dell’arte 
19/20 (1996–97): 203–226.
�� Constantelos, Byzantine Philanthropy, 160–161.
�� Hieronymus, ep. 52.3.2, hrsg. Isidor Hilberg (Wien, 1996), 416.
�� PmbZ #2260.
�� Photios, ep. 46, hrsg. Basileios Laourdas und Leendert G. Westerink (Leipzig, 1983), Bd. 1, 92; ep. 62, 
Bd. 1, 109; ep. 89–90, Bd 1, 127–128 und ep. 96, Bd. 1, 131.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 243



räten bedient, die für die Gäste gedacht waren. Einem anderen xenodochos namens 
Damianos schrieb Photios, dass ein Vorsteher gerecht sein solle und sich ganz dem 
Nutzen der Armen verschreiben müsse.74 Es wird aus den Briefen erkennbar, dass die 
Vernachlässigung der Aufgaben der Vorsteher ein stetes Problem für die beaufsichti
genden Bischöfe darstellte.

Eine wichtige Quelle für die Verhältnisse im 9. Jh. ist überdies Theodoros Studites 
(+826). Das Studioskloster, dem Theodoros vorstand, hatte sowohl ein xenodocheion als 
auch ein nosokomeion, die Theodoros stets sorgfältig voneinander getrennt behandelte. 
Obgleich das Typikon (ὑποτύπωσις) des Klosters aus dem 9. Jh. nicht vollständig erhalten 
ist,75 lässt sich rekonstruieren, dass Mönche anderer Klöster und Laien, die Novizen wer
den wollten, bis zu drei Wochen im xenodocheion verweilen durften.76 Bzgl. der xeno
dochoi ordnete Theodoros an, dass sie die Gäste respektvoll empfangen, ihnen die Füße 
waschen und sich aufrichtig um sie kümmern sollten – bei Nichtbefolgung ordnete er 100 
Kniebeugen an.77 Falls der xenodochos das Bett nicht mache und vorbereite78 oder den 
Schlafraum nicht pflege,79 müsse er fasten. Theodoros‘ Studites gesteigerte Aufmerksam
keit an der Beherbergung im Kloster lässt sich auch an den ihm zugeschriebenen jambi
schen Epigrammen ablesen. Eines handelt, entgegen seinem später beigefügten Titel „Auf 
das xenodocheion“ von dessen Vorsteher und war vielleicht am Eingang angebracht:80

Tretet heran an dieses gastfreundliche Dach, ihr Wanderer, die ihr von Mühen erschöpft seid! 
Nehmt von meinen Gastgeschenken, vom ersehnten Brot, das das Herz ernährt, von dem süßen 
Getränk, das reichlich fließt, und von den Bedeckungen, die die Kälte fernhalten, Freunde! Denn 
sie gab mir, dem Theognostos81 von seinen glücksverheißenden Gaben mein Herr Christus, der 

�� Photios, ep. 109, Bd. 1, 149, Z. 15–19: Λῦσον, ἄνθρωπε, τῷ πένητι τὴν συμφοράν, ἀποδιδοὺς τὸ ἀδί
κημα καὶ τὰ τραύματα θεραπεύων εὐεργεσίας ἐλαίῳ. εἰ δὲ τοῦ πένητος ὑπερορᾷς, ἀλλ’ οὖν τὴν ἐμὴν 
λῦσον συμφοράν, μᾶλλον δὲ τὴν σήν· ἡ σὴ γὰρ μείζων καὶ τῆς τοῦ πένητος καὶ ἡμῶν, κἂν οὔπω ταύτης, 
οἴμοι, συναίσθησιν ἔχῃς.
�� Hans-Georg Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (München, 1959), 494. 
Dirk Krausmuller and Olga Grinchenko, „The Tenth-Century Stoudios-Typikon and its Impact on Ele
venth- and Twelfth-Century Byzantine Monasticism,“ JÖB 63 (2013): 153–175, bes. 153–155.
�� Theodoros Studites, Hypotyposis, 24, in PG 99, 1712: Ἰστέον ὡς ὅτε δεχόμεθα ἀδελφοὺς, εἴτε ἀπὸ 
ἄλλου μοναστηρίου, εἴτε λαϊκοὺς πρὸς τὸ μονάσαι, ποιοῦμεν αὐτοὺς καθεσθῆναι εἰς τὸ ξενοδοχεῖον 
ἑβδομάδας β΄, ἢ καὶ γ΄, πρὸς θεωρίαν καὶ πεῖραν τοῦ μοναστηρίου. Die Regelung wurde von Athana
sios Athonites für seine Klosterregel übernommen: Athanasios Athonites, Diatyposis Laurae, hrsg. Phi
lipp Meyer (Leipzig, 1894), 133, Z. 36 – 146, Z. 6.
�� Theodoros Studites, Poenae monasteriales, 82–84, in PG 99, 1744: Ἐὰν μὴ ὑποδέχεται καλῶς τοὺς 
ξένους μετὰ πάσης εὐλαβείας, νίπτων τοὺς πόδας αὑτῶν, καὶ κοιτάζων αὑτοὺς ἁρμοδίως, μετάνοιαι ρ΄.
�� Theodoros Studites, Poenae monasteriales, 82–84, in PG 99, 1744: Ἐὰν ἐάσῃ ἄστρωτον τὴν κλίνην, 
καὶ μὴ τὰ ἐν τῇ διακονίᾳ σκεπάσματα ἀνατινάσση, καὶ περιποιῆται, ξηροφαγείτω.
�� Theodoros Studites, Poenae monasteriales, 82–84, in PG 99, 1744: Ὡσαύτως καὶ ἐὰν μὴ φιλοκαλῇ τὸν 
κοιτῶνα διὰ τῆς ἑβδομάδος.
�� Der Titel ist inkorrekt, s. Paul Speck, Theodoros Studites, Jamben auf verschiedene Gegenstände 
(Berlin, 1968), 174. Vermutlich hieß es „Auf den xenodochos“.
�� Mit Speck, Theodoros Studites, Jamben, 174, als Eigenname aufzufassen. PmbZ #8004.

244 Max Ritter



Reichtumverströmende. Ihr aber lobet ihn als Welternährer und vergeltet mir nur mit einem 
Gebet, dass ich dort auf gastfreundliche Weise in Abrahams Schoß gelangen kann.82

Es wird deutlich, dass der xenodochos den Besuchern unentgeltlich Speise, Trank und 
Bedeckung anbieten sollte. Der xenodochos wird überdies gemahnt, dass fürderhin er 
im Himmel um Gastfreundschaft bitten wird und sich im irdischen Leben entspre
chend verhalten solle. Dieser Gedanke erscheint auch in einem weiteren Epigramm: 
Jeder, der Gäste bewirtet, beherbergt Christus; deshalb bewirtet hier bereitwillig die 
Fremden, und man wird euch auf wunderbare Weise (im Himmel fürderhin) bewir
ten.83 In einem weiteren Gedicht spricht Theodoros Studites den Besucher an:

Wenn du kommst, lass‘ dich, wer du auch seist, nieder ohne Übermut, denn hier ist Gottes Haus, 
mein Freund. Klopf‘ an, sag‘ den Grund, weshalb du da bist, dann warte geduldig eine kurze Zeit 
auf den Bescheid. Wenn du dann eintrittst mit Furcht und Liebe, gib deinem Herrn deine Gebete, 
sage aber nichts von den Eitelkeiten des Lebens, denn du bist hier bei Leuten, die dem Leben 
entflohen sind. Aber wenn etwas Erhabenes, etwas Angenehmes in deinen Worten ist, dann ant
worte, sprich zu allem, was sich gehört, damit du wohlbehalten und gerettet von hier umkehrst 
und nach Hause eilst.84

Als Leitgedanke erscheint hier, dass der Besucher das Kloster so wenig wie möglich 
beeinflussen soll, damit kein Böses ins Kloster dringe. Wenn der Gast überhaupt mit 
den Mönchen interagiere, so soll er nur Wohlgefälliges verlauten lassen.

Etwa zur gleichen Zeit stiftete Theodulf von Orléans ein xenodochium und thema
tisierte seine Gründung ebenfalls in einem Gedicht In xenodochio (um 800/10), in dem 
er den Nutzen für die ansässigen Bewohner wie auch für die durchreisenden Frem
den betont.85

�� Theodoros Studites, Jamben 29, hrsg. Paul Speck (Berlin, 1968), 173 = PG 99, 1792: Εἰς τὸ ξενοδοχεῖον· 
προβᾶτε, δεῦτε, τῇ ξενιζούσῃ στέγῃ, | ἄνδρες πορευταί, τοῖς πόνοις κεκμηκότες, | μετεκλάβοιτε τῶν 
ἐμῶν ξενισμάτων· | ἄρτου ποθητοῦ, τοῦ τρέφοντος καρδίαν, | ποτοῦ γλυκείου, τοῦ ῥέοντος ἀφθόνως, 
| σκεπασμάτων τε τῶν ψύχους ἁλλωτρίων, | ἅ μοι παρέσχε, τῷ Θεογνώστῳ, φίλοι, | ἐκ τῶν πανόλβων 
δωρεῶν αὐτοῦ χάριν | ὁ Δεσπότης μου Χριστός, ὁ πλουτοβρύτης· | ἐπευλογοῦντες αὐτὸν ὡς κοσμοτ
ρόφον, | κἀμοὶ προσευχὴν ἀντιποιοῦντες μόνον, | ὅπως ἐκεῖθεν, τῷ φιλοξένῳ τρόπῳ, | τοὺς Ἀβραὰμ 
τύχοιμι κόλπους εἰσδύναι.
�� Theodoros Studites, Jamben 105, 270 (Cod.Barb.gr. 76, fol. 33r): Χριστὸν ξενίζει πᾶς διατρέφων ξέ
νους· | δι’ ὃ προθύμως τῇδε τοὺς ξενουμένους | μάλα τρέφοιτε, καὶ τραφήσεσθε ξένως.
�� Theodoros Studites, Jamben 23, 161 = PG 99, 1789 corr.: Εἰς ὁδίτην· ἐλθὼν καθέζου πᾶς τις ὕβρεως 
δίχα· | θεοῦ γάρ ἐστιν οἶκος ἔνθαπερ, φίλε. | κρούσας δὲ λέξον αἰτίαν, καθ’ ἣν πάρει, | πρὸς μικρὸν 
αὖτε μακροθυμῶν τὴν φάσιν. | εἴσω δὲ βαίνων σὺν φόβῳ τε καὶ πόθῳ | τῷ Δεσπότῃ σου τὰς προ
σευχάς σου δίδου. | μηδὲν δὲ φάσκε τῶν ματαίων τοῦ βίου, | συντυγχάνων γε τοῖς φυγοῦσι τὸν βίον. 
| ἀλλ’ εἴ τι σεμνόν, εἴ τι τερπνὸν ἐν λόγοις, | ἀποκρίθητι, φράζε πρὸς πᾶν, ὃ πρέπει, | ἵν’ εὐαγῶς ἐν
θένδε καὶ σωτηρίως | παλινστροφήσῃς εἰς τὰ οἰκεῖα τρέχων.
�� Theodulf von Orléans, Carm., 59, hrsg. Ernst Dümmler (Berlin, 1881), 554–555: En patet ista domus 
mediocri exacta paratu, | utcumque humanis usibus apta tamen. [...] Det pater altithronus donum hoc 
habitantibus istic, | civibus ut pateat, et, peregrine, tibi; [...]. Boshof, „Armenfürsorge,“ 308, Anm. 179.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 245



3.2 Die Stellung der Xenodochoi

Aufgrund ihrer Aufgaben in der Armenfürsorge und Wirtschaftsführung gelang es An
staltsvorstehern nicht selten, Bischofskathedren zu besteigen. Als ein frühes Beispiel 
lässt sich der Vorsteher Euphemios des ptochotropheion von Neapolis am Bosporos an
führen, der Patriarch von Konstantinopel (489–495) wurde.86 Menas, der Vorsteher des 
weithin bekannten xenons des Sampson in Konstantinopel, das auf Krankenfürsorge 
spezialisiert war, wurde ebenfalls Patriarch von Konstantinopel (536–552). Ein Vorste
her des xenons des Euboulos wurde als Paulos II. Patriarch von Antiocheia (519–521).87

Ein späterer Amtsnachfolger des Paulos war der aus Thrakien stammende Domninos 
(545–559), der zuvor xenodochos in Lychnidos gewesen war.88 Dort war er besonders 
mit der Armenfürsorge befasst gewesen, wie sich aus der Vita des Symeon Stylites er
gibt. Die Einrichtung ist möglicherweise mit Prokops [φρούριον] τοῦ πτωχείου zu ver
binden, das letzterer in derselben Provinz (Epirus Nova) verortet.89 Vermutlich leitete 
Domninos eine Mischanstalt mit einem Schwerpunkt auf der Armenfürsorge. Die Vita 
des Symeon Stylites informiert gehässig, dass Domninos in Konstantinopel wegen Amts
geschäften zufällig im Palast auf Justinian getroffen war und nur deshalb für den Patri
archensitz nominiert wurde.90

Vor seiner Bestellung zum Erzbischof von Kreta (ca. 711–740) diente Andreas von 
Kreta als Vorsteher des xenons von τὰ Εὐγενίου in Konstantinopel (um 685–711).91 Einige 
gerokomoi der Hauptstadt gelangten ebenfalls auf Bischofsstühle. Ioannes, der Vorste
her des gerokomeion von τὰ Δεξιουκράτους, das angeblich in der ersten Hälfte des 
5. Jhs. gegründet worden sein soll,92 wurde Patriarch von Konstantinopel (669–675).93

Zunächst war Petros Vorsteher des gerokomeions von Klemens, dann des orphanotro

�� Catalogus patriarcharum Constantinopolitanorum, hrsg. Franz Fischer (Leipzig, 1884), 287, Z. 5–7.
�� Theophanes, Chronographia, s. a. 6011, 165; Malalas, Chronographia, 17.6, 411, Z. 19–20. Pauline 
Allen, „Episcopal Succession in Antioch in the Sixth Century,“ in Episcopal Elections in Late Antiquity, 
hrsg. Johan Leemans et al. (Berlin, 2011), 23–38, hier 27–28.
�� Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, Kap. 72 und 202–204, 62 und 176–177. 
Kommentar von Den Ven in Bd. 2, 79; Euagrius, Historia ecclesiastica, 4.37, hrsg. Joseph Bidez und 
Leon Parmentier (London, 1898), 186. Allen, Episcopal Succession, 30.
�� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 4.4.3.
�� Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, Kap. 72, 62, Z. 2–6.
�� Niketas Patrikios, Vita Andreae Cretensis, Kap. 5, hrsg. Athanasios Papadopoulos-Kerameus (St. Pe
tersburg, 1888), 174, Z. 16–20. PmbZ #362.
�� Patria Constantinopolitanis, 3.72, 241. Raymond Janin, La siège de Constantinople et le patriarchat 
oecuménique: les églises et les monastères, 2. Auflage (Paris, 1969), 553–554; Berger, Patria Konstantinu
poleos, 475–476.
�� Nikephoros Kallistos Xanthopoulos, Catalogus patriarcharum Constantinopolitarum, in PG 147, 457; 
Catalogus patriarcharum Constantinopolitanorum, hrsg. Fischer, 289, Z. 11–13. Jan-Louis van Dieten, 
Geschichte der Patriarchen von Sergios I. bis Johannes VI. (610–715) (Amsterdam, 1972), 121–122; PmbZ 
#2704.

246 Max Ritter



pheions in Neapolis (s.o), bevor er auf den Patriarchenthron gelangte (654–666).94 Ein 
weiterer solcher Fall liegt bei Patriarch Thomas II. (667–669) von Konstantinopel vor, 
der zuvor der gerokomos der Σκάλα gewesen war.95 Es wird deutlich, dass insbesondere 
die großen Anstalten der Hauptstadt, mit ihren Verbindungen zu Patriarchat und Palast, 
als Ort der Rekrutierung für herausgehobene Bistümer fungierten.

3.3 Die Praxis der Gästeaufnahme

Die Zeugnisse erweisen, dass die meisten xenodocheia unter bischöflicher Aufsicht Kleri
ker und Mönche sowie Laien auf Pilgerschaft beherbergten. Xenodocheia bildeten für 
„Männer des Glaubens“ nicht nur einen Kontrapunkt zu gewerblichen Gasthäusern (παν
δοχεῖα, gelegentlich unbestimmter als καταγώγια, i. e. „Zufluchtsstätten“, bezeichnet), 
sondern auch den staatlicherseits unterhaltenen Herbergen für reisende Amtsträger, die 
ἀπαντητήρια genannt wurden. Der Gegensatz zwischen beiden Einrichtungen wird be
sonders in der Vita des Georgios von Choziba (+ um 625, verfasst um 640) entfaltet:

Es war die gesegnete Herrin (sc. Muttergottes), die ihre (sc. der Klostergemeinschaft) Arbeit korri
gierte, so dass dieser heilige Ort nun eine Raststätte (ἀναπαυστήριον) für die Armen und die 
Fremden ist und nicht eine Herberge (ἀπαντητήριον) allein für die Reichen.96

Ein archäologisch greifbares ἀπαντητήριον liegt im Zentrum des Komplexes von Ala
han manastır (Isauria);97 überdies erscheint der Terminus in einigen spätantiken Do
kumenten.98

�� Nikephoros Kallistos Xanthopoulos, Catalogus patriarcharum Constantinopolitarum, in PG 147, 457; 
Catalogus patriarcharum Constantinopolitanorum, hrsg. Fischer, 289, Z. 1–4. Van Dieten, Patriarchen, 
106–116; PmbZ #5941. Der Standort der Anstalt erwähnt im Eintrag zu Klemens (23.1.) im Synaxarium 
ecclesiae Constantinopolitanae, hrsg. Hippolyte Delehaye (Brüssel, 1902), 418. Janin, La siège de Con
stantinople, 555.
�� Nikephoros Kallistos Xanthopoulos, Catalogus patriarcharum Constantinopolitarum, in PG 147, 457; 
Catalogus patriarcharum Constantinopolitanorum, hrsg. Fischer, 289, Z. 6–10. Van Dieten, Patriarchen, 
117–120; Janin, La siège de Constantinople, 557; PmbZ #8407.
�� Vita Georgii Chozebitae, Kap. 25, hrsg. Charles Houze, „Sancti Georgii Chozebitae confessoris et mo
nachi Vita auctore Antonio eius discipulo,“ AB 7 (1888): 95–144, 336–372, hier 125, Z. 5–7: Ἦν γὰρ ἡ 
εὐλογημένη δέσποινα, διορθουμένη τὴν ἐργασίαν αὐτῶν, ὅτι ὁ τόπος ὁ ἅγιος οὗτος τῶν πτωχῶν καὶ 
τῶν ξένων ἐστὶν ἀναπαυστήριον, καὶ οὐ τῶν πλουσίων μόνον ἀπαντητήριον.
�� Mary Gough, Alahan: An Early Christian Monastery in Southern Turkey (Toronto, 1985), 22–23: Τά
ρασις ὁ κτίσας τὰ ἀπαντητήρια.
�� Belegt für Soloi (Zypern) und Omboi (Thebais) sowie in einigen Papyri: Jean Gascou, „Deux inscrip
tions byzantines de Haute-Égypte (réédition de I. Thèbes-Syène 196 r° et v°),“ TM 12 (1994): 323–342, 
hier 323–336; Timothy B. Mitford, „Some New Inscriptions from Early Christian Cyprus,“ Byz 20 (1950): 
105–175, hier 151–154; Mentzou-Meimari, „Ἐπαρχιακὰ εὐαγὴ ἱδρύματα,“ 304; Norman Wetzig, „Alahan 
Manastir: Alte Befunde – Neue Deutungen,“ Olba 22 (2014): 393–444, hier 425, Anm. 130.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 247



Mehrfach findet sich die Bestimmung, dass Kleriker auf Reisen nur in xeno
docheia einkehren sollten.99 Dies findet sich auch hinlänglich in den Quellen doku
mentiert: Der nachmalige Bischof Abraamios von Krateia besuchte während einer Pil
gerreise in Palästina die Laura des hl. Sabas und wurde im dortigen xenodocheion
beherbergt (frühes 6. Jh.).100 Der Wandermönch Ioannes Moschos besuchte um 605 
die von ihm als „xenodocheion der Väter“ bezeichnete Anstalt in Askalon.101 Leider 
berichtet er ansonsten selten von den Unterkünften, die er bei seinen ausgedehnten 
Reisen aufsuchte.

Nachdem xenodocheia seit dem 5. Jh. zum üblichen Anlaufpunkt für ortsfremde 
Kleriker geworden waren, wurde es denkbar und schließlich gängig, ins Exil ge
schickte Bischöfe in Klöster oder xenodocheia zu internieren. Beispielsweise wurde 
Philoxenos von Hierapolis/Mabbug i. J. 519 in einem bischöflichen xenodocheion, ver
mutlich in Philippopolis (Thracia), festgehalten,102 wo er letztlich i. J. 523 auch ver
starb. Dieses Schicksal soll auch andere Severianer ereilt haben: Kashish von Chios, 
der nachmalige Bischof der Insel, besuchte etwa i. J. 553 das von Kaiserin Theodora 
gestiftete xenodocheion auf derselben Insel, in dem er verbannte Bischöfe antraf.103

Ioannes von Ephesos berichtet, dass Kaiser Justin II. miaphysitische Priester und Bi
schöfe in Gefängnisse, Praetoria, Klöster und xenodocheia einkerkerte, wo sie auf
grund ihres fortgeschrittenen Alters häufig verstorben seien.104 Das Einkerkern von 
Heiden und Häretikern in xenones (mit Dienstverpflichtung) und Klöster wird auch in 
Bezug auf den magister militum per Orientem Amantius berichtet (um 555).105 Als spä
terer Fall lässt sich Ioseph von Thessalonike anführen, der i. J. 831 wegen der Vorher
sage des baldigen Todes des Kaisers Theophilos im xenon des Sampson interniert 
wurde.106

�� Rabbula von Edessa, Syntagma canonum, Canon 22, hrsg. Robert R. Phenix und Cornelia Horn (At
lanta, 2017), 108.
��� Kyrillos von Skythopolis, Vita Abramii, hrsg. Eduard Schwartz (Leipzig, 1939), 245, Z. 9–14.
��� Ioannes Moschos, Pratum spirituale, 189, in PG 87, 3068.
��� Philoxenos von Hierapolis, Ep. ad monachorum, hrsg. André de Halleux (Leuven, 1963), 76–78. Za
charias Rhetor, Historia ecclesiastica, 8.5a, hrsg. Erenst W. Brooks (Louvain, 1919), 77–82; übers. Robert 
R. Phenix (Liverpool, 2011), 299, lokalisiert das xenodocheion in Gangra, wo Philoxenos aber nur zwi
schenzeitlich inhaftiert war. Julia Hillner, Prison, Punishment and Penance in Late Antiquity (Cam
bridge, 2015), 224, 285.
��� Ioannes von Ephesos, Vitae sanctorum orientalium, 51, hrsg. Ernest W. Brooks (Paris, 1925), Bd. 3, 
161–162.
��� Ioannes von Ephesos, Historia ecclesiastica, 3.2, hrsg. Ernest W. Brooks (Louvain, 1952), 89.
��� Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, Kap. 164, Z. 16–19, 146: [...] τινὰς δὲ 
αὐτῶν ἐν τοῖς ξενῶσιν ὑπηρετεῖν προσέταξεν, καὶ ἄλλους κληρικοὺς δῆθεν ἑαυτοὺς ὀνομάζοντας ἐν 
μοναστηρίοις κατηχηθῆναι παραδέδωκεν, [...]. The Prosopography of the Later Roman empire, hrsg. 
J. R. Martindale, Bd. 3, AD 527–641 (Cambridge, 1992), 52–54 s.v. Amantius 2; Hillner, Prison, 290.
��� Vita Euthymii archiepiscopi Sardensis, Kap. 14, Z. 273–274, hrsg. Jean Gouillard, 41. PmbZ #3448.

248 Max Ritter



Weitaus üblicher war aber freilich die Beherbergung von Reisenden.107 Um Pilger 
von solchen Gästen zu unterscheiden, die nur unter dem Deckmantel geistlicher Wan
derschaft ihr Leben bestritten oder von ihrer Gemeinde verstoßen waren, wurde es 
zur Gewohnheit, sich von den Ankömmlingen Empfehlungsschreiben vorlegen zu las
sen.108 Pilger ließen sich daher vor Beginn der Reise einen Brief von ihrem Ortsbi
schof ausfertigen, den sie beim Zutritt eines xenodocheions vorzeigten.109

Eine erste kirchenrechtliche Regelung dazu ist bereits in den sog. Apostolischen 
Kanones aus dem Antiocheia des späten 4. Jhs. zu fassen (im frühen 6. Jh. von Diony
sius Exiguus ins Lateinische übersetzt):

Μηδένα τῶν ξένων ἐπισκόπων ἢ διακόνων ἄνευ συστατικῶν προδέχεσθαι, καὶ ἐπιφερομένων δὲ 
αὐτῶν ἀνακρινέσθωσαν˙110

Nullus episcoporum peregrinorum aut presbitorum aut diaconorum sine commendaticiis susci
piatur epistulis; et cum scripta detulerint, discutiantur intentius.111

Kein fremder Bischof oder Priester oder Diakon soll ohne Empfehlungsschreiben empfangen 
werden, und nachdem sie das Schreiben beibringen, sollen sie geprüft werden.

Ein frühes Beispiel hierfür ist ein armenischer Aristokrat (Satrap) unter römischer Ober
hoheit, der dem Symeon Stylites d. Ä. Briefe mehrerer Bischöfe vorlegte (Mitte 5. Jh.).112

In der von Sophronios verfassten Wundersammlung der Heiligen Kyrrhos und Ioannes 
wird von einem gewissen Theodoros aus Konstantinopel berichtet, der mit Geleitbriefen 

��� Denys Gorce, Les voyages, l’hospitalité et le port des lettres dans le monde chrétien des IVe et Ve 

siècles (Paris, 1925), 57–59.
��� Severin, „Pilgerwesen und Herbergen,“ 330; Kötting, Peregrinatio, 378. Puzicha, Christus peregri
nus, 61–63.
��� Diese Briefe sind in den Beschlüssen von Chalkedon (451) als kirchliche Friedensbriefe bezeichnet 
und von offiziellen Ermächtigungsschreiben für reisende Amtsträger (συστατικὴ ἐπιστολή) geschie
den: Concilium Chalcedonense, Canon 11, hrsg. Joannou, Bd. 1, 78–79; Sozomenos, Historia ecclesiastica, 
5.16.3, 217; Theodoros Anagnostes, Epitome, 135, hrsg. Günther C. Hansen (Berlin, 1995), 59; Just. 
Nov. 86.8. Studien: Severin, „Pilgerwesen und Herbergen,“ 330; Kurt Treu, „Christliche Empfehlungs- 
Schemabriefe auf Papyrus,“ in Zetesis: Album amicorum door vrienden en collega’s aangeboden aan 
Prof. E. de Strycker, hrsg. Théodore Lefèvre (Antwerpen, 1973), 629–636; Hiltbrunner, Gastfreundschaft, 
186; Kislinger, Gastgewerbe, 48. Zuletzt dazu: Timothy M. Teeter, „Letters of Recommendation or Let
ters of Peace?“ in Akten des 21. intern. Papyrologenkongresses, hrsg. Bärbel Kramer (Berlin, 1997), 
954–960. Zu den Geleitbriefen (salvacondotii): Otto Kresten, „Der Geleitbrief: Ein wenig beachteter 
Typus der byzantinischen Kaiserurkunde. Mit einem Exkurs zur Verwendung des Terminus Sigillion 
in der byzantinischen Kaiserkanzlei,“ Römische historische Mitteilungen 38 (1996): 41–83, hier 75–76. 
Zum 12. Jh.: Chryssa A. Maltezou, „Ἄδειες ἐλεύθερης κυκλοφορίας (12ος–15ος αἰ.): συμβολή στήν ἐρευνα 
τοῦ θεσμοῦ τῶν διαβατηρίων ἐγγράφων,“ in Θυμίαμα στη μνήμη της Λασκαρίνας Μπούρα, hrsg. Lusi 
Bratzioti (Athen, 1994), 173–179.
��� Syntagma canonum apostolicorum, 35, Bd. 2, 23.
��� Dionysius Exiguus, Codex canonum ecclesiasticorum, Canon 33, hrsg. Adolf Strewe (Berlin, 1931), 8.
��� Vita syriaca Symeonis Stylitae senioris, Kap. 68, hrsg. Hans Lietzmann (Leipzig, 1908), 116.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 249



das Heiligtum besuchte (6. Jh.).113 Die Praxis bischöflicher Geleitbriefe blieb durchgehend 
in Gebrauch, wie die Pilgerberichte zu Fromund (855)114 und Bernard dem Mönch (867) 
bezeugen; letzterer teilt mit:

“So suchten wir in Rom Papst Nikolaus auf und erhielten zur Weiterreise die er
betene licentia zusammen mit seinem Segen und seiner Unterstützung”.115

Im Hinblick auf die begrenzte Aufnahmekapazität und, um die Kosten zu scho
nen, wurde außerdem die Beherbergung zeitlich begrenzt. Das früheste Zeugnis dafür 
stammt aus dem Kontext der Eremitagen in der Nitrischen Wüste (Ägypten) im 5. Jh., 
wo Besucher gegebenenfalls länger im xenodocheion verweilen durften, aber nach 
einer Woche Aufenthalt wurde ihnen Arbeit zugemutet, sei es im Garten, in der Bä
ckerei oder in der Küche.116 Als Bischof Porphyrios von Gaza mit der Unterstützung 
von Kaiserin Eudoxia eine Kirche samt xenon errichten ließ, plante er zunächst, drei 
Tage Aufenthalt zu gestatten.117 Bei Fertigstellung wurde jedoch die Verweildauer der 
Besucher (genannt werden Arme sowie auswärtige und ansässige Bedürftige) auf 
einen Tag begrenzt. Porphyrios legte fest, dass jedem Gast täglich sechs Folles (ὀβολοί, 
Scheidmünzen) auszuzahlen und Kleidung nach Bedarf auszugeben seien.118

Ähnlich detaillierte Bestimmungen über die Behandlung der Gäste begegnen erst 
wieder in mittelbyzantinischer Zeit. Michael Maleinos (+961) sah für das von ihm ge
gründete xenodocheion neben seinem Kloster auf dem Berg Kyminas (Bithynien) vor, 
dass Reisende Rast und Proviant erhalten sollten.119

Michael Attaleiates legte für sein xenodocheion in Rhaidestos (Thrakien, 1077) 
fest, dass es als Raststation (εἰς ἀνάπαυσιν) für Reisende sowie als ptochotropheion

��� Sophronios, Miracula Cyri et Iohannis, 60.4, hrsg. Natalio Fernandéz Marcos (Madrid, 1975), 377.
��� Vita Fromundi (AASS Oct. X 847): Perrexerunt itaque trini prius Romam; atque hinc, acceptis a Be
nedicto III, qui 29 septembris 855 ordinatus fuerat, litteris formatis, Jerosolymam.
��� Itinerarium Bernardi monachi 1, hrsg. Josef Ackermann (Hannover, 2010), 115: Igitur adeuntes in 
Urbe papae Nicholai presentiam, obtinuimus cum sua benedictione necnon et auxilio pergendi desidera
tam licentiam.
��� Palladios von Helenopolis, Historia Lausiaca, 7.4, hrsg. Gerhard J. M. Bartelink und Marino Bar
chiesi (Mailand, 1974), 38: Πρόσκειται δὲ τῇ ἐκκλησίᾳ ξενοδοχεῖον, εἰς ὃ τὸν ἀπελθόντα ξένον, μέχρις 
οὗ ἐξέλθῃ αὐθαιρέτως, δεξιοῦνται πάντα τὸν χρόνον, κἂν ἐπὶ διετίαν ἢ τριετίαν μείνῃ· συγχωρήσαντες 
δὲ αὐτῷ ἑβδομάδα μίαν ἐν ἀγρίᾳ, τὰς λοιπὰς ἡμέρας περισπῶσιν ἐν ἔργοις, ἢ ἐν κήπῳ ἢ ἐν ἀρτοκοπείῳ 
ἢ ἐν μαγειρείῳ. Adaptierte Übersetzung Klein, „Von Hesychie zu Ökonomie,“ 57. Dazu: Kislinger, „Kai
ser Julian,“ 181; Volk, Gesundheitswesen, 35.
��� Vita Porphyrii episcopi Gazensis, Kap. 53, Z. 5–9, hrsg. Anna Lampadaridi (Brüssel, 2016), 132.
��� Vita Porphyrii episcopi Gazensis, Kap. 94, Z. 1–7, 174.
��� Vita Michaelis Maleini, Kap. 15, hrsg. Louis Petit, 561, Z. 21–27: Καὶ τούτων αὖ πάλιν μειζόνως σάλ
πιγγος γεγονώτερον καὶ εὐηχέστερον ἀνακηρύττει τὸ φιλάνθρωπον καὶ φιλάδελφον τοῦ ἀνδρὸς τὸ 
κοινὸν ταμεῖον καὶ σωτήριον καταγώγιον, τὸ μέγιστον λέγω ξενοδοχεῖον, ἐν ᾧ πᾶς τις ὁ κατὰ πάροδον 
καταλύων, ἀναπαύσεώς τε μεγίστης ἠξιωμένος καὶ ταῖς τῶν ἐπιδόσεων χορηγίαις τὸν ἐκ τῆς ὁδοιπο
ρίας κόπον ἀποθέμενος, οὕτω τὸ ἑξῆς τῆς ὁδοῦ νεαρὸς ἀνύει καὶ πρόθυμος. PmbZ #25124. Angeliki 
E. Laiou, „The General and the Saint: Michael Maleinos and Nikephoros Phokas,“ in Ευψυχία: Mélanges 
offerts à Hélène Ahrweiler, hrsg. Michel Balard (Paris, 1998), Bd. 2, 399–412, hier 402.

250 Max Ritter



für Arme dienen solle, wo wöchentlich zwei Modioi Brot und ein Metron Wein an die 
Bedürftigen verteilt werden sollten.120

Gregorios Pakourianos sah im Gründungsstatut seines im Jahre 1083 gegründeten 
Klosters Petritzos (Thracia) einen dem Hegoumenos unterstellten xenodochos vor, der 
auch die Funktionen eines γηροτρόφος und νοσοκόμος ausüben sollte.121 Außerhalb 
des Klosters waren ihm insgesamt drei xenodocheia unterstellt. Eines lag in Stenima
chos an der via Militaris, empfing Reisende und Arme122 und wurde von einem paroi
kos und einem xenodochos bewirtschaftet, die angewiesen waren, Getreide zu mah
len, Brennholz zu sammeln und die Wasserversorgung sicherzustellen.123 Die Zahl der 
Bettlager sollte ausreichend groß sein und im Winter eine angenehme Wärme durch 
Öfen hergestellt werden.124 Die beiden übrigen xenodocheia lagen in Marmarion an 
der via Egnatia am Ufer des Strymon südlich von Amphipolis bzw. bei Asprobalta an 
der Ägäisküste.125 Hier galten dieselben Bestimmungen, die den Reisenden, ausge
wählten Armen und Mönchen zugutekommen sollten (εἰς διακονίαν τῶν ὁδοιπόρων 
τε καὶ πενήτων ἐκλεκτοί τινες καὶ μονάζοντες). Besucher sollten maximal drei Tage 
beherbergt werden.126

Im xenodocheion des Euergetes-Klosters vor Konstantinopel sollten Reisende und 
Kranke nicht nur beherbergt und verpflegt, sondern auch mit gebrauchten Gewän
dern und Schuhen der Mönche eingekleidet werden (zweite Hälfte 11. Jh.).127 Ein 
Fremdenfriedhof (ξενοτάφιον) gehörte zur Klosteranlage,128 zu der Frauen keinen Zu
tritt hatten.129

��� Michael Attaleiates, Diataxis, 154–158 und 530–536, hrsg. Paul Gautier, 27 und 49.
��� Gregorios Pakourianos, Typikon, 687, hrsg. Paul Gautier, 61.
��� Gregorios Pakourianos, Typikon, 1530–1551, 111–113. Peter Soustal, Thrakien (Thrake, Rhodope und 
Haimimontos), Tabula Imperii Byzantini 6 (Wien, 1991), 460–461.
��� Der xenodochos ist in der griechischen Fassung nicht aufgeführt, aber in der georgischen, s. dazu 
Volk, Gesundheitswesen, 102, Anm. 214.
��� Gregorios Pakourianos, Typikon, 1548–1551, 113: Καὶ τεθήτωσαν κράββατοι ἐν τῷ ξενοδοχείῳ 
τούτῳ πολλοί, καὶ φοῦρνος ἔστω καὶ κλίβανος ἐν αὐτῷ, θερμοὶ ἄμφω, ἵν’ ὅταν ἔλθῃ ἐν ταῖς χειμεριναῖς 
ἡμέραις ὁ ξένος, ἐν τῷ τοιούτῳ ξενοδοχείῳ θερμαίνηταί τε καὶ στεγάνηται καὶ ἀναπαύηται.
��� Gregorios Pakourianos, Typikon, 1559–1575, 113. Zu Marmarion: Paul Lemerle, „Le typikon de 
Grégoire Pakourianos (décembre 1083),“ in Cinq études sur le XIe siècle byzantin, hrsg. Paul Lemerle 
(Paris, 1977), 115–191, hier 179.
��� Gregorios Pakourianos, Typikon, 164,9–11 und 228,27–31.
��� Typicon Euergetis monasterii, 1165–1171, hrsg. Paul Gautier, 81: Ἡ ἐν τῷ πυλῶνι διάδοσις, καὶ ἡ 
τῶν ξένων καὶ ἀσθενῶν ἀνάπαυσίς τε καὶ ἐπίσκεψις, δι’ οὓς καὶ τὸ ξενοδοχεῖον ἐκ φιλοχρίστου τινὸς 
τὸν τόπον ἐξαιτησάμενοι ἀνηγείραμεν, ἐφ’ ᾧ καὶ παρεγγυώμεθα τοὺς ξένους τε ἀναπαύειν ἀδελφούς, 
καὶ τοὺς ἀσθενοῦντας αὐτῶν ἀνακλινομένους τῆς κατὰ δύναμιν ἐπιμελείας ἀξιοῦσθαι, γυμνητεύοντάς 
τε καὶ ἀνυποδητοῦντας ἐνδιδύσκειν τε καὶ ὑποδύειν τοῖς παλαιοῖς ὑμῶν χιτῶσι καὶ ὑποδήμασιν, οὐ
κοῦν οὐ παρ’ ὑμῶν αὐτῶν διδομένοις [...].
��� Typicon Euergetis monasterii, 1177, 83.
��� Typicon Euergetis monasterii, 1194–1195, 83.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 251



Athanasios Athonites wies an, dass allen zu Lande und zur See Ankommenden 
Gastfreundschaft erwiesen werden müsse (Ende 10. Jh.).130 Er gründete nicht nur für 
die Megiste Laura ein xenodocheion mit angrenzendem Nosokomeion,131 sondern 
sorgte auch für eine Unterkunft an der Anlegestelle des Klosters (τῶν ἐν τῷ λιμένι κα
ταγωγίων) für Seeleute, die einen Sturm oder anderes Unglück überdauern muss
ten,132 wo sie von Mönchen versorgt wurden.133

Das Typikon von Mâr Saba sieht in seiner aus dem 11. Jh. stammenden Redaktion 
vor, dass Novizen bis zu sieben Tage bleiben durften, Pilger hingegen nur drei Tage.134

Im Typikon Nikons vom Schwarzen Berge für das Kloster τοῦ Ῥοιδίου lag die Ober
grenze ebenfalls bei drei Tagen.135 Dieselbe Regel galt im Kloster Galesion (11. Jh.)136 und 
im Kloster Machairas auf Zypern (1210).137

3.4 Die kaiserlichen Xenodocheia

Wie bereits angesprochen, wurden wohltätige Anstalten nicht selten auch von Kai
sern gestiftet – auch in der Zeit nach Justinian. Bspw. habe Kaiser Maurikios (582– 
602) in Arabissos (Armenia III), seinem Geburtsort, unter vielen anderen Bauten ein 
xenodocheion errichten lassen.138 Über Kaiserin Eirene (780–802) wird berichtet, dass 
sie in Konstantinopel gerokomeia, ptochotropheia und xenodocheia errichtet habe.139

Gemeint ist damit wohl der von ihr gegründete Große xenon im Deuteron, der auch 

��� Athanasios Athonites, Diatyposis Laurae, 130, Z. 13–15: Τῆς δὲ φιλοξενίας ὑμῶν πλειόνως 
ἐπιμελεῖσθε καὶ μὴ καταλύσητε τὸν τύπον, ὃν παρέδωκα ὑμῖν διὰ τοὺς ἐπιξενομένους καὶ παραβάλλον
τας ὑμῖν διά τε γῆς καὶ θαλάσσης.
��� Vita Athanasii prima, Kap. 81, Z. 8–10, hrsg. Jacques Noret (Turnhout, 1982), 37; Vita Athanasii se
cunda, Kap. 25, Z. 26–27, hrsg. Jacques Noret (Turnhout, 1982), 151–152. Ein Gast des Klosters, Athana
sios, blieb mit seinem Kind eine Woche im xenodocheion: Vita Athanasii secunda, Kap. 74, Z. 1–22, 
207–208.
��� Vita Athanasii secunda, Kap. 25, 152, Z. 46–51: Περὶ δὲ τῶν λοιπῶν χρειωδῶν οἰκημάτων καὶ ἐκκλη
σιῶν, φυτεύσεώς τε ἀμπελώνων καὶ δένδρων, καὶ ἑτέρας ἀνοικοδομῆς ἡσυχαστηρίων καὶ κελλίων τῶν 
ἐν τοῖς μετοχίοις τοῖς ἐν τῷ ὄρει, τῶν ἐν τῷ λιμένι καταγωγίων καὶ τῶν λοιπῶν αύτουργημάτων 
αὐτοῦ, οὐκ ἔστι δυνατὸν διηγεῖσθαι ἱστορίας γὰρ ἔργον τοῦτο καὶ οὐχὶ βίου διήγησις.
��� Athanasios Athonites, Diatyposis Laurae, 114, Z. 20–22.
��� Typicon Sabae laurae, 8, hrsg. Eduard Kurtz, 170, Z. 48–52.
��� Nikon Mauroreites, Tacticon, 2.8–9, hrsg. Christian Hannick (Freiburg, 2014), 142.
��� Vita Lazari Galesiotae, Kap. 150, in AASS Nov. III, 552–553. Constantelos, Byzantine Philanthropy, 
153; Rosemary Morris, Monks and Laymen in Byzantium, 843–1118 (Cambridge, MA, 1995), 214–215.
��� Neilos von Tamassos, Typicon Machairae monasterii, 116, hrsg. Ioannes P. Tsiknopoullos (Nikosia, 
1969), 50, Z. 16–28. Volk, Gesundheitswesen, 231.
��� Ioannes von Ephesos, Historia ecclesiastica, 5.22, 273–274 und 207, Z. 2–20.
��� Vita Nicetae abbatis Mediciensis, Kap. 4 (AASS Apr. I, Appendix XXVIII); dies erscheint gleichlau
tend in Patria Constantinopolitanis, 3.85, 246. Paul Magdalino, „Medieval Constantinople,“ in Studies 
on the History and Topography of Byzantine Constantinople, hrsg. Paul Magdalino (Aldershot, 2007), 
1–111, hier 32.

252 Max Ritter



noch im 10. Jh. bestand.140 Gemeinsam ist diesen kaiserlich geförderten Anstalten, 
dass sie ähnlich wie die privat gestifteten in bischöfliche Obhut übergingen. Nach 
dem byzantinischen Vorbild findet sich auch im italischen und fränkischen Raum des 
8. Jhs. eine entlang der Stifter getroffene begriffliche Unterscheidung zwischen könig
lichen, bischöflichen und privaten xenodocheia.141

Eine Sonderform der xenodocheia allerdings, die nur in Byzanz vorkommt, sind 
jene xenodocheia, die im Unterschied zu den karitativen Anstalten, die nach ihrer kai
serlichen Förderung in bischöfliche Aufsicht übergingen, dauerhaft in kaiserlicher 
Obhut blieben.142 Sie erscheinen erstmals im Jahre 544 in Abgrenzung von den übli
chen piae causae unter bischöflicher Obhut.143 Diese Anstalten hatten Vorsteher im 
Laienstand, aber Kleriker in ihrem Personalbestand, die die meist vorhandene Ka
pelle in einer Anstalt betreuten. Zwar unterlagen die Kleriker der bischöflichen Auf
sicht, aber die Institution und ihr Vorsteher waren dem Kaiser unterworfen.144

Die Zeugnisse für die kaiserlichen Wohlfahrtsanstalten umspannen den Zeitraum 
vom 6. bis zum 10. Jh. Michel Kaplan stellte die Hypothese auf, dass jene Anstalten 
zuvor unter bischöflicher Verwaltung gestanden wären, dann im 7. und 8. Jh. unter 
kaiserliche Verwaltung kamen und anschließend vergleichbar mit den kaiserlichen 
Gütern (domus divinae, θεῖαι οἰκίαι/βασιλικαὶ οἰκίαι) organisiert wurden.145 Diese An
nahme ist aber nicht zwingend, zumal die ersten kaiserlichen Anstalten bereits vor 
der Mitte des 6. Jhs. erscheinen (etwa zeitgleich mit den ersten kaiserlichen Klöstern).

Als der chronologische Ausgangs- und topologische Endpunkt für die kaiserlichen 
xenodochien ist wohl die von Prokop Kaiser Justinian zugeschriebene Einrichtung am 
früheren Stadion von Konstantinopel aufzufassen:

Da der Kaiser hier (sc. in Konstantinopel) residiert und aufgrund des Umfangs des Reiches, 
strömt eine bunte Menschenmenge aus aller Welt in der Stadt zusammen. Jeder von ihnen betritt 
sie, geleitet wegen irgendeiner Angelegenheit, einer Hoffnung oder aus Zufall, und es sind viele, 
die sich mit einer Bitte an den Kaiser wenden, da bei ihnen zuhause die Dinge nicht gut stehen. 
Sie lassen sich in der Stadt nieder aus einer Not heraus, sei sie zwingend, drängend oder noch 
heraufziehend. Sie haben nun zu ihrer sonstigen Bedrängnis auch kein Obdach, da sie ihren hie

��� Patria Constantinopolitanis, 3.85, 246; Kaiser Konstantin VII., De ceremoniis, 1.41, hrsg. Gilbert Da
gron und Bernard Flusin (Paris, 2020), 315, Z. 44.
��� Boshof, „Armenfürsorge,“ 270–271. Mit Boshof, „Armenfürsorge,“ 332, gilt es jedoch festzuhalten, 
dass private Initiativen kaum belegt sind, sondern die bischöflichen Gründungen bei weitem häufiger 
belegt sind.
��� Kislinger, „Reisen und Verkehrswege,“ 369–370.
��� Just. Nov. 120.6.1, a. 544.
��� Anders als Boojamra, „Christian Philanthropia,“ 367.
��� Michel Kaplan, „Maisons impériales et fondations pieuses: réorganisation de la fortune impériale 
et assistance publique de la fin du VIIIe siècle à la fin du Xe siècle,“ in Byzance: villes et campagnes, 
hrsg. Michel Kaplan (Paris, 2006), 167–183, hier 170–173. Die dort (S. 172) bemerkte privilegierte Gleich
behandlung der domus divinae und piae causae in Rechtsfragen im 10.–11. Jh. muss nicht so interpre
tiert werden, dass alle piae causae in kaiserlichem Besitz waren und dem Sakellion unterstanden.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 253



sigen Aufenthalt nicht bezahlen können. Dieser Missstand wurde für sie von Kaiser Justinian 
und Kaiserin Theodora behoben. Denn nahe dem Meer bei dem Ort, der Stadion genannt wird – 
ich denke er war einst für gewisse Wettkämpfe bestimmt –, erbauten sie übergroße xenones, die 
den Notleidenden ein zeitweiliges Obdach gewährten.146

Die Funktion dieser Anstalt ergibt sich bereits aus ihrem Standort etwas südlich des 
Fährhafens für aus Chalkedon kommende Boote und im Umfeld des Sitzes des praefec
tus praetorio per Orientem an den Pittakia. Aus Prokops Beschreibung lässt sich ablei
ten, dass die Anstalt den Östlichen Provinzialen erleichtern sollte, Eingaben bei der Prä
fektur persönlich vorzubringen und an Prozessen teilzunehmen.147 Tatsächlich wurden 
viele Prozesse in Konstantinopel ausgefochten, die die Provinzjustiz überforderten: In 
Novelle 23 (a. 535 oder 536) wurde festgelegt, dass für Provinziale ab einem Streitwert 
von zehn Goldpfund eine Anhörung des Falls in Konstantinopel zulässig war.148

Laniado hat diese neugegründete Anstalt, das erste kaiserliche xenodocheion, 
überzeugend in einen Kontext mit Novelle 80 (a. 539) gesetzt, die auf eine Ordnung 
und Beschleunigung der Appellationen in Konstantinopel abzielte und das neue Amt 
des quaesitor (ἐρευνητής) als Hüter dieser Ordnung schuf.149 Der neue Amtsträger 
sollte Fremde in Konstantinopel aufspüren und sie aus der Kapitale ausweisen, sofern 
sie keinen validen Grund für ihre Anwesenheit vorbringen konnten.150 Die erklärte 
Absicht war, unproduktive Aufenthalte von Bauern in der Kapitale sowie ungewollte 

��� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 1.11, Z. 24–27: Τῇδε τοῦ βασιλέως τὰ διαιτητήρια ἔχοντος, 
διὰ μέγεθος τῆς βασιλείας, ἐκ πάσης γῆς ὅμιλος ἀνθρώπων τῇ πόλει παντοδαπὸς ἐπεισέρχεται. παραγί
νεται δὲ αὐτῶν ἕκαστος ἢ πράξει τινὶ ποδηγούμενος ἢ ἐλπίδι ἢ τύχῃ, πολλοὶ δέ τινες, οἷς δὴ τὰ κατὰ 
τὴν οἰκίαν οὐκ ἐν καλῷ κεῖται, βασιλέως δεησόμενοι, τῇ πόλει ἔνδημοι γίνονται διὰ βίαν τινὰ ἢ πιέζο
υσαν ἢ ἐγκειμένην ἢ μέλλουσαν. οἷσπερ συμβαίνει πρὸς τῇ ἄλλῃ ἀμηχανίᾳ καὶ οἰκίας ὑποσπανίζειν, 
οὐχ οἵοις τε οὖσι τὴν ὑπὲρ τῆς ἐνταῦθα διατριβῆς προέσθαι μίσθωσιν. ταύτην δὲ αὐτοῖς βασιλεύς τε 
Ἰουστινιανὸς καὶ ἡ βασιλὶς Θεοδώρα τὴν ἀπορίαν διέλυσαν. τῆς γὰρ θαλάσσης ὡς ἀγχοτάτω, ἵνα δὴ 
Στάδιον ὁ χῶρος καλεῖται (ἀγῶσι γάρ, οἶμαι, τὸ παλαιὸν ἀνεῖτό τισι) ξενῶνας ὑπερμεγέθεις ἐδείμαντο, 
τοῖς τὰ τοιαῦτα ταλαιπωρουμένοις ἐπὶ καιροῦ γενησομένους καταλυτήρια. (Übers. Max Ritter)
��� Kislinger, „Reisen und Verkehrswege,“ 372, Anm. 188.
��� Just. Nov. 23.3; indirekt ist die Summe auch durch Just Nov. 103.1 (a. 536) bezeugt. Flavia Christo
dote aus Oxyrhynchos lag mit einem in Alexandria tätigen Banker im Streit um 61 Goldpfund und 
erklärte i. J. 574 in einem Eid gegenüber dem protector civitatis von Alexandria ihre Bereitschaft, zur 
Appellation nach Konstantinopel zu gehen: James G. Keenan, „The Case of Flavia Christodote: Obser
vations on PSI I 76,“ Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 29 (1978): 191–209, hier 193,4–5. Siehe 
auch Jane L. Rowlandson, Women and Society in Greek and Roman Egypt: A Sourcebook (Cambridge, 
1998), 205–206.
��� Just. Nov. 80.1–4. Avshalom Laniado, Ethnos et droit dans le monde protobyzantin, Ve–VIe siécle: 
fédérés, paysans et provinciaux à la lumière d’une scholie juridique de l’époque de Justinien (Geneva, 
2015), 213–216.
��� Denis Feissel, „Aspects de l’immigration à Constantinople d’après les épitaphes protobyzantines,“ in 
Constantinople and its Hinterland, hrsg. Cyril A. Mango und Gilbert Dagron (Aldershot, 1995), 367–377, 
hier 367–369. Einen Hinweis auf das latente Problem des ständigen Zustroms von Fremden gibt auch 
Ioannes Lydos, De magistratibus, 3.70.2, hrsg. Michel Dubuisson und Jacques Schamp (Paris, 2006).

254 Max Ritter



Immigration zu unterbinden. Die Arbeit des quaesitor wurde durch die gegründete 
Anstalt sicherlich vereinfacht, da sie mittellose Neuankömmlinge anzog. Es ist nicht 
zu vermuten, dass die Einrichtung zuvörderst der Spionageabwehr dienen sollte,151

da Spione eine solche Anstalt ohnehin vermieden hätten, sondern sie bot den aus der 
Provinz stammenden Untertanen eine Hilfe. Sowohl die Anstalt am Stadion als auch 
das Amt des quaesitor lassen sich in den anschließenden Jahrhunderten weiterverfol
gen. Das kaiserliche xenodocheion ist unter Justin II. als εὐαγὴς δεσποτικὸς ξενών be
zeugt.152 Es scheint seinen Standort später gewechselt zu haben, da es im 9. Jh. im Be
reich von τὰ Μαυριανοῦ am Makros Embolos belegt ist. In dieser Zeit wurde den 
Gästen auf kurze Frist nicht nur Beherbergung, sondern auch Verköstigung gebo
ten.153 So wurde auch ärmeren Provinzialen, die nicht auf die Hilfe durch Verwandte 
in der Hauptstadt setzen konnten, in Rechtsangelegenheiten eine Reise nach Konstan
tinopel erleichtert.

Es stellt sich die Frage, ob eine solche kaiserliche Unterstützung bereits auf dem 
Wege, im Vorfeld Konstantinopels gewährt wurde. Es gibt Hinweise darauf, dass auf 
der kleinasiatischen Seite in wichtigen Fährhäfen nach Konstantinopel am jeweiligen 
Endpunkt der Hauptverkehrsachsen zu etwas späterer Zeit weitere kaiserliche xeno
docheia eingerichtet wurden. Diese Hauptverkehrsachsen wurden im 6. Jh. noch 
durch den cursus velox (ὀξὺς δρόμος) bedient, den aber nur Amtsträger und Bischöfe 
nutzen durften.154 Prokop selbst erwähnt zwar den Bau von Unterkünften für Amts
träger in Helenopolis,155 erwähnt aber die in der Folgezeit bezeugten kaiserlichen xe
nodocheia noch nicht. Ihre Einrichtung ist also wohl erst nach Justinian erfolgt. Ver
mutlich lassen sich die seit dem 8. Jh. dokumentierten xenodocheia von Loupadion, 
Nikaia, Pylai und Nikomedeia nicht auf beliebige, ehemals von Laien gegründete xe
nodocheia zurückführen, die später in kaiserliche Verwaltung übergingen, bespiels
weise in Zusammenhang mit den oben (S. 241) erwähnten Fiskalmaßnahmen Kaiser 

��� Anders als Kislinger, „Reisen und Verkehrswege,“ 371–372.
��� Georges Zacos and John W. Nesbitt, Byzantine Lead Seals, Bd. 2 (Bern, 1984), Nr. 129.
��� Theophanes Continuatus, Historia, 6.44, hrsg. Immanuel Bekker (Bonn, 1838), 430, z.Zt. Romanos 
I. Lakapenos (920–944). Dieser setzte Bemühungen Basileios I. fort, die bei Theophanes Continuatus, 
Historia, 5.31, hrsg. Ihor Ševčenko (Berlin, 2011), 122, gelobt und in der Eisagoge, 5.1–2, hrsg. Ioannes 
Zepos und Panagiotes Zepos, in JGR 2:244–245, erwähnt werden. Constantelos, Byzantine Philanthropy, 
149; Berger, Patria Konstantinupoleos, 443–444.
��� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 30.8–9 schildert den Verfall des Postsystems im Umfeld von 
Nikomedeia; Ioannes Lydos, De magistratibus, 3.61.5, beschreibt eine Abschaffung des cursus velox in der 
Diözese Asiana zur gleichen Zeit (540er Jahre). Arnold H. M. Jones, The Later Roman Empire, 284–602: A 
Social, Economic and Administrative Survey (Oxford, 1964), Bd. 2, 833–834; Pascal Stoffel, Über die Staats
post, die Ochsengespanne und die requirierten Ochsengespanne: Eine Darstellung des römischen Postwesens 
auf Grund der Gesetze des Codex Theodosianus und des Codex Iustinianus (Frankfurt am Main, 1994), 12–14.
��� Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, 5.2.5. Siehe auch Klaus Belke, „Von der Pflasterstraße zum 
Maultierpfad? Zum kleinasiatischen Wegenetz in mittelbyzantinischer Zeit,“ in Η Βυζαντινή Μικρά Ασία 
(6ος–12ος αιώνας), hrsg. Stylianos Lampakes (Athen, 1998), 267–284, hier 271–272, der korrekt betont, dass 
Helenopolis nicht als Fährhafen etabliert werden konnte; diese Rolle übernahm vielmehr Pylai.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 255



Nikephoros I. (802–11). Wie wir sehen werden, bestanden einige dieser Anstalten be
reits vor seiner Herrschaft.156 Es ist viel naheliegender, von einer kaiserlichen Initia
tive bereits bei ihrer Entstehung auszugehen.

Leider finden wir fast keine Zeugnisse über konkrete Besucher, die diese Anstal
ten beherbergten. Auffällig ist aber, dass abseits von den großen patriarchalen xe
nones in Konstantinopel bislang nur diesen vier kaiserlichen Anstalten Bleisiegel ein
deutig zuzuordnen sind. Dieser Befund legt nahe, dass sie eine herausgehobene 
Bedeutung besaßen, die bischöfliche xenodocheia weit übertraf, und dass sie einen re
gelmäßigen Schriftwechsel mit der Zentralverwaltung unterhielten.

Loupadion (Λουπάδιον)

Loupadion war ein Weiler am westlichen Ende des heutigen Ulubat Gölü, der seinen Auf
stieg in den Dunklen Jahrhunderten einem Brückenübergang über den Rhyndakos ver
dankte, der ab dieser Stelle bis zur Propontis schiffbar war.157 Von Loupadion bestand 
Fährverkehr nach Konstantinopel wie die Vita des Lazaros Galesiotes bezeugt.158 Auch 
bei al-Masʿūdī erscheint es als eines der sechs Zugangswege nach Konstantinopel.159

Das dortige xenodocheion stand unter kaiserlicher Kontrolle160 und ist erstmals 
durch einen Brief des Theodoros Studites erwähnt. Theodoros wurde im Februar 797 
auf Befehl des Kaisers unter Arrest gestellt und durch das westliche Bithynien eskor
tiert. Darüber schrieb er seinem Onkel Platon:161

Danach rasteten wir in Loupadion, weil wir gütigerweise Mitleid vom xenodochos erfuhren, nutz
ten wir auch das Bad für unsere Wunden (denn die hatten sich durch den Marsch verschlim
mert) und stiegen anschließend weiter nach Tilis ab.162

In einem späteren Brief (um 815/18) dankte er wohl demselben xenodochos persönlich, 
woraus wir seinen Namen, Georgios, erfahren.163 In diesem Brief rekurriert Theodo

��� Dies impliziert die Erklärung von Kaplan, „Maisons impériales et fondations pieuses,“ 170–173.
��� Klaus Belke, Bithynien und Hellespont, Tabula Imperii Byzantini 13 (Wien, 2020), 740.
��� Vita Lazari Galesiotae, Kap. 94, in AASS Nov. III, 537. Einige Brüder vom Klosterberg Galesion hat
ten auf dem Weg nach Konstantinopel Lopadion passiert und waren dort auf einen Schiffer getroffen.
��� Al-Mas‘ûdī, Kitāb al-Tanbīh wa-l-išrāf, 140, hrsg. Michael J. de Goeje (Leiden, 1894), übers. Bernard 
Carra de Vaux (Paris, 1897), 193.
��� Jacques Lefort, « Les communications entre Constantinople et la Bithynie, » in Constantinople and 
its Hinterland, hrsg. Cyril A. Mango und Gilbert Dagron (Aldershot, 1995), 207–218, hier 209.
��� Theodoros Studites, ep. 3, hrsg. Georgios Fatouros (Berlin, 1992), Bd. 2, 220. – Regest: Bd. 1, 143✶–146✶.
��� Theodoros Studites, ep. 3, Bd. 1, 14, Z. 81–84: Ἐκ τῶνδε κατεπαύσαμεν ἐν τῷ Λουπαδίῳ, 
φιλοφρόνως συμπαθηθέντες παρὰ τοῦ ξενοδοχοῦντος, χρησάμενοι τε καὶ λουτρῷ διὰ τοὺς μώλωπας 
(γεγόνασι γὰρ καί τινων δυσίατοι ἀπὸ τῆς ὁδοιπορίας), καὶ κατήχθημεν εἰς Τίλιν.
��� Theodoros Studites, ep. 102, Bd. 2, 220.

256 Max Ritter



ros erneut auf das Motiv von Abrahams Bewirtung der Engel. Für die Folgezeit ist das 
xenodocheion von Loupadion durch eine Reihe von Siegeln belegt, die aufgrund der 
Ämternennungen seine kaiserliche Unterstellung anzeigen. Der erste bekannte Amts
träger ist ein gewisser Epiphanios, βασιλικὸς κουβικουλάριος καὶ ξενοδόχος τοῦ Λου
παδίου des 8./9. Jhs.164 Aus der Frühzeit stammt auch das Siegel eines Theognostos aus 
dem Zeitraum 750–850.165 Etwas später anzusetzen ist ein Georgios, erste Hälfte 
9. Jh.166 (vermutlich, mit Fatouros,167 mit dem Georgios aus Theodoros‘ Studites Brief 
gleichzusetzen). Fürderhin wären noch ein gewisser Basileios, βασιλικὸς σπαθάριος 
καὶ ξενοδόχος τοῦ Λουπαδίου, um 850–950,168 ein Christophoros, βασιλικὸς κουβικου
λάριος καὶ ξενοδόχος τοῦ Λουπαδίου, Wende 9./10. Jh.169 und ein Pantoleon, βασιλικὸς 
στάτωρ καὶ ξενοδόχος τοῦ Λουπαδίου, 10. Jh. anzuführen.170

Nikaia (Νίκαια)

Nikaia war ein wichtiger Knotenpunkt für den Verkehr nach Konstantinopel, in dem 
zu unbekannter Zeit ebenfalls ein kaiserliches xenodocheion eingerichtet wurde.171

Die Anstalt ist zwar ausschließlich, dafür aber umso reichlicher, durch Siegel des 9. 
und 10. Jhs. dokumentiert. Am aussagekräftigsten ist das Siegel eines gewissen Ma
nuel, βασιλικὸς πρωτοσπαθάριος, ἐπὶ τῶν οἰκιακῶν καὶ ξενοδόχος Νικέας, 9./10. Jh.172

Das erstgenannte Amt signalisiert, dass Manuel zusätzlich kaiserliche Domänen im 
Umland von Nikaia verwaltete.173 Die kaiserliche Unterstellung tritt auch bei Niketas, 

��� Gustave L. Schlumberger, Sigillographie de l’Empire byzantin (Paris, 1884), 246, Nr. 1.
��� John W. Nesbitt and Nicholas A. Oikonomides, Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and 
in the Fogg Museum of Art (Washington, D.C., 1991/2009), 3.55.5 = Zacos and Veglery, Byzantine Lead Seals 
(Basel, 1972), Nr. 2459. Ein weiteres Exemplar in Jean-Claude Cheynet, Les sceaux byzantins de la collection 
Savvas Kofopoulos (Paris, 2022), 3.125
��� Nesbitt and Oikonomides, Byzantine Seals, 3.55.4 = Zacos and Veglery, Byzantine Lead Seals (Basel, 
1972), Nr. 1938.
��� Theodoros Studites, ep. 102, Bd. 1, 14. – Regest: Bd. 1, 228* mit Anm. 291.
��� Nesbitt and Oikonomides, Byzantine Seals, 3.55.3 = Zacos and Veglery, Byzantine Lead Seals (Basel, 
1972), Nr. 1779 (mit irriger Lesung), korrigiert in Besprechung von Werner Seibt in Byzantinoslavica 36 
(1975): 211.
��� Zacos and Nesbitt, Byzantine Lead Seals, Bd. 2, 111a–b.
��� Zacos and Nesbitt, Byzantine Lead Seals, Bd. 2, 266 (Datierung korr.).
��� Belke, Bithynien und Hellespont, 802.
��� Schlumberger, Sigillographie, 381 Nr. 6 = 250 Nr. 1 (Datierung korr.).
��� Jean-Claude Cheynet, „Épiskeptitai et autres gestionnaires des biens publics (d’après des sceaux 
de l’IFEB),“ Studies in Byzantine Sigillography 7 (2002): 87–117, hier 117, zeigt, dass diese Verwalter fast 
nur in Bithynien und in den kürzlich (um/nach 950) eroberten Gebieten an der Ostgrenze erscheinen; 
in beiden Großräumen waren die meisten kaiserlichen Domänen im 10. Jh. konzentriert. Die Aufga
benkombination bestärkt die These von Kaplan, „Maisons impériales et fondations pieuses,“ 173, dass 
die kaiserlichen xenodocheia durch die domus divinae querfinanziert wurden.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 257



βασιλικὸς ξενοδόχος καὶ γηροκόμος Νικαίας, von der Wende 9./10. Jh.,174 offen hervor. 
Spätere Vorsteher sind ein NN., μοναχὸς καὶ [...] κουβικουλάριος, 10. Jh.,175 und Mi
chael, βασιλικὸς πρωτοσπαθάριος, ἐπὶ τοῦ Χρυσοτρικλίνου καὶ ξενοδόχος Νικαίας, 
zweite Hälfte 10. Jh.176

Pylai (Πύλαι) und Sangaros (Σαγγαρός)

Pylai war ein Fährhafen, der wegen der nahen Heilquellen bei Pythia bereits im 6. Jh. 
gelegentlich von Angehörigen des Kaiserhauses besucht wurde.177 Das xenodocheion
von Pylai ist erstmals durch einen Grenzstein aus der Herrschaftszeit Konstantins VI. 
(780–797) bezeugt, der in Ciftlik Köyü nahe Yalova gefunden wurde.178 Bemerkenswer
terweise ist für diesen Kaiser auch eine Kurreise nach Prousa für den September 796 
dokumentiert, sodass die Grenzziehung wohl anlässlich eines Zwischenaufenthalts 
veranlasst wurde.179

Das xenodocheion von Pylai ist zudem durch einen Brief des (damaligen) Bischofs 
Ignatios von Nikaia an den Hypatos Konstantinos in der ersten Hälfte des 9. Jhs. be
zeugt.180 Ignatios unterrichtet darin über von Bischof von Nikomedia an ihn herange
tragene Informationen über den Kurator des xenodocheions von Pylai (κουράτωρ τοῦ 
ξενοδόχου Πυλῶν). Gegenstand des Briefes war, dass er von den naheliegenden Klös
tern Gelder als Kontributionen zur Finanzierung des xenodocheions eingezogen hatte, 
was Ignatios als widerrechtlich verurteilte und Konstantinos aufforderte, eine Rücker

��� Zacos and Nesbitt, Byzantine Lead Seals, Bd. 2, 263.
��� Nesbitt and Oikonomides, Byzantine Seals, 3.59.7: Der Anfangsbuchstabe des Namens ist Γ.
��� Jean-Claude Cheynet et al., Les sceaux byzantins du Musée archéologique d’Istanbul (Istanbul, 
2012), 3.74.
��� Zeugnisse zur Verkehrsfunktion: Ioannes Malalas, Chronographia, 18.25 (vermutlich a. 528/29) mit 
Theophanes, Chronographia, s. a. 6025, 186; Vita Theodori Syceotae, Kap. 131, hrsg. André-Jean Festu
gière (Brüssel, 1970), 104, um 600; Leon von Synada, ep. 54, Z. 28–36, hrsg. Martha P. Vinson (Washing
ton, D.C., 1985), 86, um 996. Zeugnis zur militärischen Rolle im 10./11. Jh.: Kaiser Konstantin VII., De 
ceremoniis app,. 3, Z. 312–319, hrsg. John F. Haldon (Wien, 1990), 114; Michael Attaliates, Historia, 20.3, 
hrsg. Eudoxos T. Tsolakis (Athen, 2011), 111. Als Zugangsstelle nach Konstantinopel: Al-Mas‘ûdī, Kitāb 
al-Tanbīh wa-l-išrāf, 140 (Carra de Vaux 193). Der Ort wurde 4,5 km östlich von Yalova lokalisiert: Cyril 
A. Mango, „The Empress Helena, Helenopolis, Pylae,“ TM 12 (1994): 143–158, hier 157.
��� Mustafa Şahin, Bithynische Studien, Inschriften Griechischer Städte aus Kleinasien 7 (Bonn, 1978), 
37, Nr. 4. Taf. 7: ☩Ὅρος τοῦ ξενοδοχίου Πυλῶν τὰ δόθε(ν)τα δωρεᾷ παρὰ Κωνσταντίνου δεσπότου καὶ 
Εἰρήνης Αὐγούστης τῆς θεοστέπτου μ(ητ)ρ(ὸ)ς αὐτοῦ.☩
��� Theophanes, Chronographia, s. a. 6289, 471.
��� Die Datierung ist umstritten, muss aber in die Zeit fallen, als Ignatios bereits Bischof war: Ignatios 
Diakonos, ep. hrsg. Cyril A. Mango (Washington, D.C., 1997) plädiert für den Zeitraum 815–826, Thomas 
Pratsch, „Ignatios the Deacon: Cleric of the Constantinopolitan Patriarchate, Metropolitan Bishop of 
Nicaea, Private Scholar, Teacher and Writer (a Life Reconsidered),“ BMGS 24 (2000): 82–101, hier 95, 
für 830–843 eintretend.

258 Max Ritter



stattung in die Wege zu leiten.181 Mango nahm Anstoß daran, dass der Bischof von Niko
medeia Ignatios und dieser wiederum Konstantinos in die Angelegenheit einbezog, wo 
er doch die Aufsicht über die xenodocheia seiner Diözese hätte haben müssen.182 Auch 
wenn die näheren Umstände im Dunkeln liegen, lässt sich daraus ableiten, dass das xe
nodocheion gar nicht der Oberaufsicht des Bischofs unterstand. Denn dem Kleterologion 
des Philotheos (899) lässt sich entnehmen, dass der ξενοδόχος Πυλῶν gemeinsam mit 
seinen Amtskollegen von Σαγγαρός und Νικομέδεια dem μέγας κουράτωρ in der 
Behörde des Sakellion unterstand, mithin ein kaiserliches xenodocheion war.183 Das kai
serliche xenodocheion von Sangaros lag in dem auch anderweitig im 10. Jh. als Fähr
stelle genutzten Ort,184 dem heutigen Engere bei Şenköy, 15 km westl. von Pylai.185

Die weitere Existenz der Anstalt von Pylai ist durch einen Brief des Theodoros Daph
nopates an den dortigen xenodochos Nikephoros dokumentiert (zwischen 920–945), den 
er wohl im Rahmen gemeinsamer Verwaltungstätigkeiten kennengelernt hatte. Leider 
geht der Brief nicht auf die Einrichtung ein.186 Pylai blieb im 10. Jh. der bevorzugte Küs
tenort für Kaiser, die nach Anatolien übersetzten.187 Auch die xenodochoi von Pylai siegel
ten: Erhalten sind zwei Exemplare eines Damianos, βασιλικὸς βεστίτωρ καὶ ξενοδόχος 
τῶν Πυλῶν aus dem letzten Viertel des 9. Jhs.188 Die Ämterkumulation zeigt deutlich, dass 
das xenodocheion Teil der kaiserlichen Verwaltung war. Weniger aussagekräftig sind die 
Siegel eines Gregorios, βασιλικὸς κανδιδάτος καὶ ἐκ προσώπου τῶν Πυλῶν, zweite Hälfte 
9. Jh.,189 und eines Niketas, βασιλικὸς σπαθαροκανδιδάτος καὶ ξενοδόχος τῶν Πυλῶν, der 
im 9. Jh. amtierte.190 Im 10./11. Jh. amtierte ein Ioannes, βασιλικὸς πρωτοσπαθάριος, ἐπὶ 

��� Ignatios Diakonos, ep. 6, 36–38.
��� So Mangos Kommentar zu Ignatios Diakonos, ep auf S. 168.
��� Philotheos, Kleterologion, hrsg. Nicholas A. Oikonomides (Paris, 1972), 123, Z. 17–19. Vincent Déro
che et al., Le monde byzantin 750–1204: économie et société (Paris, 2007), 357. Zum μέγας κουράτωρ, 
der vom Beginn des 9. bis zum Beginn des 11. Jhs. belegt ist: Kaplan, „Maisons impériales et fondations 
pieuses,“ 178–183.
��� Kaiser Konstantinos VII., De ceremoniis app. 3.318, 114.
��� Belke, Bithynien und Hellespont, 984.
��� Theodoros Daphnopates, ep. 37, hrsg. Jean Darrouzès und Leendert G. Westerink (Paris, 1978), 
207. Regest: Ebd. 24–25. Nikephoros: PmbZ #25579.
��� Kaiser Konstantinos VII., De ceremoniis app., 3.313–22 und 3.631–636, 114, 134.
��� Ivan Jordanov, Corpus of Byzantine Seals from Bulgaria, Bd. 1 (Sofia, 2003), 154, Nr. 64.1a–b, noch
mals: Ivan Jordanov, Corpus of Byzantine Seals from Bulgaria, Bd. 3 (Sofia, 2009), 920–921. Jordanov 
plädiert für eine Identität des Sieglers mit einem Briefkorrespondenten des Photios: Photios, ep. 109, 
Bd. 1, 149; ep. 113, Bd. 1, 151–152; ep. 195, Bd. 2, 94–95, aus dem Zeitraum 859–867 (PmbZ #1211).
��� Nesbitt and Oikonomides, Byzantine Seals, 3.68.1; Cheynet et al., Les sceaux du Musée archéologi
que d’Istanbul, 3.98. Cheynet vermutet, dass er für den Hafen verantwortlich war (und demnach kei
nen Bezug zum xenodocheion hatte).
��� Cheynet, Collection Savvas Kofopoulos, 3.178.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 259



τοῦ Χρυσοτρικλίνου, κριτὴς καὶ ξενοδόχος Πυλῶν.191 Unklar ist der Verbleib eines Siegels 
eines gewissen Theophanes, βασιλικὸς σπαθάριος καὶ ξενοδόχος τῶν Πυλῶν.192

Nikomedeia

Die Hafenstadt hatte eine zentrale Rolle für den Fähr- und Landverkehr nach Kon
stantinopel aus Paphlagonien und Pontos.193 Durch die in Philotheos‘ Kleterologion 
angeführte Liste haben wir Kenntnis vom kaiserlichen xenodocheion in Nikome
deia.194 Es ist aber bislang nur ein Siegel eines Vorstehers bekannt geworden: Iakobos, 
βασιλικὸς σπαθάριος καὶ ξενοδόχος Νικομεδείας, zweite Hälfte 9. Jh.195

Thessalonike und Konstantinopel

Bisher zeugt nur ein Siegel aus der Mitte des 10. Jhs. von der eventuellen Existenz eines 
kaiserlichen xenodocheions in Thessalonike Die Siegellegende nennt einen Andreas, βα
σιλικὸς σπαθάριος, ξενοδόχος καὶ βαρδάριος καὶ κουμμερκιάριος Θεσσαλονίκης.196 Die 
Siegel der bekannten kaiserlichen xenodocheia lassen erkennen, dass deren Vorsteher 
im 9. Jh. zumeist im Rang eines βασιλικὸς σπαθάριος standen, deren Vertreter (ἐκ προ
σώπου) niedriger, während diejenigen mit weiteren Aufgaben sogar den Rang eines 
πρωτοσπαθάριος einnehmen konnten. Damit rangierten die Vorsteher auf der mittleren 
Ebene der Würdenhierarchie.

Für das 11. Jh. lassen sich keine Belege für die diskutierten xenodocheia anführen. 
Sie standen offensichtlich dann nicht mehr unter kaiserlicher Obhut, sondern waren 
bischöflicher oder klösterlicher Kontrolle unterworfen wurden. Ob dies in Verände
rungen im Rechtswesen begründet war oder der „gefestigten Sicherheitslage“ zuzu
schreiben ist,197 lässt sich anhand der Quellenlage nicht entscheiden. Seitdem lässt 
sich lediglich in Konstantinopel selbst weiterhin ein Bemühen der Kaiser ausmachen, 
ein kaiserliches xenodocheion zu unterhalten. Kaiser Isaakios II. (1185–1195) richtete 

��� Νikolaos Zikos, „Βυζαντινά μολυβδοβούλλα του Μουσείου Κομοτηνής,“ Studies in Byzantine Sigil
lography 2 (1990): 171–184, hier 173 Nr. 3 (gefunden in Maroneia).
��� Odysseus Andreadou, „Ἔκθεσις τοῦ ἀρχαιολογικοῦ τμημάτος,“ Ὁ ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνι
κὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος 31 (1907/09): 50–51.
��� Lefort, „Les communications,“ 215.
��� Philotheos, Kleterologion, 123,19.
��� Nesbitt and Oikonomides, Byzantine Seals, 3.83.4 = Zacos and Veglery, Byzantine Lead Seals (Basel, 
1972), Nr. 1995 = Vitalien Laurent, „Sceaux byzantins inédits,“ Échos d’Orient 32 (1933): 35–53, hier 
41–42 Nr. 6.
��� Jean-Claude Cheynet, Les sceaux byzantins de la collection Yavuz Tatış (Izmir, 2019), 159–160, 
Nr. 3.49.
��� Kislinger, „Reisen und Verkehrswege,“ 371.

260 Max Ritter



am Sophienhafen in der ehemaligen domus des homonymen Sebastokrators Isaakios 
(unklar ist, ob es sich um den Bruder Alexios’ I. oder Johannes’ II. handelte) ein kai
serliches xenodocheion mit 100 Bettlagern samt Stallungen ein.198 Es ist unklar, ob das 
xenodocheion patriarchal oder kaiserlich organisiert war.

4 Ergebnisse
Im 5. und 6. Jh. entstanden in den städtischen Zentren des byzantinischen Reiches 
Fremdenherbergen (xenodocheia), die institutionell zu den wohltätigen Anstalten (piae 
causae) gehörten. Der Vorsteher einer solchen Einrichtung wurde vom jeweiligen Orts
bischof ausgewählt und wurde daher sehr häufig aus dem Ortsklerus rekrutiert.

Leider erfährt man nur wenig über den Alltag in den Anstalten. Die einschlägigen 
Konzilsbeschlüsse zielten hauptsächlich darauf ab, das den Herbergen zugeordnete 
Stiftungsvermögen dauerhaft zu erhalten und dem alleinigen Nutzen der Fremden zu 
sichern. Auch die narrativen Quellen und die Briefliteratur werfen nur kurze Streif
lichter auf die Interaktion zwischen den Vorstehern und den Gästen der Herbergen. 
Da die Mehrzahl der Quellen aus einem monastischen Blickwinkel geschrieben ist, 
entsteht der etwas verzerrte Eindruck, dass die xenodocheia vor allem von Mönchen 
auf Wanderschaft besucht wurden.

Die Fremden hatten vor Zutritt einen Empfehlungsbrief ihres Ortsbischofs beizu
bringen, um den Zugang von Landstreichern zu verhindern und die Gästeaufnahme 
auf Pilger und Kleriker in offizieller Mission zu begrenzen. Meist war die Aufenthalts
dauer auf drei Tage begrenzt, in dieser Zeit wurde nur einfache Kost gewährt, selten 
wurde auch gebrauchte Kleidung abgegeben. Höhergestellte Besucher erhielten bessere 
Bedingungen, Frauen wurden – wenn überhaupt – in einem von den männlichen Un
terkünften abgetrennten Bereich aufgenommen. Entschied sich die politische Macht, Bi
schöfe oder einflussreiche Prediger kaltzustellen, so wurden sie mitunter in loyale Klös
ter oder kaiserlich abhängige xenodocheia arrestiert.

Gerade letztere, die sogenannten kaiserlichen xenodocheia, konnten in diesem 
Beitrag als eine gesonderte Gruppe von xenodocheia herausgearbeitet werden. Sie un
terschieden sich von den karitativen xenodocheia nicht nur darin, dass sie unter kai
serlicher Kontrolle standen, sondern auch dadurch, dass sie vermutlich vorrangig 
zum Nutzen jener Provinzialen bestanden, die für Rechtsgeschäfte nach Konstantino
pel reisen mussten. Sie lassen sich vom 8. bis zum 10. Jh. in den wichtigsten Fährhafen 
Bithyniens auf dem Weg nach Konstantinopel nachweisen.

��� Niketas Choniates, Historia, hrsg. Jan-Louis van Dieten (Berlin, 1975), 445, Z. 19–23. Magdalino, 
„Medieval Constantinople,“ 52. Die Wortwahl πανδοχεῖον ist im attizistischen Stil des Autors begrün
det, wie Kislinger, „Reisen und Verkehrswege,“ 374, Anm. 194, darlegt.

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 261



Bibliographie
Quellen

Arkadios von Konstantia, Vita Symeonis Stylitae iunioris, hrsg. Paul van den Ven, La Vie ancienne de 
S. Syméon Stylite le Jeune (521–592), Subsidia Hagiographica 32 (Brüssel, 1962–1970).

Athanasios Athonites, Diatyposis Laurae, hrsg. Philipp Meyer, Die Haupturkunden für die Geschichte der 
Athosklöster (Leipzig, 1894).

Augustinus, In Iohannis evangelium tractatus, hrsg. Radbod Willems, Aurelii Augustini In Iohannis evangelium 
tractatus, CCSL 36 (Turnhout, 1965).

Augustinus, Sermones, in PL 38–39.
Basileios von Kaisareia, ep., hrsg. Yves Courtonne, Saint Basile, Lettres (Paris, 1957–66).
Catalogus patriarcharum Constantinopolitanorum, hrsg. Franz Fischer, „De Patriarcharum 

Constantinopolitanorum catalogis et de chronologia octo primorum patriarcharum, accedunt 
eiusmodi catalogi duo adhuc non editi,“ in Commentationes philologae Jenenses 3 (Leipzig, 1884),  
263–333.

Chorikios von Gaza, Orationes, hrsg. Richard Förster und Eberhard Richtsteig, Choricius Gazaeus Opera
(Leipzig, 1929).

Concilium Chalcedonense, Canones, Discipline Générale Antique (IIe–IXe), Bd. 1/2: Les Canons des Synodes 
Particuliers, hrsg. Périclès-Pierre Joannou, Fonti 9/10 (Grottaferrata, 1962).

Concilium Nicaenum I, Canones, hrsg. Giovanni D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio 2 
(Florenz, 1759).

Corpus Iuris Civilis, Bd. 2: Codex Iustinianus, hrsg. Paul Krüger (Berlin, 1895).
Corpus Iuris Civilis, Bd. 3: Novellae, hrsg. Rudolf Schoell und Guilelmus Kroll (Berlin, 1895; repr. 1972).
Dionysius Exiguus, Codex canonum ecclesiasticorum, hrsg. Adolf Strewe, Die Canonessammlung des Dionysius 

Exiguus in der ersten Redaktion, Arbeiten zur Kirchengeschichte 16 (Berlin, 1931).
Eisagoge, hrsg. Ioannes Zepos und Panagiotes Zepos, Leges imperatorum Isaurorum et Macedonum, in JGR, 

Bd. 2 (Athen, 1931).
Epiphanios von Salamis, Panarion, hrsg. Karl Holl und Jürgen Dummer, Panarion, 3 Bde. (Berlin,  

1980–2013).
Euagrius, Historia ecclesiastica, hrsg. Joseph Bidez und Leon Parmentier, The Ecclesiastical History of Evagrius

(London, 1898).
Gregorios Pakourianos, Typikon, hrsg. Paul Gautier, « Le typikon du sébaste Grégoire Pakourianos, » RÉB 

42 (1984): 5–145.
Hieronymus, ep., hrsg. Isidor Hilberg, Sancti Eusebii Hieronymi epistulae, 2. Auflage, Corpus Scriptorum 

Ecclesiasticorum Latinorum 54–56 (Wien, 1996).
Itinerarium Anonymi Placentini, hrsg. Paul Geyer, Itineraria et alia geographica, Corpus Scriptorum 

Ecclesiasticorum Latinorum 175 (Turnhout, 1965).
Itinerarium Bernardi monachi, hrsg. Josef Ackermann, Das ‘Itinerarium Bernardi Monachi’, MGH Studien und 

Texte 50 (Hannover, 2010).
Ignatios Diakonos, ep., hrsg. Cyril A. Mango, Ignatii Diaconi Epistolae, CFHB 39 (Washington, D.C., 1997).
Ioannes Lydos, De magistratibus, hrsg. Michel Dubuisson und Jacques Schamp, Jean le Lydien, Des 

magistratures de l’état Romain (Paris, 2006).
Ioannes Malalas, Chronographia, hrsg. Hans Thurn, Ioannis Malalae Chronographia, CFHB 35 (Berlin, 2000).
Ioannes Moschos, Pratum spirituale, in PG 87.
Ioannes von Ephesos, Historia ecclesiastica, hrsg. Ernest W. Brooks, Iohannis Ephesini Historiae ecclesiasticae 

pars tertia, Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 105 (Louvain, 1952).

262 Max Ritter



Ioannes von Ephesos, Vitae sanctorum orientalium, hrsg. Ernest W. Brooks, John of Ephesus, Lives of Eastern 
Saints, Patrologia Orientalis 17–19, 3 Bde. (Paris, 1923/25).

Kaiser Julian, ep., hrsg. Joseph Bidez und Franz Cumont, Imp. Caesaris Flavii Clavdii Ivliani epistvlae, leges, 
poematia, fragmenta varia (Paris, 1922).

Kaiser Konstantin VII., De ceremoniis, hrsg. Gilbert Dagron und Bernard Flusin, Constantin VII 
Porphyrogénète, Le livre des cérémonies, CFHB 52, 4 Bde. (Paris, 2020).

Kaiser Konstantin VII., De ceremoniis app., hrsg. John F. Haldon, Constantine Porphyrogenitus, Three Treatises 
on Imperial Military Expeditions, CFHB 28 (Wien, 1990).

Kallinikos, Vita Hypatii abbatis Rufinianensis, hrsg. Gerhard J. M. Bartelink, Callinicos, Vie d’Hypatios, SC 177 
(Paris, 1971).

Kyrillos von Skythopolis, Vita Abramii, hrsg. Eduard Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, Texte und 
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 49 (Leipzig, 1939).

Kyrillos von Skythopolis, Vita Euthymii, hrsg. Eduard Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, Texte und 
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 49 (Leipzig, 1939).

Kyrillos von Skythopolis, Vita Iohannis, hrsg. Eduard Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, Texte und 
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 49 (Leipzig, 1939).

Kyrillos von Skythopolis, Vita Sabae, hrsg. Eduard Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, Texte und 
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 49 (Leipzig, 1939).

Kyrillos von Skythopolis, Vita Theodosii, hrsg. Eduard Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, Texte und 
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 49 (Leipzig, 1939).

Leon von Synada, ep., hrsg. Martha P. Vinson, Leonis Synadorum metropolitae et syncelli epistolae, CFHB 23 
(Washington, D.C., 1985).

Liber Pontificalis, hrsg. Louis Duchesne, Le Liber Pontificalis: texte, introduction et commentaire, Bibliothèque 
des Écoles françaises d’Athènes et de Rome, ser. II 3, 2 Bde. (Paris, 1884–92).

Libri basilicorum, hrsg. Herman J. Scheltema und Nicolaas van der Wal, Basilicorum libri LX (Groningen,  
1953–88).

Maruta von Maipherkat, Canones, hrsg. Arthur Vööbus, The Canons Ascribed to Mārūtā of Mapherqat and 
Related Sources, Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 439/40, 2 Bde. (Louvain, 1982).

Al-Mas‘ûdī, Kitāb al-Tanbīh wa-l-išrāf, hrsg. Michael J. de Goeje, Bibliotheca Geographorum Arabicorum 8 
(Leiden, 1894). Übers. Bernard Carra de Vaux, Le Livre de l’Avertissement et de la Révision (Paris, 1897).

Michael Attaleiates, Diataxis, hrsg. Paul Gautier, „La diataxis de Michel Attaliate,“ RÉB 39 (1981): 5–143.
Michael Attaliates, Historia, hrsg. Eudoxos T. Tsolakis, Michaelis Attaliatae Historia, CFHB 50 (Athen, 2011).
Neilos von Tamassos, Typicon Machairae monasterii, hrsg. Ioannes P. Tsiknopoullos, Κυπριακὰ τυπικά, Πηγαί 

και Μελέται της Κυπριακής Ιστορίας 2 (Nikosia, 1969).
Nikephoros Kallistos Xanthopoulos, Catalogus patriarcharum Constantinopolitarum, in PG 147.
Niketas Choniates, Historia, hrsg. Jan-Louis van Dieten, Nicetae Choniatae Historia, CFHB 11 (Berlin, 1975).
Niketas Patrikios, Vita Andreae Cretensis, hrsg. Athanasios Papadopoulos-Kerameus, Ανάλεκτα 

Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας 5 (St. Petersburg, 1888), 169–179.
Nikolaos Kataskepenos, Vita Cyrilli Phileotae, hrsg. Étienne Sargologos, La Vie de Saint Cyrille le Philéote, 

moine byzantin (†1110), Subsidia Hagiographica 39 (Brüssel, 1964).
Nikon Mauroreites, Tacticon, hrsg. Christian Hannick, Das Taktikon des Nikon vom Schwarzen Berge: 

Griechischer Text und kirchenslavische Übersetzung des 14. Jahrhunderts (Freiburg, 2014).
Pachomios, Regula, hrsg. Amand Boon, Pachomiana Latina (Louvain, 1922).
Palladios von Helenopolis, Dialogus de vita sancti Ioannis Chrysostomi, hrsg. Paul R. Coleman-Norton, 

Palladii Dialogus de vita sancti Johannis Chrysostomi (Cambridge, 1928).
Palladios von Helenopolis, Historia Lausiaca, hrsg. Gerhard J. M. Bartelink und Marino Barchiesi, Palladio, la 

storia Lausiaca, Scrittori greci e latini (Mailand, 1974).
Papst Gregor I., ep., hrsg. Dag L. Norberg, Gregorii Magni registrum epistularum, CCSL 140 (Turnhout, 1982).

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 263



Papst Pelagius I., ep., hrsg. Pius M. Gassó und Columba M. Batlle, Pelagii I Papae epistulae quae supersunt 
(556–561), Scripta et documenta 8 (Montserrat, 1956).

Patria Constantinopolitanis, hrsg. Theodor Preger, Patria Konstantinopoleos, Scriptores originum 
Constantinopolitanarum 2 (Leipzig, 1907).

Paulinus von Nola, Carm., hrsg. Wilhelm de Hartel und Margit Kamptner, Sancti Pontii Meropii Paulini Nolani 
carmina, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 30, 2. Auflage (Wien, 1999).

Philotheos, Kleterologion, hrsg. Nicholas A. Oikonomides, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe 

siècles (Paris, 1972).
Philoxenos von Hierapolis, Ep. ad monachorum, hrsg. André de Halleux, Philoxène de Mabbog, Lettres aux 

moines de Senoun, Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 232/33, 2 Bde. (Leuven, 1963).
Photios, ep., hrsg. Basileios Laourdas und Leendert G. Westerink, Photii Patriarchae Constantinopolitani 

Epistulae et Amphilochia (Leipzig, 1983–88).
Prokopios von Kaisareia, De aedificiis, hrsg. Jakob Haury und Gerhard Wirth, Procopii Caesarensis opera 

omnia 4 (Leipzig, 1964).
Rabbula von Edessa, Syntagma canonum, hrsg. Robert R. Phenix und Cornelia Horn, The Rabbula Corpus: 

Comprising the Life of Rabbula, His Correspondence, a Homily Delivered in Constantinople, Canons, and 
Hymns (Atlanta, 2017).

Sophronios, Miracula Cyri et Iohannis, hrsg. Natalio Fernandéz Marcos, Los Thaumata de Sofronio: 
contribucion al estudio de la incubatio cristiana (Madrid, 1975).

Sozomenos, Historia ecclesiastica, hrsg. Joseph Bidez und Günther C. Hansen, Sozomenus, Kirchengeschichte, 
Griechische Christliche Schriftsteller N.F. 4 (Berlin, 1995).

Synaxarium ecclesiae Constantinopolitanae, hrsg. Hippolyte Delehaye, Synaxarium ecclesiae 
Constantinopolitanae e codice Sirmondiano nunc Berolinensi adiectis synaxariis selectis opera et studio 
Propylaeum ad Acta Sanctorum Novembris (Brüssel, 1902).

Syntagma canonum apostolicorum, in Discipline Générale Antique (IVe–IXe), Br. 2: Les canons des Pères Grecs, 
hrsg. Périclès-Pierre Joannou, Fonti 9/10 (Grottaferrata, 1962).

Theodoros Anagnostes, Epitome, hrsg. Günther C. Hansen, Theodoros Anagnostes, Kirchengeschichte, 
Griechische Christliche Schriftsteller N.F. 3 (Berlin, 1995).

Theodoros von Petra, Vita Theodosii, hrsg. Hermann Usener, Der heilige Theodosios: Schriften des Theodoros 
und Kyrillos (Leipzig, 1890).

Theodoros Daphnopates, ep., hrsg. Jean Darrouzès und Leendert G. Westerink, Théodore Daphnopatès, 
Correspondance (Paris, 1978).

Theodoros Studites, ep., hrsg. Georgios Fatouros, Theodori Studitae Epistolae, CFHB 31 (Berlin, 1992).
Theodoros Studites, Typikon, in PG 99.
Theodoros Studites, Poenae monasteriales, in PG 99.
Theodoros Studites, Jamben, hrsg. Paul Speck, Theodoros Studites, Jamben auf verschiedene Gegenstände

(Berlin, 1968).
Theodulf von Orléans, Carm., hrsg. Ernst Dümmler, Theodulfi Carmina, MGH Poet. 1 (Berlin, 1881), 443–581.
Theophanes, Chronographia, hrsg. Carolus de Boor, Theophanis Chronographia (Leipzig, 1883–85).
Theophanes Continuatus, Historia 5, hrsg. Ihor Ševčenko, Chronographiae quae Theophanis Continuati 

nomine fertur liber quo Vita Basilii imperatoris amplectitur, CFHB 42 (Berlin, 2011).
Theophanes Continuatus, Historia 6, hrsg. Immanuel Bekker, Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, 

Symeon Magister, Georgius Monachus, CSHB 31 (Bonn, 1838), 353–481.
Typicon Euergetis monasterii, hrsg. Paul Gautier, „Le typikon de la Théotokos Évergétis,“ RÉB 40 (1982):  

5–101.
Typicon Sabae laurae, hrsg. Eduard Kurtz, „Die Klosterregeln des hl. Sabbas,“ BZ 3 (1894): 167–170.
Vitae Athanasii, hrsg. Jacques Noret, Vitae duae antiquae sancti Athanasii Athonitae, CCSG 9 (Turnhout, 1982).
Vita Euthymii archiepiscopi Sardensis, hrsg. Jean Gouillard, „La Vie d’Euthyme de Sardes (+831): une œuvre 

du patriarche Méthode,“ TM 10 (1987): 1–102.

264 Max Ritter



Vita Fromundi, AASS Oct. X, 842–849.
Vita Georgii Chozebitae, hrsg. Charles Houze, „Sancti Georgii Chozebitae confessoris et monachi Vita 

auctore Antonio eius discipulo,“ AB 7 (1888): 95–144, 336–372.
Vita Ioannis abbatis Aphtoniae, hrsg. François Nau, „Histoire de Jean Bar Aphtonia,“ Revue de l’Orient 

Chrétien 7 (1902): 97–135.
Vita Ioannis Calybitae, hrsg. Odysseus A. Lampsides, „Άγιος Ἰωάννης ὁ Καλυβίτης (ἀνέκδοτα κείμενα ἐκ 

Παρισινῶν κωδίκων),“ Πλάτων 16 (1964): 259–303.
Vita Lazari Galesiotae, in AASS Nov. III, 508–588.
Vita Michaelis Maleini, hrsg. Louis Petit, „Vie de saint Michel Maléϊnos suivie du traité ascétique de Basile 

Maléϊnos,“ Revue de l’Orient Chrétien 7 (1902): 543–594.
Vita Nicetae abbatis Mediciensis, AASS Apr. I, appendix XVIII–XXVIII.
Vita Porphyrii episcopi Gazensis, hrsg. Anna Lampadaridi, La conversion de Gaza au christianisme: la Vie de 

S. Porphyre de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570), Subsidia Hagiographica 95 (Brüssel, 2016).
Vita Rabbulae, hrsg. Robert R. Phenix and Cornelia Horn, The Rabbula Corpus: Comprising the Life of Rabbula, 

His Correspondence, a Homily Delivered in Constantinople, Canons, and Hymns (Atlanta, 2017).
Vita Sabae metaphrastica, hrsg. Kleopas Koikylides, Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Σάββα

(Jerusalem, 1905).
Vita syriaca Symeonis Stylitae senioris, hrsg. Hans Lietzmann, Das Leben des heiligen Symeon Stylites, Texte 

und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 32,4 (Leipzig, 1908).
Vita Theodori Edesseni, hrsg. Igor Pomjalovskij, Zitie ize vo svatych otca nasego Feodora archiepiskopa 

Edesskago, Zapiski Istoriko-filologiceskago Fakulteta Imperatorskago S.-Petersburgskago Universiteta 
29 (St. Petersburg, 1892).

Vita Theodori Syceotae, hrsg. André-Jean Festugière, Vie de Théodore de Sykéon (BHG 1748), Subsidia 
Hagiographica 48 (Brüssel, 1970).

Zacharias Rhetor, Historia ecclesiastica, hrsg. Ernest W. Brooks, Historia ecclesiastica Zachariae rhetori vulgo 
adscripta, Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 83/84, 2 Bde. (Louvain, 1919).

Sekundärliteratur

Allen, Pauline, „Episcopal Succession in Antioch in the Sixth Century,“ in Episcopal Elections in Late Antiquity, 
hrsg. Johan Leemans et al. (Berlin, 2011), 23–38.

Andreadou, Odysseus, „Ἔκθεσις τοῦ ἀρχαιολογικοῦ τμημάτος,“ Ὁ ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικὸς 
Φιλολογικὸς Σύλλογος 31 (1907/09): 50–51.

Bartusis, Marc C., Land and Privilege in Byzantium: The Institution of Pronoia (Cambridge, 2012).
Beck, Hans-Georg, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (München, 1959).
Belke, Klaus, „Von der Pflasterstraße zum Maultierpfad? Zum kleinasiatischen Wegenetz in 

mittelbyzantinischer Zeit,“ in Η Βυζαντινή Μικρά Ασία (6ος–12ος αιώνας), hrsg. Stylianos Lampakes 
(Athen, 1998), 267–284.

Belke, Klaus, Bithynien und Hellespont, Tabula Imperii Byzantini 13 (Wien, 2020).
Berger, Albrecht, Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos (Bonn, 1988).
Boojamra, John L., „Christian Philanthropia: A Study of Justinian’s Welfare Policy,“ Βυζαντινά 7 (1975):  

347–373.
Boshof, Egon, „Untersuchungen zur Armenfürsorge im fränkischen Reich des 9. Jahrhunderts,“ Archiv für 

Kulturgeschichte 58 (1976): 265–339.
Cheynet, Jean-Claude, „Épiskeptitai et autres gestionnaires des biens publics (d’après des sceaux de 

l’IFEB),“ Studies in Byzantine Sigillography 7 (2002): 87–117.
Cheynet, Jean-Claude et al., Les sceaux byzantins du Musée archéologique d’Istanbul (Istanbul, 2012).

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 265



Cheynet, Jean-Claude, Les sceaux byzantins de la collection Yavuz Tatış (Izmir, 2019).
Cheynet, Jean-Claude, Les sceaux byzantins de la collection Savvas Kofopoulos (Paris, 2022).
Chitwood, Zachary, „Stiftungsorganisation: Griechisch-orthodoxe Christen,“ in Enzyklopädie des 

Stiftungswesens in mittelalterlichen Gesellschaften 2, hrsg. Michael Borgolte (Berlin, 2014), 554–567.
Constantelos, Demetrios J., Byzantine Philanthropy and Social Welfare, 2. Auflage (New Rochelle, NY, 1991).
Crislip, Andrew, T. From Monastery to Hospital: Christian Monasticism and the Transformation of Health Care in 

Late Antiquity, 4. Auflage (Ann Arbor, 2008).
Darblade, Jean-Baptiste, La collection canonique arabe des Melkites (XIIIe–XVIIe siècles) (Harissa, 1946).
Déroche, Vincent et al., Le monde byzantin 750–1204: économie et société (Paris, 2007).
Di Segni, Leah, „Epigraphical Evidence for Pilgrimage to the Holy Places,“ in Pilgrimage to Jerusalem: 

Journeys, Destinations, Experiences across Times and Cultures, hrsg. Falko Daim et al. (Mainz, 2020),  
23–30.

Feissel, Denis, „Aspects de l’immigration à Constantinople d’après les épitaphes protobyzantines,“ in 
Constantinople and its Hinterland, hrsg. Cyril A. Mango und Gilbert Dagron (Aldershot, 1995), 367–377.

Gascou, Jean, „Deux inscriptions byzantines de Haute-Égypte (réédition de I. Thèbes-Syène 196 r° et v°),“ 
TM 12 (1994): 323–342.

Gorce, Denys, Les voyages, l’hospitalité et le port des lettres dans le monde chrétien des IVe et Ve siècles
(Paris, 1925).

Gough, Mary, Alahan: An Early Christian Monastery in Southern Turkey (Toronto, 1985).
Griffith, Sidney H., „The Life of Theodore of Edessa: History, Hagiography, and Religious Apologetics in 

Mar Saba Monastery in Early Abbasid Times,“ in The Sabaite Heritage in the Orthodox Church from the 
Fifth Century to the Present, hrsg. Joseph Patrich. Orientalia Lovaniensia Analecta 98 (Leuven, 2001),  
147–169.

Hagemann, Hans-Rudolf, Die Stellung der Piae Causae nach justinianischem Rechte (Basel, 1953).
Hillner, Julia, Prison, Punishment and Penance in Late Antiquity (Cambridge, 2015).
Hiltbrunner, Otto, Gastfreundschaft in der Antike und im frühen Christentum (Darmstadt, 2005).
Janin, Raymond, Constantinople byzantine: développement urbain et repertoire topographique, 2. Auflage 

(Paris, 1964).
Janin, Raymond, La siège de Constantinople et le patriarchat oecuménique: les églises et les monastères, 2. 

Auflage (Paris, 1969).
Jones, Arnold H. M., The Later Roman Empire, 284–602: A Social, Economic and Administrative Survey

(Oxford, 1964).
Jordanov, Ivan, Corpus of Byzantine Seals from Bulgaria, 3 Bde. (Sofia, 2003–2009).
Kaplan, Michel, „Maisons impériales et fondations pieuses: réorganisation de la fortune impériale et 

assistance publique de la fin du VIIIe siècle à la fin du Xe siècle,“ in Byzance: villes et campagnes, hrsg. 
Michel Kaplan (Paris, 2006), 167–183.

Kaufhold, Hubert, „Sources of Canon Law in the Eastern Churches,“ in The History of Byzantine and Eastern 
Canon Law to 1500, hrsg. Wilfried Hartmann und Kenneth Pennington (Washington, D.C., 2009),  
215–342.

Keenan, James G., „The Case of Flavia Christodote: Observations on PSI I 76,“ Zeitschrift für Papyrologie und 
Epigraphik 29 (1978): 191–209.

Kislinger, Ewald, Gastgewerbe und Beherbergung in frühbyzantinischer Zeit: Eine realienkundliche Studie 
aufgrund hagiographischer und historiographischer Quellen, unpublizierte Dissertation (Wien, 1982).

Kislinger, Ewald, „Kaiser Julian und die (christlichen) Xenodocheia,“ in Βύζαντιος: Festschrift für Herbert 
Hunger zum 70. Geburtstag, hrsg. Wolfram Hörandner et al. (Wien, 1984), 171–184.

Kislinger, Ewald, „Xenon und Nosokomeion: Hospitäler in Byzanz,“ Historia Hospitalium 17 (1986–88): 7–16.
Kislinger, Ewald, „Reisen und Verkehrswege in Byzanz: Realität und Mentalität, Möglichkeiten und 

Grenzen,“ in Proceedings of the 22nd Intern. Congress of Byzantine Studies (Sofia, 2011), Bd. 1, 341–387.

266 Max Ritter



Klein, Konstantin M., „Von Hesychie zu Ökonomie: Zur Finanzierung der Wüstenklöster Palästinas (5.–6. 
Jh.),“ Millennium-Jahrbuch 15 (2018): 37–67.

Kötting, Bernhard, Peregrinatio religiosa: Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen in der alten Kirche, 2. 
Auflage (Münster, 1980).

Koukoules, Phaidon, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, 6 Bde., Collection de l’ Institut Français d’ Athènes 73 
(Athen, 1948–1956).

Kresten, Otto, „Der Geleitbrief: Ein wenig beachteter Typus der byzantinischen Kaiserurkunde. Mit einem 
Exkurs zur Verwendung des Terminus Sigillion in der byzantinischen Kaiserkanzlei,“ Römische 
historische Mitteilungen 38 (1996): 41–83.

Laiou, Angeliki E., „The General and the Saint: Michael Maleinos and Nikephoros Phokas,“ in Ευψυχία: 
Mélanges offerts à Hélène Ahrweiler, hrsg. Michel Balard (Paris, 1998), Bd. 2, 399–412.

Laniado, Avshalom, Ethnos et droit dans le monde protobyzantin, Ve–VIe siécle: fédérés, paysans et provinciaux 
à la lumière d’une scholie juridique de l’époque de Justinien (Geneva, 2015).

Laurent, Vitalien, „Sceaux byzantins inédits,“ Échos d’Orient 32 (1933): 35–53.
Lefort, Jacques, „Les communications entre Constantinople et la Bithynie,“ in Constantinople and its 

Hinterland, hrsg. Cyril A. Mango und Gilbert Dagron (Aldershot, 1995), 207–218.
Lemerle, Paul, „Le typikon de Grégoire Pakourianos (décembre 1083),“ in Cinq études sur le XIe siècle 

byzantin, hrsg. Paul Lemerle (Paris, 1977), 115–191.
Lounghis, Telemachos C., Vlyssidou, Vassiliki N. und Lampakes, Stelios, Regesten der Kaiserurkunden des 

oströmischen Reiches von 476 bis 565 (Nikosia, 2005).
Luther, Andreas, Die syrische Chronik des Josua Stylites (Berlin, 1997).
Magdalino, Paul, „Medieval Constantinople,“ in Studies on the History and Topography of Byzantine 

Constantinople, hrsg. Paul Magdalino (Aldershot, 2007), 1–111.
Maltezou, Chryssa A., „Ἄδειες ἐλεύθερης κυκλοφορίας (12ος–15ος αἰ.): συμβολή στήν ἐρευνα τοῦ θεσμοῦ 

τῶν διαβατηρίων ἐγγράφων,“ in Θυμίαμα στη μνήμη της Λασκαρίνας Μπούρα, hrsg. Lusi Bratzioti 
(Athen, 1994), 173–179.

Mango, Cyril A., „The Empress Helena, Helenopolis, Pylae,“ TM 12 (1994): 143–158.
Mentzou-Meimari, Konstantina „Ἐπαρχιακὰ εὐαγὴ ἱδρύματα μέχρι τοῦ τέλους τῆς Εἰκονομαχίας,“ 

Byzantina 11 (1982): 243–308.
Mitford, Timothy B., „Some New Inscriptions from Early Christian Cyprus,“ Byz 20 (1950): 105–175.
Morris, Rosemary, Monks and Laymen in Byzantium, 843–1118 (Cambridge, MA, 1995).
Nesbitt, John W. und Oikonomides, Nicholas A., Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the 

Fogg Museum of Art (Washington, D.C., 1991–2009).
Peyer, Hans C., Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus: Studien zur Gastlichkeit im Mittelalter, Schriften der 

MGH 31 (Hannover, 1987).
Philipsborn, Anne, „Der Fortschritt in der Entwicklung des byzantinischen Krankenhauswesens,“ BZ 54 

(1961): 338–365.
Pratsch, Thomas, „Ignatios the Deacon: Cleric of the Constantinopolitan Patriarchate, Metropolitan Bishop 

of Nicaea, Private Scholar, Teacher and Writer (a Life Reconsidered),“ BMGS 24 (2000): 82–101.
Puzicha, Michaela, Christus peregrinus: die Fremdenaufnahme (Mt 25, 35) als Werk der privaten Wohltätigkeit 

im Urteil der Alten Kirche (Münster, 1980).
Ritter, Max, Zwischen Glaube und Geld: Zur Ökonomie des byzantinischen Pilgerwesens, Byzanz zwischen 

Orient und Okzident 14 (Mainz, 2019).
Rowlandson, Jane L., Women and Society in Greek and Roman Egypt: A Sourcebook (Cambridge, 1998).
Şahin, Mustafa, Bithynische Studien, Inschriften Griechischer Städte aus Kleinasien 7 (Bonn, 1978).
Santangeli Valenzani, Riccardo, „Pellegrini, senatori e papi: gli xenodochia a Roma tra il V e il IX secolo,“ 

Rivista dell’istituto di archeologia e storia dell’arte 19/20 (1996–97): 203–226.
Schlumberger, Gustave L., Sigillographie de l’Empire byzantin (Paris, 1884).

Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit 267



Schmugge, Ludwig, „Zu den Anfängen des organisierten Pilgerverkehrs und zur Unterbringung und 
Verpflegung von Pilgern im Mittelalter,“ in Gastfreundschaft, Taverne und Gasthaus im Mittelalter, hrsg. 
Hans C. Peyer (München, 1983), 37–60.

Severin, Hans G., „Pilgerwesen und Herbergen,“ in Akten des 12. intern. Kongresses für christliche 
Archäologie, hrsg. Ernst Dassmann und Josef Engemann (Münster, 1995), 329–339.

Soustal, Peter, Thrakien (Thrake, Rhodope und Haimimontos), Tabula Imperii Byzantini 6 (Wien, 1991).
Stein, Ernest, „Cyrille de Scythopolis: à propos de la nouvelle édition de ses œuvres,“ AB 62 (1944):  

169–187.
Sternberg, Thomas, Orientalium more secutus: Räume und Institutionen der Caritas des 5. bis 7. Jh. in Gallien, 

Jahrbuch für Antike und Christentum, Ergänzungsband 16 (Münster, 1991).
Stoffel, Pascal, Über die Staatspost, die Ochsengespanne und die requirierten Ochsengespanne: Eine Darstellung 

des römischen Postwesens auf Grund der Gesetze des Codex Theodosianus und des Codex Iustinianus
(Frankfurt am Main, 1994).

Stolte, Bernhard H., „Law for Founders,“ in Founders and Refounders of Byzantine Monasteries, hrsg. 
Margaret E. Mullett (Belfast, 2007), 121–139.

Teeter, Timothy M., „Letters of Recommendation or Letters of Peace?“ in Akten des 21. intern. 
Papyrologenkongresses, hrsg. Bärbel Kramer (Berlin, 1997), 954–960.

Thomas, John P., „In perpetuum: Social and Political Consequences of Byzantine Patrons’ Aspirations for 
Performance for their Foundations,“ in Stiftungen in Christentum, Judentum und Islam vor der Moderne: 
Auf der Suche nach ihren Gemeinsamkeiten und Unterschieden in religiösen Grundlagen, praktischen 
Zwecken und historischen Transformationen, hrsg. Michael Borgolte (Berlin, 2005), 123–135.

Treu, Kurt, „Christliche Empfehlungs-Schemabriefe auf Papyrus,“ in Zetesis: Album amicorum door vrienden 
en collega’s aangeboden aan Prof. E. de Strycker, hrsg. Théodore Lefèvre (Antwerpen, 1973), 629–636.

Van Dieten, Jan-Louis, Geschichte der Patriarchen von Sergios I. bis Johannes VI. (610–715) (Amsterdam, 1972).
Volk, Robert, Gesundheitswesen und Wohltätigkeit im Spiegel der byzantinischen Klostertypika, Miscellanea 

Byzantina Monacensia 28 (München, 1983).
Voltaggio, Michele, „Xenodochia and Hospitia in Sixth-Century Jerusalem: Indicators for the Byzantine 

Pilgrimage to the Holy Places,“ Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins 127 (2011): 197–210.
Watt, John W., „A Portrait of John Bar Aphtonia, Founder of the Monastery of Qenneshre,“ in Portraits of 

Spiritual Authority: Religious Power in Early Christianity, Byzantium and the Christian Orient, hrsg. Jan 
W. Drijvers und John W. Watt, Religions Greco-Roman World 137 (Leiden, 1999), 155–169.

Wetzig, Norman, „Alahan Manastir: Alte Befunde – Neue Deutungen,“ Olba 22 (2014): 393–444.
Zacos, Georges und Nesbitt, John W., Byzantine Lead Seals, 2 Bde. (Bern, 1984).
Zikos, Νikolaos, „Βυζαντινά μολυβδοβούλλα του Μουσείου Κομοτηνής,“ Studies in Byzantine Sigillography

2 (1990): 171–184.
Zuckerman, Constantin, „Learning from the Enemy and More: Studies in Dark Centuries’ Byzantium,“ 

Millennium-Jahrbuch 2 (2005): 79–135.

268 Max Ritter


	Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit: Xenodocheia und ihre Vorsteher (5.–12. Jh.)
	1 Einführung
	2 Die Stifter
	3 Die Vorsteher
	3.1 Norm und Praxis
	3.2 Die Stellung der Xenodochoi
	3.3 Die Praxis der Gästeaufnahme
	3.4 Die kaiserlichen Xenodocheia
	Loupadion (Λουπάδιον)
	Nikaia (Νίκαια)
	Pylai (Πύλαι) und Sangaros (Σαγγαρός)
	Nikomedeia
	Thessalonike und Konstantinopel


	4 Ergebnisse
	Bibliographie
	Quellen
	Sekundärliteratur



