
Part 4: Tavernkeepers





Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi 
Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit – 
zwischen aselgeia und euergesia

Als Kaiser Julian 362 von Konstantinopel ins nordsyrische Antiocheia zog, beauftrage 
er unterwegs in Galatien den heidnischen Oberpriester Arsakios, mit der weiteren 
Durchführung bereits eingeleiteter Werke der Wohltätigkeit. Dreißigtausend Modioi 
an Getreide und sechzigtausend Xestai Wein waren schon angekauft worden und soll
ten künftighin xenoi (was wohl Gäste im weiteren Sinn und nicht nur Fremde meint) 
und Bittstellern jährlich zugutekommen. Solches Tun sieht Julian als seit jeher der 
hellenischen Kultur eigen an, er zitiert diesbezüglich sogar ein Beispiel, ein zeitlich 
fernes aus Homer. Der aktuelle Anlass, solche Werke der Philanthropia zu propagie
ren, lag freilich in einer kürzlich erwachsenen Konkurrenz, welche der Kaiser auch 
anspricht.1 Es sind die ruchlosen Galiläer, was die Anhänger des Christentums meint, 
welche laut Julian die Ihren, aber auch die Unseren (sc. die Anhänger des antiken 
Pantheons) betreuten. Tatsächlich hatte ersteren das Toleranzedikt von 311 ermög
licht, fortan frei von Verfolgungen die Fürsorge um den Bruder in Not (vgl. Matthäus 
25:35–37) offen und weithin zu praktizieren, was neue Gläubige anzog. Julian ordnete 
jetzt an, in jeder Stadt xenodocheia einzurichten, die als Zentren der paganen Nächs
tenliebe dienen sollten. Die Wortwahl ist auffällig, denn der Begriff ist relativ neu 
und selten. Erstmals im 2. Jahrhundert belegt, konkret bei Artemidor für eine Gast
stätte, begegnet er einem dann schon im Rahmen der christlichen Literatur in den 
apokryphen Apostelakten des Thomas.2 Ob Julian nun auch terminologisch seinen 
Neubeginn verdeutlichen wollte und er auch hierin bei der Konkurrenz abkupferte, 
bedarf hier und jetzt keiner Entscheidung. Gregor von Nazianz hat in seiner zeit
genössischen Invektive gegen Julian klar dessen karitative Initiative als Plagiat kriti
siert. Er gebraucht dabei mit dem generischen katagogion (Einkehrort, Absteige) und 
dem altbekannten xenon (antik für Gastgemach bzw. Gästehaus) andere Termini statt 
xenodocheion, obwohl insgesamt das Christentum die klare Linie erkennen lässt, auch 
in den Bezeichnungen seiner Einrichtungen sich vom Angebot der heidnischen Antike 
abzugrenzen.3

� Sozomenos, Historia ecclesiastica, 5.16, Z. 9–10, hrsg. Joseph Bidez und Günter C. Hansen (Berlin, 
1995), p. 218; Kaiser Julian, ep. 84, hrsg. Joseph Bidez and Franz Cumont (Paris, 1922), 113–115. Ewald 
Kislinger, „Kaiser Julian und die (christlichen) Xenodocheia,“ in Βύζαντιος: Festschrift für Herbert 
Hunger zum 70. Geburtstag, hrsg. Wolfram Hörandner, Johannes Koder, Otto Kresten und Erich Trapp 
(Wien, 1984), 171–184.
� Artemidori Daldiani Onirocriticon Libri V, hrsg. Roger A. Pack (Leipzig, 1963), 14, Z. 3–4; Acta Tho
mae, hrsg. Maximilien Bonnet, Acta Apostolorum Apochrypha 2/2 (Leipzig, 1903, repr. Darmstadt, 
1959), 99–291.
� Gregor von Nazianz, in PG 35, Oratio 44, 607–622, hier 609C.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International 
Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112213155-009



Die byzantinische Welt der institutionalisieren Gastlichkeit ist zweigeteilt, was 
wir im Titel etwas zugespitzt zum Ausdruck bringen wollten: fortan besteht erstens 
der christliche Sektor, der euergesia gewidmet, mit eben xenodocheion4 (Herberge), 
ptochotropheion (Armenhaus), gerokomeion (Altenheim) als wichtigsten Vertretern 
und der einzigen Übernahme aus antikem Wortgut, nämlich xenon, allerdings in sich 
wandelnder Bedeutung zum Hospital (parallel zum terminologisch neuen nosoko
meion).5

Im Kontrast – en detail schon abzulesen aus der Geschichte im Lukas-Evangelium 
von barmherzigen Samariter und dem dann nur gegen Bezahlung sekundär helfen
den Wirt – bestand das antike Erbe fort mit kapeleion (Wirtshaus) und pandocheion
(Herberge) als Hauptvertretern,6 ergänzt um Taberna als Lehnwort sowie katharopo
tion und phouskarion als reinen Schankbetrieben.7 Allesamt negativ eingestuft 
(aselgeia speziell aus Sicht der Gegner) und offiziell marginalisiert sind sie funktions

� Konstantina Mentzou-Meimari, „Ἐπαρχιακά εὐαγῆ ἱδρύματα μέχρι τοῦ τέλους τῆς εἰκονομαχίας,“ 
Byzantina 11 (1982): 243–308; Carolina Cupane und Ewald Kislinger, „Xenon und Xenodocheion im 
spätbyzantinischen Roman,“ JÖB 36 (1986): 201–206. Max Ritter, Zwischen Glaube und Geld: Zur Ökono
mie des byzantinischen Pilgerwesens, Byzanz zwischen Orient und Okzident 14 (Mainz, 2019), 96–103; 
Max Ritter, „Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit: Xenodocheia und ihre Vorsteher 
(5.–12. Jh.),“ in diesem Band.
� Anne Philipsborn, „Der Fortschritt in der Entwicklung des byzantinischen Krankenhauswesens,“ BZ 
54 (1961): 338–365; Ewald Kislinger, „Xenon und Nosokomeion: Hospitäler in Byzanz,“ Historia Hospi
talium 17 (1986–1988): 7–16; Ewald Kislinger, „Hospitals,“ in History and Culture of Byzantium, Brill’s 
New Pauly, hrsg. Falko Daim (Leiden, 2019), 469–471. Siehe auch Demetrios J. Constantelos, Byzantine 
Philanthropy and Social Welfare, 2. Auflage (New Rochelle, NY, 1991) sowie Timothy S. Miller, The Birth 
of the Hospital in the Byzantine Empire, 2. Auflage (Baltimore, 1985, 1997) [Einwände dazu bei Ewald 
Kislinger, „Der Pantokrator-Xenon, ein trügerisches Ideal?,“ JÖB 37 (1987): 173–174].
� Zu Gastgewerbe in der Antique und in Byzanz: Tonnes Kleberg, Hotels, Restaurants et Cabarets 
dans l´antiquité romaine, Bibliotheca Ekmaniana 61 (Uppsala, 1957); Karl Kromer, Römische Weinstu
ben in Sayala, Denkschriften/Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische 
Klasse 95 (Graz, 1967); Phaidon Koukoules, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, 6 Bde., Collection de l’ In
stitut Français d’ Athènes 73 (Athen, 1948–1956), 2/1:128–140, 164–174, 193–195; Ewald Kislinger, Gastge
werbe und Beherbergung in frühbyzantinischer Zeit. Eine realienkundliche Studie aufgrund hagiographi
scher und historiographischer Quellen, PhD Thesis (Wien, 1982); Ewald Kislinger, „Kaiser Julian und 
die (christlichen) Xenodocheia“; Ewald Kislinger, „Taverne, alberghi e filantropia ecclesiastica a Bisanzio,“ 
Atti della Accad. delle Scienze di Torino, Cl. sc. mor., stor. e filol. 120 (1986): 84–96; Ewald Kislinger, „Gast
haus im byzantinischen Reich,“ in Lexikon des Mittelalters 4:1134–1136, hier 1135; Mentzou-Meimari, 
„Ἐπαρχιακά εὐαγῆ ἱδρύματα,“ 243–308; Harry J. Magoulias, „Bathhouse, Inn, Tavern, Prostitution and the 
Stage as seen in the Lives of the Saints of the Sixth and Seventh Centuries,“ EEBS 38 (1971): 233–252; 
Spyros Troianos, „Καπηλεία και εγκληματικότητα στον κόσμο του Βυζαντίου,“ in Essays in Honor of 
Professor C. D. Spinellis, hrsg. Maria Galanou (Athen, 2010), 1285–1300; Apostolos Karpozilos, „Περὶ 
τῶν περιπατούντων εἰς καπηλεῖα καὶ καταγώγια,“ Hellenika 61/1 (2011): 33–46.
� Zur Terminologie über Wirtshaus, Beherbergung, taberna, caupona, stabulum, pandocheion und 
über caupo, stabularius, stabularia, domina tabernae, domina caupona, kapelos und pandocheus in 
der römischen und byzantinischen Zeit siehe Kislinger, Gastgewerbe, 26–50; Kleber, Hotels, passim.

214 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



mäßig mit anderen Außenseitergruppen verbunden, speziell den Prostituierten,8 die 
auch dort ihrem Gewerbe nachgehen9 und den Mimen. Das Gastgewerbe, was unter
strichen werden muss, bietet ein kommerzielles Offert, gleich dem der beiden ande
ren Gruppen, die dieser Band aufgrund der wechselseitigen Verflechtung gemeinsam 
untersucht. Zusammen ergeben sie gleichsam eine unheilige Trias, wobei die Gast
wirte leicht im Vorteil sind. Sie haben feste Standorte, sind in den großen Städten, 
besonders in Marktgegenden und an den Häfen vertreten, ebenso in regionalen Zen
tren (darüber noch später), sogar auf dem offenen Land entlang der Verkehrsadern, 
in Nachfolge der mansiones und mutationes (griechisch stathmoi und allagai) des an
tiken cursus publicus.10

Helena, die Mutter von Konstantin dem Großen, war in ihrer Jugend in diesem 
Bereich beschäftigt, als stabularia, wobei der Zusatz bona11 sehr signifikant ist und 
dazu diente, sie von weniger guten und ehrenwerten Kolleginnen zu differenzieren, 
was ihre spätere Karriere erforderte. Christus habe sie erhöht, schreibt Ambrosius, 
wie er den Bettler von der Erde erhob und den Armen aus dem Dung, was eher unge
wollt die stabularia gemeinhin gesellschaftlich weit unten einordnet. Ob der Dung des 
Psalmenzitats (Nr. 112) im konkreten Fall sogar eine Anspielung auf den Stall bedeu
tet, wie Timothy Barnes vermutet, sei dahingestellt.12

Ein vergleichbares Beispiel aus dem frühen 7. Jahrhundert gibt Maria ab, die im 
westlichen Kleinasien mit Mutter und Schwester ein pandocheion führte, das dem Rei

� Zur Prostitutiton in Byzanz: Koukoules, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, 2:117–162; Hans Herter, 
„Die Soziologie der antiken Prostitution im Lichte des heidnischen und christlichen Schrifttums,“ Jahr
buch für Antike und Christentum 3 (1960): 70–111; Ewald Kislinger, „Prostitution/Byzanz,“ Lexikon des 
Mittelalters 7 (1995), Sp. 267–269, hier 268–269; Stavroula Leontsini, Die Prostitution im frühen Byzanz, 
Dissertationen der Universität Wien 194 (Wien, 1989); Claudine Dauphin, „Brothels, Baths and 
Babes. Prostitution in the Byzantine Holy Land,“ Classics Ireland 3 (1996): 47–72; Thomas McGinn, The 
Economy of Prostitution in the Roman World. A Study of Social History and Brothels (Ann Arbor, 2004); 
Avshalom Laniado, „L’Empereur, la prostitution et le proxénétisme – droit Romain et morale chréti
enne à Byzance,“ in Le prince chrétien de Constantin aux royautés barbares (IVe–VIIIe siècle), hrsg. 
Sylvain Destephen, Bruno Dumézil und Hervé Inglebert, TM 22/2 (2018): 49–97; Gary Leiser, Prostitu
tion in the Eastern Mediterranean World. The Economics of Sex in the Late Antique and Medieval 
Middle East (London, 2019); Despoina Ariantzi, „Byzantinische Prostituierte. Zwischen Marginalisie
rung und Reintegration in die Gesellschaft,“ Byz 91 (2021): 1–45.
� Ioannis Zonarae, Lexicon, hrsg. Johann August H. Tittmann, 2 Bde. (Leipzig, 1808; repr. Amsterdam, 
1967), 1844: Χαιμαιτυπεῖον, καπηλεῖον ἢ οἴκημα ἐν ὧ είσὶν αἱ πόρναι.
�� Kislinger, Gastgewerbe, 42, n. 140. Zum cursus publicus siehe Anne Kolb, Transport und Nachrich
tentransfer im Römischen Reich, Klio, Beiträge zur Alten Geschichte, Beihefte N. F. Band 2 (Berlin, 
2000).
�� Ambrosius Mediolanensis, Orationes Funebres I: In psalmum 61/De obitu Gratiani/De consolatione 
Valentiniani/De obitu Valentiniani/De obitu Theodosii 42, hrsg. Victoria Zimmerl-Panagl, Corpus Scrip
torum Ecclesiasticorum Latinorum, 106 (Berlin, 2021), 238. Vgl. Jan Willem Drijvers, Helena Augusta: 
The Mother of Constantine the Great and her Finding of the True Cross (Leiden, 1997).
�� Timothy David Barnes, Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Empire, Blackwell 
Ancient Lives (Chichester, 2014, 1. Auflage 2011), 32; vgl. Drijvers, Helena Augusta, 15.

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 215



senden nicht nur gutes Essen und Pferde zum Wechseln offerierte, sondern auch das 
persönliche Service der weiblichen Angestellten. Aus einen solchen one-night-stand 
der Maria resultierte ihr Sohn Theodoros, für den die Mutter eine weltliche Karriere 
in Konstantinopel plante, war der Vater doch kaiserlicher Kurier.13 Solche Pläne zer
schlugen sich bald, indem eine nächtliche Heiligenerscheinung Maria offenbarte, es 
sei der himmlische Basileus, der Theodoros brauche. Statt beim irdischen porphyro
gennetos reussierte Theodoros im Bereich des zweiten Leitbildes der byzantinischen 
Gesellschaft, als Heiliger. Sein entsagungsvoller Weg dorthin überzeugte Gläubige 
und Gesellschaft, nur den Dämonen, die er häufig austreibt, wird es klagend in den 
Mund gelegt, dass ausgerechnet ein pornogennetos (Hurenspross) über sie obsiege.14

Theodoros hat diese verächtliche Bezeichnung – erstaunlich, aber doch – mit Kon
stantin dem Großen gemein, so explizit freilich nur in der Passio des Heiligen Eusi
gnios.15 Bewusst im Verhör durch den heidnischen Julian äußert Eusignios vor Kon
stantin, einem von dessen Vorgängern, Respekt, weil er zum wahren Glauben fand, 
wenngleich seine Mutter Helena in einem pandocheion zu verorten ist und dort ge
schwängert wurde.16 Wenn schon nicht der oder die Heilige selbst aus dem Milieu 
stammte, hat die Hagiographie des Öfteren Außenseiter zu involvierten Personen, 
was verständlich ist, denn ebendiese sind tief in Sünde verstrickt, ein ideales Subjekt 
der Bekehrung, was zudem wirklichkeitsnah und etwas frivol-anziehend für das 
breite Lese- und Hörpublikum der didaktischen Bioi wirkte.

Im Extremfall verliert der hagiographische Held jedwede Distanz zur Welt, die er 
ansonsten aus überhöhter Position läutern soll, er taucht vielmehr in sie ein, was den 
Kontakt gerade zu Außenseitern erleichtert. Ein heiliger Symeon tritt mit je einer 
Dirne links und rechts im Arm auf, unterhält ein anderes Mal, während er (verdünn

�� Life of Theodore of Sykeon, Kap. 3, Z. 11–19, hrsg. André-Jean Festugière, Vie de Théodore de Sykéon, 
Bd. 1, Subsidia Hagiographica 48 (Brüssel, 1970). Zur Empfängnis von Theodoros Sykeon siehe Des
poina Ariantzi, Kindheit in Byzanz. Emotionale, geistige und materielle Entwicklung im familiären Um
feld vom 6. bis zum 11. Jahrhundert, Millennium-Studien 36 (Berlin, 2012), 216.
�� Life of Theodore of Sykeon, Kap. 84, Z. 15–21, hrsg. Festugière, p. 71. Zur Marginalisierung Theodo
ros’ von Sykeon bzw. der Nachwuchs von Prostituierten und Wirten siehe Ariantzi, „Byzantinische 
Prostituierte,“ 20–21.
�� Paul Devos, „Une recension nouvelle de la Passion grecque BHG 639 de saint Eusignios,“ AB 100 
(1982): 209–228, hier 218.
�� Passio des Heiligen Eusignios, hrsg. Devos, 219–222: Konstantins Abstammung wird Jahre danach 
an einem purpurgefärbten Oberkleid erkannt, das sein Vater zurückgelassen hatte. Eine Vita sodann 
direkt über Konstantin (BHG 365n, überliefert in einer Handschrift aus Patmos, hrsg. François Halkin, 
„Une nouvelle Vie de Constantin dans un légendier de Patmos,“ AB 77 (1959): 63–107, hier 75, erzählt 
das Geschehen ziemlich unverändert, aber bereits ohne das pejorative pornogennetos (s. Alexander 
P. Kazhdan, „“Constantin Imaginaire” Byzantine Legends of the Ninth Century about Constantine the 
Great,“ Byz 57 [1987]: 196–250, hier 213), liefert recht ungeschickt den Kontext eines Feldzuges gegen 
die Perser und auf dem Anmarsch das Pandocheion in Drepanon, späterhin Helenopolis in Bithynien. 
Dazu Cyril Mango, „The Empress Helena, Helenopolis, Pylae,“ TM 12 (1994): 143–158, hier 148, was ins
gesamt auch örtlich eine Parallele zu Theodoros Sykeotes ergäbe.

216 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



ten) Wein in einem kapeleion serviert, die Gäste, mit denen er auch tanzt.17 Agomen, 
piomen, opou o Salos (wohlan, gehen wir zum Narren trinken) sagen jene zueinander, 
was einem vermittelt, dass besagter Symeon zur Kategorie der Narren in Christo ge
hört.18 Sie alle haben in langen Jahren der Askese zuvor die apatheia erreicht, sind 
daher für die Leidenschaften und Versuchungen des Diesseits unempfindlich und 
können fortan zur Tarnung einen närrischen Heiligen abgeben. Das setzt Symeon und 
Co. der Verachtung der Frommen aus, was sie wiederum gewollt in Demut ertragen.

Uns aber vermittelt ihr Treiben wie das Symeons zu Emesa19 (dem heutigen 
Homs) das Bild einer typischen Kleinstadt mit der selbstverständlichen Präsenz von 
Außenseitern.20 Das Gastgewerbe war an solchen Orten stark vertreten, epigraphische 
Zeugnisse e.g. aus dem isaurischen Korykos dokumentieren wieder frühbyzantinisch 
insgesamt 18 kapeloi, erstaunlich viel gegenüber 13 Bäckern, die doch ein Grund
nahrungsmittel produzierten; fünf pandocheis letztlich passen quantitativ gut zum Be
darf eines Hafenortes.21

Zumindest noch in frühbyzantinischer Zeit unterscheidet man zumindest in Kory
kos22 das Gastgewerbe von Prostituierten und Mimen.23 Letztere haben landesweit 

�� Das Leben des heiligen Narren Symeon von Leontios von Neapolis, hrsg. Lennart Rydén, Studia 
Graeca Upsaliensia 4 (Uppsala, 1963), p. 154, Z. 27–28 – p. 155, Z. 1–18. Mehr dazu Ariantzi, „Byzantini
sche Prostituierte,“ 30–32.
�� Siehe dazu Sergey A. Ivanov, Holy Fools in Byzantium and Beyond (Oxford, 2006) mit weiterer Lite
ratur; Holy Fools and Divine Madmen. Sacred insanity through Ages and Cultures, hrsg. Albrecht Ber
ger und Sergey Ivanov, Münchner Arbeiten zur Byzantinistik 2 (Neiried, 2018); Lennart Rydén, „The 
Holy Fool,“ in The Byzantine Saint. The Byzantine Saint. University of Birmingham Fourteenth Spring 
Symposium of Byzantine Studies, hrsg. Sergei Hackel (Birmingham, 1981), 106–113; Ewald Kislinger, „Sy
meon Salos’ Hund,“ JÖB 38 (1988): 165–170.
�� Vita des Symeon Salos, hrsg. Rydén (fn. 17); Lennart Rydén, Bemerkungen zum Leben des Heiligen 
Narren Symeon von Leontios von Neapolis, Acta Universitatis Uppsaliensis, Studia Graeca Upsaliensia, 
6 (Uppsala, 1970).
�� Siehe dazu Julie Van Pelt, „On the Margins of Sanctity: Prostitutes, Actors, and Tavernkeepers in 
Greek Hagiography“ in diesem Band.
�� Monumenta Asiae Minoris Antiqua (= MAMA), Bd. 3: Denkmäler aus dem rauhen Kilikien, hrsg. 
Josef Keil und Adolf Wilhelm (Manchester, 1931), Nr. 209, 234, 240, 279, 296, 370b, 396, 439, 456, 474, 
490, 509, 560, 599, 603.653, 677, 738; zu Nr. 495 vgl. Konstantina P. Mentzou, Συμβολαὶ εἰς τὴν μελέτην 
του οἰκονομικοῦ καὶ κοινωνικοῦ βίου τῆς πρωίμου βυζαντινῆς περιόδου, Ἡ προσφορὰ τῶν ἐκ Μ. Ἀσίας 
καὶ Συρίας Ἐπιγραφῶν καὶ Ἁγιολογικῶν κειμένων (Athen, 1975), 128–133.
�� Kislinger, Gastgewerbe, 41, N.133.
�� Zu Mimen in Byzanz: Franz Tinnefeld, „Zum profanen Mimos in Byzanz nach dem Verdikt des 
Trullanums (691),“ Byzantina 6 (1974): 323–343; Walter Puchner, „Byzantinischer Mimos, Pantomimos 
und Mummenschanz im Spiegel der griechischen Patristik und ekklesiastischer Synodalverordnungen. 
Quellenkritische Anmerkungen aus theaterwissenschaftlicher Sicht,“ Maske und Kothurn 20 (1983): 
311–317; Przemyslaw Marciniak, „Theatre that did not exist: Byzantine Theatre and Performance,“ in 
Byzantium as seen by itself and by the others, hrsg. V. Vatchkova and Tz. Stepanov (Sofia, 2007), 
177–188; Ruth Webb, Demons and Dancers. Performance in the late Antiquity (Cambridge, MA, 2008); 
Przemyslaw Marciniak, „The Byzantine Performative Turn,“ in Within the Circle of Ancient Ideas and 

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 217



mit dem Theater ihren typischen Standort eingebüßt, wirkten fortan als Pausenfüller 
im Zirkus mit, fanden Nischen als Spaßmacher24 am kaiserlichen Hof oder unterhiel
ten öffentlich bei Festen mit simplen Sketches, aufreizenden Tänzen und wohl obszö
nen Liedern die Anwesenden (allerdings äußert sich bereits Chorikios von Gaza trotz 
seiner Apologia mimorum dazu sehr zurückhaltend).25 In summa sind die Mimen 
jene Gruppe von den drei, welche am meisten zurückgedrängt wurde und ihr Ange
bot verändern musste. Gleiches verbot sich rein technisch bei den Prostituierten weit
gehend, die aber ihr Betriebskapital in sich verkörperten und in den Berufsorten fle
xibel waren, sofern sie nicht über eigene Bordelle verfügten. Ihr Offert war allerdings 
das von den gesellschaftlichen Normen her Anstößigste, alters- und gesundheitsab
hängig, aber stetig nachgefragt.

Für Gastwirte eröffnete das ein zusätzliches Geschäftsfeld, bevorzugt in den pan
docheia mit Fremdenzimmern, wenn vom Umfeld, insbesondere vom Auge des Geset
zes her, toleriert. Während einer Schiffsfahrt im 11. Jahrhundert unterhielt ein zwei
felhafter Asket die Mitreisenden mit seinem Wissen über Gasthäuser und Bordelle zu 
Konstantinopel. Er dozierte, wer von den Gastwirtinnen der Hauptstadt auch Dirnen 
im Angebot habe, welche auch selbst solchem Treiben nachgehe.26

Die beschriebene Sachlage entspricht faktisch der nur bei Andreas Salos vorkom
menden Berufsbezeichnung eines pornokapelos.27 Zugleich deckt sie sich mit dem auf 
Ulpian zurückgehenden Vorgehen des römischen Rechts, “si qua cauponam exercens 
in ea corpora quaestuaria habeat”,28 mit dem Zusatz, “ut multae adsolent”, unter dem 
Vorwand “instrumenti cauponii ...”,29 was aber ebenso auf Unterschiede von Lokal zu 
Lokal hindeutet. Der kapelos als Zuhälter (leno, pornoboskos)30 überschritt gesetzlich 

Virtues. Studies in Honour of Professor Maria Dzielska, hrsg. Kamilla Twardowska et. al. (Krakow, 
2014), 423–430; Przemyslaw Marciniak, „How to entertain the Byzantines: Some remarks Mimes and 
Jesters in Byzantium,“ in Medieval and Early Modern Performance in the Eastern Mediterranean, hrsg. 
Evelyn Birge Vitz und Arzu Öztürkmen (Turnhout, 2014), 125–149. Zur Marginalisierung des Schauspie
lers siehe die Beiträge von Przemyslaw Marciniak und Andrew W. White in diesem Band.
�� Spyridon Lambros, „Oi gelotopoioi ton Byzantinon autokratoron,“ Neos Ellenomnemon 7 (1910): 
372–398.
�� Chorikios von Gaza: Choricius, Apologia Mimorum 1, hrsg. Richard Foerster und Eberhardus Richt
steig (Stuttgart, 1972); Χορικίου Σοφιστοῦ Γάζης, Συνηγορία Μίμων, hrsg. Ioannes Stephanes (Thessalo
niki, 1986).
�� Michael Psellus Epistulae, Nr. 219, Z. 585–586, Bd. I., hrsg. Stratis Papaioannou, Bibliotheca Scrip
torum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2030 (Berlin, 2019). Dazu Ariantzi, „Byzantinische 
Prostituierte,“ 24–25.
�� The Life of St. Andreas the Fool I: Text, translation and notes, appendices, hrsg. Lennart Rydén, Stu
dia Byzantina Upsaliensia 4; Acta Universitatis Upsaliensis (Uppsala, 1995), p. 166, Z. 2369; p. 236, 
Z. 3478.
�� D.23.2.43.9.
�� B.28.4.13,9.
�� Vgl. D.3.2.4.2.

218 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



eine rote Linie, welche gewiss im alltäglichen Geschäft weniger markant war, was ihn 
dennoch legal vom suspekten Außenseiter zum Kriminellen machte. Den Schankmäd
chen selbst räumte immerhin ein Edikt von Konstantin dem Großen31 das Recht zur 
Gelegenheitsprostitution ein, eine Scheinliberalität, erwachsen aus Verachtung, denn 
ihre vilitas vitae stellte die ministrae außerhalb des Rechts. Wie freiwillig ihr Handeln 
wirklich war, sei dahingestellt, wahrscheinlich eröffnete sich so für den caupo eine 
Hintertür. Offen bleibt ebenso, ob die deversoria, in denen lenones laut Novelle 14 des 
Justinian ihre jugendlichen Opfer feilboten,32 mitunter prope loca sacra, auch 
Gasthäuser gewesen sein könnten. Insgesamt treffen wir hier auf eine Grauzone, 
was – positiv formuliert – zur Flexibilität des Gastgewerbes passt, die zu seinem Über
leben beitrug.

Das Kerngeschäft von Speis und Trank war grundsätzlich gesellschaftsfähig. Bei 
Panegyreis,33 das meint lokale bis regionale Kirchenfeste mit kommerzieller Kompo
nente, gab es – neudeutsch gesagt – einen Catering-Bereich. Bei den Zelten der kapeloi 
und Köche trieb sich so mancher Kaufmann herum, gab sein Geld für Trinken und 
Völlerei aus.34 Die Wirte bildeten sogar eine der hauptstädtischen Berufsvereinigun
gen und finden sich in den diesbezüglichen Verordnungen des Eparchenbuches (frü
hes 10. Jahrhundert) gleich Bäckern, Gemischtwarenhändlern, Wachsziehern, Juwelie
ren und diversen Erzeugern und Händlern von Seidenwaren. Der Abschnitt 19 Peri 
Kapelon (Über die Wirte) umfasst nur vier Paragraphen und zählt zu den kürzesten 
des Werkes. Absent ist jedweder Bezug zur Prostitution, da diese ja offiziell nicht zum 
Metier gehörte. Geregelt werden hingegen die Preisfestsetzung beim Wein, die geeich
ten Gefäße für die Ausschank, unlautere Konkurrenz zwischen Betreibern, die 
Schließzeiten an Feier- und Sonntagen und die Sperrstunde abends. Brach sie an, 
musste das Feuer unter den Kesseln gelöscht werden, in denen Wasser erhitzt wurde, 
um damit den Wein zu verdünnen. Das Beigeben des gewärmten Wassers bildete 
sogar eine spezielle Tätigkeit, die des thermodotes.35 Auf diese Weise werde vermie
den, dass „diejenigen, die gewohnt sind, dort zu verkehren, den ganzen Tag dort ver
bringend (diemereuontes), auch während der Nacht wiederum von Wein im Übermaß 

�� Überliefert in CTh 9.7.1, hrsg. Mommsen.
�� Just. Nov. 14, 5–10, 22–24, 28–42, in Corpus Iuris Civilis, Bd. 3: Novellae, hrsg. Rudolf Schoell und 
Guilelmus Kroll (Berlin, 1895; repr. 1972). Der Kaiser verbietet durch die Novelle 14 endgültig jede Kup
pelei, jede Duldung dieses Gewerbes durch Hausbesitzer, deren Häuser als Bordelle verwendet wer
den, sowohl in der Hauptstadt und Umgebung als auch im ganzen Reich. Die Kuppler werden mit här
testen Strafen bedroht, die Hausbesitzer mit der Geldstrafe von zehn Pfund Gold und Enteignung 
ihres Hauses.
�� Ewald Kislinger, „Pilger und Panegyreis: zwischen Kult und Kommerz,“ in Für Seelenheil und Le
bensglück: Das byzantinische Pilgerwesen und seine Wurzeln, hrsg. Despoina Ariantzi und Ina Eichner, 
Byzanz zwischen Orient und Okzident 10 (Mainz, 2018), 359–366.
�� Angeliki, Laiou, „Händler und Kaufleute auf dem Jahrmarkt,“ in Fest und Alltag in Byzanz, hrsg. 
Günter Prinzing und Dieter Simon (München, 1990), 53–70, hier 65.
�� Siehe dazu Ewald Kislinger, „Θερμοδότης – ein Beruf ?,“ Klio 68 (1986): 123–127.

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 219



genießen und ungehemmt in Raufereien, Gewalttätigkeiten und Zwistigkeiten ver
fallen“.36

Abgesehen davon, dass nicht einmal erwogen wurde, die Zecher könnten stattdes
sen den Wein auch ungemischt (akraton) konsumieren, rückt hier die Kundschaft in 
den Fokus. Stammgäste den Tag über begegnen einem ebenfalls im Geschichtswerk 
des Niketas Choniates. Als die Terrorherrschaft des Andronikos I. Komnenos 1185 zu 
Ende gekommen und dieser reaktiv tagelangen Misshandlungen ausgesetzt war, ver
griff sich schließlich der gesellschaftliche Bodensatz am schon grausam Verstümmel
ten.37 Niketas Choniates nennt speziell Wurstverkäufer, Gerber und eben viele von 
den in den Wirtshäusern diemereuontes.

Das negative Image der Gäste – das kapeleion war eben kein elitärer Treffpunkt – 
färbte mit auf die Betreiber der Kneipen ab, die ohnehin um ihren schlechten Ruf 
schon seit der Antike nicht zu bangen hatten. In extremis wurden sie sogar beschul
digt, Gäste durch Falltüren verschwinden zu lassen und fortan als Sklaven zu halten, 
sie in anderen Fällen sogar zu ermorden, um die Opfer sodann neuen Besuchern zum 
Mahl vorzusetzen, wie bei Galen und erneut in den Miracula Sancti Georgii aus dem 
10. Jahrhundert nachzulesen ist.38 Wirte und Klientel werden immer wieder in Rechts
texten des Diebstahls an anderen Gästen und der Veruntreuung bezichtigt.39

Auch was die Schließzeiten angeht, lassen sich die Angaben des Eparchenbuches 
anderweitig verifizieren und ergänzen. Eine eigene Novelle von Kaiser Andronikos II. 
aus dem Jahr 1304, initiiert von Patriarch Athanasios, verfügte generell eine Wochen
endsperre von Samstag ab der neunten Stunde bis Sonntag zu dieser Zeit und täglich 
ab Sonnenuntergang (ausgenommen war jedoch der Gassenverkauf von Wein, der 
eben steuerlich einträglich war), mit der Begründung, für die Gläubigen sei der Be
such der Kirchen vorrangig und der Weinkonsum reiche tagsüber.40 1307 verlangte 
der Patriarch, in der großem Fastenzeit solle es verboten werden, von Montag bis 
Samstag die Gasthäuser zu besuchen (Brief 42),41 ein Jahr später wurde offenbar 
wegen des geringen Erfolges gefordert, die kapeleia während dieser Zeit zu schließen 
(Brief 43).42 Im Dezember 1307 gab sich Athanasios in Brief 44 bescheidener: Das Ver
bot des Betretens von Gasthäusern sollte von Samstag bis Sonntag abends gelten, was 

�� Eparchenbuch, Kap. 19.3, Z. 711–712, hrsg. Koder. Kislinger, „Θερμοδότης“.
�� Nicetae Choniatae Historia, hrsg. Jan-Louis van Dieten, CFHB 11/1 (Berlin, 1975), p. 349, Z. 14–16: ... 
καὶ ἀπαιδευτότατοι τῆς Κωνσταντίνου οἰκήτορες καὶ τούτων οἱ ἀλλαντοπῶλαι πλέον καὶ βυρσοδέψαι 
καὶ ὅσοι τοῖς καπηλείοις διημερεύουσι ... Zum tragischen Ende des Kaisers: Harry J. Magoulias, „An
dronikos I. Komnenos: A Greek Tragedy,“ Symmeikta 21 (2011): 101–136.
�� Miracula Saint Georgii, 8, Z. 3–11, hrsg. Aufhauser, p. 94.
�� Troianos, „Καπηλεία και Ἐγκληματικότητα,“ 1285–1300.
�� Jus Graecoromanum, 1:535, Novelle Nr. 26 von Kaiser Andronikos II.
�� The Correspondence of Athanasius I Patriarch of Constantinople, hrsg. Alice-Mary Talbot, CFHB 7 
(Washington, D.C., 1975), ep. 42, Z. 18–20, p. 86.
�� Athanasius I Patriarch, ep. 43, Z. 37–38, hrsg. Talbot, 90.

220 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



der Novelle ziemlich nahe kam.43 All dem konnte Gabriel, Metropolit von Thessalo
nike, rund 100 Jahre später nur zustimmen und er mahnte seine Gläubigen, am Fest 
des Stadtpatrons, also des Heiligen Demetrios am 26. Oktober, auf dem Heimweg von 
der Messe nicht die kapeleia aufzusuchen. Wer derart am Festtag sündige, solle lieber 
gleich der Kirche fernbleiben. Gabriel fügt vorsichtshalber hinzu, das sei keineswegs 
eine Aufforderung, sich gleich zu Hause zu betrinken.44

Das Ausschenken von Alkohol, konkret Wein, und die dadurch verursachten Ex
zesse haben seit jeher zum schlechten Image des Gastgewerbes erheblich beigetragen. 
Aus schier zahllosen Belegen sei nur Libanios aus dem 4. Jahrhundert zitiert: „In den 
Weinstuben Antiocheias zähle man die geleerten Becher nicht, Tag und Nacht werde 
getrunken, purer Wein oder mit Wasser gemischt, und wenn einer meine, die Krüge 
im Griff zu haben, treffe vielmehr das Gegenteil zu.“45 Der christliche Rigorismus in 
Byzanz hat die Grenzen des Tolerablen enger gezogen. Es liegen kaum dreihundert 
Jahre vom Krönungsbankett Justins II. (568), auf dem laut Corippus in etlichen Versen 
einzeln aufgeführte Weine aus allen Teilen des Reiches gereicht wurden,46 bis zur Re
gierung Michaels III. (843–867), der den verächtlichen Beinahmen methystes (Trun
kenbold) erhielt.47 Es passt zur damaligen Realität, wenn sich Liutprand von Cre
mona, der als Gesandter der ottonischen Westkaiser mehrmals im byzantinischen 
Reich weilte, über seine Amtskollegen mokierte, die warmen Wein aus winzigen Glä
sern tranken.48

Jedoch ist es nicht bloß die referierte Kritik des Gabriel aus Thessalonike, die indi
rekt einen Wandel signalisiert. In Aufzeichnungen des patriarchalen Gerichts von 
Konstantinopel ist folgendes Versprechen eines Priesters aus dem Jahr 1389 überlie
fert: „Ich, Michael Pharites, erkläre und verspreche unserem hochheiligen Herren, 
dem ökumenischen Patriarchen: In trunkenem Zustand in einem Wirtshaus angetrof
fen, wurde ich meines priesterlichen Amtes enthoben, erflehte Gnade, und sie wurde 
mir gewährt. Sollte ich aus welchem Grund auch immer für den Rest meines Lebens 
in einer Taverne angetroffen werden, werde ich ohne Gnade mein priesterliches Amt 

�� Athanasius I Patriarch, ep. 44, Z. 22–26, hrsg. Talbot, p. 92.
�� Basileios Laourdas, „Γαβριὴλ Θεσσαλονίκης, ὁμιλίαι,“ Athena 57 (1953): 169–173. Dazu Karpozilos, 
„Καπηλεῖα,“ 38.
�� Libanii Opera, Oratio 46.11, hrsg. Richard Foerster, 7 Bde. (Leipzig, 1903–1923), hier Bd. 3, p. 384.
�� Flavius Cresconius Corippus: In laudem Iustini Augusti minoris, hrsg. Averil Cameron (London, 
1976), vv. 85–150, hier 87–93; 96–102, pp. 63–64); vgl. Averil Cameron, „Corippus’ poem on Justin II: a 
terminus of antique art?,“ Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia 5 
(1): 129–165; Ewald Kislinger, „Zum Weinhandel in frühbyzantinischer Zeit,“ Tyche 14 (1999): 141–156, 
hier 141–143.
�� Michaelis Glycae, Annales IV, hrsg. Immanuel Bekker, CSHB 16 (Bonn, 1836), 541D.
�� Liudprandi Cremonensis Opera Omnia, Leg. 19, Z. 315–318, hrsg. Paolo Chiesa, Corpus Christiano
rum, Continuatio Mediaevalis 156 (Turnhout, 1998), p. 196.

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 221



verlieren.“49 Michael Pharites hatte klar gegen kirchliche Kanones verstoßen, welche 
das Betreten von kapeleia und – abgesehen von Reisen – pandocheia verboten,50 aber 
er stand damit in seiner Zeit keineswegs allein. Die besagten Patriarchalakten enthal
ten aus rund 30 Jahren gleich acht Fälle, in denen andere Kleriker vergleichbare Er
klärungen schriftlich ablegen mussten, generelle Disziplinarmaßnahmen sind für das 
Jahr 1350 belegt.51 Erwuchs solches Fehlverhalten indirekt aus den veränderten Um
ständen, weil das Reich damals zunehmend auf der politischen Bühne eine unterge
ordnete Rolle einnahm, auch ökonomisch in Abhängigkeiten und Nöte geriet, was ge
rade die einfachen Leute nicht verschonte?

Es wäre verfehlt, Hintergründe und Kausalität über das Individuum hinaus zu 
simpel und zu kurzfristig zu suchen. Der gesellschaftliche, mentale und materielle 
Wandel, der einem entgegentritt, hat bereits zu Zeiten eingesetzt, als die politische 
Entwicklung noch zum Positiven verlief, indem Byzanz nach einer ersten Schwäche
periode ab ca. 650 gegen das Jahr 1000 hin erstarkt war, die zuvor von allen Seiten 
herandrängenden Feinde zurückwarf. Weite Gebiete in Kleinasien und vor allem auf 
dem Balkan wurden erneut gewonnen, gesichert und produktiv genutzt, Kommunika

�� Acta et diplomata medii aevi sacra et profana (= MM), Bde. 1–2: Acta patriarchatus Constantinopo
litani MCCCXV-MCCCCII, hrsg. Franz Miklosich und Joseph Müller (Wien, 1860–1862), hier Bd. 2:141 
(Nr, 416/II).
�� Der Besuch von Wirtshäusern war Mönchen dem kirchlichem Recht zufolge untersagt, weil dort 
Wein und Prostituierte feilgeboten wurden, die sie in Versuchung bringen hätten können. Auch an
dere sittenlose Männer waren dort als Gäste zu finden. Nur auf Reisen war es im Notfall gestattet, in 
einem Gasthaus zu übernachten. Siehe dazu den Kanon 54 der Heiligen Apostel und den Kommentar 
von Zonaras, Balsamon und Aristenos in Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ 
πανευφήμων ᾿Αποστόλων καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν καὶ τοπικῶν συνόδων, hrsg. Georgios Rhalles 
und Michael Potles, 6 Bde. (Athen, 1852–1856), hier 2:71–72: Εἴ τις κληρικὸς ἐν καπηλείῳ φωραθείη 
ἐσθίων, ἀφοριζέσθω · πάρεξ τοῦ ἐν πανδοχείῳ ἐν ὁδῷ δι’ ἀνάγκην καταλύοντος. Auch im 24. Kanon 
der Synode von Laodikeia war Mönchen der Besuch von Gasthäusern verboten: Discipline générale 
antique (IIe–IXe), Bd. 1/2: Les Canons des Synodes Particuliers, hrsg. Périclès-Pierre Joannou (Grottafer
rata, 1962), 140. Der 22. Kanon der zweiten Synode von Nikaia lehnte schauspielerische Tätigkeiten 
(θυμελικὰ ἐπιτηδεύματα), Lautenspiel (κιθάραι) und hurenhafte Tänze (πορνικά λυγίσματα) bei Mahl
zeiten als verdammenswert ab, gestattete es aber Klerikern auf Reisen trotzdem in Pandocheia, wo 
dies also vorkam, einzukehren, in Discipline Générale Antique (IIe–IXe), Bd. 1/1: Les canons des conciles 
oecuméniques (IIe–IXe), hrsg. Perikles- Pierre Ioannou (Grottaferrata, 1962), 282–285, hier 283–284; 
Just. Nov. 133.6. Dazu Kislinger, Gastgewerbe, 132–139; Magoulias, „Bathhouse,“ 241; Ariantzi, „Byzanti
nische Prostitution,“ 13, n. 43.
�� Das Register des Patriarchats von Konstantinopel, 3. Teil: Edition und Übersetzung der Urkunden 
aus den Jahren 1350–1363, hrsg. Johannes Koder, Martin Hinterberger und Otto Kresten unter Mitar
beit von Antonia Giannouli [et alii] (Wien, 2001), 181, 186; über diese und ähnliche Verfehlungen gegen 
die kanonischen Bestimmungen seitens Mitglieder des niederen Klerus s. Carolina Cupane, „Una 
«classe sociale» dimenticata: il basso clero metropolitano,“ in Studien zum Patriarchatsregister von 
Konstantinopel, hrsg. Herbert Hunger, Österreichische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. 
Klasse. Sitzungsberichte 383 (Wien, 1981), 61–83, bes. 66–74.

222 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



tion und Konsum blühten auf, ein neues Lebensgefühl setzte ein, was auch bislang 
marginalisierten Bereichen zugutekam.

Um nicht missverstanden zu werden: wer sich über die Wirtshaus- und Bordell
tips des sonderbaren Asketen unterwegs zu Schiff amüsierte, eilte angekommen nicht 
direkt dorthin, aber das bislang öffentlich verteufelte Offert konnte freier thematisiert 
werden. Wer das konkret niederschrieb, sich dabei von gesellschaftlichen Normen 
entsprechend distanzierte, aber doch voyeuristisch lauschte, war Michael Psellos, Uni
versalgelehrter des 11. Jahrhunderts, in Brief 97.52 Von ihm ist an anderer Stelle auch 
zu erfahren, welche Tavernen sich gerade besonderer Beliebtheit erfreuten. To tou 
Sananou und das tou Melitragou seien „in“, während tou Gorgoploutou in letzter Zeit 
an Qualität verloren habe. Psellos weiß das natürlich nicht aus Autopsie, Gott behüte, 
es ist vorgeblich sein Beichtvater, der dort einkehrte. Es ist nicht überliefert, eher 
zweifelhaft, ob dieser deswegen gleich dem Michael Pharites seines priesterlichen 
Amtes enthoben wurde.53

Der faktische Zuspruch jetzt sogar aus besseren Kreisen dürfte auch das Selbst
wertgefühl manches kapelos gefördert haben. Abermals von Psellos, der offenbar be
ginnende Zeichen eines Wandels rasch rezipierte, stammt ein spöttisches Traktat 
über einen prahlerischen Gastwirt, der sich zum Philosophen berufen fühlte: „Den 
Wissensdurst aber stillte er nicht mit himmlischen Wassern, sondern machte ihn in 
Schenken und Bordellen herumstreunen; die Philosophie stellte er hin wie irgendein 
forderndes Schankmädchen mit kneipenhaften, gar obszönen Raffinessen.“54 Mag 
sein, dass die väterliche Gelehrsamkeit auch den Sprössling animierte, Psellos polemi
siert jedenfalls in Oratio 14 heftig wider einen jungen Wirtsohn, der, offensichtlich 
über die notwendige finanziellen Basis verfügend, zum nomikos (Juristen oder kon
kret Richter) aufgestiegen war. Noch bevor die Hände im Wasser aus dem Lebes (was 
doppeldeutig für Waschbecken bzw. Kochkessel steht) gereinigt waren, habe jener zu 
den geheiligten Büchern gegriffen: „Feuer zu entfachen und den Kessel anzuheizen, 
Spieße zu gebrauchen und das Gebratene über der Flamme zu wenden, ist ja nicht 
schwierig. Du aber hast dich von den gewohnten Gefäßen an die Gesetze herange
wagt, obwohl sie einer aus dem Gastgewerbe nicht einmal von Weitem zu sehen be
kommt.“55

Nun, eine Karriere dieser Art dürfte unüblich gewesen sein, aber sie passt grund
sätzlich in das Bild aufstrebender Gewerbetreibender jener Zeit, die aufgrund ihres 
wirtschaftlichen Erfolges nun auch nach mehr gesellschaftlicher Anerkennung such

�� Michael Psellus Epistulae, Nr. 219, Z. 5–30, hrsg. Papaioannou, p. 585–586.
�� Michaelis Pselli Oratoria Minora, Oratio 16, Z. 42–55, hrsg. Littlewood, p. 61.
�� Michaelis Pselli Oratoria Minora, Oratio 13, Z. 26–27, 30–31, hrsg. Littlewood, p. 49.
�� Michaelis Pselli Oratoria Minora, Oratio 14, Z. 51–57: hrsg. Littlewood: Εἴς τινα κάπηλον γενόμενον 
νομικόν. Dazu Ariantzi, „Byzantinische Prostituierte,“ 19–20.

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 223



ten, bis hin zu einem Sitz im Senat.56 Frauen aus dem Gastgewerbe hatten es ungleich 
schwerer, nach oben zu kommen. Körperliche Reize gepaart mit Intelligenz verhalfen 
lediglich Anastaso/Theophano im 10. Jahrhundert Gattin von gleich zwei Kaisern zu 
werden.57

Der wirtschaftliche Boom speziell des 11. und noch 12. Jahrhunderts kam ebenso 
den christlichen Einrichtungen der Gastlichkeit zugute. Auch unterhalb der kaiserli
chen Ebene mit ihren karitativen Gründungen, agierten nun reiche Adelige wie 1083 
Pakourianos, der seinem Petritzos-Kloster (beim heutigen Bachkovo in Bulgarien) ex
tern drei Herbergen für Reisende hinzufügte, eine nahe dem Konvent an der Route 
von Plovdiv an die Agäis, zwei weitere an der Via Egnatia, der Ost-West Hauptroute 
durch den Balkan.58 Michael Attaleiates, ein erfolgreicher Anwalt, hatte schon 1077 in 
Rhaidestos mehrere Gebäude zu einer wohltätigen Anstalt zugunsten bedürftiger 
Fremder vereint, die er ptochotropheion statt des zu erwartenden xenodocheion
nannte.59 Vielleicht erfolgte die Wortwahl ganz bewusst, denn in seinem Geschichts
werk berichtet er vom dortigen Getreidehandel, den Anbieter und Händler in lokalen 
xenodocheia abwickelten, womit sie letztere leicht kommerzialisierten. Davon wollte 
er seine eigene Gründung abgrenzen, obwohl er selbst darin ein Depot für regionale 
Agrarprodukte betrieb.60 Ein terminologischer Wandel scheint auch in Konstantino
pel greifbar. Isaak II. Angelos, ab 1185 Kaiser, hatte nahe dem Julianshafen, also 
einem bevorzugten Landeplatz für Reisende,61 ein pandocheion mit hundert Betten er
richten lassen.62 Wie passt aber ein Hauptvertreter der kommerziellen Unterkünfte 
zu kaiserlicher und frommer euergesia? Die Lösung liegt simpel im stilistisch- 
sprachlichen Anspruch des Niketas Choniates, unserer Quelle hierzu,63 der sich am 
attischen Vorbild orientierte. Den auch hier inhaltlich passenderen, aber erst jünge

�� Siehe Spyros Vryonis jr, „Byzantine Demokratia and the Guilds in the Eleventh Century,“ DOP 27 
(1963): 289–314, hier 309–311.
�� Ioannis Skylitzae Synopsis Historiarum Libri XVIII, hrsg. Ioannes Thurn, CFHB, Series Berolinensis 
5 (Berlin, 1973), 240.
�� Paul Gautier, hrsg., „Le typikon du sébaste Grégoire Pakourianos,“ RÉB 42 (1984): 5–145, hier 
111–113, Z. 1530–1551; Siehe dazu Robert Volk, Gesundheitswesen und Wohltätigkeit im Spiegel der by
zantinischen Klostertypika, Miscellanea Byzantina Monacensia 28 (München, 1983), 93–104. Mehr dazu 
in dem Beitrag von Max Ritter in diesem Band.
�� Paul Gautier, hrsg., „La diataxis de Michel Attaliate,“ RÉB 39 (1981): 5–143, hier 27, 49; Volk, Gesund
heitswesen, 85–91.
�� Michaelis Attaliatae Historia, hrsg. Eudoxos Th. Tsolakis, CFHB 50 (Athen, 2011), B. 202.
�� Zum Julianshafen siehe Dominik Heher, „Harbour of Julian – Harbour of Sophia – Kontoskalion,“ 
in The Byzantine Harbours of Constantinople, hrsg. Falko Daim und Ewald Kislinger (Mainz, 2021), 
93–108, hier 93–97.
�� Niketas Choniates, Historia, p. 445, Z. 19–23. Ewald Kislinger, „Reisen und Verkehrswege in Byzanz: 
Realität und Mentalität, Möglichkeiten und Grenzen,“ in Proceedings of the 22nd International Con
gress of Byzantine Studies 1 (Sofia, 2011) 341–387, hier 374.
�� Niketas Choniates, Historia, p. 445.

224 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



ren Fachterminus xenodocheion zu verwenden wäre für ihn zu modernistisch ge
wesen.

Die Applikation von pandocheion konnte aber auch gegenläufig missverstanden 
werden. Aus Dayr Sim‘ān, der Siedlung am Fuß des nordsyrischen Qal‘at Sim‘ān, wo 
Symeon Stylites viele Pilger anzog, haben wir Unterkünfte, die inschriftlich als pan
docheia ausgewiesen waren.64 An einem solchen Ort christlicher Pilgerschaft sei eben, 
wurde wissenschaftlich argumentiert, die antik-kommerzielle Bezeichnung auf karita
tive Herbergen übergegangen. Eine der Inschriften zu Dayr Sim‘ān sprich allerdings 
von kerdos (Gewinn) und das enthüllt klar, dass auch dort Vertreter des alten Typs 
am einträglichen Pilgertourismus partizipieren wollten und konnten. Als Kyrill Phi
leotes im 10. Jahrhundert das Michaelsheiligtum zu Chonai aufsuchte, bezog er laut 
seiner Vita, vermutlich weil kein Platz in xenodocheia frei war, Quartier in einem pan
docheion, dessen Wirt ihn bestehlen wollte.65

Parallelität bedeutet, wie wir hoffentlich zeigen konnten, in Byzanz zugleich Alte
rität. Aselgeia bleibt im christlichen Sektor programmatisch ausgeschlossen, Wein, 
Weib und weltlicher Gesang verblieben dem kapeleion und pandocheion, wenngleich 
gerade dieses Offert ihre Betreiber marginalisierte. Die menschliche Neigung, sich zu 
vergnügen, wenn dies auch inhaltlich am Limit christlich-moralischer Grundsätze 
war oder sogar gegen sie verstieß, war der eine Hauptfaktor, welcher dem kommerzi
ellen Gasthaus eine existentielle Nische beließ, geduldet nur, aber doch immer wieder 
aufgesucht. Ein ergo nachgefragtes Angebot, aus dem Gewinn für die Betreiber resul
tierte, sicherte den Lokalen die Existenz, was bereits auf den zweiten Hauptfaktor 
ihrer Behauptung hindeutet.

Die christliche Konkurrenz nämlich bot ebenso Essen und Quartier, betreute dar
über hinaus sogar Kranke und Arme, doch all dies geschah wohltätig und damit nicht 
gewinnorientiert, was sehr lobenswert ist. Daraus erwuchs jedoch den Betreibern – 
egal ob der Kirche und ihren Einrichtungen, vor allem Klöstern, oder staatlichen bzw. 
privaten Stiftern – die Notwendigkeit, den Betrieb aus eigenen Mitteln dauerhaft zu 
finanzieren.66 Bei entsprechender Größe und starker Frequenz waren hohe Beträge 
erforderlich, und es bedurfte ganzer Dörfer oder ausgedehnter Landgüter, um bei
spielsweise beim Pantokrator-Xenon67 und jenem tou Krale, das heißt des serbischen 
Zaren Stefan II. Milutin (1282–1321),68 die anfallenden Kosten abzudecken, ansonsten 

�� Kislinger, „Xenodocheia,“ 182; Ritter, Ökonomie, 100.
�� La Vie de Saint Cyrille de Philéote, moine byzantin († 1110), hrsg. Etienne Sargologos, Subsidia Hagio
graphica 39 (Brüssel, 1964), Kap. 18.1, Z. 94: Συνέβη δὲ αὐτῷ ἐν πανδοχείῳ τινὶ καταλῦσαι · καὶ ὁ παν
δοχεὺς ἦν λῃστής.
�� Dazu generell Volk, Gesundheitswesen.
�� Edition des Typikon mit Kommentar durch Paul Gautier, „Le typikon du Christ Sauveur Pantocrator,“ 
RÉB 32 (1974): 1–145; Volk, Gesundheitswesen, 134–194.
�� „Biographie des Stephan Uros II. Milutin,“ in Serbisches Mittelalter. Altserbische Herrscherbiogra
phien, Band 2: Danilo II. und sein Schüler: Die Königsbiographien, hrsg. Stanislaus Hafner, Slavische 
Geschichtsschreiber 9 (Graz, 1976), 177: „Von der griechischen Regierung erwarb er (sc. Stephan) käuf

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 225



drohten zumindest Kürzungen. Präventiv schon beschränkten viele xenodocheia69 die 
freie Gastung auf drei bis fünf Tage, das war so bei den Klöstern in der nitrischen 
Wüste im frühen 5. Jahrhundert70 oder in den balkanischen xenodocheia des Pakou
rianos.71 Die Ausgaben, welche zu kalkulieren waren, liefen als conditio sine qua non 
einer flächendeckenden Umsetzung des karitativen Konzeptes zuwider, die kommer
ziellen Anbieter vermochten sich besonders außerhalb der urbanen Zentren allein 
schon beim Grundangebot von Verpflegung und Nächtigung zu behaupten. In der Pa
laiologenzeit, die bekanntlich durch den territorialen Niedergang des Reiches gekenn
zeichnet ist, was die finanziellen Ressourcen schrumpfen ließ, sind wir in Thrakien 
und Makedonien wiederholt mit Reisenden (etwa Georgios Oinaiotes72 oder Matthaios 
von Ephesos73) und ihren üblichen Klagen über betrügerische Wirte konfrontiert, 
deren Dienste sie allerdings selten umgehen konnten. In Rhaidestos deutete dessen Bi
schof die Frage nach einem ehrlichen xenodochos richtig und beherbergte die Reisen
den bei sich, ohne zu wissen, dass einer von ihnen zuvor einen Wirt mit ungültigen 
Münzen zu betrügen versucht hatte.74

Im thrakischen Brysis,75 seinem neuen, ländlich geprägten Bistum, fand sich der 
erwähnte Matthaios umgeben von Bauern, Hirten, einfachen Handwerkern, Metzgern 

lich viele ausgesuchte Dörfer, vermachte sie (dieser Stiftung), damit sie dieser Institution Abgaben ent
richten. Er suchte auch viele erfahrene Ärzte zusammen, gab ihnen viel Gold und was sie sonst benö
tigten, damit sie ständig die Kranken beaufsichtigten und sie heilten.“ Eines dieser Dörfer war das 
thrakische Mamytza, dessen Einkünfte zur Hälfte an den Kral-Xenon gingen; zum Ort siehe Andreas 
Külzer, Ostthrakien (Eurōpē), Tabula Imperii Byzantini 12 (Wien, 2008), 513–514, wo die Einrichtung 
allerdings falsch als Fremdenheim bezeichnet wird.
�� Kislinger, „Xenodocheia,“ 171–184; Kislinger, „Taverne, alberghi e filantropia ecclesiastica a 
Bisanzio,“ 84–96. Cupane und Kislinger, „Xenon und Xenodocheion,“ 201–206; Ritter, Ökonomie, 
93–103; Ritter, „Wohltätige Fremdenherbergen in byzantinischer Zeit: Xenodocheia und ihre Vorsteher 
(5.–12. Jh.),“ in diesem Band.
�� Palladio. La Storia Lausiaca, hrsg. Gerhardus Johannes Marinus Bartelink, Scrittori Greci e Latini 2 
(Rom, 1974), 7,4.
�� Typikon du sébaste Grégoire Pakourianos, hrsg. Gautier, p. 61.
�� Zu Georgios Oinaiotes in PLP, Nr. 21026. Über die Reise nach Ganos: Hélène Ahrweiler, „Le récit du 
voyage d’Oinaiôtès à Ganos,“ in Geschichte und Kultur der Palaiologenzeit: Referate des Internationalen 
Symposium zu Ehren von Herbert Hunger, hrsg. Werner Seibt (Wien, 1996), 9–21, Anhang: Texte du 
lettre d’ Oinaiôtès, établi par Georgios Fatouros, ebd. 23–27, besonders 23–24; Siehe dazu Apostolos 
Karpozilos, „Ταξιδιωτικὲς περιγραφὲς καὶ ἐντυπώσεις σὲ ἐπιστολογραφικὰ κείμενα,“ in Ἡ ἐπικοινωνία 
στὸ Βυζάντιο. Πρακτικὰ του Β´ Διεθνοῦς Συμποσίου, Κέντρο Βυζαντινών Ἐρευνῶν/Ε.Ι.Ε. (Athen, 1993), 
531–534; Karpozilos, „Καπηλεῖα,“ 39. Über Ganos: Külzer, Ostthrakien, 374–376, hier 375.
�� Zu Matthaios von Ephesos in PLP, Nr. 3309; Stauros Kourousis, Μανουήλ Γαβαλάς είτα Ματθαίος 
Μητροπολίτης Εφέσου (1271/2–1355/60), «Αθηνά» Σειρά Διατριβών και Μελετημάτων 12 (Athen, 1972).
�� Vgl. Ahrweiler, „Le récit du voyage d’Oinaiôtès à Ganos,“ 24,46–61: Der Diener von Oinaiotes, 
Chalkeopoulos [zu Chalkeopoulos siehe PLP, Nr. 30409], bezahlte einen Wirt mit ungültigen Münzen, 
s. dazu Karpozilos, „Καπηλεῖα,“ 39 und Kislinger, „Reisen und Verkehrswege in Byzanz,“ 385–386.
�� Peter Soustal, Thrakien (Thrakē, Rodopē und Pamphylien), Tabula Imperii Byzantini 6 (Wien, 1991), 
220–221.

226 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



und Gastwirten. Sie mischten ihm zufolge von der Früh an bis abends Wein, gebärde
ten sich trunken bacchantisch und tanzten Kordax.76 Wenngleich sicher überzeichnet, 
ganz realitätsfremd war das entworfene Bild nicht. Schon die kapeleia Konstantino
pels öffneten laut Eparchenbuch bereits frühmorgens.77 Vom missratenen Sohn eines 
Hof- und Kirchenmusikers hieß es, er habe sich an Straßenecken und -kreuzungen 
der Hauptstadt herumgetrieben, in pandocheia und Absteigen dirnenhafter Frauen, 
kordakizon zu Kitharaklängen. Ohne zu erröten, sang er betrunken und tanzte fur
zend.78 Das geradezu klassische Feindbild des aselgeia-Gastgewerbes hat derart noch
mals einen Auftritt.

Sogar auf dieser Ebene spielte Venedig vermutlich mit, indirekt, denn sein weitge
spanntes Handelsnetz umfasste,79 begünstigt vom Transport nun in Fässern, auch 
Wein.80 In Konstantinopel stiegen venezianische Händler um 1350 zudem ins Detailge
schäft ein.81 Eigene Tavernen boten aufgrund der für Venedig reduzierten Abgaben
sätze den Wein billiger an und schädigten derart die byzantinische Konkurrenz und 

�� Diether Roderich Reinsch, Die Briefe des Matthaios von Ephesos im Codex Vindobonensis Theol. Gr. 
174 (Berlin, 1974), p. 198, Z. 249–251: συμμετρεῖται δ’ ὥσπερ τῇ πόλει καὶ πολιτεία καὶ ἦθος ἀνθρώπων 
τὰ πάντα φαῦλα καὶ τοῦ μηδενὸς ἄξια. Βίος γὰρ τούτοις ... νομαδικός τε καὶ ἀγελαῖος, ὁ δ’ ἀγροικικός 
τε καὶ βάναυσος. Ὅσος δὲ τούτους ἐκπέφευγεν, είς κρεωνόμους καὶ καπήλους διῄρηται ἕωθεν παρα
κιρνῶντας τὸν ἄκρατον είς ἑσπέραν αὐτην. ... μεθύουσι γὰρ καὶ κορδακίζουσι καὶ μεταπλάττονται εἰς 
Βάκχους καὶ Βάκχας ἐξ οἰνοφλυγίας .... Die Byzantiner bewerteten kordax, einen meist von Gesang 
und kithara begleiteten Männertanz, und methe, die Trunkenheit, vorwiegend negativ. Siehe dazu Jo
hannes Koder, „Kordax und Methe: Lasterhaftes Treiben in Byzantinischer Zeit,“ Zbornik Radova 
Vizantološkog Instituta 50/2 (2013): 947–958, hier 947–948. Zum Tanz auf öffentlichen Orten wie Stra
ßen oder Plätzen während eines Symposiums und eines religiösen Festes siehe Ruth Webb, Demons 
and Dancers.
�� Eparchenbuch, Kap. 19.3, hrsg. Koder.
�� Mazaris’ Journey to Hades, or Interviews with Dead Men about Certain Officials of the Imperial 
Court, hrsg. J. N Barry, M. J. Share, A. Smithies und L.G. Westernick (Buffalo, 1975), 52–54, hier 54.
�� Ralph-Johannes, Lilie, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und den italienischen 
Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und der Angeloi (1081–1204) (Amster
dam, 1984); Angeliki Laiou-Tomadakis, „The Byzantine Economy in the Mediterranean Trade System,“ 
DOP 34/35 (1980/81): 177–222; Ottavio Banti, Amalfi, Genova, Pisa e Venezia: il commercio con Costanti
nopoli e il vicino Oriente nel secolo XII (Pisa, 1998); David Jacoby, „Mediterranean Food and Wine for 
Constantinople: The Long Distance Trade, Eleventh to Mid-Fifteenth Century,“ in Handelsgüter und 
Verkehrswege. Aspekte der Warenversorgung im östlichen Mittelmeer 4. bis 15. Jahrhundert), hrsg. 
Ewald Kislinger, Johannes Koder und Andreas Külzer, Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
phil.-hist. Klasse, Denkschriften 388 (Wien, 2010), 127–147; Nevra Necipoğlu, Byzantium between the Ot
tomans and the Latins. Politic and Society in the Late Empire (Cambridge, 2009); Nikolaos Oikonomides, 
Hommes d’affaires grecs et latins à Constantinople (XIIIe–XVe siècles) (Montreal, 1979) und diverse Bei
träge, in The Economic History of Byzantium. From the Seventh through the Fifteenth Century, hrsg. 
Angeliki Laiou, Bd. 1, Dumbarton Oaks Studies 39 (Washington, D.C., 2002).
�� Ewald Kislinger, „Graecorum vinum nel millennio bizantino,“ in Olio e vino nell’Alto Medioevo (Set
timane di Studio LIV), (Spoleto, 2007), 658–662.
�� Julian Chrysostomides, „Venetian Commercial Privileges under the Palaiologi,“ Studi Veneziani 12 
(1970): 267–356, hier 299.

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 227



den Fiskus.82 Es ist für die Finanzlage bezeichnend, dass dies für die Staatskasse ins 
Gewicht fiel. Immer wieder verlangten die Behörden, die Zahl der Lokale zu reduzie
ren. Es war strittig, ob der Verkauf an Untertanen des Kaisers en detail oder nur fass
weise erlaubt wäre. Das Geschäft florierte jedenfalls und führte, wie gesehen, auch 
Priester in Versuchung. Einzelne tabernarioi wechselten der besseren Umsätze wegen 
die Seite. Selbst in jenen letzten Tagen des byzantinischen Jahrtausends, bei und dank 
merklicher Tendenz eines Sich-Flüchtens in kurzfristigen Genuss, hat sich also das 
Gastgewerbe immer sozial am Rande zwar, doch funktionell in der Gesellschaft zu be
haupten vermocht.

Bibliographie
Quellen

Acta et diplomata medii aevi sacra et profana (= MM), Bd. 1–2: Acta patriarchatus Constantinopolitani 
MCCCXV-MCCCCII), hrsg. Franz Miklosich und Joseph Müller (Wien, 1860–1862).

Acta Thomae, hrsg. Maximilien Bonnet, Acta Apostolorum Apochrypha 2/2 (Leipzig, 1903, repr. 
Darmstadt, 1959).

Ahrweiler, Hélène, „Le récit du voyage d’Oinaiôtès à Ganos,“ in Geschichte und Kultur der Palaiologenzeit: 
Referate des Internationalen Symposium zu Ehren von Herbert Hunger, hrsg. Werner Seibt (Wien, 1996),  
9–21, Anhang: Texte du lettre d’ Oinaiôtès, établi par Georgios Fatouros, ebd. 23–27.

Ambrosius Mediolanensis. Orationes Funebres I: In psalmum 61/De obitu Gratiani/De consolatione 
Valentiniani/De obitu Valentiniani/De obitu Theodosii, hrsg. Victoria Zimmerl-Panagl, Corpus Scriptorum 
Ecclesiasticorum Latinorum 106, (Berlin, 2021).

Artemidori Daldiani Onirocriticon Libri V, hrsg. Roger A. Pack (Leipzig, 1963).
Basilicorum Libri LX, hrsg. H. J. Scheltema und N. van der Wal (Groningen, 1962).
„Biographie des Stephan Uros II. Milutin,“ in Serbisches Mittelalter. Altserbische Herrscherbiographien, Bd. 2: 

Danilo II. und sein Schüler: Die Königsbiographien, hrsg. Stanislaus Hafner, Slavische 
Geschichtsschreiber 9 (Graz, 1976).

Codex Theodosianus: Theodosiani Libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis, hrsg. Theodor Mommsen 
(Berlin, 1963).

Corpus Iuris Civilis, Bd. 1: Digesta, hrsg. Theodor Mommsen, 12. Auflage (Berlin, 1954).
Corpus Iuris Civilis, Bd. 3: Novellae, hrsg. Rudolf Schoell und Guilelmus Kroll (Berlin, 1895; repr. 1972).
Chorikios von Gaza. Choricii Gazeii Opera, hrsg. Richard Foerster und Eberhardus Richtsteig 2. Auflage 

(Leipzig, 1929, repr. Stuttgart, 1972).
Gregor von Nazianz, in PG 35, 607–622.
Das Leben des heiligen Narren Symeon von Leontios von Neapolis, hrsg. Lennart Rydén, Studia Graeca 

Upsaliensia 4 (Uppsala, 1963).
Das Register des Patriarchats von Konstantinopel, 3. Teil: Edition und Übersetzung der Urkunden aus den 

Jahren 1350–1363, hrsg. Johannes Koder, Martin Hinterberger und Otto Kreten unter Mitarbeit von 
Antonia Giannouli [et alii], CFHB 19/3 (Wien, 2001).

�� Chrysostomides, „Venetian Commercial Privilegies,“ 298–312.

228 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



Devos, Paul „Une recension nouvelle de la Passion grecque BHG 639 de saint Eusignios,“ AB 100 (1982):  
209–228.

Discipline Générale Antique (IIe–IXe), Bd. 1/1: Les canons des conciles oecuméniques (IIe–IXe), hrsg. Perikles- 
Pierre Ioannou (Grottaferrata, 1962).

Discipline Générale Antique (IIe–IXe), Bd. 1/2: Les Canons des Synodes Particuliers, hrsg. Périclès-Pierre 
Joannou (Grottaferrata, 1962).

Eparchenbuch Leons des Weisen. Einführung, Edition, Übersetzung und Indices, hrsg. Johannes Koder, CFHB 
33 (Wien, 1991).

Flavius Cresconius Corippus: In laudem Iustini Augusti minoris, hrsg. Averil Cameron (London, 1976).
Gautier, Paul, hrsg., „Le typikon du sébaste Grégoire Pakourianos,“ RÉB 42 (1984): 5–145.
Gautier, Paul, hrsg., „La diataxis de Michel Attaliate,“ RÉB 39 (1981): 5–143.
Gautier, Paul, hrsg., „Le typikon du Christ Sauveur Pantocrator,“ RÉB 32 (1974): 1–145.
Halkin, François, „Une nouvelle Vie de Constantin dans un légendier de Patmos,“ AB 77 (1959): 63–107.
Ioannis Skylitzae Synopsis Historiarum Libri XVIII, hrsg. Ioannes Thurn, CFHB 5 (Berlin, 1973).
Ioannis Zonarae Lexicon, hrsg. Johann August H. Tittmann, 2 Bde. (Leipzig, 1808; repr. Amsterdam 1967).
Juniani imperatoris epistulae, leges, poematia fragmenta varia, Les belles lettres, hrsg. Joseph Bidez und 

Franz Cumont (Paris, 1922).
Jus Graecoromanum, hrsg. Ioannes Zepos und Panagiotes Zepos, 8 Bde. (Athen, 1931; repr. Aalen, 1962).
Kazhdan, Alexander P. „“Constantin Imaginaire” Byzantine Legends of the Ninth Century about 

Constantine the Great,“ Byz 57 (1987): 196–250.
La Vie de Saint Cyrille de Philéote, moine byzantin († 1110), hrsg. Etienne Sargologos, Subsidia Hagiographica 

39 (Brüssel, 1964).
Laourdas, Basileios, „Γαβριὴλ Θεσσαλονίκης, ὁμιλίαι,“ Athena 57 (1953): 169–173.
Libanii Opera, hrsg. Richard Foerster, 7 Bde. (Leipzig, 1903–1923).
Liudprandi Cremonensis Opera Omnia, hrsg. Paolo Chiesa, Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 

156 (Turnhout, 1998).
Monumenta Asiae Minoris Antiqua, Bd. 3: Denkmäler aus dem rauhen Kilikien, hrsg. Josef Keil und Adolf 

Wilhelm (Manchester, 1931).
Miracula Saint Georgii, hrsg. Johannes B. Aufhauser (Leipzig, 1913).
Mazaris’ Journey to Hades, or Interviews with Dead Men about Certain Officials of the Imperial Court, hrsg. J. N 

Barry, M. J. Share, A. Smithies und L.G. Westernick (Buffalo, 1975), 52–54.
Michaelis Attaliatae Historia, hrsg. Eudoxos Th. Tsolakis, CFHB 50 (Athen, 2011).
Michaelis Glycae, Annales IV, hrsg. Immanuel Bekker, CSHB 16 (Bonn, 1836).
Michaelis Pselli Oratoria Minora, hrsg. Antony Robert Littlewood, Bibliotheca Schriptorum Graecorum et 

Romanorum Teubneriana (Leipzig, 1985).
Michael Psellus Epistulae, hrsg. Stratis Papaioannou, 2 Bde., Bibliotheca Scriptorum Graecorum et 

Romanorum Teubneriana 2030 (Berlin, 2019).
Nicetae Choniatae Historia, hrsg. Jan-Louis van Dieten, CFHB 11/1 (Berlin, 1975).
Palladio. La Storia Lausiaca, hrsg. Gerhardus Johannes Marinus Bartelink, Scrittori Greci e Latini 2 

(Rom, 1974).
Reinsch, Diether Roderich, Die Briefe des Matthaios von Ephesos im Codex Vindobonensis Theol. Gr. 174

(Berlin, 1974).
Sozomenos, Historia ecclesiastica, hrsg. Joseph Bidez und Günter C. Hansen (Berlin, 1995).
Stephanes, Ioannes, hrsg., Χορικίου Σοφιστοῦ Γάζης, Συνηγορία Μίμων (Thessaloniki, 1986).
Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πανευφήμων ᾿Αποστόλων καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν 

καὶ τοπικῶν συνόδων, hrsg. Georgios Rhalles und Michael Potles, 6 Bde. (Athen, 1852–1856).
The Life of St. Andreas the Fool I: Text, translation and notes, appendices, hrsg. Lennart Rydén, Studia 

Byzantina Upsaliensia 4; Acta Universitatis Upsaliensis (Uppsala, 1995).

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 229



The Correspondence of Athanasius I Patriarch of Constantinople, hrsg. Alice-Mary Talbot, CFHB 7 (Washington, 
D.C., 1975).

Vie de Théodore de Sykéon, hrsg. André-Jean Festugière, 2 Bde., Subsidia Hagiographica 48 (Brüssel, 1970).

Sekundärliteratur

Ariantzi, Despoina, „Byzantinische Prostituierte. Zwischen Marginalisierung und Reintegration in die 
Gesellschaft,“ Byz 91 (2021): 1–45.

Ariantzi, Despoina, Kindheit in Byzanz. Emotionale, geistige und materielle Entwicklung im familiären Umfeld 
vom 6. bis zum 11. Jahrhundert, Millennium-Studien 36 (Berlin, 2012).

Barnes, Timothy, Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Empire, Blackwell Ancient Lives 
(Chichester, 2014, 1. Auflage 2011).

Berger, Albrecht und Ivanov, Serge, hrsg., Holy Fools and Divine Madmen. Sacred insanity through Ages and
Cultures, Münchner Arbeiten zur Byzantinistik (Neiried, 2018).

Banti, Ottavio, Amalfi, Genova, Pisa e Venezia: il commercio con Costantinopoli e il vicino Oriente nel secolo XII
(Pisa, 1998).

Cameron, Averil, „Corippus’ poem on Justin II: a terminus of antique art?,“ Annali della Scuola Normale 
Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia 5 (1): 129–165.

Chrysostomides, Julian, „Venetian Commercial Privileges under the Palaiologi,“ Studi Veneziani 12 (1970):  
267–356.

Constantelos, Demetrios J., Byzantine Philanthropy and Social Welfare, 2. Auflage (New Rochelle, NY, 1991).
Cupane, Carolina und Kislinger, Ewald, „Xenon und Xenodocheion im spätbyzantinischen Roman,“ JÖB 36 

(1986): 201–206.
Cupane, Carolina, „Una «classe sociale» dimenticata: il basso clero metropolitano,“ in Studien zum 

Patriarchatsregister von Konstantinopel, hrsg. Herbert Hunger, Österreichische Akademie der 
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse. Sitzungsberichte 383 (Wien, 1981), 61–83.

Dauphin, Claudine, „Brothels, Baths and Babes. Prostitution in the Byzantine Holy Land,“ Classics Ireland 3 
(1996): 47–72.

Drijvers, Jan Willem, Helena Augusta: The Mother of Constantine the Great and her Finding of the True Cross
(Leiden, 1997).

Heher, Dominik, „Harbour of Julian – Harbour of Sophia – Kontoskalion,“ in The Byzantine Harbours of 
Constantinople, hrsg. Falko Daim und Ewald Kislinger, Byzanz zwischen Orient und Okzident 24 
(Mainz, 2021), 93–108.

Herter, Hans, „Die Soziologie der antiken Prostitution im Lichte des heidnischen und christlichen 
Schrifttums,“ Jahrbuch für Antike und Christentum 3 (1960): 70–111.

Ivanov, Sergey A., Holy Fools in Byzantium and Beyond (Oxford, 2006).
Jacoby, David, „Mediterranean Food and Wine for Constantinople: The Long Distance Trade, Eleventh to 

Mid-Fifteenth Century,“ in Handelsgüter und Verkehrswege. Aspekte der Warenversorgung im östlichen 
Mittelmeer 4. bis 15. Jahrhundert), hrsg. Ewald Kislinger, Johannes Koder und Andreas Külzer, 
Österreichische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Denkschriften 388 (Wien, 2010),  
127–147.

Karpozilos, Apostolos, „Περὶ τῶν περιπατούντων εἰς καπηλεῖα καὶ καταγώγια,“ Hellenika 61/1 (2011):  
33–46.

Karpozilos, Apostolos, „Ταξιδιωτικὲς περιγραφὲς καὶ ἐντυπώσεις σὲ ἐπιστολογραφικὰ κείμενα,“ in Ἡ 
ἐπικοινωνία στὸ Βυζάντιο. Πρακτικὰ του Β´ Διεθνοῦς Συμποσίου, Κέντρο Βυζαντινών Ἐρευνῶν/Ε.Ι.Ε. 
(Athen, 1993), 531–534.

230 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi



Kislinger, Ewald, „Hospitals,“ in History and Culture of Byzantium, Brill’s New Pauly, hrsg. Falko Daim 
(Leiden, 2019), 469–471.

Kislinger, Ewald, „Pilger und Panegyreis: zwischen Kult und Kommerz,“ in Für Seelenheil und Lebensglück: 
Das byzantinische Pilgerwesen und seine Wurzeln, hrsg. Despoina Ariantzi und Ina Eichner, Byzanz 
zwischen Orient und Okzident 10 (Mainz, 2018), 359–366.

Kislinger, Ewald, „Reisen und Verkehrswege in Byzanz: Realität und Mentalität, Möglichkeiten und 
Grenzen,“ in Proceedings of the 22nd International Congress of Byzantine Studies 1 (Sofia, 2011) 341–387.

Kislinger, Ewald, „Graecorum vinum nel millennio bizantino,“ in Olio e vino nell’Alto Medioevo (Settimane di 
Studio LIV), (Spoleto, 2007), 658–662.

Kislinger, Ewald, „Zum Weinhandel in frühbyzantinischer Zeit,“ Tyche 14 (1999): 141–156.
Kislinger, Ewald, „Symeon Salos’ Hund,“ JÖB 38 (1988): 165–170.
Kislinger, Ewald, „Xenon und Nosokomeion: Hospitäler in Byzanz,“ Historia Hospitalium 17 (1986/88): 7–16.
Kislinger, Ewald, „Der Pantokrator-Xenon, ein trügerisches Ideal?,“ JÖB 37 (1987): 173–174.
Kislinger, Ewald, „Taverne, alberghi e filantropia ecclesiastica a Bisanzio,“ Atti della Accad. delle Scienze di 

Torino, Cl. sc. mor., stor. e filol 120 (1986): 84–96.
Kislinger, Ewald, „Θερμοδότης – ein Beruf ?,“ Klio 68 (1986): 123–127.
Kislinger, Ewald, „Kaiser Julian und die (christlichen) Xenodocheia,“ in Βύζαντιος: Festschrift für Herbert 

Hunger zum 70. Geburtstag, hrsg. Wolfram Hörandner, Johannes Koder, Otto Kresten und Erich Trapp 
(Wien, 1984), 171–184.

Kislinger, Ewald, Gastgewerbe und Beherbergung in frühbyzantinischer Zeit. Eine realienkundliche Studie 
aufgrund hagiographischer und historiographischer Quellen. PhD Thesis (Wien, 1982).

Kislinger, Ewald, „Prostitution,“ in Lexikon des Mittelalters 7:268–269.
Kislinger, Ewald, „Gasthaus im byzantinischen Reich,“ in Lexikon des Mittelalters 4:1134–1136.
Kleberg, Tonnes, Hotels, Restaurants et Cabarets dans l´antiquité romaine, Bibliotheca Ekmaniana 61 

(Uppsala, 1957).
Koder, Johannes,“Kordax und Methe: Lasterhaftes Treiben in Byzantinischer Zeit,“ Zbornik Radova 

Vizantološkog Instituta 50/2 (2013): 947–958.
Kolb, Anne, Transport und Nachrichtentransfer im Römischen Reich, Klio, Beiträge zur Alten Geschichte, 

Beihefte N. F. Band 2 (Berlin, 2000).
Koukoules, Phaidon, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, 6 Bde., Collection de l’ Institut Français d’ Athènes 73 

(Athen, 1948–1956).
Kourousis, Stauros, Μανουήλ Γαβαλάς είτα Ματθαίος Μητροπολίτης Εφέσου (1271/2–1355/60), «Αθηνά» Σειρά 

Διατριβών και Μελετημάτων 12 (Athen, 1972).
Kromer, Karl, Römische Weinstuben in Sayala, Denkschriften/Österreichische Akademie der Wissenschaften, 

Philosophisch-Historische Klasse 95 (Graz, 1967).
Külzer, Andreas, Ostthrakien (Eurōpē), Tabula Imperii Byzantini 12 (Wien, 2008).
Laiou, Angeliki, hrsg., The Economic History of Byzantium. From the Seventh through the Fifteenth Century, Bd. 

1, Dumbarton Oaks Studies 39 (Washington, D.C., 2002).
Laiou, Angeliki, „Händler und Kaufleute auf dem Jahrmarkt,“ in Fest und Alltag in Byzanz, hrsg. Günter 

Prinzing und Dieter Simon (München, 1990), 53–70.
Laiou-Tomadakis, Angeliki, „The Byzantine Economy in the Mediterranean Trade System,“ DOP 34/35 

(1980/81): 177–222.
Lambros, Spyridon, „Oi gelotopoioi ton Byzantinon autokratoron,“ Neos Ellenomnemon 7 (1910): 372–398.
Laniado, Avishalom, „L’Empereur, la prostitution et le proxénétisme – droit Romain et morale chrétienne à 

Byzance,“ in Le prince chrétien de Constantin aux royautés barbares (IVe -VIIIe siècle), hrsg. Sylvain 
Destephen, Bruno Dumézil und Hervé Inglebert, TM 22/2 (2018): 49–97.

Leiser, Gary, Prostitution in the Eastern Mediterranean World. The Economics of Sex in the Late Antique and 
Medieval Middle East (London, 2019).

Leontsini, Stavroula, Die Prostitution im frühen Byzanz, Dissertationen der Universität Wien 194 (Wien, 1989).

Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit 231



Lilie, Ralph-Johannes, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und den italienischen Kommunen 
Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und der Angeloi (1081–1204) (Amsterdam, 1984).

Magoulias, Harry J., “Andronikos I. Komnenos: A Greek Tragedy,” Symmeikta 21 (2011): 101–136.
Magoulias, Harry J., „Bathhouse, Inn, Tavern, Prostitution and the Stage as seen in the Lives of the Saints 

of the Sixth and Seventh Centuries,“ EEBS 38 (1971): 233–252.
McGinn, Thomas, The Economy of Prostitution in the Roman World. A Study of Social History and Brothels (Ann 

Arbor, 2004).
Mango, Cyril, „The Empress Helena, Helenopolis, Pylae,“ TM 12 (1994): 143–158.
Marciniak, Przemyslaw, „Theatre that did not exist: Byzantine Theatre and Performance,“ in Byzantium as 

seen by itself and by the others, hrsg. V. Vatchkova und Tz. Stepanov (Sofia, 2007), 177–188.
Marciniak, Przemyslaw, „The Byzantine Performative Turn“, in Within the Circle of Ancient Ideas and Virtues. 

Studies in Honour of Professor Maria Dzielska, hrsg. Kamilla Twardowska et. al. (Krakau, 2014),  
423–430.

Marciniak, Przemyslaw, „How to entertain the Byzantines: Some remarks Mimes and Jesters in 
Byzantium,“ in Medieval and Early Modern Performance in the Eastern Mediterranean, hrsg. Evelyn Birge 
Vitz und Arzu Öztürkmen (Turnhout, 2014), 125–149.

Mentzou, Konstantina, Συμβολαὶ εἰς τὴν μελέτην του οἰκονομικοῦ καὶ κοινωνικοῦ βίου τῆς πρωίμου βυζαντινῆς 
περιόδου, Ἡ προσφορὰ τῶν ἐκ Μ. Ἀσίας καὶ Συρίας Ἐπιγραφῶν καὶ Ἁγιολογικῶν κειμένων (Athen, 1975).

Mentzou-Meimari, Konstantina, „Ἐπαρχιακά εὐαγῆ ἱδρύματα μέχρι τοῦ τέλους τῆς εἰκονομαχίας,“ 
Byzantina 11(1982): 243–308.

Miller, Timothy S., The Birth of the Hospital in the Byzantine Empire, 2. Auflage (Baltimore, 1985, 1997).
Necipoğlu, Nevra, Byzantium between the Ottomans and the Latins. Politic and Society in the Late Empire

(Cambridge, 2009).
Oikonomides, Nikolaos, Hommes d’affaires grecs et latins à Constantinople (XIIIe–XVe siècles)

(Montreal, 1979).
Philipsborn, Anne, „Der Fortschritt in der Entwicklung des byzantinischen Krankenhauswesens,“ BZ 54 

(1961): 338–365.
Puchner, Walter, „Byzantinischer Mimos, Pantomimos und Mummenschanz im Spiegel der griechischen 

Patristik und ekklesiastischer Synodalverordnungen. Quellenkritische Anmerkungen aus 
theaterwissenschaftlicher Sicht,“ Maske und Kothurn 20 (1983): 311–317.

Ritter, Max, Zwischen Glaube und Geld: Zur Ökonomie des byzantinischen Pilgerwesens, Byzanz zwischen 
Orient und Okzident 14 (Mainz, 2019).

Rydén, Lennart, „The Holy Fool,“ in The Byzantine Saint. The Byzantine Saint. University of Birmingham 
Fourteenth Spring Symposium of Byzantine Studies, hrsg. Sergei Hackel (Birmingham, 1981), 106–113.

Rydén, Lennart, Bemerkungen zum Leben des Heiligen Narren Symeon von Leontios von Neapolis, Acta 
Universitatis Uppsaliensis, Studia Graeca Upsaliensia 6 (Uppsala, 1970).

Soustal, Peter, Thrakien (Thrakē, Rodopē und Pamphylien), Tabula Imperii Byzantini 6 (Wien, 1991).
Tinnefeld, Franz, „Zum profanen Mimos in Byzanz nach dem Verdikt des Trullanums (691),“ Byzantina 6 

(1974): 323–343.
Troianos, Spyros, „Καπηλεία και εγκληματικότητα στον κόσμο του Βυζαντίου,“ in Essays in Honor of 

Professor C. D. Spinellis, hrsg. Maria Galanou (Athen, 2010), 1285–1300.
Volk, Robert, Gesundheitswesen und Wohltätigkeit im Spiegel der byzantinischen Klostertypika, Miscellanea 

Byzantina Monacensia 28 (München, 1983).
Vryonis jr, Spyros, „Byzantine Demokratia and the Guilds in the Eleventh Century,“ DOP 27 (1963): 289–314.
Webb, Ruth, Demons and Dancers. Performance in the late Antiquity (Cambridge, 2008).

232 Ewald Kislinger, Despoina Ariantzi


	Part 4: Tavernkeepers
	Einrichtungen byzantinischer Gastlichkeit – zwischen aselgeia und euergesia
	Bibliographie
	Quellen
	Sekundärliteratur



