
Nils Neumann 
Überzeugend respektlose Biographien
Jesus in der synoptischen Überlieferung und die Kyniker bei Diogenes 
Laertios

Abstract: The article compares some features of the image of Jesus or of images of 
Jesus in the synoptic gospels with biographical traditions about Cynic philosophers in 
Diogenes Laertius. The initial suspicion that prompts the comparative work is, in a 
sense, the observation that the frankness of speech and the agreement between tea
ching and everyday life are emphasized with regard to the person teaching. A more 
detailed analysis shows the common use of apophtegmatic microforms. Similarities in 
content lie in the emphasis on lack of needs, a revaluation of values (some of which is 
also expected in the future), the disapproval of greed, and the relativization of fami
lial and social authority. In particular, the Lukan special material shows a closeness 
to Cynic thought. However, the observed similarities in content do not allow any con
clusion to be drawn about a biographical macroform of the gospels. 

Schubladen sind etwas sehr Praktisches, denn sie geben Orientierung und erleichtern 
dadurch das Leben. Wenn ich morgens vor meiner Kommode stehe, muss ich nicht 
lange suchen, um Unterhose, Socken und ein T-Shirt zu finden, denn die sind schön 
säuberlich in verschiedenen Schubladen einsortiert. Wie praktisch wäre es doch, 
auch die Jesus-Literatur des Neuen Testaments in gedankliche Schubladen einzuord
nen, um sie dadurch sicherer handhaben zu können und um durch die Zuordnung 
wiederum Anhaltspunkte für die Auslegung der Texte zu gewinnen. So besitzt die De
batte um die Gattung der Evangelien in der neutestamentlichen Wissenschaft nach 
wie vor Aktualität. Ist ein Evangelium eine Biographie, eine Historiographie oder als 
Gattung sui generis eine ganz eigenständige Literaturform, die das Frühchristentum 
allererst hervorbringt?1

� Lange Zeit war in der Fachwelt die Ansicht vorherrschend, mit den Evangelien entstehe im Früh
christentum eine Gattung sui generis, die außerhalb der christlichen Literatur so keine Parallele habe. 
Mehrere umfangreiche Arbeiten sind allerdings in den vergangenen Jahren erschienen, die vor allem 
die Gattung des Markus- oder des Lukasevangeliums in den Horizont der Literatur aus der griechisch- 
römischen Welt einzeichnen. Nachdem Richard A. Burridge bereits 1992 die Auffassung vertreten hat, 
alle neutestamentlichen Evangelien ließen Genre-Merkmale antiker βίοι erkennen und sollten daher 
im Zusammenhang dieser Gattung gesehen werden, wurde im deutschen Sprachraum am Anfang des 
21. Jahrhunderts mehrfach die Sicht artikuliert, dass die Schriften auch gut in den Kontext antiker 
Geschichtsschreibung passen. Entsprechend haben Eve-Marie Becker für das Markus- und Martin 
Bauspieß für das Lukasevangelium als Historiographie votiert. Zuletzt hat Felix John jedoch auch auf 
die Ähnlichkeiten zwischen dem Markusevangelium und den Viten Plutarchs hingewiesen 
(vgl. Burridge 2004; Becker 2006; Bauspieß 2012; John 2022). Es ist dabei aufschlussreich, dass die Tren
nung zwischen Biographie und Historiographie sich in der Altphilologie zwar durchgesetzt hat, jedoch 

Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International 
Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112212295-004



1 Jesu Biographie bei den Synoptikern
Am Anfang des Theologiestudiums steht das exegetische Proseminar oder eine ver
gleichbare Lehrveranstaltung, die jungen Studierenden grundlegende Fertigkeiten im 
Umgang mit methodischen Herangehensweisen an die biblischen Texte vermittelt. Zu 
Recht nimmt unter diesen Methoden die Formgeschichte bzw. Gattungskritik einen 
zentralen Platz ein, hat sie doch die Forschung in der Mitte des 20. Jahrhunderts ent
scheidend geprägt. So lernen Studierende von Beginn an, bestimmte Arten von Texten 
anhand gewisser Merkmale voneinander zu unterscheiden und sie auf der Basis ihrer 
Beobachtungen entsprechenden Formen oder Gattungen zuzuordnen. Innerhalb der 
synoptischen Überlieferung lassen sich so Streitgespräche von Gleichnissen und 
Heilungswunder von Epiphanie-Erzählungen unterscheiden. Solche gedanklichen 
Einteilungen können einerseits fruchtbar gemacht werden, um Annahmen über 
den mündlichen Überlieferungsvorgang von Jesus-Tradition vor ihrer Verschriftli
chung anzustellen.2 Andererseits können sie aber auch dabei helfen, schriftliche 
Texte zu kategorisieren und dadurch ihre Funktion präzise zu begreifen.3 Dies funk
tioniert sowohl auf der Mikroebene kurzer Aussagen oder kleiner Textabschnitte als 
auch auf der Makroebene der neutestamentlichen Ganzschriften. Natürlich arbeiten 
die gängigen Lehrbücher daher gern mit Musterbeispielen, so dass diejenigen, die an
hand der synoptischen Evangelien die Basics der Exegese erlernen, die zu bearbeiten
den Kostproben ganz geschmeidig in bestimmte Schubladen neutestamentlicher Gat
tungen einsortieren können. Weist ein konkreter Text hingegen einzelne Merkmale 
auf, die sich gegen die klare Einordnung in eine der vorhandenen Kategorien sträu
ben, liegt es nahe, diese Merkmale als sekundäre Veränderungen zu erklären. Dieses 
Arbeitsmuster suggeriert, dass klare Grenzziehungen zwischen den Schubladen der 
Normalfall seien, Unklarheiten an einzelnen Punkten hingegen als Abweichungen 
von der Norm begriffen werden müssten.4

Die grundsätzliche Legitimation formgeschichtlicher Exegese möchte ich an die
ser Stelle keineswegs in Zweifel ziehen. Um in der literarischen Welt der Antike Ori
entierung zu gewinnen, sehe ich es sogar als unerlässlich an, nach formellen und in
haltlichen Ähnlichkeiten zwischen Texten und Textgruppen Ausschau zu halten. 
Problematisch wird dies jedoch in meinen Augen dann, wenn die durch den Vergleich 

für einige Zeit umstritten war, wie Guido Schepens forschungsgeschichtlich nachzeichnet (vgl. Sche
pens 2007, 338–339).
� Für die Synoptiker-Exegese wurde die Herangehensweise maßgeblich geprägt von Rudolf Bult
mann: vgl. Bultmann 1995. Zur älteren Formgeschichte vgl. auch Dibelius 1933.
� Vgl. dazu etwa Berger 1984. Vgl. auch Berger 1984a, 1031–1432.
� So die Kritik bei Haacker 1981, 64–69. Ferner ist es problematisch, mit der Formgeschichte den ein
zelnen zu analysierenden Textabschnitt als Perikope aus seinem vorliegenden literarischen Zusam
menhang herauszulösen; vgl. dazu Klumbies 2014, 21–45.

88 Nils Neumann



gewonnenen Kategorien dazu tendieren, als undurchlässig wahrgenommen zu wer
den. Denn eine allzu enge Kategorisierung wird m.E. dem Umstand nicht gerecht, 
dass die relevanten Quellen eine immense Vielfalt in Form und Inhalt aufweisen. 
Alles Andere wäre unter kommunikationspsychologischer Perspektive auch verwun
derlich: Auf den Philosophen H. Paul Grice geht die prägnante Formulierung zurück, 
derzufolge einer gelingenden zwischenmenschlichen Kommunikation ein „kooperati
ves Prinzip“ zwischen den an der Kommunikation Teilnehmenden zugrunde liegt.5

Unausgesprochen haben die Person, die eine sprachliche Äußerung trifft, und diejeni
gen, die sie wahrnehmen, das gemeinsame Interesse, einander zu verstehen. Nach 
Grice hat diese wechselseitige Kooperation nun konkrete Auswirkungen auf mehrere 
Aspekte, von denen er einen als „Ökonomie“ der Kommunikation bezeichnet: Um der 
Ökonomie der Kommunikation willen soll die Person, die eine Botschaft formuliert, 
darauf achten, nicht zu viel und nicht zu wenig zu sagen. Formuliert werden soll nur 
das wirklich Nötige. Alle Informationen, die dem Gegenüber bereits hinlänglich be
kannt oder selbstverständlich sind, dürfen fehlen, um seine Zeit und Geduld nicht zu 
sehr zu strapazieren und damit das Gelingen der Kommunikation zu gefährden. An
dererseits muss die Äußerung notwendigerweise einen Informationsgehalt umschlie
ßen, der dem Gegenüber eben noch nicht bekannt, erwartbar oder selbstverständlich 
ist, so dass es von der Mitteilung überhaupt profitieren kann. Daraus resultiert der 
Umstand, dass Äußerungen, die im Grice’schen Sinn ökonomisch sind, sich nicht un
wesentlich dadurch auszeichnen werden, dass sie unerwartete Informationen be
inhalten, während erwartbare Informationen gerade fehlen. Dies allerdings er
schwert das Unterfangen, die betreffenden Äußerungen anhand des Vorhandenseins 
oder Nicht-Vorhandenseins bestimmter Elemente zu klassifizieren.

Mit den folgenden Beobachtungen möchte ich diesem Problem genauer nachge
hen. Konkret werde ich einige Züge der Biographie Jesu, wie sie in den synoptischen 
Evangelien begegnet, mit den biographischen Notizen über die kynischen Philoso
phen vergleichen, die Diogenes Laertios bietet. Diese Texte berühren sich darin, dass 
ihre Protagonisten sich zumindest insofern respektlos verhalten, dass sie gegenüber 
anderen Menschen und selbst gegenüber Autoritäten kein Blatt vor den Mund neh
men, wenn es darum geht, ihre Überzeugungen auszusprechen. Sowohl der synopti
sche Jesus als auch die Kyniker bei Diogenes Laertios präsentieren sich überaus 
schlagfertig und verkörpern ihre Ansichten durch ihre Lebensführung.

2 Apophthegmata
Im Rahmen des Vergleichs fällt zunächst auf, dass die Schriften sowohl die Lehre Jesu 
als auch die der Kyniker weitgehend durch apophthegmatische Aussprüche konser

� Vgl. Grice 1989, 26–27.

Überzeugend respektlose Biographien 89



vieren.6 Im Buch über die kynischen Philosophen (Diog. L. 6) sind diese streckenweise 
in dichter Abfolge aneinandergereiht, wobei die aufeinander folgenden Aussprüche 
einander mal mehr und mal weniger stark inhaltlich berühren. Vielfach nennt Dioge
nes Laertios nur knapp den Anlass, aus dem der Philosoph eine bestimmte Aussage 
getätigt hat, und nur selten sind diese in einen etwas weiteren narrativen Kontext ein
gewoben, dessen Schlusspunkt dann der pointierte Ausspruch bildet.7 Dem gegenüber 
weisen die synoptischen Evangelien ein tendenziell größeres Maß an narrativer Aus
gestaltung der Szenen auf, wenngleich sich auch hier oftmals mehrere apophthegma
tische Aussprüche dicht aneinanderreihen. Es verwundert im sozialgeschichtlichen 
Kontext der hellenistischen Antike nicht, dass Apophthegmata zum Kernbestand der 
Überlieferungen anerkannter Lehrer gehören, da die gesellschaftliche Wertschätzung 
(„Ehre“) die Währung öffentlichen Ansehens darstellt, und männliche Akteure im öf
fentlichen Diskurs dadurch ein Plus an Ehre für sich verbuchen können, wenn es 
ihnen gelingt, ihre Bildung und Schlagfertigkeit auf Kosten eines Gesprächspartners 
zu demonstrieren. Besonders Bruce J. Malina hat darauf hingewiesen, dass das Ringen 
um Ehre in der männlich dominierten Welt des 1. Jahrhunderts im öffentlichen Raum 
häufig einer konventionellen Handlungsstruktur folgt, die er „Herausforderung- 
Retourkutsche“ nennt.8 Das Kräftemessen um das Ansehen wird im Dialog inszeniert, 
indem ein Kontrahent den anderen mit einer Frage oder Behauptung konfrontiert 
und darauf hofft, dass dieser mit seiner Entgegnung der Anfrage nicht gewachsen 
sein wird. Gelingt es dem Angesprochenen jedoch, den Impuls des Fragestellers gut zu 
kontern, kann er jedoch an öffentlichem Ansehen, an Ehre hinzugewinnen.

In seiner knappsten Form besteht das Apophthegma somit aus einer pointierten 
Formulierung eines praktischen Lehrsatzes. Oftmals ist es jedoch nach dem Frage- 
Antwort-Muster als eine rudimentäre Szene aufgebaut. Prominent bezeichnet Rudolf 
Bultmann solche Apophthegmata in seiner Geschichte der Synoptischen Tradition als 
„Streit-“ bzw. „Schulgespräche“.9 Gelegentlich finden sich allerdings auch deutlich um
fassendere Szenen, die die gegebene Situation mit einiger Ausführlichkeit beschreiben 

� Bei Diogenes Laertios gehen diesem Mittelteil der Lebensbeschreibung regelmäßig Bemerkungen 
zur Herkunft des Protagonisten sowie zu seinem Verhältnis zu Lehrern voraus. Am Ende der Vitae 
steht oft eine Schilderung der Todesumstände. Vgl. dazu Mejer 2007, 432.
� Zur literarischen Eigenart der Darstellung bei Diogenes Laertios vgl. auch Downing 1988, 196–224, 
197. Bisweilen findet sich in der Sekundärliteratur auch der Vorschlag, die kynischen Anekdoten bei 
Diogenes Laertios als χρεῖαι zu begreifen. Vgl. etwa Gardner 2022, 124. Diese Klassifikation ist sicher 
treffend, sofern man als χρεία einen eingängigen und personen- sowie situationsgebundenen Aus
spruch versteht (wie etwa Sirois 2014, 67). Dem umfassenden kommentierenden Schema einer χρεία, 
wie es die rhetorischen Handbücher lehren, folgen die meist sehr kurzen Sequenzen in Diog. L. 6 aller
dings nicht. Zu diesem Schema vgl. Parsons/Martin 2018, 26–27. Zur Unterscheidung zwischen χρεία 
und Apophthegma vgl. ferner Wehrli 1973, 195.
� Im Englischen heißt es „Challenge-Riposte“. Vgl. Malina 2001, 33–35; vgl. auch Malina/Neyrey 1991, 
25–65, 29–30.
� Vgl. Bultmann 1995, 8–73.

90 Nils Neumann



oder ein Gespräch wiedergeben, das sich über mehrere Redebeiträge der beteiligten 
Gesprächspartner erstreckt.

Durch ihre apophthegmatische Darstellung erweisen sich sowohl die kynische 
Philosophie als auch die Lehre Jesu als Lebensweisen bzw. als Gedankengebäude, die 
stark auf lebenspraktische Fragen konzentriert sind. Ganz programmatisch kommt 
dieser Grundgedanke in der kynischen Überlieferung immer wieder zur Sprache, 
dass es eben nicht darum geht, die Welt metaphysisch zu erklären, sondern stattdes
sen schlichtweg gute Richtlinien für das praktische Leben zu gewinnen. Die kynische 
Philosophie verzichtet auf einen ihrer Ansicht nach unnötigen theoretischen Überbau 
und versteht sich insofern als „Abkürzung zur Tugend“ (Diog. L. 6,78.104). Tugend 
(ἀρετή) ist ihrer Überzeugung nach eine praktische Sache, die man erlernen kann, 
indem man genügsam lebt und nicht nach Ruhm strebt (6,11.105). Die Kyniker betonen 
die Kürze ihrer Lehre (6,31) und richten ihr Wirken darauf aus, anderen den Weg zur 
Tugend zu zeigen (6,104).

Dazu erweisen sich die pointierten Aussprüche der Philosophen als sehr hilfreich. 
Mehrfach hebt Diogenes Laertios die rhetorische Durchschlagskraft der kynischen Äu
ßerungen hervor (6,14; betont auch 6,74). Nicht zuletzt unterstützt dabei der charakte
ristische Humor der Kyniker die Wirkung ihrer Pointen. Über den Kyniker Monimos 
hält Diogenes Laertios fest, er habe auch mehrere Schauspiele geschrieben, und darin 
zeige sich „tiefer Ernst in der Hülle des Scherzes“ (6,83: σπουδῇ λεληθυίᾳ μεμιγμένα).10

Die Werke des Menippos von Gadara gelten gar allgemein als „vollgestopft mit Spott“ 
(6,99: πολλοῦ καταγέλωτος γέμει). Auf jeden Fall weist die kynische Lehre einen stark 
praktischen Akzent auf (6,103). Rezeptionsgeschichtlich ist von den vielen biographi
schen Notizen, die Diogenes Laertios konserviert, vor allem die Begegnung zwischen 
Diogenes von Sinope und Alexander dem Großen zu Bekanntheit gelangt. Die Szene 
zeigt gut, wie in den Apophthegmata der Kyniker Respektlosigkeit und Humor als Ve
hikel dienen, um die Grundüberzeugung eines tugendhaften Lebens in Genügsamkeit 
zu verkörpern.11

�� Die deutsche Übersetzung stammt von Otto Apelt (vgl. Apelt 1998).
�� Ein wichtiger Zug der Apophthegmata liegt darin, dass sie Situation und Ausspruch miteinander so 
verknüpfen, dass diese untrennbar zusammengehören. Vgl. Wehrli 1973, 194. Die kynische Lehre wie 
auch die Lehre Jesu bei den Synoptikern entsteht also nicht durch rein rationale Erwägungen am 
Schreibtisch, sondern sie ist praktische Lehre, Lehre aus dem Leben für das Leben. Sie vollzieht sich 
konkret körperlich. Unter dem Stichwort „Verkörperung“ (oder engl. „embodiment“) hat auch die neu
testamentliche Wissenschaft während der letzten Jahre vermehrt den Umstand ins Auge gefasst, dass 
das frühe Christentum nicht auf seine abstrakte Lehre reduziert werden kann, sondern als gelebtes 
Phänomen begriffen werden muss. Vgl. zur Verkörperung den ritualtheoretischen Überblick von Polit 
2013. Mit ihrem Quellenband zur antiken Anthropologie und Medizin tragen insbes. Annette Weissen
rieder und Katrin Dolle dazu bei, die körperliche Dimension neutestamentlicher Vorstellungen und 
Aussagen zu erschließen. Vgl. Weissenrieder/Dolle 2019 und darüber hinaus vgl. außerdem Glancy 
2010. In eine ähnliche Richtung geht die Analyse kynischer Lebenspraxis bei Philip Bosman und Dar
ren Gardner: Bosman begreift das kynische Auftreten des Diogenes in der Öffentlichkeit als Perfor

Überzeugend respektlose Biographien 91



ἐν τῷ Κρανείῳ ἡλιουμένῳ αὐτῷ Ἀλέξανδρος ἐπιστάς φησιν, „αἴτησόν με ὃ θέλεις.“ καὶ ὅς, „ἀποσ
κότησόν μου,“ φησί.

Als er im Kraneion sich sonnte, trat Alexander an ihn heran und sagte: ‚Fordere, was du wün
schest,‘ worauf er antwortete: ‚Geh mir aus der Sonne.‘12

Dem Umstand verdanken die Kyniker auch ihre Bezeichnung: Nach Diogenes Laertios 
ist Antisthenes von seinen Zeitgenossen mit dem Spitznamen „Hund“ (κύων) versehen 
worden (6,13). Schnell adaptieren die Vertreter der Philosophie dann diese Bezeich
nung, weil sie am Hund nicht nur dessen Bedürfnislosigkeit, sondern auch seine Bis
sigkeit schätzen (6,19; vgl. auch 6,45.46), die sich bei den Kynikern vor allem in Wor
ten, mitunter jedoch auch in Handgreiflichkeiten äußert (z.B. 6,31.97).13

Die folgenden Vergleiche werden Parallelen zwischen den apophthegmatischen 
Notizen zu den Kynikern bei Diogenes Laertios und den Apophthegmata Jesu in den 
synoptischen Evangelien aufzeigen. Auffällig ist dabei, dass die Texte nicht nur in der 
Form, sondern auch im Inhalt deutliche Gemeinsamkeiten aufweisen.14 Der Grad der 
Ähnlichkeit zwischen den Aussprüchen bei Jesus und den Kynikern variiert dabei. Je
doch kann die folgende Sammlung von Übereinstimmungen nicht als Fall von „Paral
lelomanie“15 abgetan werden, denn gerade in der Summe ergibt sich eine deutlich er
kennbare Schnittmenge zwischen der Behandlung der Kyniker bei Diogenes Laertios 
und der Darstellung Jesu bei den Synoptikern. Diese sorgt dafür, dass das frühe Chris
tentum in der hellenistischen Welt als eine der kynischen Lebensweise verwandte An
schauung wahrgenommen werden kann.16 Konkret stehen die synoptischen Biogra
phien Jesu denjenigen nahe, die Diogenes Laertios von den Kynikern zeichnet.17

mance, die eine gesellschaftliche Kritik artikuliert. Vgl. Bosman 2006. Gardner betont dem gegenüber 
stärker das politische Moment dieser Kritik. Vgl. Gardner 2022, insbes. 126–127.
�� Übersetzung von Apelt. Ihre unverhohlene Ansprache begreifen die Kyniker als Ausdruck einer 
Haltung der Offenheit (παρρησία). Vgl. dazu auch Neumann 2010, 26–30; Neumann 2015, Punkt 1.3.3, 
Sirois 2014, 167–169. Dass dieser kynische Freimut in der kulturellen Welt der Antike oftmals respekt
los wirkt und daher als schamlos gilt, betont v.a. Vaage 1992. Zu seinem performativen Charakter 
siehe Bosman 2006, 94 und Gardner 2022, 125.
�� Vgl. zur Bezeichnung der Kyniker auch Dudley 1967, 5; 29.
�� Vgl. dazu auch Downing 1988, 203.
�� So die Kritik, die Samuel Sandmel (1962) denjenigen entgegenhält, die im Zuge der Publikation der 
Qumran-Funde in der Mitte des 20. Jahrhunderts allzu schnell bereit waren, Ähnlichkeiten zwischen 
den neu entdeckten Texten und den Schriften des Neuen Testaments zu konstruieren.
�� Darum hat es auch im Lauf der neutestamentlichen Forschungsgeschichte v.a. in der zweiten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts mehrfach Versuche gegeben, Jesus selbst oder bestimmte Schriften des 
Frühchristentums als kynisch beeinflusst zu erweisen. Vgl. dazu Neumann 2015, Punkt 2.2. Prominent 
vertreten John Dominic Crossan und Bernhard Lang die These, dass der historische Jesus seine Lehre 
aus der kynischen Philosophie bezieht. Leif Eric Vaage sieht eher die Logienquelle Q als den entschei
denden Text an, der die Jesustradition kynisch zuspitzt. Vgl. Crossan 1991; Lang 2010; Vaage 1987.
�� Diogenes Laertios blickt aus einigem zeitlichen Abstand auf die Bewegung zurück, die er be
schreibt. So lassen seine Ausführungen deutlich erkennen, dass die Überlieferung die kynischen Leh

92 Nils Neumann



3 Genügsamkeit
Sowohl der synoptische Jesus als auch die Kyniker legen Wert auf eine bescheidene 
Lebensführung. Für die Kyniker gehört die Bedürfnislosigkeit in den Kernbereich 
ihrer Lehre von der Tugend.18 Sie predigen Genügsamkeit (αὐτάρκεια) und leben 
diese öffentlich vor (Diog. L. 6,11).19 So nehmen sie einfache Nahrung zu sich und trin
ken nur Wasser (6,31). Nach einem Ausspruch des Diogenes von Sinope sind es gerade 
die wertvollsten Dinge, die auf dem Markt nur wenig Geld kosten. Dabei bezieht er 
sich auf das Mehl, das günstig zu haben ist, den menschlichen Hunger jedoch voll
kommen stillt (6,35). Hier deutet sich bereits die kynische Gepflogenheit an, geltende 
Konventionen und Wertvorstellungen nicht nur zu hinterfragen, sondern gar vom 
Kopf auf die Füße zu stellen: Nicht das, was allgemein als wertvoll angesehen wird, ist 
es nach dem Diktum des Diogenes auch; vielmehr erblickt der Kyniker das Wertvolle 
dort, wo kein materieller Wohlstand vonnöten ist.20 Das Leben an sich ist nach kyni
scher Auffassung gar nicht schwer; vielmehr machen die Menschen es sich selbst 
durch ihre Genusssucht schwer (6,44). Es ist daher ratsam, sich des Verlangens nach 
Besitz und Luxus ganz zu entledigen und stattdessen genügsam zu leben. Auch der 
synoptische Jesus lehrt, dass menschliches Streben nach Besitz und Genuss letztlich 
ins Leere läuft und seine Schüler deshalb von Sorgen befreit leben dürfen. Weder um 
Nahrung noch um Kleidung sollen die Menschen sich sorgen (Mt 6,25 / Lk 12,22); denn 
indem man sich sorgt, kann man das Leben keineswegs verlängern (Mt 6,27 / 
Lk 12,25).

Diese Aussagen machen deutlich, dass die Texte bei den inneren menschlichen 
Antrieben ansetzen, indem sie Verlangen und Sorgen als unnötig oder gar schädlich 
bewerten und deswegen zu unterbinden trachten. Programmatisch erklärt dazu Dio
genes Laertios, dass die Kyniker sich ganz allgemein von allen Affekten lösen wollen. 
Durch sein Bemühen um Affektlosigkeit (ἀπαθὲς ζηλώσας) habe Antisthenes den 
Grundstein der kynischen Lehre gelegt (Diog. L. 6,2), und Diogenes von Sinope habe 
dies dann in seiner ἀπάθεια vollkommen verwirklicht (6,15). Es fällt auf, dass gerade 
das Lukasevangelium seine Jesusfigur diesem kynisch-stoischen Ideal angleicht, 
indem es rigoros die Bemerkungen über die Affekte Jesu auslässt, welche es in seinen 
Quellen vorfindet (vgl. nur Lk 6,10 diff. Mk 3,5 oder Lk 18,22 diff. Mk 10,21).

rer ungebrochen und pointiert darstellt und sie dadurch idealisiert. Besonders Diogenes von Sinope, 
dem der größte Teil des 6. Buchs bei Diogenes Laertios gewidmet ist, fungiert als Aushängeschild der 
kynischen Philosophie. Vgl. zu diesem Vorgang der Idealisierung in der Tradition auch Billerbeck 
1996, 205. Vgl. außerdem auch Wehrli 1973, 205–206; Gardner 2022, 135–136; Mejer 2007, 438.
�� Vgl. auch Neumann 2015, Punkt 1.3.2.
�� Zur kynischen Genügsamkeit vgl. auch Neumann 2010, 24–26.
�� Vgl. zur performativen Artikulation dieser Ansicht bei den Kynikern insbes. auch Gardner 2022, 
134.

Überzeugend respektlose Biographien 93



In ihrer Bedürfnislosigkeit nehmen sich die Kyniker Tiere und Kinder zum Vor
bild. Diogenes von Sinope sei beim Anblick einer Maus zu einer wesentlichen Er
kenntnis gelangt: Wie das Tier sich nicht um einen Schlafplatz bemüht und auch 
nicht wählerisch ist, was seine Speisen anbelangt, wählt auch der Kyniker ein bedürf
nisloses Leben für sich (Diog. L. 6,22). Bekanntlich dienen für den synoptischen Jesus 
die Vögel – und zusätzlich auch die Blumen – als Paradebeispiele für die Einsicht, 
dass auch die Menschen sich nicht darin aufreiben müssen, sich ständig auf ihre Ver
sorgung mit Nahrung und Kleidung zu fokussieren (Mt 6,26.28 / Lk 12,24.27). Alle Texte 
stimmen darin überein, dass sie die Betrachtung der Tiere als Schlüssel zur Erkennt
nis wahrnehmen. Der visuelle Eindruck setzt die eigene lebenspraktische Entschei
dung frei. Der Kyniker Diogenes kommt außerdem zu einer ähnlichen Konsequenz, 
als er einem Kind beim Trinken zusieht, denn da das Kind mit seiner Hand Wasser 
schöpft und es zum Mund führt, bemerkt auch Diogenes, dass er gar keines Bechers 
bedarf und er deswegen seine ohnehin schon sehr überschaubaren Habseligkeiten 
um einen weiteren Gegenstand verschmälern kann. Er wirft den Becher weg mit den 
Worten:

παιδίον με νενίκηκεν εὐτελείᾳ.

Ein Kind hat mich in der Einfachheit übertroffen (6,37).

Auch bei den Synoptikern gibt es den Topos des kindlichen Vorbilds: Schon das Mar
kusevangelium fordert zur Orientierung an den Kindern auf, wenn es darum geht, 
die Königsherrschaft Gottes anzunehmen (Mk 10,15 / Lk 18,17; abgewandelt in Mt 18,3).

Die Forderung zur Sorglosigkeit und Genügsamkeit verbindet sich sowohl bei den 
Kynikern als auch beim synoptischen Jesus mit dem Vertrauen auf das Versorgt-Sein 
durch Gott. Hier kommt also eine explizite theologische Überzeugung ins Spiel. Gerne 
formulieren die kynischen Philosophen ihre Position mithilfe eines Verfahrens der lo
gischen Schlussfolgerung. Dabei gelten mehrere Prämissen, nämlich (a) alles gehört 
den Göttern, (b) Weise sind Freunde der Götter und (c) Freunde haben alle Dinge ge
meinsam. Daraus folgt, dass alle Dinge den Weisen gehören (Diog. L. 6,37; genauso 
6,72).21 Auf diese Weise begründen die Philosophen ihr Vertrauen, dass ihnen das 
zum Leben Notwendige schon zufallen werde bzw. sie es sich einfach nehmen kön
nen. In der Rede über die Sorglosigkeit, welche im Matthäus- und im Lukasevange
lium zu finden ist, begründet auch Jesus sein Vertrauen auf Versorgung mit dem Hin
weis auf Gottes Fürsorge. Gott agiert demzufolge als Vater, der sich um seine 
menschlichen Kinder kümmert, indem er ihnen das gibt, was sie zum Leben brauchen 
(Mt 6,26.32 / Lk 12,30). Auch die Aufforderung zum vertrauensvollen Bittgebet begrün
den diese Schriften mit dem Hinweis auf Gottes Vaterrolle, aufgrund derer er den 

�� Vgl. hierzu auch Dudley 1967, 35–36. Vgl. auch Diog. L. 6,51, wo Diogenes von Sinope die tugendhaf
ten Männer als „Ebenbilder der Götter“ bezeichnet (τοὺς ἀγαθοὺς ἄνδρας θεῶν εἰκόνας εἶναι).

94 Nils Neumann



Menschen etwas Gutes geben will, wenn sie ihn darum bitten (Mt 7,7–11 / Lk 11,9–13). 
Die gewählte Semantik des Verhältnisses unterscheidet sich zwar, denn bei den Kyni
kern sind die Philosophen Freunde der Götter, während die Menschen nach den Syn
optikern Kinder Gottes sind; jedoch folgt daraus ein übereinstimmendes Resultat: 
Wegen ihrer Freundschaft bzw. Kindschaft können die Menschen auf die Versorgung 
mit Nahrung, Kleidung und Unterkunft vertrauen.

Entsprechend müssen sie auf ihren Reisen nicht viel mit sich führen. Die Vertre
ter des Kynismus verfügen seit dem Wirken des Antisthenes, der die kynische Lebens
weise begründet hat, über die klassische dreiteilige Ausrüstung, bestehend aus Man
tel, Stab und Ranzen (Diog. L. 6,13). Der besondere Vorzug des Mantels liegt in seiner 
Merzweckfähigkeit, die Diogenes von Sinope erfunden habe: Denn dadurch, dass Dio
genes den Stoff doppelt nimmt, wenn er ihn am Körper trägt, hat dieser die passende 
Größe, um tagsüber als Kleidungsstück und des Nachts als Decke zu dienen (6,22–23). 
Auf Schmuck und Schuhe verzichtet der Kyniker (6,31). Die Kyniker besitzen somit 
nur das, was man am Leib tragen kann, und hiervon auch nur das Nötigste. Über Kra
tes von Theben erzählt Diogenes Laertios, er habe alle Dinge, die er am Körper trug, 
vor sich abgelegt, sich nackend vor seine Verehrerin Hipparchia hingestellt und zu 
ihr gesagt: „Hier steht dein Bräutigam, dies ist seine Habe, danach fasse deinen Ent
schluß“ (6,96).22 Die Frau habe daraufhin ebenfalls die kynische Ausrüstung angelegt 
und sei ihrem Mann und Lehrer gefolgt (6,97).

Die Frage, wie viel ein Schüler Jesu besitzen und mit sich führen dürfe, behandeln 
die synoptischen Evangelien vor allem im Zusammengang mit der Aussendung der 
Jünger. In der Szene von der Aussendung der 12 Jünger (Mk 6,8–9 / Mt 10,9–10 / Lk 9,3) 
äußert sich Jesus sogar noch radikaler als die Quellen der kynischen Überlieferung, 
denn auch in diesen Texten spielen Stab, Ranzen und Oberbekleidung zwar eine 
Rolle, werden jedoch weitgehend verboten. Der markinische Text untersagt den An
hängern Jesu den Besitz von Stab, Brot, Ranzen und Geld, erlaubt allerdings das Tra
gen von Schuhen. Außerdem sollen die Jünger kein zweites Gewand auf ihren Weg 
mitnehmen. Der Matthäus-Evangelist geht noch einen Schritt weiter: Er beginnt beim 
Geld und geht wie Markus davon aus, dass die Jünger dieses, wenn sie welches hätten, 
in ihrem Gürtel aufbewahren würden. Außerdem hebt er hervor, dass nicht nur Gold- 
und Silbermünzen, sondern sogar Kupfergeld für die Schüler Tabu sein soll. Danach 
verbietet er Ranzen und zweites Hemd. Auch die Schuhe, die die Markus-Vorlage den 
Anhängern Jesu gestattet, werden mit einem Verbot belegt. Der Stab, der ebenfalls 
nicht erlaubt ist, wandert an das Ende der Liste. Die Aufzählung besteht somit aus 
lauter Verboten. Der Lukas-Evangelist hält sich enger an die markinische Reihenfolge 
der Aufzählung, markiert dabei jedoch den Ranzen als möglichen Aufbewahrungsort 
für Brot und Geld, obwohl diese Gegenstände alle verboten sind. Zudem lässt er 
die Bemerkung über die Sandalen schlichtweg aus. Er muss sich also – anders als 

�� Übersetzung nach Apelt.

Überzeugend respektlose Biographien 95



Matthäus – nicht explizit gegen Markus stellen und erhält dennoch eine Liste, die sich 
rein aus Verboten zusammensetzt.23 Noch krasser als die kynischen Philosophen ver
zichten damit die Anhänger Jesu auf alle Ausrüstungsgegenstände.24

Dazu passt die Kompromisslosigkeit, mit der die Männer sich Jesus auf seiner 
Wanderung anschließen, welche dieser in seine Nachfolge beruft: Sie lassen alles ste
hen und liegen, um Jesus sofort hinterherzugehen, nachdem dieser sie angesprochen 
hat. Dies gilt sowohl für Simon Petrus und seine Kollegen (Mk 1,17–20 / Mt 4,19–22 / Lk 
5,10–11) als auch für den Zöllner Levi bzw. Matthäus (Mk 2,14 / Mt 9,9 / Lk 27–28).

Sowohl in der kynischen wie auch in der synoptischen Überlieferung gibt es 
Texte, die ausdrücklich thematisieren, dass es erforderlich ist, sich von Besitz oder 
gar Wohlstand zu lösen, um ein konsequentes Leben zu führen, das den Überzeugun
gen der Gruppe und ihrer Lebensanschauung gerecht wird: Der Kyniker Krates von 
Theben ist zunächst sehr reich. Dann aber veräußert er all seinen Besitz und verteilt 
den Erlös unter den Mitbürgern, um sich der kynischen Lebensweise widmen zu kön
nen, wozu Diogenes ihn aufgefordert hat (Diog. L. 6,87). Seine Verehrerin Hipparchia 
stammt aus gutem Hause, doch auch sie wendet sich von diesem Leben ab, um sich 
Krates anschließen zu können (Diog. L. 6,96–97). Reichtum – so die Überzeugung der 
Kyniker – wirkt sich unmittelbar schädlich aus und steht einer tugendhaften Lebens
weise im Weg (6,95). Eine ähnliche Szene beinhalten auch die synoptischen Evange
lien mit der Erzählung vom reichen Jüngling, die freilich mit der Weigerung des Man
nes endet, in die gewünschte Lebensweise einzutreten. Die Szene läuft in allen drei 
Fassungen übereinstimmend auf den Ausspruch zu: „Leichter kommt ein Kamel 
durch ein Nadelöhr als ein Reicher in das Reich Gottes“ (Mk 10,25 / Mt 19,24 / Lk 18,25). 
Entsprechend ruft Jesus den Mann, dessen guten Willen er erkannt hat, dazu auf, sich 
seines Besitzes zu entledigen und ihm nachzufolgen (Mk 10,21 / Mt 19,21 / Lk 18,22). 
Durch kleine redaktionelle Veränderungen steigert besonders das Lukasevangelium 
den Konflikt zwischen Jesus und dem Reichen gegenüber der Vorlage: Anders als bei 
Markus wird der Mann, mit dem Jesus sich im Gespräch befindet, als Mächtiger (Lk 
19,18: ἄρχων) vorgestellt. Außerdem lässt Lukas seiner generellen Tendenz entspre
chend auch an dieser Stelle die affektive Regung Jesu weg: Während der markinische 
Jesus liebevoll auf die Bekundung des Gesprächspartners reagiert, er habe die Gebote 
seit seiner Jugend treu eingehalten (Mk 10,21), fehlt die Bemerkung im Lukasevange
lium. Apodiktisch stellt der lukanische Jesus an anderer Stelle fest: „Jeder von euch, 

�� Außerdem ändert er die Reihenfolge von Ranzen und Brot, um der Logik der kynischen Texte 
noch näher zu kommen. Vgl. dazu Neumann 2010, insbes. 61–64. Vgl. außerdem das Verbot von Geld, 
Ranzen und Schuhen in der lukanischen Erzählung von der Aussendung der 72 Jünger (Lk 10,4).
�� Den völligen Verzicht auf Absicherung mit Nahrung, Kleidung und Unterkunft betonen Matthäus 
und Lukas wiederum durch den Verweis auf die Tierwelt; diesmal übertreffen die Anhänger Jesu je
doch noch die Einfachheit des Lebensstils der Tiere: Während die Füchse in Höhlen schlafen können 
und die Vögel in Nestern, hat Jesus als der Menschensohn keinen festen Schlafplatz (Mt 8,20 / Lk 9,53).

96 Nils Neumann



der sich nicht von all seinen Besitztümern trennt, kann nicht mein Schüler sein“ (Lk 
14,33). Der Ausspruch besitzt keine synoptische Parallele.

Allerdings gewinnen die Kyniker wie auch die Anhänger Jesu durch ihren Besitz
verzicht eine neue Perspektive, welche sie als „wahren Reichtum“ etikettieren. Bereits 
Antisthenes soll einem Schüler, der seine Unterlagen verbummelt hatte, gesagt haben, 
er hätte die Weisheit wohl besser nicht auf Notizblätter, sondern in die eigene Seele 
(ψυχή) schreiben sollen (Diog. L. 6,5). Die kynische Philosophie investiert somit lieber 
in innere Werte als in materielle Dinge. Ebenfalls auf Antisthenes führt Diogenes La
ertios den Ausspruch zurück, die ἀρετή sei ein Werkzeug, das niemand stehlen kann 
(6,12). Und Diogenes von Sinope habe Bildung (παιδεία) als veritablen Reichtum 
für die Armen (τοῖς δὲ πένησι πλοῦτον) begriffen (6,68; vgl. auch 6,86). Ganz ähnlich 
verheißt Jesus dem reichen Jüngling einen „Schatz im Himmel“ (θησαυρὸς ἐν 
οὐρανῷ), sofern er sich von seinem materiellen Reichtum trenne (Mk 10,21 / Mt 19,21 / 
Lk 18,22). In der Bergpredigt des Matthäusevangeliums spricht Jesus über den Schatz 
(θησαυρός), der nicht von Rost oder Motten zerstört werden kann und der im Kon
trast zum irdischen Reichtum steht (Mt 6,19–21 / Lk 12,33–34). Ein Problem des mate
riellen Besitzes ist damit seine Kurzlebigkeit. Allzu leicht kann er dem Menschen ab
handen kommen; darin sind sich die Kyniker und der synoptische Jesus einig.25 Wie 
Antisthenes fordert Jesus seine Schüler dazu auf, ihrer ψυχή den Vorrang vor materi
ellem Gewinnstreben zu geben, denn „was nützt es einem Menschen, die ganze Welt 
zu gewinnen und [dabei] seine Seele zu verlieren?“ (Mk 8,36 / Mt 16,26 / Lk 9,25).

4 Kritik an geltenden Werten
Die kynische Präferenz für ein einfaches und tugendhaftes Leben hat auch eine Kehr
seite, die das beschriebene Bemühen um Genügsamkeit komplementiert: Die Kyniker 
kritisieren mit Vorliebe die Wohlhabenden und Mächtigen. Wer sein Verhalten am 
Streben nach materiellen Dingen oder Ansehen orientiert, kann in ihren Augen kein 
tugendhaftes Leben führen. Vielmehr ist die Gier (φιλαργυρία) die Ursache für alles 
Schlechte in der Welt. Weil sie sich bereichern wollen, lügen und stehlen Menschen 
oder begehen gar Morde. Eine in den kynischen Quellen mehrfach belegte kynische 
Redensart begegnet bei Diogenes Laertios im Munde des Diogenes von Sinope,26

nämlich:

�� Eine Variante dieses Gedankens, der in der kynischen Literatur mehrfach bezeugt ist, bezieht die
ses Grundmuster auch auf menschliche Schönheit. So sagt Diogenes von Sinope zu einem jungen und 
damit implizit auch hübschen Mann, die Schönheit der Seele sei wichtiger als körperliche Schönheit 
(Diog. L. 6,58).
�� Mit 1Tim 6,10 hat dieser Spruch sogar Eingang in das Neue Testament gefunden. Weitere Belege 
aus der kynischen Literatur sind etwa Stob. 3,10,37 und Dio Chrys. 17,6.7. Vgl. dazu auch Neumann 
2015, Punkt 2.1.

Überzeugend respektlose Biographien 97



τὴν φιλαργυρίαν εἶπε μητρόπολιν πάντων τῶν κακῶν.

Die Geldgier nannte er die Mutterstadt aller Schlechtigkeiten (Diog. L. 6,50).

Reichtum gilt den Kynikern insofern als besonders schädlich (Diog. L. 6,95) und wird 
aus diesem Grunde fortwährend mit Kritik bedacht (6,105). Die synoptischen Evange
lien transferieren diese Kritik in die Welt Jesu, indem sie eine Gruppe der Habgier 
bezichtigen, an der sich Jesus ohnehin fortwährend reibt. Gerade die Pharisäer wer
den beschuldigt, sich gierig zu verhalten (Lk 16,14: οἱ Φαρισαῖοι φιλάργυροι ὑπάρχον
τες). Anders als das Lukasevangelium wählt Matthäus in diesem Kontext jedoch nicht 
den bei den Kynikern geläufigeren Wortstamm φιλαργυρ-, sondern lässt Jesus die 
Pharisäer in der gegen sie gerichteten Rede des Raubes und der Maßlosigkeit bezichti
gen (Mt 23,25: ἐξ ἁρπαγῆς καὶ ἀκρασίας). Mit dem Stichwort πλεονεξία warnt der luka
nische Jesus seine Gesprächspartner davor, aus Gewinnsucht miteinander in Streit zu 
geraten und nimmt dies zum Anlass, ihnen das Gleichnis vom reichen Kornbauern zu 
erzählen (Lk 12,15).

Auch in diesem Kontext spielen die Kyniker ihre Überzeugung von der Umkeh
rung der Werte aus, denn während materieller Reichtum den Menschen von der Tu
gend hinweg führt, eröffnet ein tugendhaftes Leben in Genügsamkeit ihrer Ansicht 
nach einen „wahren Reichtum“ (s.o.). Einerseits vollzieht sich damit eine Umwertung 
geltender Konventionen bereits in der Gegenwart. Andererseits klingt bei Diogenes 
Laertios aber auch vereinzelt eine kynische Haltung an, die eine noch drastischere 
Bestätigung dieser Überzeugung von der Zukunft erwartet. Der Vorzeige-Kyniker Dio
genes wird einmal gefragt, auf welche Weise er nach seinem Tod bestattet zu werden 
wünscht, worauf er antwortet: „Auf dem Gesicht liegend“ (ἐπὶ πρόσωπον). Der Frage
steller hakt nach, weswegen Diogenes denn einen so verwunderlichen Wunsch äu
ßere. Der Kyniker entgegnet: „Weil es in Kürze geschehen wird, dass das Untere nach 
oben gewendet wird“ (ὅτι μετ᾽ ὀλίγον . μέλλει τὰ κάτω ἄνω στρέφεσθαι; Diog. L. 6,31– 
32). Diogenes Laertios bezieht dies auf die Machtübernahme durch die Makedonier. 
Deutlich ist jedoch, dass der Kyniker in dieser narrativen Konstruktion einen Werte- 
Wandel jenseits des eigenen Todes erwartet und ankündigt. Noch stärker artikulieren 
die synoptischen Evangelien eine eschatologische Status- und Werte-Umkehr. Der 
Ausspruch „Die Letzten werden die Ersten sein und die Ersten die Letzten“ begegnet 
mehrfach in der Überlieferung. Im Markusevangelium formuliert Jesus an die Ad
resse seiner Anhängerschaft die Forderung, dass diejenigen, die eine wichtige Position 
bekleiden wollen, sich unterordnen müssen mit den Worten: „Wenn einer der Erste 
sein will, sei er von allen der Letzte und aller Diener“ (Mk 9,35; vgl. auch Mt 20,26–27; 
Lk 9,48). An anderer Stelle gebrauchen die Synoptiker das Diktum in einem dezidiert 
eschatologischen Kontext (Mk 10,31 / Mt 19,13 / Lk 20,16). Der Matthäus-Evangelist wie
derholt den Ausspruch als Pointe des Gleichnisses von den Arbeitern im Weinberg 
(Mt 20,16). Lukas hingegen findet andere Wege, um die erwartete eschatologische Sta
tus-Umkehr immer wieder zu thematisieren. Den Seligpreisungen, die bei Matthäus 

98 Nils Neumann



die Bergpredigt eröffnen und denjenigen Hoffnung zusprechen, die gegenwärtig aus 
geistlichen Gründen benachteiligt sind oder eine gerechte Haltung zeigen (Mt 5,3–10), 
gibt Lukas eine konkret materielle Stoßrichtung. Materiell Arme, Hungernde und 
Weinende dürfen darauf vertrauen, dass ihr Schicksal sich im Eschaton drastisch 
wandeln wird (Lk 6,20–22). Außerdem stellt Lukas klar, dass der Statuswechsel nicht 
nur in eine Richtung verläuft. Vielmehr sollen die Reichen, Satten und Lachenden 
sich vorsehen, da ihr Schicksal am Ende der Zeit eine unerfreuliche Wendung neh
men wird. Dies drückt der lukanische Jesus mit Weherufen aus, die in antithetischer 
Entsprechung zu den Seligpreisungen stehen (Lk 6,24–26).27

Auch hinsichtlich ihrer sozialen Verhältnisse nehmen die Vertreter der kynischen 
Philosophie eine Neubewertung vor. Diogenes von Sinope habe sich nicht als Bürger 
einer bestimmten Stadt verpflichtet gefühlt, sondern sich selbst als „Weltbürger“ (κοσ
μοπολίτης) bezeichnet, erzählt Diogenes Laertios (Diog. L. 6,63).28 Insbesondere die fa
miliären Beziehungen werden für das wandernde Leben des Philosophen hintenan 
gestellt. Bereits Antisthenes habe gesagt, den Gerechten müsse man mehr wertschät
zen als die Verwandtschaft (6,12). Im bereits erwähnten Kontext der Erzählung von 
Krates, der all seinen Besitz weggibt, um Philosoph zu werden, erscheinen seine Ver
wandten, um ihn umzustimmen. Krates jedoch verscheucht sie mit seinem Stab, 
indem er ihnen Prügel androht, was Diogenes Laertios wiederum als Beleg für seine 
Tugendhaftigkeit wertet (6,68). Auch von Jesus wird Ähnliches berichtet. Als im Mar
kusevangelium Personen aus dem engsten Familienkreis Jesu erscheinen, um ihn 
nach Hause zu holen, erteilt er ihnen eine derbe Abfuhr. Zwar tilgen Matthäus und 
Lukas den Verdacht der Angehörigen, Jesus könnte den Verstand verloren haben (Mk 
3,20–21), doch folgen Sie Markus darin, dass sie Jesus auf die Nachricht von der Anwe
senheit seiner Familie antworten lassen: „Wer den Willen Gottes tut, der ist mir Bru
der und Schwester und Mutter“ (Mk 3,35; ähnlich Mt 12,50 und Lk 8,21).29

Nicht nur von ihrer Familie, sondern auch von allgemein respektierten Autoritä
ten distanzieren sich die Kyniker. Auch darin zeigt sich ihre Respektlosigkeit, die sich 
allein der eigenen Überzeugung verpflichtet weiß und diese gerne offensiv vertritt – 
auch wenn dies bedeutet, Konventionen des Anstands zu verletzten. Antisthenes habe 
sich etwa darüber empört, erzählt Diogenes Laertios, dass sich unter denen, die öf
fentliche Ämter bekleiden, auch so viele Bösewichte befinden, welche im Amt bleiben 
dürfen, obwohl es im Bereich des Ackerbaus doch vernünftig ist, das Unkraut unter 
dem Weizen auszureißen (Diog. L. 6,6). Ein ähnliches Bild benutzt das Matthäusevan

�� Vgl. dazu Neumann 2010, 51–54.
�� Vgl. auch Sirois 2014, 139–140.
�� Zu der Distanzierung der Kyniker von familiären Bindungen passt auch die von den Vertretern 
der Richtung weitgehend praktizierte Ehelosigkeit. Besonders Diogenes von Sinope habe die Men
schen gelobt, die entgegen ihrem Bedürfnis auf die Ehe verzichteten (Diog. L. 6,29), und auf die Frage, 
wann der richtige Zeitpunkt zum Heiraten gekommen sei, habe er geantwortet: „Für junge Männer – 
noch nicht. Für alte Männer – nicht mehr“ (Diog. L. 6,54).

Überzeugend respektlose Biographien 99



gelium mit Blick auf das eschatologische Gericht (Mt 13,24–30). Der Legende nach ist 
Diogenes von Sinope als Sklave verkauft worden. Auf dem Sklavenmarkt habe er 
einen wohlhabenden und angesehenen Mann erblickt und daraufhin seinem Verkäu
fer zugerufen: „Diesem verkaufe mich, er bedarf eines Herrn“ (Diog. L. 6,74).30 Der Ky
niker drängt auf den Statuswechsel gemäß seiner Überzeugung, dass die Tugend bes
ser und wichtiger ist als Geld und Ansehen.

Ein wesentlicher Grund für die kynische Respektlosigkeit gegenüber den Autori
täten ist dem entsprechend gerade deren mangelnde Tugendhaftigkeit. Dies gilt insbe
sondere den Gelehrten: Der konkrete Vorwurf an sie lautet, dass sie selbst nicht nach 
den Prinzipien leben, die sie verkündigen. Die Rhetoren schwingen große Reden, han
deln aber selbst nicht danach (Diog. L. 6,28). In den Apophthegmata begegnet mehr
fach das Bild von einem Musikinstrument, um die Diskrepanz zu veranschaulichen. 
So vergleicht Diogenes die falschen Lehrer mit einer Harfe, die sich selbst nicht hören 
kann (6,64). Ein taubes Saiteninstrument kann sich selbst nicht in Stimmung bringen 
(6,65). Genauso geben die Lehrer viele Worte von sich, ihr eigenes Leben bleibt davon 
jedoch unberührt. Eine ganz ähnliche Kritik ergießt sich in den synoptischen Evange
lien über die Pharisäer, die besonders im Matthäusevangelium heftige Schelte kassie
ren. Bereits im Markusevangelium nimmt dieser Konflikt drastische Formen an, und 
zwar besonders anlässlich von Jesu Heilungstätigkeit am Sabbat.31 Hier sieht sich 
Jesus dem Vorwurf ausgesetzt, er verletzte durch seine Praxis das Gebot der Sabbat- 
ruhe, worauf er die Frage ins Prinzipielle wendet: „Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes zu 
tun oder Böses zu tun, Leben zu retten oder zu töten?“ (Mk 3,4 / Lk 6,9; vgl. auch 
Mt 12,11–12). Zielt diese Retourkutsche nur auf die von den pharisäischen Gegnern ge
setzten Prioritäten, bezichtigt sie Jesus im Matthäus- und Lukasevangelium offen der 
Heuchelei (Mt 23,1–36; vgl. Lk 11,37–54). Indem sie einerseits hohe religiöse Maßstäbe 
vertreten und etwa auch Küchenkräuter verzehnten, andererseits aber versäumen, 
Rechte der zwischenmenschlichen Fürsorge einzuhalten, machen sie sich schuldig 
(Mt 23,23–26; Lk 11,39–42). Sie gleichen dieser stereotypen Kritik zufolge „getünchten“ 
(Mt 23,27) oder „verdeckten Gräbern“ (Lk 11,44), bei denen Inneres und Äußeres aus
einanderklafft.

So teilen die Kyniker mitunter die Werte ihrer Gegner, beschweren sich aber da
rüber, dass diese selbst nicht die proklamierten Ideale realisieren. Auf der anderen 
Seite hinterfragen die kynischen Philosophen aber auch regelmäßig die Traditionen, 
mit denen sie konfrontiert werden. Dies gilt nicht nur für den wahren Wert von mate
riellem Besitz und Ansehen (s.o.), sondern auch für andere kulturelle Konventionen. 
Hier stehen auch bei den Kynikern oftmals Fragen der Reinheit und des religiösen 

�� Übersetzung von Apelt. Zur sozialen und politischen Brisanz dieser Performance vgl. Gardner 
2022, 144–145. Die Kyniker lassen sich auch nicht gern bevormunden. Beim Symposion sei Antisthenes 
einmal aufgefordert worden, ein Lied anzustimmen, worauf er dem Gegenüber erwidert habe, „dann 
spiele du doch die Flöte dazu!“ (Diog. L. 6,6; vgl. Mt 11,17 / Lk 7,32).
�� Vgl. Klumbies 1989, 169.

100 Nils Neumann



Anstands zur Debatte: Diogenes von Sinope erntet Kritik dafür, dass er sich an unrei
nen Orten aufhalte. Er gibt zur Antwort, dass doch auch die Sonne sogar in die Latri
nen hineinscheine, ohne sich dadurch zu beschmutzen (Diog. L. 6,63). Er pflückt eine 
Feige von einem Baum, und als man ihn darauf hinweist, dass sich just an diesem 
Baum zuvor jemand erhängt hat, weist der Kyniker alle Bedenken kurzerhand zu
rück, indem er meint: „Ich reinige sie“ (αὐτὴν καθαρῶ). Der Gag liegt an dieser Stelle 
in der Doppeldeutigkeit des Ausspruchs, denn das feminine Pronomen αὐτήν scheint 
sich zunächst auf die gepflückte Frucht zu beziehen, als kündige der Philosoph an, die 
Feige vor dem Verzehr gründlich abzuwischen. Im Kontext des Satzes weist das Pro
nomen jedoch auf den gesamten Baum (συκῆ) zurück. Durch seine respektlose Tat de
monstriert Diogenes also, dass es nicht verkehrt ist, die Früchte des Baums zu verzeh
ren, und deklariert damit den gesamten Feigenbaum – trotz seiner Vorgeschichte – 
als rein. Die Episode erinnert stark an die synoptische Schilderung von Jesu Sicht zur 
Unreinheit, dass es nämlich nicht die äußeren Dinge sind, die einen Menschen verun
reinigen (Mk 7,15 / Mt 15,11). Außerdem gibt es Parallelen zur Szene vom Ährenraufen 
am Sabbat, denn auch dort geht es um religiöse Bedenken gegen das Sammeln von 
Nahrung unter den gegebenen Umständen, die jedoch durch Gegenargumente ent
kräftet werden (Mk 2,23–28 / Mt 12,1–8 / Lk 6,1–5). Bei Markus gipfelt die Kontroverse 
in dem Ausspruch: „Der Sabbat ist durch den Menschen geworden, nicht der Mensch 
durch den Sabbat“ (Mk 2,27).32 Zuvor verweist Jesus auf König David, der in einer Situ
ation akuten Mangels sogar davor nicht zurückschreckte, die Schaubrote aus dem 
Tempel zu entnehmen, und damit richtig gehandelt hat (Mk 2,25–26 / Mt 12,3–4 / Lk 
6,3–4). Ähnlich priorisiert auch Diogenes der Kyniker die menschlichen Grundbedürf
nisse gegenüber dem religiösen Anstand, indem er auch Tempelraub und den Genuss 
jedes Fleisches für unbedenklich erklärt (Diog. L. 6,73).

5 Das philosophische Selbstverständnis
Deutlich ist damit: Die Kyniker verfügen über ein stabiles Selbstbewusstsein. Sie 
haben eine starke Überzeugung und sind bereit, zu ihr zu stehen und dadurch auch 
dem Spott ihrer Mitmenschen auszusetzen. Bereits Antisthenes begreift es nach Dioge
nes Laertios als Merkmal königlicher Würde, Gutes zu tun und dafür auch einen 
schlechten Ruf zu ertragen (Diog. L. 6,3). Innerhalb der synoptischen Tradition bringt 
besonders der Kreuzes-Titulus diesen Gedanken auf den Punkt, dass Jesus als ὁ βασι
λεὺς τῶν Ἰουδαίων (Mk 15,24 / Mt 27,37 / Lk 23,38) hingerichtet wird.33 Auch das Gleich
nis von den bösen Winzern (Mk 12,1–12 / Mt 21,33–46 / Lk 20,9–19) stellt Jesus als den 

�� Ähnlich sagt Diogenes: „Das Gesetz hat ohne Staat keinen Nutzen“ (Diog. L. 6,72).
�� Zur spezifisch lukanischen Zuspitzung der Kreuzigungs-Szene und zum kynischen Verständnis der 
βασιλεία vgl. auch Neumann 2010, 122–128.

Überzeugend respektlose Biographien 101



unschuldig leidenden Sohn des Weinbergs-Besitzers dar. Wie Jesus sollen sich auch 
seine Schüler darauf gefasst machen, dass sie aufgrund ihrer Tätigkeit Verfolgung er
leben werden. Die Thematik begegnet etwa in der Endzeitrede (Mk 13,9 / Mt 24,9 / Lk 
21,12) sowie in der letzten Seligpreisung (Mt 5,11–12 / Lk 6,22–23).

Dabei führen die Kyniker wie Jesus doch nur Gutes im Schilde. Sie vergleichen 
ihr Wirken mit dem eines Arztes, das sich heilsam auf die Menschen auswirkt, die 
seine Hilfe annehmen. Bei Antisthenes liegt der Vergleichspunkt darin, dass die Ärzte 
oft eine Behandlung an ihren Patientinnen und Patienten vornehmen müssen, die im 
Moment der Anwendung unangenehm ist, aber dennoch der Besserung dient. So 
mutet auch der Philosoph den Hörenden eine unangenehme Wahrheit zu, tut dies je
doch nur um ihres Wohlergehens willen (Diog. L. 6,4). Im Rahmen dieses Bildes recht
fertigt der Kyniker sich auch dafür, dass er mit Verbrechern verkehrt, denn – so ent
gegnet er seinen Kritikern – auch die Ärzte machen ja Hausbesuche bei den Kranken, 
ohne dadurch selbst krank zu werden (6,6). In den synoptischen Evangelien lautet der 
entsprechende Ausspruch Jesu, mit dem er sein Wirken erläutert: „Nicht die Gesun
den bedürfen eines Arztes, sondern die Kranken“ (Mk 2,17 / Mt 9,12 / Lk 5,31).34

Ein besonderer Vogel unter den Kynikern im 6. Buch des Diogenes Laertios heißt 
Menedemos. Über ihn weiß der Verfasser gar nicht viel zu berichten. Das Wenige, 
was er von ihm in Erfahrung gebracht hat, reicht dem Schriftsteller allerdings, um 
Menedemos unter die Kyniker zu rechnen. Die Beschreibung seines Wirkens erstreckt 
sich nur über wenige Zeilen am Ende des Buchs (Diog. L. 6,102), bevor Diogenes Laer
tios noch einmal sehr allgemein zusammenfasst, welche kynischen Überzeugungen er 
als charakteristisch für diese Richtung betrachtet. Im Grunde beschränkt sich die 
Kenntnis über Menedemos auf einen einzigen Punkt, dass dieser nämlich in einer auf
fälligen Verkleidung umhergelaufen sei: Als Rachegottheit, als Erinnye habe sich Me
nedemos ausgegeben und daher ein langes Gewand mit purpurnem Gürtel, einen mit 
den Tierkreiszeichen dekorierten Hut, einen sehr langen Bart und einen Stab in sei
ner Hand getragen. Sein Auftrag sei es, die Missetaten der Menschen genau zu obser
vieren, um später den Göttern des Hades darüber Bericht zu erstatten. In diesem kur
zen Bericht über Menedemos klingt ein Motiv an, das andere Schriften der kynischen 
Literatur zum Leitmotiv erheben: dass nämlich die Perspektive des Todes dabei hilft, 
menschliches Verhalten im Hier und Jetzt zu beurteilen. Vom Totenreich her wird 
sichtbar, ob das menschliche Leben ethisch gelungen ist oder nicht. In der synopti
schen Jesusüberlieferung ist dieser Gedanke ebenfalls gut bezeugt. Explizit beurteilt 
die matthäische Textpassage vom „Weltgericht“ das Verhalten der Menschen von der 
Warte des Todes her (Mt 25,31–46).

�� Im etwas anderen Sinn begegnet das Bild von Jesus als Arzt im Lukasevangelium noch ein weite
res Mal (Lk 4,23). Hier verbalisiert der lukanische Jesus eine mögliche gegen ihn gerichtete Kritik, die 
sich daran entzündet, dass er in seiner Heimatstadt Nazareth keine Wunder vollbringt, mit den Wor
ten „Arzt, heile dich selbst.“

102 Nils Neumann



6 Lukanische Gleichnisse
Besonders einige Gleichnisse des lukanischen Sonderguts zeigen dadurch eine Ver
wandtschaft mit der kynischen Tradition, dass sie nicht nur die Perspektive des Todes 
einnehmen, sondern darüber hinaus auch noch eine Ethik proklamieren, die der ky
nischen Genügsamkeit und Reichtums-Kritik entspricht. Manche dieser Gleichnisse 
laufen auf einen apophthegmatischen Ausspruch Jesu zu und können insofern als 
charakteristisch erweiterte Apophthegmata gelten:

Dem Gleichnis vom reichen Kornbauern geht ein Streit zwischen zwei Brüdern 
voraus. Einer von ihnen appelliert an Jesus als Schlichter, damit sein Bruder das vä
terliche Erbe mit ihm teilen soll. Doch diesem Ansinnen widerspricht Jesus durch eine 
Aussage, die auch als Kernsatz kynischer Philosophie gelten kann: „Passt auf und lasst 
ab von aller Habgier (πλεονεξία), denn das Leben eines Menschen kommt nicht aus 
dem Überfluss seiner Besitztümer“ (Lk 12,15). Die sich anschließende Szene dient der 
Veranschaulichung und Begründung dieses Prinzips: Bekanntlich stirbt der wohlha
bende Mann, der seine Energie in die Sicherung seines Wohlstands investiert hat, im 
Gleichnis ganz unerwartet. Aufschlussreich ist die Ansprache des Mannes durch Gott 
am Ende der Szene: Gott spricht ihn als Toren (v. 20: ἄφρων) an. In dem Hinweis, dass 
in der folgenden Nacht sein Leben ende, zeigt sich der autoritative Vorsprung Gottes 
dem Reichen gegenüber. Während dieser selbst nicht über den Zeitpunkt seines Le
bensendes bestimmen kann, ist er Gott bereits bekannt. Dass der Mann gar nicht mit 
der Möglichkeit eines plötzlichen Todes gerechnet hat, qualifiziert ihn als Narren. Bei
nahe sarkastisch klingt in diesem Kontext Gottes Frage: „Was du bereitet hast – wes
sen wird es sein?“ Diese rhetorische Frage bringt die schmerzliche Einsicht auf den 
Punkt, dass der Reiche seine Energie vergeblich aufgewandt hat. Dadurch hat er zwar 
vieles vorbereitet, kann die Früchte der eigenen Arbeit nun aber nicht mehr genie
ßen. Die Antwort ist klar: Angesichts des Todes werden andere von seinem Wohlstand 
profitieren, der reiche Mann selbst jedoch nicht. Das Gleichnis konkludiert in einer 
Umwertung geltender Werte: „So ist der, der für sich selbst Schätze sammelt, aber 
nicht in Gott reich ist“ (v. 21). Als einer, der zwar Schätze gesammelt, aber dabei den 
Tod nicht einkalkuliert hat, erweist sich der Mann im Gleichnis als Narr. Der lukani
sche Jesus propagiert dagegen eine andere Art von Reichtum, nämlich Reichtum in 
Gott, welcher offenkundig darauf verzichten kann, habgierig zu agieren, an dieser 
Stelle aber nicht weiter positiv mit Inhalt gefüllt wird. So geschieht hier – wie in den 
kynischen Quellen – eine Neubewertung von Armut und Reichtum.35

Einer vergleichbaren Konstruktion folgt das Gleichnis vom „ungerechten Verwal
ter“ (Lk 16,1–13), welches mit Jesu apophthegmatischen Ausspruch abschließt: „Kein 
Bewohner kann zwei Herren dienen. ... Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mam
mon“ (v. 13). Das gleiche Jesuswort ist auch bei Matthäus überliefert (Mt 6,24), doch 

�� Vgl. dazu Neumann 2010, 73–83.

Überzeugend respektlose Biographien 103



während der literarische Kontext im Matthäusevangelium der der Bergpredigt ist, 
plausibilisiert das Lukasevangelium den genannten Lehrsatz wiederum durch eine 
Gleichniserzählung: Ein Mann weiß um das Ende seines Beschäftigungsverhältnisses 
als Verwalter in den Geschäften eines wohlhabenden Herrn. Daher nutzt er die ihm 
verbliebene Zeit, um nicht etwa den Besitz seines Herrn zu vermehren, sondern um 
sich beliebt zu machen, indem er dessen Schuldnern große Teile ihrer Schulden er
lässt. Der lukanische Erzählverlauf wirft einige Fragen auf, die forschungsgeschicht
lich oft unter Verweis auf überlieferungs- und kompositionskritische Überlegungen 
diskutiert worden sind.36 Deutlich ist jedoch mit Blick auf den Gesamtplot des Gleich
nisses, dass dieses sich kohärent in charakteristisch kynische Denk- und Argumenta
tionsgepflogenheiten einfügt. Zunächst will der Umstand beachtet werden, dass der 
Verwalter sein Verhalten in einem inneren Monolog begründet.37 Darin artikuliert er 
seine Hoffnung, im Anschluss an seine Tätigkeit als Verwalter bei denen Gastfreund
schaft zu empfangen, denen er durch das Fälschen der Schuldscheine zu einem Vor
teil verholfen hat (Lk 16,4). Die Wendung von der „Aufnahme in die Häuser“ greift 
der lukanische Jesus nach dem narrativen Einschub vom Handeln des Verwalters 
noch einmal kommentierend auf und bezieht sie auf die Ewigkeit. Seine Schülerinnen 
und Schüler sollen ihr Geld, den Mammon der Ungerechtigkeit, dafür einsetzen, 
Freunde zu gewinnen, damit sie später Aufnahme „in die ewigen Hütten“ (εἰς τὰς αἰω
νίους σκηνάς) finden (V. 9). An der Schwelle zur Ewigkeit entscheidet sich damit, wel
cher Umgang mit Geld richtig ist und welcher nicht. Denn mit dem Übergang zur 
Ewigkeit ist auch der Zeitpunkt gekommen, an dem es „verschwindet“ (ὅταν ἐκλίπῃ). 
Die Grammatik des Satzes macht nicht unmissverständlich deutlich, was genau hier 
„verschwindet“; doch legt die Syntax es nahe, hier einen Rückbezug auf den „Mam
mon der Ungerechtigkeit“ zu erblicken. Der materielle Besitz ist nicht für den Über
gang in die Ewigkeit gedacht, und genau deshalb ergibt es Sinn, ihn im Hier und Jetzt 
zugunsten anderer zu investieren, so wie das etwa der kynische Philosoph Krates 

�� So entsteht eine Spannung dadurch, dass der Verwalter einerseits als „ungerecht“ bezeichnet 
wird, andererseits am Ende des Gleichnisses aber als Vorbild fungiert. Während die ältere Forschung 
hier nach literarkritischen Lösungen suchte, muss im erzählerischen Kontext des Werks aber auch 
der Umstand beachtet werden, dass Ungerechte im Lukasevangelium mehrfach als Vorbilder fungie
ren (vgl. dazu auch Bindemann 1995). Außerdem entsteht eine leichte Irritation am Übergang von der 
Gleichniserzählung und ihrer Deutung dadurch, dass hier der κύριος den Verwalter lobt. Innerhalb 
des Erzählflusses scheint sich das Wort „Herr“ auf den Wohlhabenden zurückzubeziehen, für den der 
Verwalter tätig ist. Allerdings wird dieser ja gerade durch dessen Verhalten geschädigt, so dass es 
schwerfällt, einen Grund für das Lob zu erkennen. Naheliegender ist daher die Erklärung, dass es 
Jesus als κύριος ist, der das Lob ausspricht, zumal die Textpassage sodann nahtlos in die Rede 
Jesu mündet, welcher die Hörerschaft dazu ermahnt, sich Freunde zu machen, indem sie Geld wegge
ben. Vgl. zu diesen Fragen auch Neumann 2010, 85–86.
�� Auch der reiche Kornbauer aus Lk 12 führt einen inneren Monolog, in dem er sich fragt, wie er 
mit seiner üppigen Ernte umgehen soll, und einen Entschluss fasst. Es handelt sich offenbar um ein 
spezifisch lukanisches Stilmittel. Vgl. dazu Sellew 1992.

104 Nils Neumann



mustergültig praktiziert (Diog. L. 6,87). Das Gleichnis vom ungerechten Verwalter 
wirbt somit für eine Ethik, die anderen entgegenkommend begegnet und damit ganz 
und gar nicht auf Gewinnmaximierung bedacht ist.

Schließlich präsentiert das Gleichnis von Lazarus und dem reichen Mann (Lk 
16,19–31) sehr plakativ den Statuswechsel, der sich zwischen Arm und Reich durch 
den Tod vollzieht. Zwei Männer sterben, und durch den Übergang in den Hades ver
kehrt sich ihr jeweiliges Schicksal in sein Gegenteil: Der vormals Reiche, der zu Leb
zeiten prachtvolle Kleidung tragen und üppig speisen konnte, wird nun im Feuer des 
Hades gequält, während der vormals Arme Trost in Abrahams Schoß findet, nachdem 
er zu Lebzeiten Hunger leiden musste. Unter den Schriften des kynischen Autors Me
nippos nennt Diogenes Laertios an erster Stelle seine Νεκυία, die Erzählung von der 
Reise der Verstorbenen in die Totenwelt. Das Werk selbst ist nicht erhalten, kann 
aber in Grundzügen aus seiner Rezeption bei Lukian von Samosata rekonstruiert wer
den.38 Vor dieser Folie erscheint das lukanische Gleichnis von Lazarus und dem Rei
chen wie eine Kurzfassung der menippeischen Hadesreise.39 Auf jeden Fall realisiert 
die Szene in narrativer Form die typisch kynische Neubewertung von Armut und 
Reichtum,40 wie sie auch im Werk des Diogenes Laertios mit den dort gesammelten 
Apophthegmata greifbar wird.

7 Fazit
Der Vergleich zwischen den kynischen Apophthegmata bei Diogenes Laertios und den 
Jesusworten der synoptischen Evangelien hat gezeigt, dass hier eine deutliche Schnitt
menge existiert. Gerade die Menge der ähnlichen Einzelzüge führt dazu, dass die Ver

�� Vgl. dazu Helm 1906, 17–62, insbes. 58. Vgl. ferner Dudley 1967, 70–71.
�� Dem armen Lazarus ergeht es im lukanischen Gleichnis ebenso wie dem armen Schuster Micyllos 
in Lukians Hadesreise (Cataplus), welche nach dem Vorbild des entsprechenden Werks aus der Feder 
von Menippos von Gadara gestaltet ist. Auch der reiche Mann, der im Hades eine Klage über sein un
erfreuliches Ergehen anstimmt, hat bei Lukian einen Doppelgänger, nämlich den reichen Tyrann Me
gapenthes. Allerdings überführt der Lukas-Evangelist das Setting teilweise in eine jüdisch ausgestal
tete Hades-Vorstellung, da dort Abraham die jenseitige Autorität darstellt und nicht – wie bei 
Lukian – der Bote Hermes, der Fährmann Charon oder der Richter Radamanthys. Vgl. dazu insbes. 
Hock 1987. Vgl. auch Neumann 2010, 102–106.
�� Auch weitere Texte des lukanischen Sonderguts zeigen dieses charakteristische Interesse an der 
Umwertung geltender Werte. Dieses entzündet sich nicht immer an der Bewertung von Armut und 
Reichtum, sondern greift regelmäßig auch andere soziale und kulturelle Wertungen auf, zum Beispiel 
in der Erzählung von der Salbung Jesu durch die Sünderin im Haus des Pharisäers (Lk 7,36–50), bei 
der Heilung der zehn Aussätzigen (17,11–19), im Gleichnis von der Witwe und dem Richter (18,1–8) 
sowie im Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner (18,9–14). So treten in den Gleichnissen des lukanischen 
Sonderguts regelmäßig zwei handelnde Personen auf, die im Kontrast zueinander stehen, und an 
denen sich die Neubewertung geltender Normen idealtypisch vollzieht. Vgl. Sellin 1974/1975.

Überzeugend respektlose Biographien 105



kündigung Jesu als eine der kynischen Lehre verwandte Anschauung wahrgenommen 
werden kann.41 Besonders stark lässt sich im Lukasevangelium eine Nähe und auch 
redaktionelle Angleichung des Materials an die kynischen Überzeugungen beobach
ten.42 Dies soll und kann natürlich nicht über den Umstand hinwegtäuschen, dass es 
auf beiden Seiten auch reichlich Besonderheiten gibt, die keine Parallele auf der je
weils anderen Seite finden. Die kynische und die synoptische Tradition sind – auch 
der Sache nach – keineswegs deckungsgleich. Durch seine Heilungstätigkeit und seine 
Verwurzelung in der jüdischen Kultur unterscheidet der synoptische Jesus sich deut
lich von den Kynikern. Das Ziel meiner obigen Ausführungen bestand jedoch darin, 
die teilweise erstaunlichen Ähnlichkeiten aufzuzeigen.

Denn diese Ähnlichkeiten sind nicht von der Hand zu weisen, reichen aber den
noch nicht dafür aus, die behandelten Schriften in Hinblick auf ihre Gattungen mitei
nander zu identifizieren. Stellenweise stehen sich die kynischen Biographien bei Dio
genes Laertios und die Biographie Jesu bei den Synoptikern formell und inhaltlich 
nahe, aber stellenweise unterscheiden sie sich auch deutlich.43 Im Unterschied zu 
meinen Socken kann ich die synoptischen Evangelien deshalb nicht in eine spezifi
sche Schublade einsortieren, wenn ich den Befund angemessen würdigen will. Sowohl 
die Übereinstimmungen als auch die Unterschiede zwischen den verglichenen Schrif
ten wollen gewürdigt werden. Think outside the box. Gerade jenseits einer gattungs
mäßigen Engführung kann dies gelingen.44 Die synoptischen Evangelien können inso
fern als Biographien Jesu verstanden werden, dass sie das Leben Jesu beschreiben 

�� F. Gerald Downing vertritt aufgrund dieser Gemeinsamkeiten die These, dass gerade die Logien
quelle Q derjenigen literarischen Gattung zugewiesen werden kann, der auch die kynischen Biogra
phien bei Diogenes Laertios zuzurechnen sind. Vgl. Downing 1988, 217–218. Wie ich gezeigt habe, be
schränken sich die Übereinstimmungen jedoch bei Weitem nicht auf solche Apophthegmata, die nur 
bei Matthäus und Lukas vorhanden sind. Vielmehr finden sich auch bei Markus zahlreiche wichtige 
Parallelen zwischen der Jesus-Biographie und den kynischen Viten. Daher sehe ich es als erforderlich 
an, die Debatte auf einer breiteren und differenzierteren Basis zu führen – auch wegen der methodi
schen Problematik einer Rekonstruktion von „Q“.
�� Die erhaltenen Quellen spiegeln einen Aufschwung, den die kynische Philosophie ab der Mitte des 
1. Jahrhunderts erlebt, so dass sie im 2. Jh. n.Chr. zu einer neuen Blüte gelangt, nachdem die Gründer 
der Richtung ja bereits im 3. Jh. v.Chr. gewirkt haben. Vgl. dazu Dudley 1967, 143–144.
�� Interessanterweise kombiniert auch bereits Diogenes Laertios in seinem Werk Materialien ver
schiedener Couleur, so dass der Versuch, seine βίοι gattungsmäßig einzuordnen, ebenfalls zu einem 
differenzierten Urteil führen muss. Vgl. dazu Mejer 2007, 440; ferner Sirois 2014, 62.
�� Ähnliches beobachtet Uta Heil hinsichtlich einer anderen Schriftengruppe der frühchristlichen Li
teratur, nämlich an den apokalyptischen Texten. Auch hier sind die Gattungs-Grenzen sehr flexibel, 
wie sich insbesondere in den apokalyptischen Schriften der Spätantike zeigt. Es erscheint daher sinn
voll, keine allzu starren Kataloge von Merkmalen aufzustellen, denen ein Werk genügen muss, um als 
„Apokalypse“ eingeordnet zu werden. Heil verweist in diesem Zusammenhang auf das bekannte 
Votum Jan Assmanns, die betreffenden Texte gründlich zu beschreiben, anstatt sie unbedingt definie
ren zu wollen (contra definitionem, pro descriptione). Vgl. Heil 2020, insbes. 46.

106 Nils Neumann



und dadurch Grundzüge seines Wirkens erklären. Sie deswegen jedoch einer Gattung 
„Biographie“ zuzuordnen, fällt schwer.45

Mit der Kommunikationstheorie von H. Paul Grice ist in dieser Eigenschaft sogar 
eine Stärke der synoptischen Evangelien zu sehen. Indem sie sich gegen die Einord
nung in die Schublade einer Philosophenvita à la Diogenes Laertios sträuben, gleich
zeitig aber klare Parallelen aufweisen, vereinen die Synoptiker in ihren Werken 
Neues und Vertrautes. Durch die Anknüpfung an Vorstellungen, die der Leserschaft 
bekannt sind,46 und deren Kombination mit unbekannten und überraschenden Ele
menten, ermöglichen die synoptischen Evangelien gelingende Kommunikation im 
Sinne der Grice’schen Ökonomie. Die Jesuserzählungen der ersten drei Evangelien er
innern durch ihren apophthegmatischen Charakter und ihren kritischen Inhalt stel
lenweise stark an die kynischen Biographien, die Diogenes Laertios wiedergibt. Wie 
die Kyniker besticht auch der synoptische Jesus das Publikum gerade durch seine Res
pektlosigkeit. Diese illustriert die starke Überzeugung, die Jesus vertritt, indem er 
seine Lehre durch sein gesamtes Wirken verkörpert.

Bibliographie
Apelt, Otto (Übers.) (1998), [Diogenes Laertius] Leben und Meinungen berühmter Philosophen, Hamburg.
Bauspieß, Martin (2012), Geschichte und Erkenntnis im lukanischen Doppelwerk. Eine exegetische Untersuchung 

zu einer christlichen Perspektive auf Geschichte (ABG 42), Leipzig.
Becker, Eve-Marie (2006), Das Markus-Evangelium im Rahmen antiker Historiographie (WUNT 194), Tübingen.
Berger, Klaus (1984), Formgeschichte des Neuen Testaments, Heidelberg.
Berger, Klaus (1984a), Hellenistische Gattungen im Neuen Testament, ANRW II 25/2.
Billerbeck, Margarethe (1996), The Ideal Cynic from Epictetus to Julian, in: Branham, R. Bracht/Marie-Odile 

Goulet-Cazé (Hgg.), The Cynics. The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy, Berkeley/Los Angeles/ 
London, 205–221.

Bindemann, Walther (1995), Ungerechte als Vorbilder? Gottesreich und Gottesrecht in den Gleichnissen 
vom „ungerechten Verwalter“ und „ungerechten Richter“, ThLZ 120, 955–970.

Bosman, Philip (2006), Selling Cynicism: The Pragmatics of Diogenes’ Comic Performances, CQ 56, 93–104.
Bultmann, Rudolf (101995), Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 12), Göttingen.
Burridge, Richard A. (22004), What are the Gospels? A Comparison with Graeco-Roman Biography, Grand 

Rapids/Cambridge/Dearborn.
Crossan, John Dominic (1991), The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant, New York.
Dibelius, Martin (21933), Die Formgeschichte des Evangeliums, Tübingen.
Downing, F. Gerald (1988), Quite Like Q. A Genre for „Q“: The „Lives“ of Cynic Philosophers, Bib 69.

�� Zu Recht hat Fritz Wehrli bereits vor einem halben Jahrhundert darauf hingewiesen, dass in der 
antiken Literatur auch keine ganz einheitliche Gattung „Biographie“ nachgewiesen werden kann, dass 
vielmehr verschiedene Spielarten biographischer Beschreibungen koexistieren. Vgl. Wehrli 1973, 
193–194.
�� Dass sie in griechischer Sprache abgefasst sind, zeigt deutlich den hellenistischen Horizont, inner
halb dessen die synoptischen Evangelien sich verorten, auch wenn die konkreten kulturellen Kon
texte, denen die Schriften entstammen, sich gleichwohl unterscheiden.

Überzeugend respektlose Biographien 107



Dudley, Donald R. (1967), A History of Cynicism. From Diogenes to the 6th Century A.D., Hildesheim.
Gardner, Darren (2022), Cynicism as Immanent Critique: Diogenes and the Philosophy of Transvaluation, 

Polis 39, 123–148.
Glancy, Jennifer A. (2010), Corporal Knowledge. Early Christian Bodies, Oxford.
Grice, Herbert Paul (1989), Logic and Conversation, in: Grice, Herbert Paul, Studies in the Way of Words, 

Cambridge/London, 22–40.
Haacker, Klaus (1981), Leistung und Grenzen der Formkritik, ThBeitr 12, 53–71.
Heil, Uta (2020), Apocalyptic Literature – A Never Ending Story, in: Wieser, Veronika/Vincent Eltschinger/ 

Johann Heiss (Hgg.), Cultures of Eschatology 1: Empires and Scriptural Authorities in Medieval Christian, 
Islamic and Buddhist Commmunities, Berlin/Boston, 45–65.

Helm, Rudolf (1906), Lucian und Menipp, Leipzig/Berlin.
Hock, Ronald F. (1987), Lazarus and Micyllus: Greco-Roman Backgrounds to Luke 16:19–31, JBL 106,  

447–463.
John, Felix (2022), Eine Jesus-Vita aus flavischer Zeit. Das Markusevangelium im narratologischen Vergleich mit 

den Biographien Plutarchs (WUNT 480), Tübingen.
Klumbies, Paul-Gerhard (1989), Die Sabbatheilungen Jesu nach Markus und Lukas, in: Koch, Dietrich- 

Alex/Gerhard Sellin/Andreas Lindemann (Hgg.), Jesu Rede von Gott und ihre Nachgeschichte im frühen 
Christentum. Beiträge zur Verkündigung Jesu und zum Kerygma der Kirche, FS W. Marxsen, Gütersloh,  
165–178.

Klumbies, Paul-Gerhard (2014), Die Grenze form- und redaktionsgeschichtlicher Wunderexegese, BZ.NF 58.
Lang, Bernhard (2010), Jesus der Hund. Leben und Lehre eines jüdischen Kynikers, München.
Malina, Bruce J./Jerome H. Neyrey (1991), Honor and Shame in Luke-Acts. Pivotal Values of the 

Mediterranean World, in: Jerome H. Neyrey (Hg.), The Social World of Luke-Acts. Models for 
Interpretation, Peabody, 25–65.

Malina, Bruce J. (32001), The New Testament World. Insights from Cultural Anthropology, Louisville.
Mejer, Jørgen (2007), Biography and Doxography. Four Crucial Questions Raised by Diogenes Laertios, in: 

Michael Erler/Stefan Schorn (Hgg.), Die griechische Biographie in hellenistischer Zeit (BzA 245), Berlin/ 
New York, 431–441.

Neumann, Nils (2010), Armut und Reichtum im Lukasevangelium und in der kynischen Philosophie (SBS 220), 
Stuttgart.

Neumann, Nils (2015), Kynismus, WiBiLex – Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, 
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940 (letzter Abruf 04.06.2025).

Parsons, Mikeal C./Michael Wade Martin (Hgg.) (2018), Ancient Rhetoric and the New Testament. The 
Influence of Elementary Greek Composition, Waco.

Polit, Karin (2013), Verkörperung, in: Brosius, Christiane/Axel Michaels/Paula Schrode (Hgg.), Ritual und 
Ritualdynamik. Schlüsselbegriffe, Theorien, Diskussionen (UTB 3854), Göttingen, 215–221.

Sandmel, Samuel (1962), Parallelomania, JBL 81, 1–13.
Schepens, Guido (2007), Zum Verhältnis von Biographie und Geschichtsschreibung in hellenistischer Zeit, 

in: Michael Erler/Stefan Schorn (Hgg.), Die griechische Biographie in hellenistischer Zeit (BzA 245), 
Berlin/New York, 335–361.

Sellew, Philip (1992), Interior Monologue as a Narrative Device in the Parables of Luke, JBL 111, 239–253.
Sellin, Gerhard (1974/1975), Lukas als Gleichniserzähler: Die Erzählung vom barmherzigen Samariter  

(Lk 10,25–37), ZNW 65/66, 166–189 u. 19–60.
Sirois, Martin (2014), The Early Cynic Tradition: Shaping Diogenes’ Character, Diss. Princeton.
Vaage, Leif Eric (1987), Q. The Ethos and Ethics of an Itinerant Intelligence, Diss. Claremont.
Vaage, Leif Eric (1992), Like Dogs Barking: Cynic Parresia and Shameless Ascetism, Semeia 57, 25–39.
Wehrli, Fritz (1973), Gnome, Anekdote und Biographie, MH 30, 193–208.
Weissenrieder, Annette/Katrin Dolle (2019), Körper und Verkörperung. Biblische Anthropologie im Kontext 

antiker Medizin und Philosophie (FoSub 8), Berlin.

108 Nils Neumann

https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940

	Überzeugend respektlose Biographien: Jesus in der synoptischen Überlieferung und die Kyniker bei Diogenes Laertios
	1 Jesu Biographie bei den Synoptikern
	2 Apophthegmata
	3 Genügsamkeit
	4 Kritik an geltenden Werten
	5 Das philosophische Selbstverständnis
	6 Lukanische Gleichnisse
	7 Fazit
	Bibliographie


