IEI.iIs Neumann
Uberzeugend respektlose Biographien

Jesus in der synoptischen Uberlieferung und die Kyniker bei Diogenes
Laertios

Abstract: The article compares some features of the image of Jesus or of images of
Jesus in the synoptic gospels with biographical traditions about Cynic philosophers in
Diogenes Laertius. The initial suspicion that prompts the comparative work is, in a
sense, the observation that the frankness of speech and the agreement between tea-
ching and everyday life are emphasized with regard to the person teaching. A more
detailed analysis shows the common use of apophtegmatic microforms. Similarities in
content lie in the emphasis on lack of needs, a revaluation of values (some of which is
also expected in the future), the disapproval of greed, and the relativization of fami-
lial and social authority. In particular, the Lukan special material shows a closeness
to Cynic thought. However, the observed similarities in content do not allow any con-
clusion to be drawn about a biographical macroform of the gospels.

Schubladen sind etwas sehr Praktisches, denn sie geben Orientierung und erleichtern
dadurch das Leben. Wenn ich morgens vor meiner Kommode stehe, muss ich nicht
lange suchen, um Unterhose, Socken und ein T-Shirt zu finden, denn die sind schon
sduberlich in verschiedenen Schubladen einsortiert. Wie praktisch wére es doch,
auch die Jesus-Literatur des Neuen Testaments in gedankliche Schubladen einzuord-
nen, um sie dadurch sicherer handhaben zu kénnen und um durch die Zuordnung
wiederum Anhaltspunkte fiir die Auslegung der Texte zu gewinnen. So besitzt die De-
batte um die Gattung der Evangelien in der neutestamentlichen Wissenschaft nach
wie vor Aktualitat. Ist ein Evangelium eine Biographie, eine Historiographie oder als
Gattung sui generis eine ganz eigenstandige Literaturform, die das Frithchristentum
allererst hervorbringt?*

1 Lange Zeit war in der Fachwelt die Ansicht vorherrschend, mit den Evangelien entstehe im Frith-
christentum eine Gattung sui generis, die aufierhalb der christlichen Literatur so keine Parallele habe.
Mehrere umfangreiche Arbeiten sind allerdings in den vergangenen Jahren erschienen, die vor allem
die Gattung des Markus- oder des Lukasevangeliums in den Horizont der Literatur aus der griechisch-
romischen Welt einzeichnen. Nachdem Richard A. Burridge bereits 1992 die Auffassung vertreten hat,
alle neutestamentlichen Evangelien lieffen Genre-Merkmale antiker Biot erkennen und sollten daher
im Zusammenhang dieser Gattung gesehen werden, wurde im deutschen Sprachraum am Anfang des
21. Jahrhunderts mehrfach die Sicht artikuliert, dass die Schriften auch gut in den Kontext antiker
Geschichtsschreibung passen. Entsprechend haben Eve-Marie Becker fiir das Markus- und Martin
Bauspief fiir das Lukasevangelium als Historiographie votiert. Zuletzt hat Felix John jedoch auch auf
die Ahnlichkeiten zwischen dem Markusevangelium und den Viten Plutarchs hingewiesen
(vgl. Burridge 2004; Becker 2006; Bauspief$ 2012; John 2022). Es ist dabei aufschlussreich, dass die Tren-
nung zwischen Biographie und Historiographie sich in der Altphilologie zwar durchgesetzt hat, jedoch

@ Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International
Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783112212295-004



88 = Nils Neumann

1 Jesu Biographie bei den Synoptikern

Am Anfang des Theologiestudiums steht das exegetische Proseminar oder eine ver-
gleichbare Lehrveranstaltung, die jungen Studierenden grundlegende Fertigkeiten im
Umgang mit methodischen Herangehensweisen an die biblischen Texte vermittelt. Zu
Recht nimmt unter diesen Methoden die Formgeschichte bzw. Gattungskritik einen
zentralen Platz ein, hat sie doch die Forschung in der Mitte des 20. Jahrhunderts ent-
scheidend geprégt. So lernen Studierende von Beginn an, bestimmte Arten von Texten
anhand gewisser Merkmale voneinander zu unterscheiden und sie auf der Basis ihrer
Beobachtungen entsprechenden Formen oder Gattungen zuzuordnen. Innerhalb der
synoptischen Uberlieferung lassen sich so Streitgesprache von Gleichnissen und
Heilungswunder von Epiphanie-Erzdhlungen unterscheiden. Solche gedanklichen
Einteilungen konnen einerseits fruchtbar gemacht werden, um Annahmen tiber
den miindlichen Uberlieferungsvorgang von Jesus-Tradition vor ihrer Verschriftli-
chung anzustellen.? Andererseits konnen sie aber auch dabei helfen, schriftliche
Texte zu kategorisieren und dadurch ihre Funktion prézise zu begreifen.® Dies funk-
tioniert sowohl auf der Mikroebene kurzer Aussagen oder kleiner Textabschnitte als
auch auf der Makroebene der neutestamentlichen Ganzschriften. Natiirlich arbeiten
die géngigen Lehrbiicher daher gern mit Musterbeispielen, so dass diejenigen, die an-
hand der synoptischen Evangelien die Basics der Exegese erlernen, die zu hearbeiten-
den Kostproben ganz geschmeidig in bestimmte Schubladen neutestamentlicher Gat-
tungen einsortieren konnen. Weist ein konkreter Text hingegen einzelne Merkmale
auf, die sich gegen die klare Einordnung in eine der vorhandenen Kategorien striu-
ben, liegt es nahe, diese Merkmale als sekundare Verdnderungen zu erkliren. Dieses
Arbeitsmuster suggeriert, dass klare Grenzziehungen zwischen den Schubladen der
Normalfall seien, Unklarheiten an einzelnen Punkten hingegen als Abweichungen
von der Norm begriffen werden miissten.*

Die grundsdtzliche Legitimation formgeschichtlicher Exegese mochte ich an die-
ser Stelle keineswegs in Zweifel ziehen. Um in der literarischen Welt der Antike Ori-
entierung zu gewinnen, sehe ich es sogar als unerlasslich an, nach formellen und in-
haltlichen Ahnlichkeiten zwischen Texten und Textgruppen Ausschau zu halten.
Problematisch wird dies jedoch in meinen Augen dann, wenn die durch den Vergleich

flir einige Zeit umstritten war, wie Guido Schepens forschungsgeschichtlich nachzeichnet (vgl. Sche-
pens 2007, 338-339).

2 Fir die Synoptiker-Exegese wurde die Herangehensweise mafigeblich geprdgt von Rudolf Bult-
mann: vgl. Bultmann 1995. Zur élteren Formgeschichte vgl. auch Dibelius 1933.

3 Vgl. dazu etwa Berger 1984. Vgl. auch Berger 1984a, 1031-1432.

4 So die Kritik bei Haacker 1981, 64—69. Ferner ist es problematisch, mit der Formgeschichte den ein-
zelnen zu analysierenden Textabschnitt als Perikope aus seinem vorliegenden literarischen Zusam-
menhang herauszuldsen; vgl. dazu Klumbies 2014, 21-45.



Uberzeugend respektlose Biographien =——— 89

gewonnenen Kategorien dazu tendieren, als undurchléssig wahrgenommen zu wer-
den. Denn eine allzu enge Kategorisierung wird m.E. dem Umstand nicht gerecht,
dass die relevanten Quellen eine immense Vielfalt in Form und Inhalt aufweisen.
Alles Andere wére unter kommunikationspsychologischer Perspektive auch verwun-
derlich: Auf den Philosophen H. Paul Grice geht die pragnante Formulierung zurtick,
derzufolge einer gelingenden zwischenmenschlichen Kommunikation ein ,kooperati-
ves Prinzip“ zwischen den an der Kommunikation Teilnehmenden zugrunde liegt.®
Unausgesprochen haben die Person, die eine sprachliche Auerung trifft, und diejeni-
gen, die sie wahrnehmen, das gemeinsame Interesse, einander zu verstehen. Nach
Grice hat diese wechselseitige Kooperation nun konkrete Auswirkungen auf mehrere
Aspekte, von denen er einen als ,,Okonomie“ der Kommunikation bezeichnet: Um der
Okonomie der Kommunikation willen soll die Person, die eine Botschaft formuliert,
darauf achten, nicht zu viel und nicht zu wenig zu sagen. Formuliert werden soll nur
das wirklich Nétige. Alle Informationen, die dem Gegeniiber bereits hinldnglich be-
kannt oder selbstverstandlich sind, diirfen fehlen, um seine Zeit und Geduld nicht zu
sehr zu strapazieren und damit das Gelingen der Kommunikation zu gefahrden. An-
dererseits muss die AuRerung notwendigerweise einen Informationsgehalt umschlie-
fBen, der dem Gegentiber eben noch nicht bekannt, erwartbar oder selbstverstandlich
ist, so dass es von der Mitteilung iiberhaupt profitieren kann. Daraus resultiert der
Umstand, dass AufSerungen, die im Grice’schen Sinn 6konomisch sind, sich nicht un-
wesentlich dadurch auszeichnen werden, dass sie unerwartete Informationen be-
inhalten, wiahrend erwartbare Informationen gerade fehlen. Dies allerdings er-
schwert das Unterfangen, die betreffenden Auﬁerungen anhand des Vorhandenseins
oder Nicht-Vorhandenseins bestimmter Elemente zu klassifizieren.

Mit den folgenden Beobachtungen méchte ich diesem Problem genauer nachge-
hen. Konkret werde ich einige Ziige der Biographie Jesu, wie sie in den synoptischen
Evangelien begegnet, mit den biographischen Notizen iiber die kynischen Philoso-
phen vergleichen, die Diogenes Laertios bietet. Diese Texte bertihren sich darin, dass
ihre Protagonisten sich zumindest insofern respektlos verhalten, dass sie gegentiber
anderen Menschen und selbst gegentiber Autoritaten kein Blatt vor den Mund neh-
men, wenn es darum geht, ihre Uberzeugungen auszusprechen. Sowohl der synopti-
sche Jesus als auch die Kyniker bei Diogenes Laertios prasentieren sich tiberaus
schlagfertig und verkorpern ihre Ansichten durch ihre Lebensfiihrung.

2 Apophthegmata

Im Rahmen des Vergleichs fallt zunéchst auf, dass die Schriften sowohl die Lehre Jesu
als auch die der Kyniker weitgehend durch apophthegmatische Ausspriiche konser-

5 Vgl. Grice 1989, 26-27.



90 — Nils Neumann

vieren.® Im Buch iiber die kynischen Philosophen (Diog. L. 6) sind diese streckenweise
in dichter Abfolge aneinandergereiht, wobei die aufeinander folgenden Ausspriiche
einander mal mehr und mal weniger stark inhaltlich beriithren. Vielfach nennt Dioge-
nes Laertios nur knapp den Anlass, aus dem der Philosoph eine bestimmte Aussage
getatigt hat, und nur selten sind diese in einen etwas weiteren narrativen Kontext ein-
gewoben, dessen Schlusspunkt dann der pointierte Ausspruch bildet.” Dem gegeniiber
weisen die synoptischen Evangelien ein tendenziell grofieres Maf$ an narrativer Aus-
gestaltung der Szenen auf, wenngleich sich auch hier oftmals mehrere apophthegma-
tische Ausspriiche dicht aneinanderreihen. Es verwundert im sozialgeschichtlichen
Kontext der hellenistischen Antike nicht, dass Apophthegmata zum Kernbestand der
Uberlieferungen anerkannter Lehrer gehoren, da die gesellschaftliche Wertschétzung
(,Ehre“) die Wahrung o6ffentlichen Ansehens darstellt, und mannliche Akteure im 6f-
fentlichen Diskurs dadurch ein Plus an Ehre fiir sich verbuchen konnen, wenn es
ihnen gelingt, ihre Bildung und Schlagfertigkeit auf Kosten eines Gesprachspartners
zu demonstrieren. Besonders Bruce J. Malina hat darauf hingewiesen, dass das Ringen
um Ehre in der ménnlich dominierten Welt des 1. Jahrhunderts im 6ffentlichen Raum
héufig einer konventionellen Handlungsstruktur folgt, die er ,Herausforderung-
Retourkutsche“ nennt.® Das Kriftemessen um das Ansehen wird im Dialog inszeniert,
indem ein Kontrahent den anderen mit einer Frage oder Behauptung konfrontiert
und darauf hofft, dass dieser mit seiner Entgegnung der Anfrage nicht gewachsen
sein wird. Gelingt es dem Angesprochenen jedoch, den Impuls des Fragestellers gut zu
kontern, kann er jedoch an 6ffentlichem Ansehen, an Ehre hinzugewinnen.

In seiner knappsten Form besteht das Apophthegma somit aus einer pointierten
Formulierung eines praktischen Lehrsatzes. Oftmals ist es jedoch nach dem Frage-
Antwort-Muster als eine rudimentare Szene aufgebaut. Prominent bezeichnet Rudolf
Bultmann solche Apophthegmata in seiner Geschichte der Synoptischen Tradition als
,Streit-“ bzw. ,Schulgespriche“.’ Gelegentlich finden sich allerdings auch deutlich um-
fassendere Szenen, die die gegebene Situation mit einiger Ausfithrlichkeit beschreiben

6 Bei Diogenes Laertios gehen diesem Mittelteil der Lebensbeschreibung regelméfiig Bemerkungen
zur Herkunft des Protagonisten sowie zu seinem Verhéltnis zu Lehrern voraus. Am Ende der Vitae
steht oft eine Schilderung der Todesumsténde. Vgl. dazu Mejer 2007, 432.

7 Zur literarischen Eigenart der Darstellung bei Diogenes Laertios vgl. auch Downing 1988, 196-224,
197. Bisweilen findet sich in der Sekundérliteratur auch der Vorschlag, die kynischen Anekdoten bei
Diogenes Laertios als xpetat zu begreifen. Vgl. etwa Gardner 2022, 124. Diese Klassifikation ist sicher
treffend, sofern man als ypeia einen eingdngigen und personen- sowie situationsgebundenen Aus-
spruch versteht (wie etwa Sirois 2014, 67). Dem umfassenden kommentierenden Schema einer ypeia,
wie es die rhetorischen Handbiicher lehren, folgen die meist sehr kurzen Sequenzen in Diog. L. 6 aller-
dings nicht. Zu diesem Schema vgl. Parsons/Martin 2018, 26-27. Zur Unterscheidung zwischen ypeia
und Apophthegma vgl. ferner Wehrli 1973, 195.

8 Im Englischen heifdt es ,Challenge-Riposte“. Vgl. Malina 2001, 33-35; vgl. auch Malina/Neyrey 1991,
25-65, 29-30.

9 Vgl. Bultmann 1995, 8-73.



Uberzeugend respektlose Biographien = 91

oder ein Gesprdch wiedergeben, das sich tiber mehrere Redebeitrage der beteiligten
Gesprachspartner erstreckt.

Durch ihre apophthegmatische Darstellung erweisen sich sowohl die kynische
Philosophie als auch die Lehre Jesu als Lebensweisen bzw. als Gedankengebéude, die
stark auf lebenspraktische Fragen konzentriert sind. Ganz programmatisch kommt
dieser Grundgedanke in der kynischen Uberlieferung immer wieder zur Sprache,
dass es eben nicht darum geht, die Welt metaphysisch zu erklaren, sondern stattdes-
sen schlichtweg gute Richtlinien fiir das praktische Leben zu gewinnen. Die kynische
Philosophie verzichtet auf einen ihrer Ansicht nach unnétigen theoretischen Uberbau
und versteht sich insofern als ,Abkiirzung zur Tugend“ (Diog. L. 6,78.104). Tugend
(apety) ist ihrer Uberzeugung nach eine praktische Sache, die man erlernen kann,
indem man gentigsam lebt und nicht nach Ruhm strebt (6,11.105). Die Kyniker betonen
die Kiirze ihrer Lehre (6,31) und richten ihr Wirken darauf aus, anderen den Weg zur
Tugend zu zeigen (6,104).

Dazu erweisen sich die pointierten Ausspriiche der Philosophen als sehr hilfreich.
Mehrfach hebt Diogenes Laertios die rhetorische Durchschlagskraft der kynischen Au-
Berungen hervor (6,14; betont auch 6,74). Nicht zuletzt unterstiitzt dabei der charakte-
ristische Humor der Kyniker die Wirkung ihrer Pointen. Uber den Kyniker Monimos
hélt Diogenes Laertios fest, er habe auch mehrere Schauspiele geschrieben, und darin
zeige sich ,tiefer Ernst in der Hiille des Scherzes“ (6,83: omov8fj AeAnfuia peutyuéva).’
Die Werke des Menippos von Gadara gelten gar allgemein als ,,vollgestopft mit Spott*
(6,99: moAA0T katayéAwtog yépel). Auf jeden Fall weist die kynische Lehre einen stark
praktischen Akzent auf (6,103). Rezeptionsgeschichtlich ist von den vielen biographi-
schen Notizen, die Diogenes Laertios konserviert, vor allem die Begegnung zwischen
Diogenes von Sinope und Alexander dem Grofien zu Bekanntheit gelangt. Die Szene
zeigt gut, wie in den Apophthegmata der Kyniker Respektlosigkeit und Humor als Ve-
hikel dienen, um die Grundiiberzeugung eines tugendhaften Lebens in Geniigsamkeit
zu verkérpern.'

10 Die deutsche Ubersetzung stammt von Otto Apelt (vgl. Apelt 1998).

11 Ein wichtiger Zug der Apophthegmata liegt darin, dass sie Situation und Ausspruch miteinander so
verkniipfen, dass diese untrennbar zusammengehoren. Vgl. Wehrli 1973, 194. Die kynische Lehre wie
auch die Lehre Jesu bei den Synoptikern entsteht also nicht durch rein rationale Erwdgungen am
Schreibtisch, sondern sie ist praktische Lehre, Lehre aus dem Leben fiir das Leben. Sie vollzieht sich
konkret korperlich. Unter dem Stichwort ,Verkorperung“ (oder engl. ,embodiment®) hat auch die neu-
testamentliche Wissenschaft wéhrend der letzten Jahre vermehrt den Umstand ins Auge gefasst, dass
das frithe Christentum nicht auf seine abstrakte Lehre reduziert werden kann, sondern als gelebtes
Phinomen begriffen werden muss. Vgl. zur Verkorperung den ritualtheoretischen Uberblick von Polit
2013. Mit ihrem Quellenband zur antiken Anthropologie und Medizin tragen insbes. Annette Weissen-
rieder und Katrin Dolle dazu bei, die kérperliche Dimension neutestamentlicher Vorstellungen und
Aussagen zu erschliefen. Vgl. Weissenrieder/Dolle 2019 und dartiber hinaus vgl. auflerdem Glancy
2010. In eine &hnliche Richtung geht die Analyse kynischer Lebenspraxis bei Philip Bosman und Dar-
ren Gardner: Bosman begreift das kynische Auftreten des Diogenes in der Offentlichkeit als Perfor-



92 — Nils Neumann

év 1 Kpaveiw RAovpévy adt@d ANEEavEpog EMLOTAG @noLy, ,altnoov ue 6 BéAelg.“ kal 8¢, ,amoo-
KOTNOOV pov,“ gnot.

Als er im Kraneion sich sonnte, trat Alexander an ihn heran und sagte: ,Fordere, was du win-
schest,* worauf er antwortete: ,Geh mir aus der Sonne."?

Dem Umstand verdanken die Kyniker auch ihre Bezeichnung: Nach Diogenes Laertios
ist Antisthenes von seinen Zeitgenossen mit dem Spitznamen ,,Hund“ (k0wv) versehen
worden (6,13). Schnell adaptieren die Vertreter der Philosophie dann diese Bezeich-
nung, weil sie am Hund nicht nur dessen Bediirfnislosigkeit, sondern auch seine Bis-
sigkeit schatzen (6,19; vgl. auch 6,45.46), die sich bei den Kynikern vor allem in Wor-
ten, mitunter jedoch auch in Handgreiflichkeiten &uRert (z.B. 6,31.97)."

Die folgenden Vergleiche werden Parallelen zwischen den apophthegmatischen
Notizen zu den Kynikern bei Diogenes Laertios und den Apophthegmata Jesu in den
synoptischen Evangelien aufzeigen. Auffallig ist dabei, dass die Texte nicht nur in der
Form, sondern auch im Inhalt deutliche Gemeinsamkeiten aufweisen.** Der Grad der
Ahnlichkeit zwischen den Ausspriichen bei Jesus und den Kynikern variiert dabei. Je-
doch kann die folgende Sammlung von Ubereinstimmungen nicht als Fall von ,Paral-
lelomanie“’> abgetan werden, denn gerade in der Summe ergibt sich eine deutlich er-
kennbare Schnittmenge zwischen der Behandlung der Kyniker bei Diogenes Laertios
und der Darstellung Jesu bei den Synoptikern. Diese sorgt dafiir, dass das frithe Chris-
tentum in der hellenistischen Welt als eine der kynischen Lebensweise verwandte An-
schauung wahrgenommen werden kann.'® Konkret stehen die synoptischen Biogra-
phien Jesu denjenigen nahe, die Diogenes Laertios von den Kynikern zeichnet."”

mance, die eine gesellschaftliche Kritik artikuliert. Vgl. Bosman 2006. Gardner betont dem gegentiber
starker das politische Moment dieser Kritik. Vgl. Gardner 2022, insbes. 126-127.

12 Ubersetzung von Apelt. Thre unverhohlene Ansprache begreifen die Kyniker als Ausdruck einer
Haltung der Offenheit (mappnota). Vgl. dazu auch Neumann 2010, 26-30; Neumann 2015, Punkt 1.3.3,
Sirois 2014, 167-169. Dass dieser kynische Freimut in der kulturellen Welt der Antike oftmals respekt-
los wirkt und daher als schamlos gilt, betont v.a. Vaage 1992. Zu seinem performativen Charakter
siehe Bosman 2006, 94 und Gardner 2022, 125.

13 Vgl. zur Bezeichnung der Kyniker auch Dudley 1967, 5; 29.

14 Vgl. dazu auch Downing 1988, 203.

15 So die Kritik, die Samuel Sandmel (1962) denjenigen entgegenhdlt, die im Zuge der Publikation der
Qumran-Funde in der Mitte des 20. Jahrhunderts allzu schnell bereit waren, Ahnlichkeiten zwischen
den neu entdeckten Texten und den Schriften des Neuen Testaments zu konstruieren.

16 Darum hat es auch im Lauf der neutestamentlichen Forschungsgeschichte v.a. in der zweiten
Haélfte des 20. Jahrhunderts mehrfach Versuche gegeben, Jesus selbst oder bestimmte Schriften des
Frithchristentums als kynisch beeinflusst zu erweisen. Vgl. dazu Neumann 2015, Punkt 2.2. Prominent
vertreten John Dominic Crossan und Bernhard Lang die These, dass der historische Jesus seine Lehre
aus der kynischen Philosophie bezieht. Leif Eric Vaage sieht eher die Logienquelle Q als den entschei-
denden Text an, der die Jesustradition kynisch zuspitzt. Vgl. Crossan 1991; Lang 2010; Vaage 1987.

17 Diogenes Laertios blickt aus einigem zeitlichen Abstand auf die Bewegung zuriick, die er be-
schreibt. So lassen seine Ausfithrungen deutlich erkennen, dass die Uberlieferung die kynischen Leh-



Uberzeugend respektlose Biographien =—— 93

3 Geniigsamkeit

Sowohl der synoptische Jesus als auch die Kyniker legen Wert auf eine bescheidene
Lebensfiihrung. Fir die Kyniker gehort die Bediirfnislosigkeit in den Kernbereich
ihrer Lehre von der Tugend.' Sie predigen Geniigsamkeit (a0tépketa) und leben
diese dffentlich vor (Diog. L. 6,11)."° So nehmen sie einfache Nahrung zu sich und trin-
ken nur Wasser (6,31). Nach einem Ausspruch des Diogenes von Sinope sind es gerade
die wertvollsten Dinge, die auf dem Markt nur wenig Geld kosten. Dabei bezieht er
sich auf das Mehl, das giinstig zu haben ist, den menschlichen Hunger jedoch voll-
kommen stillt (6,35). Hier deutet sich bereits die kynische Gepflogenheit an, geltende
Konventionen und Wertvorstellungen nicht nur zu hinterfragen, sondern gar vom
Kopf auf die Fiifle zu stellen: Nicht das, was allgemein als wertvoll angesehen wird, ist
es nach dem Diktum des Diogenes auch; vielmehr erblickt der Kyniker das Wertvolle
dort, wo kein materieller Wohlstand vonnéten ist.?’ Das Leben an sich ist nach kyni-
scher Auffassung gar nicht schwer; vielmehr machen die Menschen es sich selbst
durch ihre Genusssucht schwer (6,44). Es ist daher ratsam, sich des Verlangens nach
Besitz und Luxus ganz zu entledigen und stattdessen geniigsam zu leben. Auch der
synoptische Jesus lehrt, dass menschliches Streben nach Besitz und Genuss letztlich
ins Leere lauft und seine Schiiler deshalb von Sorgen befreit leben dirfen. Weder um
Nahrung noch um Kleidung sollen die Menschen sich sorgen (Mt 6,25 / Lk 12,22); denn
indem man sich sorgt, kann man das Leben keineswegs verlingern (Mt 6,27 /
Lk 12,25).

Diese Aussagen machen deutlich, dass die Texte bei den inneren menschlichen
Antrieben ansetzen, indem sie Verlangen und Sorgen als unnétig oder gar schadlich
bewerten und deswegen zu unterbinden trachten. Programmatisch erklart dazu Dio-
genes Laertios, dass die Kyniker sich ganz allgemein von allen Affekten 16sen wollen.
Durch sein Bemithen um Affektlosigkeit (dmafé¢ {nAwocag) habe Antisthenes den
Grundstein der kynischen Lehre gelegt (Diog. L. 6,2), und Diogenes von Sinope habe
dies dann in seiner amafela vollkommen verwirklicht (6,15). Es fallt auf, dass gerade
das Lukasevangelium seine Jesusfigur diesem kynisch-stoischen Ideal angleicht,
indem es rigoros die Bemerkungen tiber die Affekte Jesu auslésst, welche es in seinen
Quellen vorfindet (vgl. nur Lk 6,10 diff. Mk 3,5 oder Lk 18,22 diff. Mk 10,21).

rer ungebrochen und pointiert darstellt und sie dadurch idealisiert. Besonders Diogenes von Sinope,
dem der grofite Teil des 6. Buchs bei Diogenes Laertios gewidmet ist, fungiert als Aushéngeschild der
kynischen Philosophie. Vgl. zu diesem Vorgang der Idealisierung in der Tradition auch Billerbeck
1996, 205. Vgl. auflerdem auch Wehrli 1973, 205-206; Gardner 2022, 135-136; Mejer 2007, 438.

18 Vgl. auch Neumann 2015, Punkt 1.3.2.

19 Zur kynischen GeniigsamKkeit vgl. auch Neumann 2010, 24-26.

20 Vgl. zur performativen Artikulation dieser Ansicht bei den Kynikern insbes. auch Gardner 2022,
134.



94 — Nils Neumann

In ihrer Bedirfnislosigkeit nehmen sich die Kyniker Tiere und Kinder zum Vor-
bild. Diogenes von Sinope sei beim Anblick einer Maus zu einer wesentlichen Er-
kenntnis gelangt: Wie das Tier sich nicht um einen Schlafplatz bemiiht und auch
nicht wéhlerisch ist, was seine Speisen anbelangt, wéahlt auch der Kyniker ein bediirf-
nisloses Leben fiir sich (Diog. L. 6,22). Bekanntlich dienen fiir den synoptischen Jesus
die Vogel — und zusétzlich auch die Blumen - als Paradebeispiele fiir die Einsicht,
dass auch die Menschen sich nicht darin aufreiben miissen, sich standig auf ihre Ver-
sorgung mit Nahrung und Kleidung zu fokussieren (Mt 6,26.28 / Lk 12,24.27). Alle Texte
stimmen darin tiberein, dass sie die Betrachtung der Tiere als Schliissel zur Erkennt-
nis wahrnehmen. Der visuelle Eindruck setzt die eigene lebenspraktische Entschei-
dung frei. Der Kyniker Diogenes kommt aufierdem zu einer dhnlichen Konsequenz,
als er einem Kind beim Trinken zusieht, denn da das Kind mit seiner Hand Wasser
schopft und es zum Mund fithrt, bemerkt auch Diogenes, dass er gar keines Bechers
bedarf und er deswegen seine ohnehin schon sehr tiberschaubaren Habseligkeiten
um einen weiteren Gegenstand verschmalern kann. Er wirft den Becher weg mit den
Worten:

nadiov ue veviknkev evTereiq.

Ein Kind hat mich in der Einfachheit tibertroffen (6,37).

Auch bei den Synoptikern gibt es den Topos des kindlichen Vorbilds: Schon das Mar-
kusevangelium fordert zur Orientierung an den Kindern auf, wenn es darum geht,
die Koénigsherrschaft Gottes anzunehmen (Mk 10,15 / Lk 18,17; abgewandelt in Mt 18,3).

Die Forderung zur Sorglosigkeit und Geniigsamkeit verbindet sich sowohl bei den
Kynikern als auch beim synoptischen Jesus mit dem Vertrauen auf das Versorgt-Sein
durch Gott. Hier kommt also eine explizite theologische Uberzeugung ins Spiel. Gerne
formulieren die kynischen Philosophen ihre Position mithilfe eines Verfahrens der lo-
gischen Schlussfolgerung. Dabei gelten mehrere Pramissen, ndmlich (a) alles gehort
den Gottern, (b) Weise sind Freunde der Gotter und (c) Freunde haben alle Dinge ge-
meinsam. Daraus folgt, dass alle Dinge den Weisen gehoren (Diog. L. 6,37; genauso
6,72).2! Auf diese Weise begriinden die Philosophen ihr Vertrauen, dass ihnen das
zum Leben Notwendige schon zufallen werde bzw. sie es sich einfach nehmen kon-
nen. In der Rede iiber die Sorglosigkeit, welche im Matthdus- und im Lukasevange-
lium zu finden ist, begriindet auch Jesus sein Vertrauen auf Versorgung mit dem Hin-
weis auf Gottes Flirsorge. Gott agiert demzufolge als Vater, der sich um seine
menschlichen Kinder kiimmert, indem er ihnen das gibt, was sie zum Leben brauchen
(Mt 6,26.32 / Lk 12,30). Auch die Aufforderung zum vertrauensvollen Bittgebet begriin-
den diese Schriften mit dem Hinweis auf Gottes Vaterrolle, aufgrund derer er den

21 Vgl. hierzu auch Dudley 1967, 35-36. Vgl. auch Diog. L. 6,51, wo Diogenes von Sinope die tugendhaf-
ten Manner als ,,Ebenbilder der Gotter* bezeichnet (tovg ayaBodg Gvpag Bedv eikovag ivay).



Uberzeugend respektlose Biographien =—— 95

Menschen etwas Gutes geben will, wenn sie ihn darum bitten (Mt 7,7-11 / Lk 11,9-13).
Die gewdhlte Semantik des Verhéltnisses unterscheidet sich zwar, denn bei den Kyni-
kern sind die Philosophen Freunde der Gétter, wahrend die Menschen nach den Syn-
optikern Kinder Gottes sind; jedoch folgt daraus ein {ibereinstimmendes Resultat:
Wegen ihrer Freundschaft bzw. Kindschaft kénnen die Menschen auf die Versorgung
mit Nahrung, Kleidung und Unterkunft vertrauen.

Entsprechend miissen sie auf ihren Reisen nicht viel mit sich fithren. Die Vertre-
ter des Kynismus verfiigen seit dem Wirken des Antisthenes, der die kynische Lebens-
weise begriindet hat, tiber die klassische dreiteilige Ausriistung, bestehend aus Man-
tel, Stab und Ranzen (Diog. L. 6,13). Der besondere Vorzug des Mantels liegt in seiner
Merzweckféahigkeit, die Diogenes von Sinope erfunden habe: Denn dadurch, dass Dio-
genes den Stoff doppelt nimmt, wenn er ihn am Kérper tragt, hat dieser die passende
Grofie, um tagstber als Kleidungsstiick und des Nachts als Decke zu dienen (6,22-23).
Auf Schmuck und Schuhe verzichtet der Kyniker (6,31). Die Kyniker besitzen somit
nur das, was man am Leib tragen kann, und hiervon auch nur das Nétigste. Uber Kra-
tes von Theben erzédhlt Diogenes Laertios, er habe alle Dinge, die er am Korper trug,
vor sich abgelegt, sich nackend vor seine Verehrerin Hipparchia hingestellt und zu
ihr gesagt: ,Hier steht dein Brautigam, dies ist seine Habe, danach fasse deinen Ent-
schluB“ (6,96).* Die Frau habe daraufhin ebenfalls die kynische Ausriistung angelegt
und sei ihrem Mann und Lehrer gefolgt (6,97).

Die Frage, wie viel ein Schiiler Jesu besitzen und mit sich fithren diirfe, behandeln
die synoptischen Evangelien vor allem im Zusammengang mit der Aussendung der
Junger. In der Szene von der Aussendung der 12 Jinger (Mk 6,8-9 / Mt 10,9-10 / Lk 9,3)
aufert sich Jesus sogar noch radikaler als die Quellen der kynischen Uberlieferung,
denn auch in diesen Texten spielen Stab, Ranzen und Oberbekleidung zwar eine
Rolle, werden jedoch weitgehend verboten. Der markinische Text untersagt den An-
héngern Jesu den Besitz von Stab, Brot, Ranzen und Geld, erlaubt allerdings das Tra-
gen von Schuhen. AufSerdem sollen die Jiinger kein zweites Gewand auf ihren Weg
mitnehmen. Der Matthdus-Evangelist geht noch einen Schritt weiter: Er beginnt beim
Geld und geht wie Markus davon aus, dass die Junger dieses, wenn sie welches hétten,
in ihrem Giirtel aufbewahren wiirden. Aufderdem hebt er hervor, dass nicht nur Gold-
und Silbermiinzen, sondern sogar Kupfergeld fiir die Schiiler Tabu sein soll. Danach
verbietet er Ranzen und zweites Hemd. Auch die Schuhe, die die Markus-Vorlage den
Anhéngern Jesu gestattet, werden mit einem Verbot belegt. Der Stab, der ebenfalls
nicht erlaubt ist, wandert an das Ende der Liste. Die Aufzahlung besteht somit aus
lauter Verboten. Der Lukas-Evangelist hélt sich enger an die markinische Reihenfolge
der Aufzdhlung, markiert dabei jedoch den Ranzen als mdglichen Aufhewahrungsort
fiir Brot und Geld, obwohl diese Gegenstdande alle verboten sind. Zudem lasst er
die Bemerkung tber die Sandalen schlichtweg aus. Er muss sich also — anders als

22 Ubersetzung nach Apelt.



96 = Nils Neumann

Matthaus — nicht explizit gegen Markus stellen und erhdlt dennoch eine Liste, die sich
rein aus Verboten zusammensetzt.”> Noch krasser als die kynischen Philosophen ver-
zichten damit die Anhénger Jesu auf alle Ausriistungsgegenstinde.**

Dazu passt die Kompromisslosigkeit, mit der die Manner sich Jesus auf seiner
Wanderung anschliefien, welche dieser in seine Nachfolge beruft: Sie lassen alles ste-
hen und liegen, um Jesus sofort hinterherzugehen, nachdem dieser sie angesprochen
hat. Dies gilt sowohl fiir Simon Petrus und seine Kollegen (Mk 1,17-20 / Mt 4,19-22 / Lk
5,10-11) als auch fiir den Zollner Levi bzw. Matthaus (Mk 2,14 / Mt 9,9 / Lk 27-28).

Sowohl in der kynischen wie auch in der synoptischen Uberlieferung gibt es
Texte, die ausdriicklich thematisieren, dass es erforderlich ist, sich von Besitz oder
gar Wohlstand zu l6sen, um ein konsequentes Leben zu fiihren, das den Uberzeugun-
gen der Gruppe und ihrer Lebensanschauung gerecht wird: Der Kyniker Krates von
Theben ist zunéchst sehr reich. Dann aber verdufSert er all seinen Besitz und verteilt
den Erlés unter den Mitbiirgern, um sich der kynischen Lebensweise widmen zu kén-
nen, wozu Diogenes ihn aufgefordert hat (Diog. L. 6,87). Seine Verehrerin Hipparchia
stammt aus gutem Hause, doch auch sie wendet sich von diesem Leben ab, um sich
Krates anschlieRfen zu kénnen (Diog. L. 6,96-97). Reichtum — so die Uberzeugung der
Kyniker — wirkt sich unmittelbar schddlich aus und steht einer tugendhaften Lebens-
weise im Weg (6,95). Eine dhnliche Szene beinhalten auch die synoptischen Evange-
lien mit der Erzdhlung vom reichen Jiingling, die freilich mit der Weigerung des Man-
nes endet, in die gewiinschte Lebensweise einzutreten. Die Szene lauft in allen drei
Fassungen tibereinstimmend auf den Ausspruch zu: ,Leichter kommt ein Kamel
durch ein Nadelohr als ein Reicher in das Reich Gottes“ (Mk 10,25 / Mt 19,24 / Lk 18,25).
Entsprechend ruft Jesus den Mann, dessen guten Willen er erkannt hat, dazu auf, sich
seines Besitzes zu entledigen und ihm nachzufolgen (Mk 10,21 / Mt 19,21 / Lk 18,22).
Durch kleine redaktionelle Verdnderungen steigert besonders das Lukasevangelium
den Konflikt zwischen Jesus und dem Reichen gegeniiber der Vorlage: Anders als bei
Markus wird der Mann, mit dem Jesus sich im Gespréach befindet, als Machtiger (Lk
19,18: pywv) vorgestellt. Auflerdem lasst Lukas seiner generellen Tendenz entspre-
chend auch an dieser Stelle die affektive Regung Jesu weg: Wahrend der markinische
Jesus liebevoll auf die Bekundung des Gespréchspartners reagiert, er habe die Gebote
seit seiner Jugend treu eingehalten (Mk 10,21), fehlt die Bemerkung im Lukasevange-
lium. Apodiktisch stellt der lukanische Jesus an anderer Stelle fest: ,Jeder von euch,

23 Auflerdem andert er die Reihenfolge von Ranzen und Brot, um der Logik der kynischen Texte
noch naher zu kommen. Vgl. dazu Neumann 2010, insbes. 61-64. Vgl. aufSerdem das Verbot von Geld,
Ranzen und Schuhen in der lukanischen Erzdhlung von der Aussendung der 72 Jinger (Lk 10,4).

24 Den volligen Verzicht auf Absicherung mit Nahrung, Kleidung und Unterkunft betonen Matthéus
und Lukas wiederum durch den Verweis auf die Tierwelt; diesmal tibertreffen die Anhénger Jesu je-
doch noch die Einfachheit des Lebensstils der Tiere: Wahrend die Fuichse in Hohlen schlafen kénnen
und die Végel in Nestern, hat Jesus als der Menschensohn keinen festen Schlafplatz (Mt 8,20 / Lk 9,53).



Uberzeugend respektlose Biographien =—— 97

der sich nicht von all seinen Besitztiimern trennt, kann nicht mein Schiiler sein“ (Lk
14,33). Der Ausspruch besitzt keine synoptische Parallele.

Allerdings gewinnen die Kyniker wie auch die Anhadnger Jesu durch ihren Besitz-
verzicht eine neue Perspektive, welche sie als ,wahren Reichtum® etikettieren. Bereits
Antisthenes soll einem Schiiler, der seine Unterlagen verbummelt hatte, gesagt haben,
er hétte die Weisheit wohl besser nicht auf Notizblatter, sondern in die eigene Seele
(buyn) schreiben sollen (Diog. L. 6,5). Die kynische Philosophie investiert somit lieber
in innere Werte als in materielle Dinge. Ebenfalls auf Antisthenes fiihrt Diogenes La-
ertios den Ausspruch zuriick, die dpetn sei ein Werkzeug, das niemand stehlen kann
(6,12). Und Diogenes von Sinope habe Bildung (maiSeia) als veritablen Reichtum
fiir die Armen (toig 8¢ mévnol mAoltov) begriffen (6,68; vgl. auch 6,86). Ganz dhnlich
verheifst Jesus dem reichen Jiingling einen ,Schatz im Himmel“ (Bnoavpog €v
ovpav®), sofern er sich von seinem materiellen Reichtum trenne (Mk 10,21 / Mt 19,21 /
Lk 18,22). In der Bergpredigt des Matthdusevangeliums spricht Jesus tiber den Schatz
(Bnoavpdc), der nicht von Rost oder Motten zerstort werden kann und der im Kon-
trast zum irdischen Reichtum steht (Mt 6,19-21 / Lk 12,33-34). Ein Problem des mate-
riellen Besitzes ist damit seine Kurzlebigkeit. Allzu leicht kann er dem Menschen ab-
handen kommen; darin sind sich die Kyniker und der synoptische Jesus einig.”® Wie
Antisthenes fordert Jesus seine Schiiler dazu auf, ihrer Ypvyf den Vorrang vor materi-
ellem Gewinnstreben zu geben, denn ,was niitzt es einem Menschen, die ganze Welt
zu gewinnen und [dabei] seine Seele zu verlieren?“ (Mk 8,36 / Mt 16,26 / Lk 9,25).

4 Kritik an geltenden Werten

Die kynische Préferenz fiir ein einfaches und tugendhaftes Leben hat auch eine Kehr-
seite, die das beschriebene Bemithen um Gentigsamkeit komplementiert: Die Kyniker
kritisieren mit Vorliebe die Wohlhabenden und Machtigen. Wer sein Verhalten am
Streben nach materiellen Dingen oder Ansehen orientiert, kann in ihren Augen kein
tugendhaftes Leben fithren. Vielmehr ist die Gier (ptAapyupia) die Ursache fiir alles
Schlechte in der Welt. Weil sie sich bereichern wollen, liigen und stehlen Menschen
oder begehen gar Morde. Eine in den kynischen Quellen mehrfach belegte kynische
Redensart begegnet bei Diogenes Laertios im Munde des Diogenes von Sinope,*®
namlich:

25 Eine Variante dieses Gedankens, der in der kynischen Literatur mehrfach bezeugt ist, bezieht die-
ses Grundmuster auch auf menschliche Schonheit. So sagt Diogenes von Sinope zu einem jungen und
damit implizit auch hiibschen Mann, die Schonheit der Seele sei wichtiger als korperliche Schénheit
(Diog. L. 6,58).

26 Mit 1Tim 6,10 hat dieser Spruch sogar Eingang in das Neue Testament gefunden. Weitere Belege
aus der kynischen Literatur sind etwa Stob. 3,10,37 und Dio Chrys. 17,6.7. Vgl. dazu auch Neumann
2015, Punkt 2.1.



98 = Nils Neumann

THYV @apyvpiav et UNTPOTOAY TAVTWY THV KAKGV.

Die Geldgier nannte er die Mutterstadt aller Schlechtigkeiten (Diog. L. 6,50).

Reichtum gilt den Kynikern insofern als besonders schédlich (Diog. L. 6,95) und wird
aus diesem Grunde fortwéahrend mit Kritik bedacht (6,105). Die synoptischen Evange-
lien transferieren diese Kritik in die Welt Jesu, indem sie eine Gruppe der Habgier
bezichtigen, an der sich Jesus ohnehin fortwéhrend reibt. Gerade die Pharisder wer-
den beschuldigt, sich gierig zu verhalten (Lk 16,14: oi ®apioaiol LAdpyvpot LTapYOV-
7e6). Anders als das Lukasevangelium wéhlt Matthdus in diesem Kontext jedoch nicht
den bei den Kynikern geldufigeren Wortstamm ¢@ulapyuvp-, sondern lasst Jesus die
Phariséer in der gegen sie gerichteten Rede des Raubes und der MafSlosigkeit bezichti-
gen (Mt 23,25: €€ apmayfig kal axpaciag). Mit dem Stichwort mAeovegia warnt der luka-
nische Jesus seine Gesprachspartner davor, aus Gewinnsucht miteinander in Streit zu
geraten und nimmt dies zum Anlass, ihnen das Gleichnis vom reichen Kornbauern zu
erzihlen (Lk 12,15).

Auch in diesem Kontext spielen die Kyniker ihre Uberzeugung von der Umkeh-
rung der Werte aus, denn wahrend materieller Reichtum den Menschen von der Tu-
gend hinweg flhrt, eréffnet ein tugendhaftes Leben in Gentigsamkeit ihrer Ansicht
nach einen ,wahren Reichtum® (s.0.). Einerseits vollzieht sich damit eine Umwertung
geltender Konventionen bereits in der Gegenwart. Andererseits klingt bei Diogenes
Laertios aber auch vereinzelt eine kynische Haltung an, die eine noch drastischere
Bestitigung dieser Uberzeugung von der Zukunft erwartet. Der Vorzeige-Kyniker Dio-
genes wird einmal gefragt, auf welche Weise er nach seinem Tod bestattet zu werden
wiinscht, worauf er antwortet: ,Auf dem Gesicht liegend“ (¢ni mpdownov). Der Frage-
steller hakt nach, weswegen Diogenes denn einen so verwunderlichen Wunsch au-
BBere. Der Kyniker entgegnet: ,Weil es in Kiirze geschehen wird, dass das Untere nach
oben gewendet wird“ (6Tt peT’ 0Alyov . péAAel Td KATW Gvw oTpépecBay; Diog. L. 6,31
32). Diogenes Laertios bezieht dies auf die Machtiibernahme durch die Makedonier.
Deutlich ist jedoch, dass der Kyniker in dieser narrativen Konstruktion einen Werte-
Wandel jenseits des eigenen Todes erwartet und ankiindigt. Noch starker artikulieren
die synoptischen Evangelien eine eschatologische Status- und Werte-Umkehr. Der
Ausspruch ,Die Letzten werden die Ersten sein und die Ersten die Letzten“ begegnet
mehrfach in der Uberlieferung. Im Markusevangelium formuliert Jesus an die Ad-
resse seiner Anhadngerschaft die Forderung, dass diejenigen, die eine wichtige Position
bekleiden wollen, sich unterordnen miissen mit den Worten: ,,Wenn einer der Erste
sein will, sei er von allen der Letzte und aller Diener“ (Mk 9,35; vgl. auch Mt 20,26-27;
Lk 9,48). An anderer Stelle gebrauchen die Synoptiker das Diktum in einem dezidiert
eschatologischen Kontext (Mk 10,31 / Mt 19,13 / Lk 20,16). Der Matthdus-Evangelist wie-
derholt den Ausspruch als Pointe des Gleichnisses von den Arbeitern im Weinberg
(Mt 20,16). Lukas hingegen findet andere Wege, um die erwartete eschatologische Sta-
tus-Umkehr immer wieder zu thematisieren. Den Seligpreisungen, die bei Matthdus



Uberzeugend respektlose Biographien =——— 99

die Bergpredigt erdffnen und denjenigen Hoffnung zusprechen, die gegenwartig aus
geistlichen Griinden benachteiligt sind oder eine gerechte Haltung zeigen (Mt 5,3-10),
gibt Lukas eine konkret materielle StofSrichtung. Materiell Arme, Hungernde und
Weinende diirfen darauf vertrauen, dass ihr Schicksal sich im Eschaton drastisch
wandeln wird (Lk 6,20-22). Aufierdem stellt Lukas Kklar, dass der Statuswechsel nicht
nur in eine Richtung verlduft. Vielmehr sollen die Reichen, Satten und Lachenden
sich vorsehen, da ihr Schicksal am Ende der Zeit eine unerfreuliche Wendung neh-
men wird. Dies driickt der lukanische Jesus mit Weherufen aus, die in antithetischer
Entsprechung zu den Seligpreisungen stehen (Lk 6,24-26).2

Auch hinsichtlich ihrer sozialen Verhéaltnisse nehmen die Vertreter der kynischen
Philosophie eine Neubewertung vor. Diogenes von Sinope habe sich nicht als Biirger
einer bestimmten Stadt verpflichtet gefiihlt, sondern sich selbst als ,Weltbiirger” (koo-
uomoAitng) bezeichnet, erzahlt Diogenes Laertios (Diog. L. 6,63).”® Inshesondere die fa-
milidren Beziehungen werden fiir das wandernde Leben des Philosophen hintenan
gestellt. Bereits Antisthenes habe gesagt, den Gerechten miisse man mehr wertschét-
zen als die Verwandtschaft (6,12). Im bereits erwdhnten Kontext der Erzdhlung von
Krates, der all seinen Besitz weggibt, um Philosoph zu werden, erscheinen seine Ver-
wandten, um ihn umzustimmen. Krates jedoch verscheucht sie mit seinem Stab,
indem er ihnen Priigel androht, was Diogenes Laertios wiederum als Beleg fiir seine
Tugendhaftigkeit wertet (6,68). Auch von Jesus wird Ahnliches berichtet. Als im Mar-
kusevangelium Personen aus dem engsten Familienkreis Jesu erscheinen, um ihn
nach Hause zu holen, erteilt er ihnen eine derbe Abfuhr. Zwar tilgen Matthdus und
Lukas den Verdacht der Angehorigen, Jesus konnte den Verstand verloren haben (Mk
3,20-21), doch folgen Sie Markus darin, dass sie Jesus auf die Nachricht von der Anwe-
senheit seiner Familie antworten lassen: ,Wer den Willen Gottes tut, der ist mir Bru-
der und Schwester und Mutter“ (Mk 3,35; &hnlich Mt 12,50 und Lk 8,21).%

Nicht nur von ihrer Familie, sondern auch von allgemein respektierten Autorita-
ten distanzieren sich die Kyniker. Auch darin zeigt sich ihre Respektlosigkeit, die sich
allein der eigenen Uberzeugung verpflichtet weil und diese gerne offensiv vertritt —
auch wenn dies bedeutet, Konventionen des Anstands zu verletzten. Antisthenes habe
sich etwa dariiber empdrt, erzahlt Diogenes Laertios, dass sich unter denen, die 6f-
fentliche Amter bekleiden, auch so viele Bosewichte befinden, welche im Amt bleiben
dirfen, obwohl es im Bereich des Ackerbaus doch verniinftig ist, das Unkraut unter
dem Weizen auszureifien (Diog. L. 6,6). Ein dhnliches Bild benutzt das Matthdusevan-

27 Vgl. dazu Neumann 2010, 51-54.

28 Vgl. auch Sirois 2014, 139-140.

29 Zu der Distanzierung der Kyniker von familidren Bindungen passt auch die von den Vertretern
der Richtung weitgehend praktizierte Ehelosigkeit. Besonders Diogenes von Sinope habe die Men-
schen gelobt, die entgegen ihrem Bediirfnis auf die Ehe verzichteten (Diog. L. 6,29), und auf die Frage,
wann der richtige Zeitpunkt zum Heiraten gekommen sei, habe er geantwortet: ,Fiir junge Ménner —
noch nicht. Fiir alte Mdnner — nicht mehr“ (Diog. L. 6,54).



100 = Nils Neumann

gelium mit Blick auf das eschatologische Gericht (Mt 13,24-30). Der Legende nach ist
Diogenes von Sinope als Sklave verkauft worden. Auf dem Sklavenmarkt habe er
einen wohlhabenden und angesehenen Mann erblickt und daraufhin seinem Verkéu-
fer zugerufen: ,Diesem verkaufe mich, er bedarf eines Herrn“ (Diog. L. 6,74).%° Der Ky-
niker dringt auf den Statuswechsel geméaf seiner Uberzeugung, dass die Tugend bes-
ser und wichtiger ist als Geld und Ansehen.

Ein wesentlicher Grund fiir die kynische Respektlosigkeit gegeniiber den Autori-
taten ist dem entsprechend gerade deren mangelnde Tugendhaftigkeit. Dies gilt insbe-
sondere den Gelehrten: Der konkrete Vorwurf an sie lautet, dass sie selbst nicht nach
den Prinzipien leben, die sie verkiindigen. Die Rhetoren schwingen grofie Reden, han-
deln aber selbst nicht danach (Diog. L. 6,28). In den Apophthegmata begegnet mehr-
fach das Bild von einem Musikinstrument, um die Diskrepanz zu veranschaulichen.
So vergleicht Diogenes die falschen Lehrer mit einer Harfe, die sich selbst nicht horen
kann (6,64). Ein taubes Saiteninstrument kann sich selbst nicht in Stimmung bringen
(6,65). Genauso geben die Lehrer viele Worte von sich, ihr eigenes Leben bleibt davon
jedoch unberiihrt. Eine ganz dhnliche Kritik ergieft sich in den synoptischen Evange-
lien tiber die Phariséer, die besonders im Matthdusevangelium heftige Schelte kassie-
ren. Bereits im Markusevangelium nimmt dieser Konflikt drastische Formen an, und
zwar besonders anlésslich von Jesu Heilungstatigkeit am Sabbat.®! Hier sieht sich
Jesus dem Vorwurf ausgesetzt, er verletzte durch seine Praxis das Gebot der Sabbat-
ruhe, worauf er die Frage ins Prinzipielle wendet: ,Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes zu
tun oder Boses zu tun, Leben zu retten oder zu toten?“ (Mk 3,4 / Lk 6,9; vgl. auch
Mt 12,11-12). Zielt diese Retourkutsche nur auf die von den pharisdischen Gegnern ge-
setzten Priorititen, bezichtigt sie Jesus im Matthdus- und Lukasevangelium offen der
Heuchelei (Mt 23,1-36; vgl. Lk 11,37-54). Indem sie einerseits hohe religiose Mafistidbe
vertreten und etwa auch Kiichenkrauter verzehnten, andererseits aber versaumen,
Rechte der zwischenmenschlichen Fiirsorge einzuhalten, machen sie sich schuldig
(Mt 23,23-26; Lk 11,39-42). Sie gleichen dieser stereotypen Kritik zufolge ,getiinchten“
(Mt 23,27) oder ,verdeckten Grabern® (Lk 11,44), bei denen Inneres und Aufieres aus-
einanderklafft.

So teilen die Kyniker mitunter die Werte ihrer Gegner, beschweren sich aber da-
riber, dass diese selbst nicht die proklamierten Ideale realisieren. Auf der anderen
Seite hinterfragen die kynischen Philosophen aber auch regelméfiig die Traditionen,
mit denen sie konfrontiert werden. Dies gilt nicht nur fiir den wahren Wert von mate-
riellem Besitz und Ansehen (s.0.), sondern auch fiir andere kulturelle Konventionen.
Hier stehen auch bei den Kynikern oftmals Fragen der Reinheit und des religiosen

30 Ubersetzung von Apelt. Zur sozialen und politischen Brisanz dieser Performance vgl. Gardner
2022, 144-145. Die Kyniker lassen sich auch nicht gern bevormunden. Beim Symposion sei Antisthenes
einmal aufgefordert worden, ein Lied anzustimmen, worauf er dem Gegeniiber erwidert habe, ,dann
spiele du doch die Flote dazu!“ (Diog. L. 6,6; vgl. Mt 11,17 / Lk 7,32).

31 Vgl. Klumbies 1989, 169.



Uberzeugend respektlose Biographien = 101

Anstands zur Debatte: Diogenes von Sinope erntet Kritik dafiir, dass er sich an unrei-
nen Orten aufhalte. Er gibt zur Antwort, dass doch auch die Sonne sogar in die Latri-
nen hineinscheine, ohne sich dadurch zu beschmutzen (Diog. L. 6,63). Er pfliickt eine
Feige von einem Baum, und als man ihn darauf hinweist, dass sich just an diesem
Baum zuvor jemand erhangt hat, weist der Kyniker alle Bedenken kurzerhand zu-
riick, indem er meint: ,Ich reinige sie“ (aUti\v kaBap®). Der Gag liegt an dieser Stelle
in der Doppeldeutigkeit des Ausspruchs, denn das feminine Pronomen avtiv scheint
sich zunéchst auf die gepfliickte Frucht zu beziehen, als kiindige der Philosoph an, die
Feige vor dem Verzehr griindlich abzuwischen. Im Kontext des Satzes weist das Pro-
nomen jedoch auf den gesamten Baum (cukij) zuriick. Durch seine respektlose Tat de-
monstriert Diogenes also, dass es nicht verkehrt ist, die Friichte des Baums zu verzeh-
ren, und deklariert damit den gesamten Feigenbaum - trotz seiner Vorgeschichte —
als rein. Die Episode erinnert stark an die synoptische Schilderung von Jesu Sicht zur
Unreinheit, dass es ndmlich nicht die d&ufSeren Dinge sind, die einen Menschen verun-
reinigen (Mk 7,15 / Mt 15,11). Auflerdem gibt es Parallelen zur Szene vom Ahrenraufen
am Sabbat, denn auch dort geht es um religiose Bedenken gegen das Sammeln von
Nahrung unter den gegebenen Umstidnden, die jedoch durch Gegenargumente ent-
kréftet werden (Mk 2,23-28 / Mt 12,1-8 / Lk 6,1-5). Bei Markus gipfelt die Kontroverse
in dem Ausspruch: ,Der Sabbat ist durch den Menschen geworden, nicht der Mensch
durch den Sabbat“ (Mk 2,27).** Zuvor verweist Jesus auf Kénig David, der in einer Situ-
ation akuten Mangels sogar davor nicht zuriickschreckte, die Schaubrote aus dem
Tempel zu entnehmen, und damit richtig gehandelt hat (Mk 2,25-26 / Mt 12,3-4 / Lk
6,3-4). Ahnlich priorisiert auch Diogenes der Kyniker die menschlichen Grundbediirf-
nisse gegenuber dem religiosen Anstand, indem er auch Tempelraub und den Genuss
jedes Fleisches flir unbedenklich erklart (Diog. L. 6,73).

5 Das philosophische Selbstverstandnis

Deutlich ist damit: Die Kyniker verfiigen tber ein stabiles Selbstbewusstsein. Sie
haben eine starke Uberzeugung und sind bereit, zu ihr zu stehen und dadurch auch
dem Spott ihrer Mitmenschen auszusetzen. Bereits Antisthenes begreift es nach Dioge-
nes Laertios als Merkmal koniglicher Wiirde, Gutes zu tun und dafiir auch einen
schlechten Ruf zu ertragen (Diog. L. 6,3). Innerhalb der synoptischen Tradition bringt
besonders der Kreuzes-Titulus diesen Gedanken auf den Punkt, dass Jesus als 6 faat-
Aevg iV TovSaiwv (Mk 15,24 / Mt 27,37 / Lk 23,38) hingerichtet wird.** Auch das Gleich-
nis von den bosen Winzern (Mk 12,1-12 / Mt 21,33-46 / Lk 20,9-19) stellt Jesus als den

32 Ahnlich sagt Diogenes: ,Das Gesetz hat ohne Staat keinen Nutzen“ (Diog. L. 6,72).
33 Zur spezifisch lukanischen Zuspitzung der Kreuzigungs-Szene und zum kynischen Verstédndnis der
Baowieia vgl. auch Neumann 2010, 122-128.



102 = Nils Neumann

unschuldig leidenden Sohn des Weinbergs-Besitzers dar. Wie Jesus sollen sich auch
seine Schiiler darauf gefasst machen, dass sie aufgrund ihrer Tatigkeit Verfolgung er-
leben werden. Die Thematik begegnet etwa in der Endzeitrede (Mk 13,9 / Mt 24,9 / Lk
21,12) sowie in der letzten Seligpreisung (Mt 5,11-12 / Lk 6,22-23).

Dabei flihren die Kyniker wie Jesus doch nur Gutes im Schilde. Sie vergleichen
ihr Wirken mit dem eines Arztes, das sich heilsam auf die Menschen auswirkt, die
seine Hilfe annehmen. Bei Antisthenes liegt der Vergleichspunkt darin, dass die Arzte
oft eine Behandlung an ihren Patientinnen und Patienten vornehmen miissen, die im
Moment der Anwendung unangenehm ist, aber dennoch der Besserung dient. So
mutet auch der Philosoph den Horenden eine unangenehme Wahrheit zu, tut dies je-
doch nur um ihres Wohlergehens willen (Diog. L. 6,4). Im Rahmen dieses Bildes recht-
fertigt der Kyniker sich auch dafiir, dass er mit Verbrechern verkehrt, denn - so ent-
gegnet er seinen Kritikern — auch die Arzte machen ja Hausbesuche bei den Kranken,
ohne dadurch selbst krank zu werden (6,6). In den synoptischen Evangelien lautet der
entsprechende Ausspruch Jesu, mit dem er sein Wirken erldutert: ,Nicht die Gesun-
den bediirfen eines Arztes, sondern die Kranken“ (Mk 2,17 / Mt 9,12 / Lk 5,31).%*

Ein besonderer Vogel unter den Kynikern im 6. Buch des Diogenes Laertios heifst
Menedemos. Uber ihn weif der Verfasser gar nicht viel zu berichten. Das Wenige,
was er von ihm in Erfahrung gebracht hat, reicht dem Schriftsteller allerdings, um
Menedemos unter die Kyniker zu rechnen. Die Beschreibung seines Wirkens erstreckt
sich nur tiber wenige Zeilen am Ende des Buchs (Diog. L. 6,102), bevor Diogenes Laer-
tios noch einmal sehr allgemein zusammenfasst, welche kynischen Uberzeugungen er
als charakteristisch fiir diese Richtung betrachtet. Im Grunde beschrankt sich die
Kenntnis tiber Menedemos auf einen einzigen Punkt, dass dieser ndmlich in einer auf-
falligen Verkleidung umhergelaufen sei: Als Rachegottheit, als Erinnye habe sich Me-
nedemos ausgegeben und daher ein langes Gewand mit purpurnem Giirtel, einen mit
den Tierkreiszeichen dekorierten Hut, einen sehr langen Bart und einen Stab in sei-
ner Hand getragen. Sein Auftrag sei es, die Missetaten der Menschen genau zu obser-
vieren, um spéter den Gottern des Hades dartiber Bericht zu erstatten. In diesem kur-
zen Bericht tiber Menedemos klingt ein Motiv an, das andere Schriften der kynischen
Literatur zum Leitmotiv erheben: dass ndmlich die Perspektive des Todes dabei hilft,
menschliches Verhalten im Hier und Jetzt zu beurteilen. Vom Totenreich her wird
sichtbar, ob das menschliche Leben ethisch gelungen ist oder nicht. In der synopti-
schen Jesustiberlieferung ist dieser Gedanke ebenfalls gut bezeugt. Explizit beurteilt
die matthéische Textpassage vom ,Weltgericht“ das Verhalten der Menschen von der
Warte des Todes her (Mt 25,31-46).

34 Im etwas anderen Sinn begegnet das Bild von Jesus als Arzt im Lukasevangelium noch ein weite-
res Mal (Lk 4,23). Hier verbalisiert der lukanische Jesus eine mdgliche gegen ihn gerichtete Kritik, die
sich daran entziindet, dass er in seiner Heimatstadt Nazareth keine Wunder vollbringt, mit den Wor-
ten ,Arzt, heile dich selbst.“



Uberzeugend respektlose Biographien == 103

6 Lukanische Gleichnisse

Besonders einige Gleichnisse des lukanischen Sonderguts zeigen dadurch eine Ver-
wandtschaft mit der kynischen Tradition, dass sie nicht nur die Perspektive des Todes
einnehmen, sondern dariiber hinaus auch noch eine Ethik proklamieren, die der ky-
nischen Gentigsamkeit und Reichtums-Kritik entspricht. Manche dieser Gleichnisse
laufen auf einen apophthegmatischen Ausspruch Jesu zu und konnen insofern als
charakteristisch erweiterte Apophthegmata gelten:

Dem Gleichnis vom reichen Kornbauern geht ein Streit zwischen zwei Briidern
voraus. Einer von ihnen appelliert an Jesus als Schlichter, damit sein Bruder das va-
terliche Erbe mit ihm teilen soll. Doch diesem Ansinnen widerspricht Jesus durch eine
Aussage, die auch als Kernsatz kynischer Philosophie gelten kann: ,,Passt auf und lasst
ab von aller Habgier (mAeovegia), denn das Leben eines Menschen kommt nicht aus
dem Uberfluss seiner Besitztiimer® (Lk 12,15). Die sich anschliefende Szene dient der
Veranschaulichung und Begriindung dieses Prinzips: Bekanntlich stirbt der wohlha-
bende Mann, der seine Energie in die Sicherung seines Wohlstands investiert hat, im
Gleichnis ganz unerwartet. Aufschlussreich ist die Ansprache des Mannes durch Gott
am Ende der Szene: Gott spricht ihn als Toren (v. 20: dgpwv) an. In dem Hinweis, dass
in der folgenden Nacht sein Leben ende, zeigt sich der autoritative Vorsprung Gottes
dem Reichen gegentiber. Wahrend dieser selbst nicht iiber den Zeitpunkt seines Le-
bensendes bestimmen kann, ist er Gott bereits bekannt. Dass der Mann gar nicht mit
der Moglichkeit eines plétzlichen Todes gerechnet hat, qualifiziert ihn als Narren. Bei-
nahe sarkastisch klingt in diesem Kontext Gottes Frage: ,Was du bereitet hast — wes-
sen wird es sein?“ Diese rhetorische Frage bringt die schmerzliche Einsicht auf den
Punkt, dass der Reiche seine Energie vergeblich aufgewandt hat. Dadurch hat er zwar
vieles vorbereitet, kann die Friichte der eigenen Arbeit nun aber nicht mehr genie-
f3en. Die Antwort ist klar: Angesichts des Todes werden andere von seinem Wohlstand
profitieren, der reiche Mann selbst jedoch nicht. Das Gleichnis konkludiert in einer
Umwertung geltender Werte: ,So ist der, der fiir sich selbst Schitze sammelt, aber
nicht in Gott reich ist“ (v. 21). Als einer, der zwar Schitze gesammelt, aber dabei den
Tod nicht einkalkuliert hat, erweist sich der Mann im Gleichnis als Narr. Der lukani-
sche Jesus propagiert dagegen eine andere Art von Reichtum, ndmlich Reichtum in
Gott, welcher offenkundig darauf verzichten kann, habgierig zu agieren, an dieser
Stelle aber nicht weiter positiv mit Inhalt gefiillt wird. So geschieht hier — wie in den
kynischen Quellen — eine Neubewertung von Armut und Reichtum.*

Einer vergleichbaren Konstruktion folgt das Gleichnis vom ,ungerechten Verwal-
ter (Lk 16,1-13), welches mit Jesu apophthegmatischen Ausspruch abschlief8t: ,Kein
Bewohner kann zwei Herren dienen. ... Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem Mam-
mon* (v. 13). Das gleiche Jesuswort ist auch bei Matthéus tiberliefert (Mt 6,24), doch

35 Vgl. dazu Neumann 2010, 73-83.



104 —— Nils Neumann

waéhrend der literarische Kontext im Matthdusevangelium der der Bergpredigt ist,
plausibilisiert das Lukasevangelium den genannten Lehrsatz wiederum durch eine
Gleichniserzéhlung: Ein Mann weifs um das Ende seines Beschéftigungsverhaltnisses
als Verwalter in den Geschéften eines wohlhabenden Herrn. Daher nutzt er die ihm
verbliebene Zeit, um nicht etwa den Besitz seines Herrn zu vermehren, sondern um
sich beliebt zu machen, indem er dessen Schuldnern grofie Teile ihrer Schulden er-
lasst. Der lukanische Erzdhlverlauf wirft einige Fragen auf, die forschungsgeschicht-
lich oft unter Verweis auf iiberlieferungs- und kompositionskritische Uberlegungen
diskutiert worden sind.*® Deutlich ist jedoch mit Blick auf den Gesamtplot des Gleich-
nisses, dass dieses sich kohdrent in charakteristisch kynische Denk- und Argumenta-
tionsgepflogenheiten einfiigt. Zunéchst will der Umstand beachtet werden, dass der
Verwalter sein Verhalten in einem inneren Monolog begriindet.*’ Darin artikuliert er
seine Hoffnung, im Anschluss an seine Tatigkeit als Verwalter bei denen Gastfreund-
schaft zu empfangen, denen er durch das Félschen der Schuldscheine zu einem Vor-
teil verholfen hat (Lk 16,4). Die Wendung von der ,Aufnahme in die Hauser* greift
der lukanische Jesus nach dem narrativen Einschub vom Handeln des Verwalters
noch einmal kommentierend auf und bezieht sie auf die Ewigkeit. Seine Schiilerinnen
und Schiiler sollen ihr Geld, den Mammon der Ungerechtigkeit, dafiir einsetzen,
Freunde zu gewinnen, damit sie spater Aufnahme ,in die ewigen Hiitten* (eig ¢ aiw-
viovg oknvag) finden (V. 9). An der Schwelle zur Ewigkeit entscheidet sich damit, wel-
cher Umgang mit Geld richtig ist und welcher nicht. Denn mit dem Ubergang zur
Ewigkeit ist auch der Zeitpunkt gekommen, an dem es ,verschwindet“ (dtav &xAimn).
Die Grammatik des Satzes macht nicht unmissverstandlich deutlich, was genau hier
sverschwindet“; doch legt die Syntax es nahe, hier einen Riickbezug auf den ,Mam-
mon der Ungerechtigkeit® zu erblicken. Der materielle Besitz ist nicht fiir den Uber-
gang in die Ewigkeit gedacht, und genau deshalb ergibt es Sinn, ihn im Hier und Jetzt
zugunsten anderer zu investieren, so wie das etwa der kynische Philosoph Krates

36 So entsteht eine Spannung dadurch, dass der Verwalter einerseits als ,ungerecht bezeichnet
wird, andererseits am Ende des Gleichnisses aber als Vorbild fungiert. Wahrend die &ltere Forschung
hier nach literarkritischen Losungen suchte, muss im erzédhlerischen Kontext des Werks aber auch
der Umstand beachtet werden, dass Ungerechte im Lukasevangelium mehrfach als Vorbilder fungie-
ren (vgl. dazu auch Bindemann 1995). AuRerdem entsteht eine leichte Irritation am Ubergang von der
Gleichniserzdhlung und ihrer Deutung dadurch, dass hier der kUptog den Verwalter lobt. Innerhalb
des Erzéhlflusses scheint sich das Wort ,Herr* auf den Wohlhabenden zuriickzubeziehen, fiir den der
Verwalter tatig ist. Allerdings wird dieser ja gerade durch dessen Verhalten geschédigt, so dass es
schwerféllt, einen Grund fir das Lob zu erkennen. Naheliegender ist daher die Erkldrung, dass es
Jesus als kvplog ist, der das Lob ausspricht, zumal die Textpassage sodann nahtlos in die Rede
Jesu miindet, welcher die Horerschaft dazu ermahnt, sich Freunde zu machen, indem sie Geld wegge-
ben. Vgl. zu diesen Fragen auch Neumann 2010, 85-86.

37 Auch der reiche Kornbauer aus Lk 12 fiihrt einen inneren Monolog, in dem er sich fragt, wie er
mit seiner ippigen Ernte umgehen soll, und einen Entschluss fasst. Es handelt sich offenbar um ein
spezifisch lukanisches Stilmittel. Vgl. dazu Sellew 1992.



Uberzeugend respektlose Biographien == 105

mustergiltig praktiziert (Diog. L. 6,87). Das Gleichnis vom ungerechten Verwalter
wirbt somit fiir eine Ethik, die anderen entgegenkommend begegnet und damit ganz
und gar nicht auf Gewinnmaximierung bedacht ist.

Schliefilich préasentiert das Gleichnis von Lazarus und dem reichen Mann (Lk
16,19-31) sehr plakativ den Statuswechsel, der sich zwischen Arm und Reich durch
den Tod vollzieht. Zwei Ménner sterben, und durch den Ubergang in den Hades ver-
kehrt sich ihr jeweiliges Schicksal in sein Gegenteil: Der vormals Reiche, der zu Leb-
zeiten prachtvolle Kleidung tragen und tlippig speisen konnte, wird nun im Feuer des
Hades gequalt, wéhrend der vormals Arme Trost in Abrahams Schof$ findet, nachdem
er zu Lebzeiten Hunger leiden musste. Unter den Schriften des kynischen Autors Me-
nippos nennt Diogenes Laertios an erster Stelle seine Nekvia, die Erzdhlung von der
Reise der Verstorbenen in die Totenwelt. Das Werk selbst ist nicht erhalten, kann
aber in Grundziigen aus seiner Rezeption bei Lukian von Samosata rekonstruiert wer-
den.®® Vor dieser Folie erscheint das lukanische Gleichnis von Lazarus und dem Rei-
chen wie eine Kurzfassung der menippeischen Hadesreise.*® Auf jeden Fall realisiert
die Szene in narrativer Form die typisch kynische Neubewertung von Armut und
Reichtum,*® wie sie auch im Werk des Diogenes Laertios mit den dort gesammelten
Apophthegmata greifbar wird.

7 Fazit

Der Vergleich zwischen den kynischen Apophthegmata bei Diogenes Laertios und den
Jesusworten der synoptischen Evangelien hat gezeigt, dass hier eine deutliche Schnitt-
menge existiert. Gerade die Menge der dhnlichen Einzelziige fiihrt dazu, dass die Ver-

38 Vgl. dazu Helm 1906, 17-62, insbes. 58. Vgl. ferner Dudley 1967, 70-71.

39 Dem armen Lazarus ergeht es im lukanischen Gleichnis ebenso wie dem armen Schuster Micyllos
in Lukians Hadesreise (Cataplus), welche nach dem Vorbild des entsprechenden Werks aus der Feder
von Menippos von Gadara gestaltet ist. Auch der reiche Mann, der im Hades eine Klage tiber sein un-
erfreuliches Ergehen anstimmt, hat bei Lukian einen Doppelgdnger, namlich den reichen Tyrann Me-
gapenthes. Allerdings tUberfiihrt der Lukas-Evangelist das Setting teilweise in eine jiidisch ausgestal-
tete Hades-Vorstellung, da dort Abraham die jenseitige Autoritdt darstellt und nicht — wie bei
Lukian — der Bote Hermes, der Fahrmann Charon oder der Richter Radamanthys. Vgl. dazu insbes.
Hock 1987. Vgl. auch Neumann 2010, 102-106.

40 Auch weitere Texte des lukanischen Sonderguts zeigen dieses charakteristische Interesse an der
Umwertung geltender Werte. Dieses entziindet sich nicht immer an der Bewertung von Armut und
Reichtum, sondern greift regelméafig auch andere soziale und kulturelle Wertungen auf, zum Beispiel
in der Erzéhlung von der Salbung Jesu durch die Siinderin im Haus des Phariséers (Lk 7,36-50), bei
der Heilung der zehn Aussétzigen (17,11-19), im Gleichnis von der Witwe und dem Richter (18,1-8)
sowie im Gleichnis vom Pharisder und Zollner (18,9-14). So treten in den Gleichnissen des Iukanischen
Sonderguts regelméfiig zwei handelnde Personen auf, die im Kontrast zueinander stehen, und an
denen sich die Neubewertung geltender Normen idealtypisch vollzieht. Vgl. Sellin 1974/1975.



106 = Nils Neumann

kiindigung Jesu als eine der kynischen Lehre verwandte Anschauung wahrgenommen
werden kann.*! Besonders stark l4sst sich im Lukasevangelium eine Nihe und auch
redaktionelle Angleichung des Materials an die kynischen Uberzeugungen beobach-
ten.*” Dies soll und kann natiirlich nicht iiber den Umstand hinwegtauschen, dass es
auf beiden Seiten auch reichlich Besonderheiten gibt, die keine Parallele auf der je-
weils anderen Seite finden. Die kynische und die synoptische Tradition sind - auch
der Sache nach - keineswegs deckungsgleich. Durch seine Heilungstatigkeit und seine
Verwurzelung in der judischen Kultur unterscheidet der synoptische Jesus sich deut-
lich von den Kynikern. Das Ziel meiner obigen Ausfithrungen bestand jedoch darin,
die teilweise erstaunlichen Ahnlichkeiten aufzuzeigen.

Denn diese Ahnlichkeiten sind nicht von der Hand zu weisen, reichen aber den-
noch nicht dafiir aus, die behandelten Schriften in Hinblick auf ihre Gattungen mitei-
nander zu identifizieren. Stellenweise stehen sich die kynischen Biographien bei Dio-
genes Laertios und die Biographie Jesu bei den Synoptikern formell und inhaltlich
nahe, aber stellenweise unterscheiden sie sich auch deutlich.** Im Unterschied zu
meinen Socken kann ich die synoptischen Evangelien deshalb nicht in eine spezifi-
sche Schublade einsortieren, wenn ich den Befund angemessen wiirdigen will. Sowohl
die Ubereinstimmungen als auch die Unterschiede zwischen den verglichenen Schrif-
ten wollen gewtirdigt werden. Think outside the box. Gerade jenseits einer gattungs-
méRigen Engfithrung kann dies gelingen.** Die synoptischen Evangelien kénnen inso-
fern als Biographien Jesu verstanden werden, dass sie das Leben Jesu beschreiben

41 F. Gerald Downing vertritt aufgrund dieser Gemeinsamkeiten die These, dass gerade die Logien-
quelle Q derjenigen literarischen Gattung zugewiesen werden kann, der auch die kynischen Biogra-
phien bei Diogenes Laertios zuzurechnen sind. Vgl. Downing 1988, 217-218. Wie ich gezeigt habe, be-
schrinken sich die Ubereinstimmungen jedoch bei Weitem nicht auf solche Apophthegmata, die nur
bei Matthdus und Lukas vorhanden sind. Vielmehr finden sich auch bei Markus zahlreiche wichtige
Parallelen zwischen der Jesus-Biographie und den kynischen Viten. Daher sehe ich es als erforderlich
an, die Debatte auf einer breiteren und differenzierteren Basis zu fiihren — auch wegen der methodi-
schen Problematik einer Rekonstruktion von ,,Q“.

42 Die erhaltenen Quellen spiegeln einen Aufschwung, den die kynische Philosophie ab der Mitte des
1. Jahrhunderts erlebt, so dass sie im 2. Jh. n.Chr. zu einer neuen Bliite gelangt, nachdem die Griinder
der Richtung ja bereits im 3. Jh. v.Chr. gewirkt haben. Vgl. dazu Dudley 1967, 143-144.

43 Interessanterweise kombiniert auch bereits Diogenes Laertios in seinem Werk Materialien ver-
schiedener Couleur, so dass der Versuch, seine Biot gattungsméafig einzuordnen, ebenfalls zu einem
differenzierten Urteil fiihren muss. Vgl. dazu Mejer 2007, 440; ferner Sirois 2014, 62.

44 Ahnliches beobachtet Uta Heil hinsichtlich einer anderen Schriftengruppe der friihchristlichen Li-
teratur, ndmlich an den apokalyptischen Texten. Auch hier sind die Gattungs-Grenzen sehr flexibel,
wie sich insbesondere in den apokalyptischen Schriften der Spatantike zeigt. Es erscheint daher sinn-
voll, keine allzu starren Kataloge von Merkmalen aufzustellen, denen ein Werk geniigen muss, um als
»Apokalypse“ eingeordnet zu werden. Heil verweist in diesem Zusammenhang auf das bekannte
Votum Jan Assmanns, die betreffenden Texte griindlich zu beschreiben, anstatt sie unbedingt definie-
ren zu wollen (contra definitionem, pro descriptione). Vgl. Heil 2020, insbes. 46.



Uberzeugend respektlose Biographien = 107

und dadurch Grundziige seines Wirkens erklaren. Sie deswegen jedoch einer Gattung
,Biographie“ zuzuordnen, fallt schwer.*®

Mit der Kommunikationstheorie von H. Paul Grice ist in dieser Eigenschaft sogar
eine Stirke der synoptischen Evangelien zu sehen. Indem sie sich gegen die Einord-
nung in die Schublade einer Philosophenvita a la Diogenes Laertios strauben, gleich-
zeitig aber klare Parallelen aufweisen, vereinen die Synoptiker in ihren Werken
Neues und Vertrautes. Durch die Ankniipfung an Vorstellungen, die der Leserschaft
bekannt sind,*® und deren Kombination mit unbekannten und tiberraschenden Ele-
menten, ermdglichen die synoptischen Evangelien gelingende Kommunikation im
Sinne der Grice’schen Okonomie. Die Jesuserzidhlungen der ersten drei Evangelien er-
innern durch ihren apophthegmatischen Charakter und ihren kritischen Inhalt stel-
lenweise stark an die kynischen Biographien, die Diogenes Laertios wiedergibt. Wie
die Kyniker besticht auch der synoptische Jesus das Publikum gerade durch seine Res-
pektlosigkeit. Diese illustriert die starke Uberzeugung, die Jesus vertritt, indem er
seine Lehre durch sein gesamtes Wirken verkorpert.

Bibliographie

Apelt, Otto (Ubers.) (1998), [Diogenes Laertius] Leben und Meinungen beriihmter Philosophen, Hamburg.

BauspieR, Martin (2012), Geschichte und Erkenntnis im lukanischen Doppelwerk. Eine exegetische Untersuchung
zu einer christlichen Perspektive auf Geschichte (ABG 42), Leipzig.

Becker, Eve-Marie (2006), Das Markus-Evangelium im Rahmen antiker Historiographie (WUNT 194), Tibingen.

Berger, Klaus (1984), Formgeschichte des Neuen Testaments, Heidelberg.

Berger, Klaus (1984a), Hellenistische Gattungen im Neuen Testament, ANRW II 25/2.

Billerbeck, Margarethe (1996), The Ideal Cynic from Epictetus to Julian, in: Branham, R. Bracht/Marie-Odile
Goulet-Cazé (Hgg.), The Cynics. The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy, Berkeley/Los Angeles/
London, 205-221.

Bindemann, Walther (1995), Ungerechte als Vorbilder? Gottesreich und Gottesrecht in den Gleichnissen
vom ,ungerechten Verwalter* und ,ungerechten Richter“, ThL.Z 120, 955-970.

Bosman, Philip (2006), Selling Cynicism: The Pragmatics of Diogenes’ Comic Performances, CQ 56, 93-104.

Bultmann, Rudolf (°1995), Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 12), Gottingen.

Burridge, Richard A. (>2004), What are the Gospels? A Comparison with Graeco-Roman Biography, Grand
Rapids/Cambridge/Dearborn.

Crossan, John Dominic (1991), The Historical Jesus. The Life of a Mediterranean Jewish Peasant, New York.

Dibelius, Martin (*1933), Die Formgeschichte des Evangeliums, Tibingen.

Downing, F. Gerald (1988), Quite Like Q. A Genre for ,,Q“: The ,Lives“ of Cynic Philosophers, Bib 69.

45 Zu Recht hat Fritz Wehrli bereits vor einem halben Jahrhundert darauf hingewiesen, dass in der
antiken Literatur auch keine ganz einheitliche Gattung ,Biographie“ nachgewiesen werden kann, dass
vielmehr verschiedene Spielarten biographischer Beschreibungen koexistieren. Vgl. Wehrli 1973,
193-194.

46 Dass sie in griechischer Sprache abgefasst sind, zeigt deutlich den hellenistischen Horizont, inner-
halb dessen die synoptischen Evangelien sich verorten, auch wenn die konkreten kulturellen Kon-
texte, denen die Schriften entstammen, sich gleichwohl unterscheiden.



108 = Nils Neumann

Dudley, Donald R. (1967), A History of Cynicism. From Diogenes to the 6th Century A.D., Hildesheim.

Gardner, Darren (2022), Cynicism as Immanent Critique: Diogenes and the Philosophy of Transvaluation,
Polis 39, 123-148.

Glancy, Jennifer A. (2010), Corporal Knowledge. Early Christian Bodies, Oxford.

Grice, Herbert Paul (1989), Logic and Conversation, in: Grice, Herbert Paul, Studies in the Way of Words,
Cambridge/London, 22-40.

Haacker, Klaus (1981), Leistung und Grenzen der Formkritik, ThBeitr 12, 53-71.

Heil, Uta (2020), Apocalyptic Literature - A Never Ending Story, in: Wieser, Veronika/Vincent Eltschinger/
Johann Heiss (Hgg.), Cultures of Eschatology 1: Empires and Scriptural Authorities in Medieval Christian,
Islamic and Buddhist Commmunities, Berlin/Boston, 45-65.

Helm, Rudolf (1906), Lucian und Menipp, Leipzig/Berlin.

Hock, Ronald F. (1987), Lazarus and Micyllus: Greco-Roman Backgrounds to Luke 16:19-31, JBL 106,
447-463.

John, Felix (2022), Eine Jesus-Vita aus flavischer Zeit. Das Markusevangelium im narratologischen Vergleich mit
den Biographien Plutarchs (WUNT 480), Tiibingen.

Klumbies, Paul-Gerhard (1989), Die Sabbatheilungen Jesu nach Markus und Lukas, in: Koch, Dietrich-
Alex/Gerhard Sellin/Andreas Lindemann (Hgg.), Jesu Rede von Gott und ihre Nachgeschichte im friihen
Christentum. Beitrdge zur Verkiindigung Jesu und zum Kerygma der Kirche, FS W. Marxsen, Gutersloh,
165-178.

Klumbies, Paul-Gerhard (2014), Die Grenze form- und redaktionsgeschichtlicher Wunderexegese, BZ.NF 58.

Lang, Bernhard (2010), Jesus der Hund. Leben und Lehre eines jiidischen Kynikers, Miinchen.

Malina, Bruce J./Jerome H. Neyrey (1991), Honor and Shame in Luke-Acts. Pivotal Values of the
Mediterranean World, in: Jerome H. Neyrey (Hg.), The Social World of Luke-Acts. Models for
Interpretation, Peabody, 25-65.

Malina, Bruce J. (32001), The New Testament World. Insights from Cultural Anthropology, Louisville.

Mejer, Jergen (2007), Biography and Doxography. Four Crucial Questions Raised by Diogenes Laertios, in:
Michael Erler/Stefan Schorn (Hgg.), Die griechische Biographie in hellenistischer Zeit (BzA 245), Berlin/
New York, 431-441.

Neumann, Nils (2010), Armut und Reichtum im Lukasevangelium und in der kynischen Philosophie (SBS 220),
Stuttgart.

Neumann, Nils (2015), Kynismus, WiBiLex - Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet,
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940 (letzter Abruf 04.06.2025).

Parsons, Mikeal C./Michael Wade Martin (Hgg.) (2018), Ancient Rhetoric and the New Testament. The
Influence of Elementary Greek Composition, Waco.

Polit, Karin (2013), Verkdrperung, in: Brosius, Christiane/Axel Michaels/Paula Schrode (Hgg.), Ritual und
Ritualdynamik. Schliisselbegriffe, Theorien, Diskussionen (UTB 3854), Géttingen, 215-221.

Sandmel, Samuel (1962), Parallelomania, /BL 81, 1-13.

Schepens, Guido (2007), Zum Verhdltnis von Biographie und Geschichtsschreibung in hellenistischer Zeit,
in: Michael Erler/Stefan Schorn (Hgg.), Die griechische Biographie in hellenistischer Zeit (BzA 245),
Berlin/New York, 335-361.

Sellew, Philip (1992), Interior Monologue as a Narrative Device in the Parables of Luke, /BL 111, 239-253.

Sellin, Gerhard (1974/1975), Lukas als Gleichniserzéhler: Die Erzahlung vom barmherzigen Samariter
(Lk 10,25-37), ZNW 65/66, 166-189 u. 19-60.

Sirois, Martin (2014), The Early Cynic Tradition: Shaping Diogenes’ Character, Diss. Princeton.

Vaage, Leif Eric (1987), Q. The Ethos and Ethics of an Itinerant Intelligence, Diss. Claremont.

Vaage, Leif Eric (1992), Like Dogs Barking: Cynic Parresia and Shameless Ascetism, Semeia 57, 25-39.

Wehrli, Fritz (1973), Gnome, Anekdote und Biographie, MH 30, 193-208.

Weissenrieder, Annette/Katrin Dolle (2019), Kérper und Verkérperung. Biblische Anthropologie im Kontext
antiker Medizin und Philosophie (FoSub 8), Berlin.


https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/51940

	Überzeugend respektlose Biographien: Jesus in der synoptischen Überlieferung und die Kyniker bei Diogenes Laertios
	1 Jesu Biographie bei den Synoptikern
	2 Apophthegmata
	3 Genügsamkeit
	4 Kritik an geltenden Werten
	5 Das philosophische Selbstverständnis
	6 Lukanische Gleichnisse
	7 Fazit
	Bibliographie


