Satiren der europdischen Aufklarung



Friuhe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur
und Kultur im européaischen Kontext

Herausgegeben von

Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,
Martin Mulsow, Bernd Roling

und Friedrich Vollhardt

Band 264



Satiren der
europaischen
Aufklarung

Herausgegeben von
Gideon Stiening und Friedrich Vollhardt

Unter Mitarbeit von
Christine Vogl

DE GRUYTER



Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 38 wissenschaftliche
Bibliotheken und Initiativen ermdglicht, die die Open-Access-Transformation in der Deutschen
Literaturwissenschaft férdern.

ISBN 978-3-11-914842-9

e-ISBN (PDF) 978-3-11-220667-6

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-220690-4

ISSN 0934-5531

DOI https://doi.org/10.1515/9783112206676

@)ey |

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz flir die Weiterverwendung gelten nicht fiir Inhalte,
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Ausziige usw.).
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die
Verpflichtung zur Recherche und Klarung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025936538

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 Gideon Stiening and Friedrich Vollhardt, bei den Autorinnen und Autoren,
Zusammenstellung © 2025 Gideon Stiening and Friedrich Vollhardt, Gideon Stiening und Friedrich
Vollhardt, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston, Genthiner StraBe 13, 10785 Berlin
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfiighar Gber www.degruyterbrill.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyterbrill.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit:
productsafety@degruyterbrill.com


https://doi.org/10.1515/9783112206676
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyterbrill.com
http://www.degruyterbrill.com
mailto:productsafety@degruyterbrill.com

Open-Access-Transformation in der
Literaturwissenschaft

Open Access fir exzellente Publikationen aus der Deutschen Literaturwissenschaft: Dank der Unter-
stiitzung von 38 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen kénnen 2025 insgesamt neun litera-
turwissenschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access veréffentlicht
werden, ohne dass fiir Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.

Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Verdffentlichung
dieses Titels ermdéglicht:

Universitatshibliothek Augsburg

Universitatshibliothek Bayreuth

Universitatsbibliothek der Freien Universitat Berlin

Universitatsbibliothek der Humboldt-Universitat zu Berlin

Universitatsbibliothek Bielefeld

Universitatsbibliothek Braunschweig

Staats- und Universitatsbibliothek Bremen

Universitats- und Landesbibliothek Darmstadt

Technische Universitat Dortmund

Sachsische Landesbibliothek - Staats- und Universitatsbibliothek Dresden (SLUB)
Universitatshibliothek Duisburg-Essen

Universitats- und Landesbibliothek Diisseldorf

Universitatshibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a. M.
Niedersachsische Staats- und Universitatshibliothek Géttingen
Universitatsbibliothek Greifswald

Fernuniversitat Hagen, Universitatsbibliothek

Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg / Universitats- und Landesbibliothek Sachsen-Anhalt
Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek - Niedersachsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover

Rheinland-Pfalzische Technische Universitat Kaiserslautern-Landau
Universitatsbibliothek Kassel - Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel
Universitats- und Stadtbibliothek KoIn

Universitat Konstanz, Kommunikations-, Informations-, Medienzentrum (KIM)
Université de Lausanne

Universitatsbibliothek Leipzig

Universitatsbibliothek Marburg

Universitatsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen

Universitats- und Landesbibliothek Miinster

Bibliotheks- und Informationssystem (BIS) der Carl von Ossietzky Universitat Oldenburg
Universitatsbibliothek Osnabriick

Universitatsbibliothek Passau

Universitat Potsdam

Universitatsbibliothek Regensburg

Universitatsbibliothek Rostock

Universitatsbibliothek Vechta

Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel

Universitatshibliothek Wuppertal

Zentralbibliothek Zirich






Jorg Schonert zum 80. Geburtstag






Vorwort

Das 18. Jahrhundert gilt als Zeitalter der Aufklarung und zugleich als das européi-
sche Jahrhundert der Satire." Der entscheidende Grund fiir die enge Verbindung
des Projekts der Aufklarung mit dieser literarischen Gattung und ihren Schreib-
weisen bestand (und besteht noch) in der Annahme, dass sich die Prinzipien der
aufklérerischen Vernunft nicht allein durch die Kraft des besseren Arguments in
eine gesellschaftliche und staatliche Praxis umsetzen lassen, sondern durch Kritik
erstritten werden miissen, was zu ,spannungsvollen Abbildungen der Zeitreali-
tat** fiihrt.

Im Jahrhundert der Aufkldrung erweitert sich dabei die tberlieferte Kunst-
form der Satire in einer bis dahin ungekannten Weise. Ihre Stilmittel und Darbie-
tungsformen finden Eingang in andere Gattungen, etwa den Roman, aber auch in
die zundchst in England entstehenden, dann rasch in ganz Europa verbreiteten
Moralischen Wochenschriften, also in die 6ffentliche Kommunikation.? Das neue
Zeitschriftenformat zeigt exemplarisch, worauf die Autoren abzielen: Es geht um
gesellschaftshezogene Wirkung und ein ,neues SozialbewuRtsein®,* das heifit um
Fortschritt und Emanzipation in verschiedenen Bereichen. Der Freiheit zu den-
ken wird dabei ein hoher Wert beigemessen, was am Ende des Jahrhunderts zu
der erniichternden Frage flihrt, warum das Zeitalter der Aufklarung noch kein
aufgekldrtes Zeitalter sei.’

Jorg Schonert hat in seiner zweiten grofien Studie zur Form und Funktion
der Satire die Entwicklung des Erzdhlens und die Umakzentuierungen in den Tex-
ten der Aufkldrung verfolgt und gezeigt, wie sich eine zunédchst von der Zuver-
sicht auf Verdnderung getragene satirische Energie im Laufe des Jahrhunderts
verbraucht und zu einer deféitistischen Haltung fiihrt, die sich in die Literatur der
Romantik transformiert.® Die Abhandlungen des vorliegenden Bandes kniipfen

1 Wie zutreffend diese Charakterisierung ist, hat Wolfgang Weif$ gezeigt: Swift und die Satire
des 18. Jahrhunderts. Miinchen 1992.

2 Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart, Tiibin-
gen 1969, S. 1.

3 Vgl. Katja Barthel: Trauer, Scherz, Satire — Elegie und Trauerrede in deutschen Moralischen
Wochenschriften englischen Vorbilds. In: Trauerpoetik. Die Elegie im Kontext von deutsch-
britischen Literaturbeziehungen 1750-1850. Hg. von Andrea Resse. Gottingen 2015, S. 61-90.

4 Schoénert: Roman und Satire (Anm. 2), S. 117.

5 Die Unterscheidung geht zurtick auf Immanuel Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufkld-
rung?, die 1784 in der Berlinischen Monatsschrift erschienen ist.

6 Vgl. Jorg Schonert: Satirische Aufklarung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzdhlens
in der deutschen Literatur der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. Miinchen 1976;
online publiziert 2010: http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-202


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf

X = Vorwort

an die literarhistorischen Beobachtungen von Jorg Schonert an und erweitern
diese in komparatistischer Perspektive. Dabei werden auch neuere theoretische
Uberlegungen zur Funktion der satirischen Kommunikation einbezogen.’

Hervorgegangen sind die Beitrage aus einem Kolloquium, das vom 7. bis
9. Juni 2022 zum 80. Geburtstag von Jérg Schonert in Miinchen stattgefunden hat.
Thm ist das Buch gewidmet. Das Anliegen der Vortragenden war es, die kollegia-
len und freundschaftlichen Verbindungen, die sich iiber mehrere Generationen
und Fachgrenzen hinweg im Kreis um Jorg Schonert gebildet haben, fiir ein Sa-
tire-Projekt zu nutzen, das die Arbeiten des Jubilars fortfiihrt und ergénzt. Leider
konnten die Vortrage von Andreas Kablitz, der Voltaires Candide behandelte, und
Carlos Spoerhase hier nicht dokumentiert werden.

Die Herausgeber haben vielfach zu danken: Der Fritz Thyssen Stiftung fiir die
Finanzierung der Tagung sowie der Carl Friedrich von Siemens Stiftung fiir die
grofiziigige Forderung und Gastfreundschaft; dem Verlag, inshesondere Herrn Ro-
bert Forke, fiir das Entgegenkommen und die gute Zusammenarbeit; schliefSlich
allen Autoren und Moderatoren, die zum Gelingen des Unternehmens beigetra-
gen haben. Unser besonderer Dank gilt dem Kabarettisten Bruno Jonas fiir das
am Ende des Kolloquiums gefithrte Gesprach mit Jorg Schonert, in dem nach den
Grenzen der Satire in der Kultur und Gesellschaft der Gegenwart gefragt wurde.

Die Organisation der Tagung und die Formatierung der Typoskripte lagen in
den Handen von Rebecca Thoss und Iris Carle, die Einrichtung der Beitrage bei
Anette Syndikus und Christine Vogl, denen wir fiir das — nicht selbstverstandli-
che - Engagement und die Sorgfalt bei der redaktionellen Tatigkeit danken.

Bremen und Miinchen-Solln, im Frithjahr 2025
Gideon Stiening
Friedrich Vollhardt

aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 6. Mai 2024). Zur Skepsis der Spataufklarung im Anschluss auch
an Schonert vgl. Vanessa Pietrasik: La satire en jeu? Critique et scepticisme en Allemagne a la fin
du XVIII® siécle. Tusson 2011.

7 Jorg Schonert: Theorie der (literarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung
von Textstruktur und kommunikativer Wirkung [1980, gemeinsam mit Emmy Rottenmoser]. In:
Textpraxis 2 (1/2011). http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-
literarischen-satire (letzter Zugriff: 6. Mai 2024), und Carlos Spoerhase: Methodenskizze zur syste-
matischen Rekonstruktion der literarischen Satire. In: Scientia Poetica 24 (2020), S. 307-320. Die
angloamerikanische Forschung hat hier ebenfalls neue Einsichten eréffnet: Theorizing Satire. Es-
says in Literary Criticism. Hg. von Brian A. Connery und Kirk Combe. New York 1995; Paul Simp-
son: On the Discourse of Satire. Towards a Stylistic Model of Satirical Humour. Amsterdam 2003;
Charles A. Knight: The Literature of Satire. Oxford 2004; A Companion to Satire. Ancient and Mo-
dern. Hg. von Ruben Quintero. Oxford 2007.


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire
http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire

Inhaltsverzeichnis

Gideon Stiening, Friedrich Vollhardt
Vorwort — IX

Andreas Mahler
,Gegenaufklarungen‘. Akte satirischen Fingierens bei Swift — 1

Steffen Martus
Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu
machen®. Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus — 19

Anna Axtner-Borsutzky
,+Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ Gottlieb Wilhelm
Rabeners Satirische Briefe - ein satirischer Briefsteller? — 45

Gideon Stiening
»Freybeuter der Vernunft“. Zum Verhaltnis von Recht und Satire bei
Johann Heinrich Gottlob von Justi — 61

Jan-Dirk Miiller
Schildbiirger, Lalen und Abderiten. Zum Wandel der Gesellschaftssatire
zwischen 16. und 18. Jahrhundert — 83

Liliane Weissberg
Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Biilhne — 101

Christoph Schmitt-MaaR
»Mit den Waffen der lachenden Satire“. Zur Armierung der aufgeklarten
Literaturkritik vor Lessing — 123

Friedrich Vollhardt
Das Ende der Hollenstrafen. Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und
das beredte Schweigen Gotthold Ephraim Lessings — 145



XII —— Inhaltsverzeichnis

Wilhelm VoRBkamp

»Was niemand horen wollte“. Aspekte satirischer Kritik der Moderne im
Faust IT — 165

Personenregister — 175



Andreas Mahler
,Gegenaufklarungen’
Akte satirischen Fingierens bei Swift

1 Das Satirische als Sprachspiel

Satiregemaf beginne ich mit dem Sprechakt einer Mahnung: ,,Vergifs nicht,“ wen-
det sich in einer verstreuten Notiz Ludwig Wittgenstein exhortativ an sich, ,,dafs
ein Gedicht, wenn auch in der Sprache der Mitteilung abgefaf3t, nicht im Sprach-
spiel der Mitteilung verwendet wird“.! Wittgenstein scheidet in seinem Selbsthin-
weis mithin sprachliche Struktur und kommunikative Funktion, mediale Vorgabe
und rezeptiven Umgang, syntakto-semantische Verfasstheit und pragmatischen
Gebrauch: was nach aufien hin aussieht wie sprachliche Informationsvermitt-
lung, so ermahnt er sich, muss lange noch nicht im dazu analogen Sprach- oder
Kommunikationsspiel der faktualen Ubermittlung semantischer Inhalte Verwen-
dung finden; wer ein Gedicht alleinig auf seinen vermeintlich ,wahren‘, wo nicht
,authentischen‘ Inhalt liest — etwa auf den real erlebbaren Ort der Goethe’schen
Zitronen oder der Wordsworth’schen Narzissen —, verfehlt dessen kommunikati-
ven Sinn womaglich schon im Keim. Denn wozu das Gedicht einlddt und auch
auffordert, ist ein anderes Spiel — ein anderer Umgang — als die blofie Mitteilung
eines einmaligen Sachverhalts oder auch Faktums.

Dies zielt auf die Differenz von lexikalischem Bestand und situationsgebunde-
nem Einsatz; wohl kann ich - einem einst notorischen Beispiel folgend - ein
sprachliches Gebilde so lesen, als wére es nichts anderes als die faktuale Mittei-
lung der Aufstellung des 1. FC Niirnberg vom 27. Januar 1968; gleichwohl er-
scheint ein und derselbe Text, wie einstmals allseits bekannt, readymade-gleich in
Peter Handkes notorischer Text-, wofern nicht eben gar Gedichtsammlung Die In-
nenwelt der Aufenwelt der Innenwelt (1969), als wére er etwas ganz anderes:* im
ersten Spiel tue ich so, als ginge es um die Darstellung eines Sachverhalts, und
nehme ihn als Information lediglich zur Kenntnis; im zweiten tue ich so, als ginge
es um etwas anderes und lasse die vermeintliche Information am Ende womog-

1 Ludwig Wittgenstein: Zettel. Hg. von G. E. M. Anscombe und G. H. von Wright. Berkeley, Los
Angeles 1967, S. 28.

2 S. Peter Handke: Die Innenwelt der Aufienwelt der Innenwelt. Frankfurt a. M. 1969, S. 53; fiir
einen exemplarischen Bezug aus den 1970er Jahren siehe Karlheinz Stierle: Die Einheit des Tex-
tes. In: Funk-Kolleg Literatur. Hg. von Helmut Brackert und Eberhard Lammert. Frankfurt a. M.
1977, Bd. 1, S. 168187, hier S. 169 f.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-001



2 =—— Andreas Mahler

lich sogar ganz beiseite. Interessanterweise jedoch tue ich offenbar in beiden
Féllen so, ,als ob‘; hierauf wird zuriickzukommen sein.

Vorerst will ich den Satz erst einmal umsetzen auf die Satire: ,vergiss nicht,
so liefSe sich analog umformulieren, ,dass eine Satire, wenn auch in der Sprache
der Mitteilung abgefasst, nicht im Sprachspiel der Mitteilung verwendet wird".
Dies iibersehen geflissentlich die Verfechter von Satire als blofer Kritik. Wer
sagt: ,deine Suppe schmeckt mir nicht‘, hat damit noch nicht automatisch eine sa-
tirische AuRerung gemacht.® Im beriichtigten Béhmermann/Erdogan-Zwist aus
dem Jahr 2016 wollte man bekanntlich — und auch nicht ganz unberechtigt — tur-
kischerseits genau dies vergessen (oder zumindest nicht wahrhaben oder negie-
ren) und die Doppelconférence von Jan Bohmermann und Ralf Kabelka als krude
,schméahend‘ ligenhafte Mitteilung iiber erotisch-sexuelle Praferenzen des tiirki-
schen Staatspréasidenten fassen, wahrend die Moderatoren als Spiel zumindest af-
fichiert im Sinn hatten, so zu tun, als wiirden sie an einem vermeintlich treffend
verabscheuungswiirdigen Negativbeispiel erkldren, was man nach Artikel 5 des
deutschen Grundgesetzes genau nicht machen darf.* Dass ihnen dabei im —
gleichwohl genau dies zu Demonstrationszwecken machenden — performativen
Verlauf aus spitzbiibischem Stolz tiber ihr vermeintliches Gelingen ausgerechnet
ihre unbedingt glaubhaft mit zu spielende aufklarerische Entriistung ein wenig

3 Die Verwechslung, wo nicht Gleichsetzung, von Satire und Sozialkritik durchzieht die gesamte
Satire-Diskussion. Sie erscheint nach wie vor als hartnédckiges Vorurteil vor allen Dingen in Le-
xika und Handbiichern. Fiir den Versuch einer Beschreibung des Satirischen iiber das Gefélle
zwischen dem ,Richtigen‘ gegeniiber dem zu kritisierenden ,Falschen‘ anhand des Begriffs der
,Norm‘ steht der Ansatz von Jorg Schénert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur
Poetik. Stuttgart 1969; eine systematische spéatere Zusammenfassung bietet ders.: Theorie der (li-
terarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung von Textstruktur und kommunika-
tiver Wirkung. In: Textpraxis 2 (2011), S. 1-42. Fir eine Absolutsetzung der Norm in der Satire-
theorie s. etwa Klaus Schwind: Satire in funktionalen Kontexten. Theoretische Uberlegungen zu
einer semiotisch orientierten Textanalyse. Tiibingen 1988, v. a. S. 69-84; fiir das Problem tautolo-
gischer Ableitung von Norm und Normwidrigem aus demselben Informationsbestand s. meine
Rezension hierzu in: Zeitschrift fiir franzosische Sprache und Literatur 101 (1991), S. 204-213, v. a.
S. 207 1. Fiir den Ersatz eines festen, richtigkeitsgewissen Normbegriffs durch den eher zweifelnd
relativen Begriff der ,Tendenz‘ s. den entsprechenden Vorschlag in der Satiretheorie von Klaus
W. Hempfer: Tendenz und Asthetik. Studien zur franzésischen Verssatire des 18. Jahrhun-
derts. Miinchen 1972, S. 30-36; eine fachgeschichtliche Einordnung der Debatte in eine vornehm-
lich germanistische Rechtfertigungsstrategie liefert Harald Kdmmerer: Nur um Himmels willen
keine Satyren ... Deutsche Satire und Satiretheorie des 18. Jahrhunderts im Kontext von Anglophi-
lie, Swift-Rezeption und asthetischer Theorie. Heidelberg 1999, S. 1-25.

4 Fir den Versuch einer Erkldrung des Scheiterns des Erdogan-Gedichts als Satire s. Andreas
Mahler: Der satirische Kontrakt. Performanzen des Satirischen. In: Zeitschrift fiir franzésische
Sprache und Literatur 127 (2017), S. 253-277, hier S. 272-275.



,Gegenaufkldrungen* =—— 3

abhanden kam und auf diese Weise das vermeintliche Negativbeispiel insgeheim
latent zu Eigenrecht ,positivierte’, sorgte allerdings fiir eine gliickensgefihrdende
Erosion des vorgeblichen Spiels und néhrte unversehens denn doch den Verdacht
initial gewollter, ,realer?, faktualer Schméahung.

Wer ein sprachliches Gebilde zur Kenntnis nimmt, so liefSe sich vorerst zu-
sammenfassen, sollte also tunlichst mit darauf achten, in welchem (Verwen-
dungs-)Spiel er oder sie sich befindet. Eine AuSerung, um sogleich titelgemi® an
einem Swift-Beispiel zu applizieren, wie ,His Grace! impossible! what dead!*
liefSe sich in einem ersten Schritt entsprechend auffassen als mitteilender Aus-
druck tiefer Bestiirzung iiber eine unmittelbar vorgangige Nachricht des Able-
bens einer hochgestellten offiziellen Personlichkeit. Unter Hinzuziehung ihrer
Folge ,,0f old age too, and in his bed!“ misste man allerdings aufgrund des beide
Zeilen zum couplet fiigenden Reims (,dead‘ — ,bed‘) und des sich abzeichnenden
zeilenbezogenen metrischen Gitters eines (wenn auch nur) vierhebigen Jambus
einrdumen, womoglich vergessen zu haben (oder auch noch nicht gewahr wor-
den zu sein), dass man sich vielleicht doch eher im Sprachspiel eines Gedichts be-
findet — was sich im Ubrigen bestitigt finde durch die in der bislang vernachlés-
sigten Uberschrift des sprachlichen Gebildes vermerkte, vornehmlich literarische
Gattungsbezeichnung der Elegie oder auch Totenklage. Nimmt man nochmals
zwei Zeilen derselben Auferung hinzu: ,And could that Mighty Warrior fall? /
And so inglorious, after all!“, lief3e sich iiber das — zugleich riickwirkend den un-
heldenhaften Tod in hohem Alter wie im ,niederen‘ Bett mit infizierende —
Schmahwort ,inglorious’ (statt des fiir die Elegie erwartbaren ,glorious‘) ein weite-
res Indiz finden, dass das angebotene Sprachspiel gleichwohl nicht vornehmlich
das eines ,bloflen‘ Gedichts ist, sondern dass man zusatzlich auch nicht vergessen
sollte, dass es in satirischem Gebrauch steht, wie nicht zuletzt sein voller — wenn-
gleich tunlichst nicht konkret referenzierender — Titel verrat: ,A Satirical Elegy
on the Death of a Late Famous General“.® Ich kénnte also in einem ersten Schritt
so tun, als teilte mir die offensichtliche ,Sprache der Mitteilung‘ etwas ,Real-
Faktisches‘ mit, miisste sodann aber in einem zweiten Schritt so tun, als ob sie

5 Die Funktionsformel einer ,Positivierung von Negativitat wie die analoge Formulierung vom
,Hereinholen des Ausgegrenzten‘ geht zuriick auf den Aufsatz zur Komik und zum Lachen von
Joachim Ritter: Uber das Lachen. In: Ders.: Subjektivitit. Sechs Aufsétze. Frankfurt a. M. 1989,
S. 62-92; fiir eine funktionsgeschichtliche Auswertung und Systematisierung hin auf eine allge-
meine Literaturdsthetik s. Rainer Warning: Funktion und Struktur. Die Ambivalenzen des Geistli-
chen Spiels. Miinchen 1974.

6 Ich zitiere das vielfach anthologisierte Gedicht aus der leicht zugénglichen und kommentierten
Ausgabe British and American Classical Poems. Hg. von Ludwig Herrig, Horst Meller und Rudolf
Stihnel. Braunschweig 1966, S. 296 (meine Titelherv.).



4 —— Andreas Mahler

etwas anderes tut, ndmlich den Tod einer gewichtigen Personlichkeit rhetorisch
zu betrauern, wo nicht gar im Stile einer Elegie zu beklagen, um schliefilich in
einem dritten einzugestehen, dass nochmal etwas anderes im Spiel ist: die Herab-
setzung einer 6ffentlichen Person durch lediglich simulierte Trauer bis hin zur
grimmig zufrieden konstativen Feier ihres Ablebens.’

Ich habe andernorts versucht, ein solches Spiel kommunikativer ,Neu-
Einstellung‘ oder auch ,Umpolung‘ zu beschreiben als einen auf der pragmati-
schen Ebene anzusiedelnden Wechsel der Kommunikationsmodalitdt und spater
naherhin als ,satirischen Kontrakt.® Klassischerweise, behaupte ich, besteht ein
solcher aus drei Teilen: (1) dem tentativen Angebot einer ersten Modalitét kom-
munikativen Umgangs: der Text tut so, als teile er (faktual oder auch fiktional)
jemandes Tod mit und schicke sich an zu einer Totenklage; (2) der gezielten Sto-
rung des Angebots durch ein erstes irritierend unpassendes Wort wie etwa in
diesem Fall ,inglorious‘; (3) der allméhlichen — vorwérts wie auch riickwarts
wirkenden — Umpolung der angebotenen (faktualen oder auch fiktionalen)
Kommunikationsmodalitdt samt dem modifizierten Angebot einer satirischen
Lektiire auf der Basis textunabhangig zusétzlich aktivierten — immer schon ei-
gens zu aktivierenden — Wissens. Dies gilt offensichtlich auch fir das vorlie-
gende okkasionalistische Gedicht.

Jonathan Swift hat allem Anschein nach das erst zwanzig Jahre nach seinem
Tod, im Jahr 1764 erstmals gedruckte Gedicht am 16. Juni 1722 verfasst.” Sein Re-
degegenstand ist John Churchill, erster Duke of Marlborough, britischer Kriegs-
held und von den Tories gehasster Haudegen, der unter anderem zusammen mit
Prinz Eugen von Savoyen 1704 die legendare Schlacht von Hochstadt bzw. Blind-
heim/Blenheim gegen die Franzosen gewann und dariiber hinaus offenbar in gro-
fem Stil darauf achtete, stets auch unmittelbar persénlicher NutzniefSer samtli-
cher von ihm gefiihrter Kriegshandlungen zu sein fiir das eigene, satt zu fiillende
Portefeuille. Der 16. Juni 1722 ist sein Todestag. Die Wendungen ,a Late Famous
General’, ,His Grace‘ und ,that Mighty Warrior referieren genau auf ihn - nur,
dass dem so ist, wird gerade nicht mitgeteilt, sondern lediglich andeutungsweise,

7 Fir die Verschiebbarkeit und Konversion ein und desselben Textes zwischen Sach- und Fiktiv-
kommunikation und umgekehrt s. Johannes Anderegg: Fiktion und Kommunikation. Ein Beitrag
zur Theorie der Prosa. Géttingen 1977.

8 S. Mahler: Der satirische Kontrakt (Anm. 4), insbes. S. 258-262; zur Verwischung und zum be-
wussten Offenhalten von Kommunikationsmodalitaten in satirischen Verwendungszusammen-
héngen s. auch Andreas Mahler: Moderne Satireforschung und elisabethanische Verssatire. Text-
theorie — Epistemologie — Gattungspoetik. Miinchen 1992, v. a. S. 23-97.

9 Eine der umfassendsten deutschsprachigen Darstellungen unter Beriicksichtigung neuerer sa-
tiretheoretischer Uberlegungen liefert Wolfgang WeiR: Swift und die Satire des 18. Jahrhun-
derts. Epoche — Werke — Wirkung. Miinchen 1992; zum behandelten Gedicht s. insbes. S. 198-200.



,Gegenaufkldrungen* =—— 5

in der drittletzten Zeile nochmalig tiber ,duke‘, oblique mehrdeutig abgerufen. Es
wird mithin als Mitteilung — als bereits andernorts mitgeteiltes ,realweltliches*
Wissen — gesetzt und vorausgesetzt.'’

Hierin liegt die fiir das Satirische oft verhandelte ,Indirektheit, seine allusive
Jindirection‘. Dass dies ein Text tiber Marlborough ist, wird nicht direkt ausge-
sprochen. Wohl ist er durchweg implizit gemeint, doch wird dies nirgends explizit
gesagt, und wer es leserseitig gleichwohl auflésend expliziert, ist ,selber schuld,
und nicht der Text, geschweige denn sein (realer) Autor Swift. Dass der Bedichtete
der Duke of Marlborough ist, ist mithin kennerhaft vorausgesetzt. Dies ist unei-
gentliche Referenz, vorausgesetztes Weltwissen, Sprechgegenstand und nicht
Sprechgegenstand: mdglicher, aber nicht notwendiger — und somit recht eigent-
lich auch nicht ,einklagbarer‘ — Wirklichkeitshezug." Auf diese Weise kann der
Autor des satirischen Texts so tun, als handle er ganz allgemein von irgendeinem
kiirzlich erst verstorbenen Militdr, und der Leser desselben Textes — ein vertrau-
ter Freund im Geist oder womdglich gar allein Swift selbst — kann zugleich,
ebenso phatisch gemeinschaftshildend wie klandestin aggressionsentlastend, fiir
sich so tun, als ginge es um niemand anderen als ganz spezifisch um den verma-
ledeiten, endlich toten Duke of Marlborough. Dies ist satiretypische ,Doppelung’,
ein Versuch des Offenhaltens und der Lizenz, es ist die Gratwanderung eines ,Als-

10 Dies ist die Grundformel einer auf der Trennung von Gattung und transgenerischer Schreib-
weise beruhenden neueren Theorie der ,Satire‘ als satirischem Sprechen; sie zeigt sich ebenso in
Hempfers Definition des Satirischen als ,funktionalisierte (mediatisierte) Asthetik zum Ausdruck
einer auf Wirkliches negativ und implizierend zielenden Tendenz“ (Hempfer: Tendenz und As-
thetik [Anm. 3], S. 34) wie in Weif’ extrapragmatisch zusammenfassender Beschreibung der ,sati-
rischen Sprechsituation‘, wonach ,der Sprecher beim Adressaten die Vertrautheit mit der politi-
schen, gesellschaftlichen und kulturellen Situation, iiber die er redet, als gegeben voraussetzt*
(Wolfgang Weif3: Probleme der Satireforschung und das heutige Verstdndnis der Satire. Einlei-
tung. In: Die englische Satire. Hg. von dems. Darmstadt 1982, S. 1-16, hier S. 14). Ahnlich auch
Ingrid Hantsch: Semiotik des Erzdhlens. Studien zum satirischen Roman des 20. Jahrhun-
derts. Miinchen 1975, S. 55 f. Fiir rezentere Zusammenfassungen satiretheoretischer Uberlegun-
gen s. Harald Kimmerer und Uwe Lindemann: Satire. Text und Tendenz. Berlin 2004, sowie Sven
Hanuschek: Art. Satire. In: Handbuch der literarischen Gattungen. Hg. von Dieter Lamping. Stutt-
gart 2009, S. 652-661; enttduschend in theoretischer Hinsicht ist, trotz der Aufnahme in die an
sich renommierte anspruchsvolle Reihe, John T. Gilmore: Satire. London 2018.

11 Dies meint die Rede vom ,amimetischen‘ Charakter des Satirischen, wonach das Satirische
oftmals das von ihm avisierte und zu treffende Objekt weder explizit benennt noch darstellt, son-
dern lediglich dessen Kenntnis voraussetzt bzw. darin allusiv impliziert; zum Gedanken, dass
sich in satirischer Textualitat aus den genutzten Verfahren ,nicht unmittelbar die bedrohliche
Wirklichkeit ergibt, sondern diese [...] eine Tendenz“ aufbauen, ,die erst ihrerseits [...] auf ein
auBerhalb des Textes vorgegebenes Wirkliches zielt*, s. Hempfer: Tendenz und Asthetik
(Anm. 3), S. 851.



6 = Andreas Mahler

ob‘ (ganz wie bei Bohmermann/Kabelkas leicht verrutschtem Versuch impliziter
personlicher Schmédhung im Schein expliziter didaktischer Aufklarung): die ge-
samte entfaltete negativ-kritische Energie — von der Reduktion der zitierten Ein-
gangshetroffenheit auf die auch mégliche blofie, routiniert konversationelle Ge-
sellschaftsfloskel; iiber den vermeintlich schmachvollen (Alters-)Tod im Bett statt
strahlend-jugendlich kraftvoll-heldischen Fallens auf dem Feld; dessen insgeheim
erhoffte Erwartung samt karnevalesk herabsetzendem Schluss (,Threescore, I
think, is pretty high; / "Twas time in conscience he should die. / This world he
cumbered long enough; / He burnt his candle to the snuff; / And that’s the reason,
some folks think / He left behind so great a stink®; V. 11-16); das einsame Begréab-
nis und die daraus zu ziehende Lehre (,Let pride be taught by this rebuke, / How
very mean a thing’s a duke / From all his ill-got honours flung / Turned to that
dirt from whence he sprung®; V. 29-32) — all diese aufwendig herabsetzende rhe-
torisch-semantische Verarbeitung von vermeintlich ehrenhaft errungenem ,fame’
zu ebenso tatsachlichem wie offensivem ,stink‘ und ,dirt‘ oszilliert bestandig zwi-
schen zwei moglichen, in keinem Fall aber eindeutig und mit Bestimmtheit aufzu-
l6senden Referenzen. Ich will versuchen, dies umzusetzen auf die Fiktion, auf
Akte des Fingierens.

2 Satirische Simulation

In Absetzung von den ebenso langen wie fruchtlosen binar-oppositiven Entgegen-
setzungen von augenscheinlich immer schon lediglich erfundener Fiktion einer-
seits und offensichtlich tatsdchlicher Wirklichkeit andererseits hat man den Akt
des Fingierens im Sinn eines Prozesses des ,Machens‘ auf terndre Weise pragma-
tisch versucht zu definieren als eine Art ,Ingestaltziehung* eines gedanklichen
Imagindren mit den vorhandenen Mitteln eines vornehmlich diskursiv gepragten
Realen." Hieraus resultiere als Ergebnis jede Fiktion. Vielleicht gilt dies in gewis-
ser Weise sogar fur jeden Akt der Versprachlichung als einer medial gepréagten
semiotischen Ingestaltziehung: in der Formulierung jedes vorerst noch diffusen
Gedankens ziehe ich diesen mit den Mitteln des mir Gegebenen in eine Art
sprachlicher Gestalt, die ihn fixiert und vermeintlich ausdriickt (,;re-présentiert),
auch wenn sie ihn doch eher im Moment der Versprachlichung recht eigentlich
erst ,macht‘ (;prd-sentiert‘). Hiertiber konstruiere ich, baue, ,bastele‘ ich — sprach-

12 Zur Auflésung der bindren Opposition und ihrer Ersetzung durch ein terndres dynamisches
Geflecht s. Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginére. Perspektiven literarischer Anthropolo-
gie. Frankfurt a. M. 1993, seine Kurzdefinition S. 20.



,Gegenaufklarungen® =— 7

lich ,symbolisierend‘ — meine ,Welt‘, mein _Habitat"® Ich simuliere fiktiven wie
faktischen Inhalt; ich simuliere fiktionale wie faktuale Stimme; ich simuliere fin-
gierte wie tatsdchliche Textualitit. Differenziert man nach altem, klassischem
Muster die kommunikativen Ebenen des vermittelnden materialen Texts (Syntak-
tik: Ebene 2), der vermittelnden fingierten wie fingierenden Stimme (Binnenprag-
matik: Ebene 3), der vermittelten fiktiven ,Wirklichkeit* (Semantik: Ebene 4), so
tue ich zum einen so, als gibe es die von mir besprochene fiktive/faktische Welt
(E4), zum anderen so, als gdbe es einen diese evozierenden, mitteilenden, ,ma-
chenden‘ fiktionalen/faktualen Sprecher (Es), und schliefflich so, als sei der Text
genau das, als was er generisch, verwendungsbezogen, ausgegeben wird (E,; mit
Ebene 1 als der realweltlichen Ebene aufierhalb des Texts mit all ihren jeweiligen
Instanzen und Referenzen).* Der Akt des Fingierens beschréinkt sich mithin nicht
allein auf das fiktive (oder auch mutmafllich faktische) Resultat (die ,Welt‘: E,); er
umfasst sowohl die textintern fingierende Instanz (die ,Stimme*: E3) als auch das
textextern fingierte Resultat (den Text in seiner materialen Gestalt: E,).

In Swifts ,Death of a Late Famous General“ betrifft dies auf Inhaltsebene
etwa die Vorstellung vom einsam trostlosen Begrdbnis eines vermeintlich etwa
Sechzigjahrigen (der echte Herzog war im Ubrigen perfiderweise bei seinem Able-
ben 72 Jahre alt), welches am Todestag des 16. Juni — behauptetermafien ohne
Witwe und ohne Waisen - offensichtlich noch gar nicht stattgefunden haben
kann (,Behold his funeral appears, / Nor widow’s sighs, nor orphan’s tears, /
Wont at such time each heart to pierce, / Attend the progress of his hearse®;
V. 17-20). Auf Vermittlungsebene betrifft es die vorgeblich betroffene Sprecher-
Kklage, in der der Sprecher nur so tut, als ob er geschockt trauere (,impossible!
what dead!), in Wirklichkeit aber doch eher schméht, wo nicht, wie sich spéter-
hin zeigt, erleichtert frohlockt (Twas time in conscience he should die: ,endlich
isser weg®). Und auf Textebene betrifft es die Gattung der Elegie, wonach der Text

13 Zum Gegensatz eines sich auf Gegebenes beziehenden, vermeintlich nachgéngig mimetischen
Jmitierens‘ zu einem Eigenstdndiges aufbauenden, erst durch den Text gemachten, performati-
ven ,Symbolisieren‘ s. ebd., S. 426-515; zum Gedanken, wonach unsere ,Welt‘ bzw. die ,Kultur
einen integralen Bestandteil des Menschen verkorpert, [...] weil sie das von ihm geschaffene
kiinstliche Habitat darstellt, durch das er sich als der manifestiert, der er ist“, was zugleich be-
sagt, ,daf8 sich der Mensch durch das, was er hervorbringt, selbst produziert, s. Wolfgang Iser:
Emergenz. Nachgelassene und verstreut publizierte Essays. Hg. von Alexander Schmitz. Konstanz
2013, S. 76.

14 Ich beziehe mich auf den kommunikativen Systematisierungs- und Differenzierungsversuch
der allzu frith verstorbenen Munchner Literaturwissenschaftlerin Hannelore Link: Rezeptions-
forschung. Eine Einfiihrung in Methoden und Probleme. Stuttgart u. a. 1976, S. 11-38; fiir eine se-
miotisch ausgerichtete Umsetzung auf satirische Texte s. Mahler: Moderne Satireforschung
(Anm. 8), S. 39-55.



8 = Andreas Mahler

seinerseits nur so tut, als folge er aufrichtig dem behaupteten Gattungsmuster,
wahrend er es recht eigentlich strategisch — oder vielleicht eher gar im Certeau’-
schen Sinne taktisch — nutzt zur massiv eigeninteressierten ,Uberschreibung’,
eben fiir eine ,satirical elegy*.”®

Die Ingestaltziehung lauft also auf allen drei Ebenen. Swift nutzt den Tod des
Herzogs (1) zum einen fiir die ihn befriedigende Artikulation eines vorgestellten
schmachvollen Begrabnisses samt Schméahung des Verstorbenen; (2) zum anderen
fur den lustvollen Entwurf einer im Schein der Trauer mit dem Toten hdmisch
abrechnenden Sprechinstanz; und (3) eben nicht zuletzt fiir die oblique Modellie-
rung einer generischen Textualitat, die in seiner Verwendung eine ganz andere
Funktion erfullt als die ihr angestammte. Er ,tut sof, als berichte er ohne konkrete
Namensnennung von einem Tod samt Begrabnis; er ,tut so‘, als beklage er das un-
fassliche Ableben einer 6ffentlichen Person; er ,tut so¢, als nutze er hierfiir einver-
nehmlich nach allen Regeln der Kunst die generische Struktur der Elegie.

Vor allem Letzteres, so meine These, macht Swift zu seinem zukunftsweisen-
den System. Wohl fingiert er (,in Gestalt ziehend‘) durchweg semantische Inhalte
(E») zum satirischen Treffen realer Referenzen — wie bekanntlich in Gulliver’s
Travels unter anderem etwa das zeitgendossische politische England, seine Bezie-
hungen zu Frankreich wie zudem akute Fragen antiker Staatsphilosophie oder
auch Probleme der damals aktuellen, sdkular aufgeklarten Wissenschaftsentwick-
lung.'® Wohl fingiert er Stimmen und Sprechinstanzen (E;) fiir ein satirisches Be-
sprechen realweltlicher Problemlagen — wie etwa in A Tale of a Tub ein allego-
risch abwagendes, hochmdgend intellektuelles Nebeneinanderstellen der
wichtigsten Weltreligionen bis hin zur invalidierenden Nichtung des eigenen
Sprechens als der Verfertigung eines — im karnevalesk relativierenden Sinne —

15 Zum Gegensatzpaar von mainstream-geleiteter, offizieller ,Strategie‘ und subversiv wider-
sténdiger ,Taktik‘ s. Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Ubers. von Ronald Voullié. Berlin
1988, insbes. S. 23 f. u. S. 77-97.

16 S.Jonathan Swift: Gulliver’s Travels (1726). Hg. von Peter Dixon und John Chalker. Harmonds-
worth u. a. 1987. Fiir eine dezidierte Lektiire des Romans als Prosasatire s. Bernhard Fabian: Gul-
liver’s Travels als Satire. In: Weif3: Die englische Satire (Anm. 10), S. 315-333; fiir eine umfassende
Rekonstruktion der referentiellen Beziige s. Hermann Real und Heinz ]. Vienken: Jonathan Swift,
Gulliver’s Travels. Miinchen 1984. Fiir eine Beschreibung satirischer Indienstnahme des Reise-
romans s. Weifs: Swift (Anm. 9), S. 206-222; fiir eine Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen
Wissenschaft s. Andreas Mahler: Die Materialitat der Transparenz. Sprache, Politik und Literatur
in der englischen Aufklarung. In: Européische Sozietatshewegung und demokratische Tradition.
Die europdischen Akademien der Frithen Neuzeit zwischen Friithrenaissance und Spataufkla-
rung. Hg. von Klaus Garber und Heinz Wismann. Titbingen 1996, Bd. 1, S. 721-754, v. a. S. 734-739.



,Gegenaufklarungen* =—— 9

bloRen ,book on nothing®” Vor allem aber fingiert er Textualitét (E,): er zieht

Imagindres / sein Imaginéres in die textuelle Gestalt einer Elegie, eines Reise-
romans, einer Erzahlung, eines Pamphlets, Traktats, Briefs und weiteres, um in
deren fingiertem — weniger vorgegebenem oder auch, wie vorhin noch gesagt,
,uberschriebenem* als seinerseits eben erst (mit)gemachtem, eben mit in Gestalt
gezogenem — ,GefaR‘ impliziertes Realweltliches zu treffen.'® Dies wire seine, viel-
leicht seine wesentlichste, Art ,dsthetisch sozialisierter Aggression: der seine urei-
gene Aggression ,sozialisierenden Asthetisierung‘.'® Ich gehe dies im Folgenden
am vielleicht notorischsten Swift’schen Beispiel ndher an.

3 Swift und die Simulation des Pamphlets

Ich komme also zum Offensichtlich-Unvermeidlichen. In A Modest Proposal fin-
giert Swift von Anbeginn die textuelle Gestalt eines Traktats.”’ Der Textauftakt tut

17 S. Jonathan Swift: A Tale of a Tub and Other Works (1704). Hg. von Angus Ross und David
Woolley. Oxford 1990; das Zitat, ,to write upon nothing*, S. 102 (Herv. dort). Fir eine Analyse
standpunktzersetzender satirischer Metaphorik im Tale of a Tub s. Werner von Koppenfels:
Swifts Tale of a Tub und die Tradition satirischer Metaphorik. In: Weif3: Die englische Satire
(Anm. 10), S. 352—-388; fiir einen griindlichen und hochinformativen Kommentar s. die deutsche
Ausgabe Jonathan Swift: Ein Tonnenmérchen. Ubers. von Ulrich Horstmann. Hg. von Hermann
J. Real. Stuttgart 1994. Zur Praxis eines satirisch-karnevalistischen Nullsummenschreibens s. An-
dreas Mahler: Uber nichts. Praktiken des Asthetischen. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift
N.F. 65 (2015), S. 203-225, mit Blick aufs Tonnenmdrchen v. a. S. 222.

18 Zur Metapher vom jeweiligen generischen ,Gefaf}“, welches sich die transgenerische Schreib-
weise des Satirischen ,wahlt“ bzw. ,miterfindet, s. am Beispiel der Komédie Walter Hinck: Ein-
leitung. Die Komddie zwischen Satire und Utopie. In: Ders. und Reinhold Grimm: Zwischen Satire
und Utopie. Zur Komiktheorie und zur Geschichte der européischen Komdodie. Frankfurt a. M.
1982, S. 7-19, die Zitate S. 16; fiir eine systematische Darstellung parasitérer satirischer ,Uberfor-
mung‘ gegebener (bzw. in meinem Sinne ,mitgemachter) generischer (Wirts-)Strukturen im
Euvre Swifts s. Weifd: Swift (Anm. 9), S. 192-248.

19 Die Formel von der Satire als ,asthetisch sozialisierte Aggression“ geht zurtick auf den viel
zitierten niitzlichen Forschungsbericht von Jirgen Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire.
In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 45 (1971), Son-
derheft, S. 275-377, hier S. 282; fiir Weiterentwicklungen seiner Position s. auch ders.: Art. Satire.
In: Fischer Lexikon Literatur. Hg. von Ulrich Ricklefs. Frankfurt a. M. 1996, Bd. 3, S. 1723-1745,
sowie ders.: Art. Satire. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 3., neu bearb. Aufl.
Hg. von Klaus Weimar, Harald Fricke und Jan-Dirk Miiller. 3 Bde. Berlin 1997-2003, hier Bd. 3,
S. 355-360.

20 S.Jonathan Swift: A Tale of a Tub, and other Satires (1704). Hg. von Kathleen Williams. London
1975, S. 255-264 (alle Folgezitate nach dieser Ausgabe); ich greife in der Folge auf, was ich andern-
orts unter jeweils anderem Blickwinkel z. T. ausfiithrlicher niedergelegt habe in Mahler: Moderne



10 —— Andreas Mahler

so, als sei das zu Lesende ein ernstgemeinter Vorschlag zur Verbesserung der
Lebensumstidnde vor allem der Neugeborenen im zeitgendssischen, armutsge-
plagten Irland. Materialiter — auf der Ebene der Syntaktik (E,) — simuliert der Be-
ginn eine Flugschrift oder ein Pamphlet. Die meisten Ausgaben drucken allein
schon auf typographischer Ebene die Textsortenbezeichnung ,,A Modest Proposal“
flugschriftendhnlich so, als wére dies ein eye-catcher fiir vorbeilaufendes Publi-
kum, und fiigen dessen lockenden Inhalt kursiv in der Folgezeile an: ,,FOR Preven-
ting the Children of poor People in Ireland, from being a Burden to their Parents or
Country; and for making them beneficial to the Publick“. Zudem wird der Text ei-
gens eindeutig datiert (,Written in the Year 1729).%"

Ein Pamphlet ist ein Offentlichkeitstext; es nimmt Bezug auf die Gegenwart
und schreibt sich in der Regel ortsgebunden ein in eine laufende Debatte; sein
vordringlichstes Anliegen ist die Verfolgung eines Arguments; entsprechend ist
seine textuelle Gestalt sichtbar nach aufien hin strukturiert. Swifts Modest Propo-
sal folgt in aller Einvernehmlichkeit und Sichtbarkeit dem argumentativen Mus-
ter der fur das gewdhlte genus deliberativum mafgeblichen rhetorischen dispo-
sitio.”” Seine 33 Traktatabsitze gliedern sich entsprechend in einen positiv
einstimmenden, das Sprechen begriindenden exordialen Auftakt (Absatz 1-7) mit
anschlieflender Darlegung einer den angekiindigten Titelvorschlag zu Beginn in
fast wortlicher Wiederaufnahme unterbreitenden umfassenden narratio (,I shall
now therefore humbly propose my own Thoughts“; Absatz 8-16), welche nach
einer Unterbrechung durch eine abschweifende digressio (,,I have too long digres-
sed, and therefore shall return to my Subject“; Absatz 17-19) in einer ausfiihrlich
begriindenden confirmatio (,I think the Advantages by the Proposal which I have
made, are obvious, and many, as well as of the highest Importance“; Absatz 20—
28) und einer ebenso dezidiert wie knapp abwehrenden refutatio (,I can think of
no one Objection [...] unless“; Absatz 29-30) durchargumentiert wird, bevor die
abschliefiende peroratio (,But, as to my self, having been wearied out for many
Years with offering vain, idle, visionary Thoughts, and at length utterly despairing
of Success, I fortunately fell upon this Proposal®; Absatz 31-33) das thesenbestéati-
gende Fazit zieht. Die Ingestaltziehung simuliert also syntaktisch die Form des
Pamphlets oder auch Traktats; sie suggeriert zugleich binnenpragmatisch die Op-
tion selbstautorisierender faktualer Kommunikation; sie insinuiert obendrein se-

Satireforschung (Anm. 8), S. 80-90, u. ders.: Der satirische Kontrakt (Anm. 4), S. 261-264. Fiir wei-
tere Analysen hierzu s. Johann N. Schmidt: Satire. Swift und Pope. Stuttgart u. a. 1977, S. 102-112,
Weifd: Swift (Anm. 9), S. 242-248, sowie Kimmerer und Lindemann (Anm. 10), S. 237-244.

21 So auch die der Davis’schen Gesamtedition (s.u. Anm. 34) folgende zitierte Everyman-
Ausgabe von Swift: Tale (Anm. 20), S. 255 (Herv. dort).

22 Zur orthodoxen Erfiillung einer reguléren dispositio s. Schmidt (Anm. 20), S. 103 f.



,Gegenaufklarungen®* =—— 11

mantisch einen ernstzunehmenden sozio-6konomischen Vorschlag als zu explizie-
renden Inhalt.

Swift lasst sich Zeit; eine langere Textstrecke lang tut er in seiner textualen
Ingestaltziehung zunéchst so, als erdffne sich das Angebot ernsthafter faktualer
Kommunikation. Das meiotische ,modest‘ signalisiert bereits im Titel die topische
Bescheidenheitshaltung eines altruistisch ums Gemeinwohl bemiihten, modera-
ten Sprechers, der erst einmal in einer captatio um sein Rederecht zu buhlen
sucht, bevor er sich ans Eigentliche traut. Zugleich streicht die Anliegenzeile das
angestammte Nutzlichkeitsstreben des ebenso kleintuenden wie grofSmeinenden
projector heraus, dem nach eigenem Bekunden offensichtlich nichts als die Ver-
meidung (,prevent?) des Negativen (burden) zur Bewirkung des Positiven (,bene-
ficial) naheliegt. Dies spezifiziert der erste Absatz; er adressiert ein allfallig zu
beklagendes Problem (,a melancholly object“), ndmlich dasjenige zeitgendssisch
flichendeckender, lastiger Bettelei vor allem hungriger Kinder in Dublins Straflen
und dariiber hinaus im ganzen Land, ,importuning every Passenger for an Alms*.
Dies, so der Sprecher, untergrabe Anstand — die gesellschaftlich erwartete ehrliche
Arbeit firr eine sozialgefallig akzeptable ,honest Livelyhood“ — und Sitte — die Ver-
meidung eines fortgesetzten unproduktiven Lebenswandels, der vor allen Dingen
darin besteht, ,to employ all their Time [...] to beg“ — und lasse die Bevdlkerung
von Kindesbeinen an in ebenso hoffnungs- wie hilflosem Zustand (,helpless“), was
letzten Endes zu Verwahrlosung, Kriminalitit, Auswanderung und allgemeiner,
nicht zuletzt konfessioneller, wenn nicht gar selbstversklavender, Verirrung fiihre:
»who, as they grow up, either turn Thieves for want of Work; or leave their dear
Native country, to fight for the Pretender in Spain, or sell themselves to the Barba-
does“; dem sei Einhalt zu gebieten. Hierfiir postuliert der Sprecher sodann im zwei-
ten Absatz eine communis opinio (it is agreed by all Parties“): der skizzierte Zu-
stand sei angesichts des ,present deplorable State of the Kingdom*“ eine zusétzliche
»Grievance“ und fordere entsprechend geeignete Mafinahmen: ,and, therefore,
whoever could find out a fair, cheap, and easy Method of making these Children
sound and useful Members of the Commonwealth, would deserve so well of the
Publick, as to have his Statue set up for a Preserver of the Nation“. Die Sorge um
das Gemeinwohl greift der dritte Absatz auf, indem er den Anspruch weitet auf alle
Kinder aus armen Familien und so Tragweite und Nttzlichkeit des Vorschlags noch
einmal potenziert (,a much greater Extent“), bevor sich der vierte Absatz anschickt,
die ausgestellte Niitzlichkeit des ,important Subject” in Absetzung von &hnlich lau-
tenden, doch laut Sprecheransicht kalkulatorisch missgeleiteten — und allein des-
halb schon unbrauchbaren — Alternativvorschlagen (,mistaken in their Computa-
tion“) rechtfertigend richtig, das heifst rational-merkantilistisch, durchzurechnen.



12 = Andreas Mahler

Der Text signalisiert sich mithin als zeitgendssisches Pamphlet im Stile etwa
eines William Petty, welches, allen Regeln der Rhetorik folgend, einen sich in Be-
zugnahme auf andere Autoritdten (,I am assured by our Merchants“; ,I have
been assured by a very knowing American of my Acquaintance in London*) zu-
nehmend geschickt selbst autorisierenden Sprecher aufbaut, der augenscheinlich
ohne eitle Selbstiiberschdtzung und in wohlgereifter, verantwortungshewusster
Uberlegung genau die gesuchte ,fair, cheap, and easy Method of making these
Children sound and useful Members of the Commonwealth‘ zu unterbreiten in
der Lage ist.”® Die angestrebte Textsortensimulation — und darum geht es Swift
(und mir) - scheint mithin durchweg gelungen und perfekt.

Der vierte Absatz enthélt jedoch zugleich auch ein potentielles Stérelement —
wie etwa das Lexem ,inglorious‘ aus der bereits genannten Elegie. Im Rahmen
einer den Fehlrechnern entgegenkommenden concessio rdumt der Sprecher zu-
nichst noch einmal bagatellisierend ein, dass kleine Kinder eigentlich doch gar
nicht so viel kosten, mithin das wahre Problem dort gar nicht liege: ,It is true a
Child, just dropt from its Dam, may be supported by her Milk, for a Solar Year
with little other Nourishment; at most not above the Value of two Shillings, which
the Mother may certainly get, or the Value in Scraps, by her lawful Occupation of
Begging*: schon zwei Schillinge, oder zur Not auch der Gegenwert in Lumpen,
stellten schliefdlich die Erndhrung des Sduglings miihelos (,certainly‘) sicher,
zudem sei das Betteln hierflir durchaus auch berechtigt (lawful). Die dabei
gleichsam en passant eingeschmuggelte Wendung just dropt from its Dam‘ mag
dabei auf den ersten Blick wirken wie ein blofier ,slip of the tongue’, ein im Eifer
des hehren argumentativen Gefechts versehentlich unterlaufener Lapsus des
Menschenfreunds samt seinem ehrenwerten Ziel. Gleichwohl signalisiert sie tiber
,dropt‘ und ,dam‘ ein Gefélle zwischen Mensch und Tier, zusétzlich verstarkt
durch das sdchliche Pronomen ,its‘ fiir das Kind und den Riickbezug des femini-
nen ,her* auf das Muttertier der ,dam‘?* Dies ist ein erstes Anzeichen einer Ani-
malisierung der irischen Armen, der Reduktion menschlichen Lebens zum reinen
Objekt. Solche Irritation wird im fiinften Absatz gleichwohl nochmals voriiberge-
hend aufgefangen in einem ernsthaften Argument der Abtreibungsvermeidung —
und damit genau der Verhinderung von Akten eines eigens lexematisch ausge-
stellten und dadurch auf sich aufmerksam machenden, ebenso menschenunwiir-

23 Zu William Petty und weiteren merkantilistischen Theoretikern s. ebd., S. 85f. u. 102, sowie
Weifs: Swift (Anm. 9), S. 243-245.

24 Das OED verzeichnet unter ,dam* ,2. A female parent (of animals, now usually of quadru-
peds)“ bzw. ,3. Mother (human): usually in contempt®, und unter ,,drop*: ,14. To let fall in birth;
to give birth to (young); to lay (an egg). The usual word in reference to sheep“. Beides konnotiert
Niederes, Animalisches und mithin Verachtung.



,Gegenaufkldrungen* =—— 13

digen wie verachtenswerten ,murdering und ,sacrificing“ — iiber nunmehr wie-
der plakativ ,korrekte‘ Benennungen wie erneut eher neutral ,,Children“ und vor
allem ,poor innocent Babes“ und einen damit verbundenen, den Akt der Abtrei-
bung gebiihrlich verabscheuenden, herzzerreiflenden Appell an ,Tears and Pity
in the most Savage and inhuman Breast*.

Vor diesem Hintergrund erfolgt sodann der Vorschlag. Denn was tiber die Au-
toritdt des ,very knowing American® ins Spiel kommt, ist das vermeintliche Wis-
sen ,that a young healthy Child, well nursed, is, at a Year old, a most delicious,
nourishing, and wholesome Food; whether Stewed, Roasted, Baked, or Boiled; and
I make no doubt, that it will equally serve in a Fricasie, or Ragoust“. Mit dem
Wort ,food‘ kollabiert die Menschenfreundsfassade: die horrende Katze ist aus
dem Sack; tber die ostentativ dehnende Multiplikation der auf attraktive
Schmackhaftigkeit abzielenden Zubereitungsarten ist Swift tiberdies zusatzlich
bemiiht, den zu erzielenden Schockeffekt eindriicklich isotopisch zu verstarken.
Damit kippt aber die Option unschuldiger faktualer Kommunikation. Der sozio-
okonomische Vorschlag des besorgten projector zeigt mit einem Schlag sein
wahres Gesicht: die bemitleidenswerten, hilfshedirftigen Sduglinge werden
zum einen erst einmal reduziert auf blofle, obendrein im allerwahrsten Sinne
Jkonsumierbare‘ Kérper und zum zweiten sodann auf anonym rein in Stiickzah-
len berechenbare merkantile Ware. Dies schldgt zunédchst binnentextuell zu-
ruck. Denn die nicht abgetriebenen, mitleidshestimmt geretteten ,poor innocent
babes‘ miussen, dem Vorschlag folgend, nun fiir das Projekt ihrerseits natirlich
im Alter von einem Jahr erstmal eigens genau ,ermordet‘ und ,geopfert’, um
nicht zu sagen: geschlachtet werden, um als Verzehrgut zur Verfligung zu ste-
hen, und werden zynischerweise mithin erst als Leichen zu den versprochenen
vollgiiltigen und niitzlichen ,Mitgliedern der genannten Gesellschaft. Dies affi-
ziert zudem in genannter Weise riickwirkend etwa den Status des projector als
selbsternanntem ,Preserver of the Nation‘, denn, wie sich zu erweisen beginnt,
ruht sein unmeiotisch fiir sich gar eine Statue einfordernder kiinftiger Ruhm
auf einem ganz in rationaler Systematik durchgefithrten Massenmord.

Daruber hinaus aber setzt, wie schon angedeutet, das Swift’sche Pamphlet
die Kenntnis anderer zeitgenossischer merkantilistischer Pamphlete voraus — wie
etwa eben derjenigen des nirgends genannten William Petty — samt ihren gezielt
eingesetzten Argumenten zur jeweilig vorgeschlagenen ,Verbesserung‘ der
Menschheit. Erst tiber die Kenntnis anderer, sich ihrerseits offenkundig interessiert
philanthropisch gebender merkantilistischer Berechnungen des ,Reichtums einer
Nation‘ anhand seiner Menschen kommt die Perfidie (proto)kapitalistischen
Niitzlichkeitsdenkens samt seiner menschenverachtenden Reduktionen in den



14 = Andreas Mahler

Blick.?® Statt also den Diskurs fiirs Argument zu nutzen, wird der Diskurs nun-
mehr in seinem Funktionieren ausgestellt und gezeigt.”® Er fillt aus der gewohn-
heitsméfligen Latenz und zeigt das hinter ihm stehende ,System des Denkens und
Argumentierens‘ in all seiner offenen Infamie.”’ Hierin liegt die konstatierte Dop-
pelung: indem Swift das 6konomische Denken seiner Zeit scheinbar einvernehm-
lich nutzt, stellt er es zugleich aus und macht bewusst.?®

Dies zeigt in aller Deutlichkeit der Folgeabsatz; er nimmt zunéchst noch ein-
mal das ,humbly‘ auf und présentiert sodann detailgenau die heilshringend ,rich-
tige* Kalkulation. Hierin liegt der Schliissel des Arguments:

I do therefore humbly offer it to the publick Consideration, that of the Hundred and Twenty
Thousand Children, already computed, Twenty thousand may be reserved for Breed; where-
of only one Fourth Part to be Males; which is more than we allow to Sheep, black Cattle, or
Swine; and my Reason is, that these Children are seldom the Fruits of Marriage, a Circum-
stance not much regarded by our Savages; therefore, one Male will be sufficient to serve four
Females. That the remaining Hundred thousand, may, at a Year old, be offered in Sale to the
Persons of Quality and Fortune, through the Kingdom; always advising the Mother to let
them suck plentifully in the last Month, so as to render them plump, and fat for a good
Table. A Child will make two Dishes at an Entertainment for Friends; and when the Family

25 Fir den insbesondere das englische 18. Jahrhundert entscheidend pragenden liberalistischen
Ansatz eines sich selbst regulierenden marktliberalen Wealth of Nations etwa eines Adam Smith
s. Weif3: Swift (Anm. 9), S. 52-57; ob dies bereits als Vorldufertum eines spaterhin allgemein Gel-
tung beanspruchenden kapitalistischen Systems anzusehen ist, wie es sich vor allem in der In-
dustrialisierung im 19. Jahrhundert auszubilden beginnt, bediirfte einer eigenen Diskussion.

26 Dies wére der radikal metadiskursive Charakter des Satirischen, das Vorzeigen und Bewusst-
machen des diskursiven Spiels und seiner manipulativen Kraft, wie ich es versucht habe zu ent-
wickeln in Mahler (Anm. 8), S. 55-77. Es miindet nicht mehr in eine verbesserungsgewisse Rich-
tigkeitsphantasie, sondern thematisiert Verunsicherung und Offenheit, ein Unbehagen, wie dies
zuweilen auch in der angelsdchsischen Forschung herausgestellt wird, einen auch und gerade
bei Swift beobachtbaren Endzustand des ,discomfort“ (Frederic V. Bogel: The Difference Satire
Makes. Reading Swift’s Poems. In: Theorizing Satire. Essays in Literary Criticism. Hg. von Brian
Connery und Kirk Combe. Houndmills 1995, S. 43-56, hier S. 53), wonach eingestanden werden
muss: ,The notion that clear moral standards are at the center of satire is open to challenge.
(Dustin Griffin: Satire. A Critical Reintroduction. Lexington, KY 1993, S. 37)

27 Zur bislang einldssigsten Definition des ,Diskurses‘ als jeweils themenspezifisches ,System des
Denkens und Argumentierens‘ s. Michael Titzmann: Kulturelles Wissen — Diskurs — Denksystem.
Zu einigen Grundbegriffen der Literaturgeschichtsschreibung. In: Zeitschrift fiir franzésische
Sprache und Literatur 99 (1989), S. 47-61, hier S. 51; fiir einen Modifikationsvorschlag weg vom
,System‘ hin zum Gebrauch s. Andreas Mahler: Diskurs. Versuch einer Entwirrung. In: Zeitschrift
fir franzésische Sprache und Literatur 120 (2010), S. 153-173.

28 Zur sprachlich bewusstmachenden Theoretisierung des ausstellenden Charakters des literari-
schen/asthetischen Texts unter dem Stichwort eines ,display text‘ sieche Mary Louise Pratt:
Toward a Speech Act Theory of Literary Discourse. Bloomington, IN 1977, v. a. S. 136-148.



,Gegenaufkldrungen* =—— 15

dines alone, the fore or hind Quarter will make a reasonable Dish; and seasoned with a little
Pepper or Salt, will be very good Boiled on the fourth Day, especially in Winter.?®

Mithin ist, wie der wiederholte Verweis auf ,reason‘ oder auch ,reasonable‘ sugge-
riert, alles unabweisbar verniinftig ausgedacht und durchgerechnet: von den
120 000 Kindern stehen 20 000 zur Verfiigung fiir die ,Zucht’, 5 000 mannlich, der
Rest weiblich; die iibrigen 100 000 dienen dem Verzehr und erndhren die tber sie
versorgten Personen ,of Quality and Fortune‘ ebenso grundsténdig wie dauerhaft,
sogar bis in den vierten Tag und bis hinein in den Winter; und Arm und Reich
sind es zufrieden. Wie viele marktliberale Projekte der Zeit errechnet also auch
dieses eine win-win-Situation: Losung der Existenzprobleme fiir die Armen, keine
Beldstigung mehr und schmackhaftes Essen fiir die Reichen. Der projector klart
uns auf iiber etwas, woran wir nie gedacht haben, und erweist uns dessen unab-
weisbar allseitig benefiziale Ntutzlichkeit; doch zeigt uns Swift im hellen Schein
der avisierten Benefizialitdt eben zugleich auch deren unenthebbar dunkle Seite.

4 Satirische Simulation als ,Gegenaufklarung®

Dies meine ich mit der funktional-textuellen Bezeichnung ,Gegenaufkldrung‘ im
zundchst dezidierten Singular wie sodann in Erweiterung auch im Plural: Swifts
Modest Proposal, so will ich behaupten, ist eine solche ,Gegenaufklarung’, seine
textsortenfingierenden Satiren insgesamt nichts anderes als ,Gegenaufklérun-
gen‘*® Die Simulation des Pamphlets zeigt uns seine Brauch- wie Misshrauchbar-
keit zugleich — wie zudem die Missbrauchbarkeit des von ihm transportierten
okonomischen Diskurses; hinter der fingierten aufklarerischen Fassade lauert
eine ,gegen- (und mit-) ,aufklérerische‘ Bewusstmachung ihres — trotz allen Ver-
dréngens und Verschweigens — stets im regelrechten ,Kalkul‘ mitschwingenden,
mit prisenten, von den bhetroffenen Menschen mitzubezahlenden inhumanen
Preises.

29 Swift: Tale (Anm. 20), S. 257 f. (Herv. dort).

30 Ich bin mir der Aquivokation des Begriffs vollauf bewusst. Vor allem in den Geschichtswis-
senschaften bezeichnet der Ausdruck ,Gegenaufkldrung‘ in Einheit mit dem der ,Gegenreforma-
tion‘ den Versuch der Restauration (oder auch Diskurs-Renovatio) orthodoxer katholischer Ein-
sinnigkeit gegeniiber den Tendenzen sédkularisierender Eigenmiindigkeit dessen, was man
ebenso vereinseitigend ,Aufklarung‘ genannt hat. Gleichwohl scheint mir die gewéhlte Bezeich-
nung genau die Swift’sche Doppelgesichtigkeit ins Bild zu riicken, mit der er vermeintlich posi-
tiv-optimistischen Aufklarungsgedanken einen gleichermafien skeptisch-aufklarerischen Gegen-
gedanken entgegenstellt.



16 = Andreas Mahler

Dies verweist noch einmal auf die grundstdndige Doppelung auch des ,Akts
satirischen Fingierens‘. Durch die fingierende ,Ingestaltziehung‘ seines referenz-
bewussten Imagindren mit den Mitteln eines textsortenspezifischen Realen er-
weist sich der Swift’sche Text als Pamphlet und kein Pamphlet, als Argument und
eigenes Gegenargument, als ernstgemeinter Vorschlag und nicht ernstnehmbarer
Nicht-Vorschlag zugleich. Er wird ,in einem anderen Spiel gespielt‘. In aller gebo-
tener ,Dialektik‘ oder — so man will — in all seiner aufklarerisch / gegenaufklareri-
schen ,Radikalitat', zeigt der Text unweigerlich beide Seiten der Medaille:
neben — man verzeihe mir in der Folge die Liste der auf die Aufklarung bezoge-
nen Sottisen — dem ,Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Un-
miindigkeit* die hinterriicks umgehend selbstbewirkte ,Neuverschuldung’;*
neben der Feier der aufklarungsgeboten ,universale[n] vernunftbetonte[n] Hal-
tung in theoretischer und praktischer Absicht“ die stets mit im Spiel befindliche,
vernunftgefiihrte Unvernunft;*® neben der unverhohlenen literarischen ,Propa-
gierung‘ des ,Denkstils der Aufklarung zugleich auch seine insistent mitlaufende
literarische ,Befragung* Dies steht ganz im Zeichen von Swifts skeptischer For-
mel vom Menschen als im besten Falle ,rationis capax‘ samt seinem Bild von der
Satire als gewissermafen ,blindem Spiegel‘: als ,SATYR is a sort of Glass, wherein
Beholders do generally discover every body’s Face but their Own“.*® In seinen
Akten satirischen Fingierens zeigt uns Swift menschliches Agieren als verwirrend
turbulentes Spiel zwischen aufklérerisch-vernunftbetonter Exklusion und gleich-
zeitiger mit- wie gegenaufklarerischer (Re-)Inklusion; zwischen bewusst rational
argumentierendem Ausschluss und unmittelbar notwendigem Wiederhereinho-

31 Zur Aufklarung als durchweg ambivalenter Epoche, welche neben ihren befreienden Aspek-
ten stets auch die dadurch erneut erkauften unfreien Aspekte mit einkalkulieren muss, s. die be-
kannten Thesen in Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklarung. Philoso-
phische Fragmente (1947). Frankfurt a. M. 1986; zum Gedanken einer allumfassend kompro-
misslosen ,Radikalaufklarung’ s. auch Jonathan I. Israel und Martin Mulsow (Hg.): Radikalaufkla-
rung. Berlin 2014.

32 Fir einen eingangs an Kant ausgerichteten knappen informativen Abriss s. den Eintrag von
Franklin Kopitzsch: Art. Aufkldrung. In: Fischer Lexikon Geschichte. Hg. von Richard van Diil-
men. Frankfurt a. M. 1995, S. 131-140, v. a. S. 131 f.

33 So die bewusst knapp gehaltene Kurzdefinition bei Carsten Zelle: Art. Aufklarung. In: Realle-
xikon (Anm. 19), Bd. 1, S. 160165, hier S. 160.

34 S. hierzu die ,zusammenfassenden Thesen‘ in Klaus W. Hempfer: Zum Verhéltnis von ,Litera-
tur‘ und ,Aufklarung’. In: Aufkladrung. Hg. von Roland Galle und Helmuth Pfeiffer. Miinchen 2007,
S.16-54, hier S. 53 f.

35 So das bekannte Diktum von Jonathan Swift in ders.: Prose Writings. Hg. von Herbert Davis
u. a. 16 Bde. Oxford 1939-1974, hier Bd. 1, S. 140.



,Gegenaufklarungen* =—— 17

len; zwischen menschheitsregelnder Negativitdt und unhintergehbar miterfolgen-
der Positivierung.*

5 Satire als Textsortensimulation

Die Swift’schen Akte des Fingierens beschrianken sich also nicht allein auf den
Entwurf fiktiver Welten; auch betreffen sie nicht nur die Evokation einer fiktio-
nalen Stimme - oder zuweilen, wie spéterhin bei Flaubert, etwa auch die Simula-
tion ihrer Absenz; sie vermogen Uber all dies hinaus zudem die simulierende Sug-
gestion einer textuellen Gestalt. Ein Text wie A Modest Proposal tut so, als wére
er ein Pamphlet, doch ,in Wirklichkeit‘ zeigt uns seine lediglich fingierende Inge-
staltziehung, was ein Pamphlet, so es eins ware, unversehens zu tun, wo nicht gar
anzurichten, imstande ist.

Diese Art der Textsortensimulation, so will ich behaupten, ist Swifts vor-
nehmlichste trouvaille. Als argumentationsfreudiger, politikbewusster irischer
Gesellschaftsbeobachter bedient er sich ihrer stets erneut fiir die Blof3stellung
dessen, was ihm je als Exzess vornehmlich englisch gepragten aufklarerischen
Tuns und Denkens erscheint: heimtiickisch ingestaltziehend ersinnt und insze-
niert er immer wieder eine vermeintlich aufklarerische textuelle Form zur gegen-
aufklarerischen Demaskierung der von ihr herkémmlich transportierten Inhalte.
Dies betrifft, um zum Abschluss kurz noch einige weitere Beispiele zu erwéhnen,
etwa erneut die Ingestaltziehung seines satirischen Imagindren in ein fingiertes
Pamphlet in ,An Argument to prove, that the Abolishing of Christianity in Eng-
land, may, as Things now Stand, be attended with some Inconveniences, and
perhaps, not produce those many good Effects proposed thereby“, wo er die Ge-
stalt der religiosen Streitschrift nutzt zu einer affichiert von Zweifeln angenagten,
affirmativen Durchargumentierung der inshesondere von den Deisten und Frei-
denkern seiner Zeit, wie etwa John Locke, John Toland oder auch Matthew Tindal,
vertretenen Ansicht, wonach Kirche und Staat strikt zu trennen seien, um den
Biirgern des Landes die ihnen gebithrende, vernunftorientierte Handlungs- und
Glaubensfreiheit zu gewéhren, wobei sich sein Sprecher zunehmend in rein ober-
flachlichen, rationalistisch nutzengetriebenen Argumenten fiir einen nominellen
Beibehalt des Christentums verliert und dadurch selbst zum Gegenstand seines

36 Zur Ritter’schen Aquivalenzformel von der Positivierung von Negativitit bzw. dem &stheti-
schen Hereinholen von Ausgegrenztem und deren Folgen s. oben Anm. 5.



18 = Andreas Mahler

eigenen satirischen Sprechens wird.*” Es betrifft aber etwa auch so etwas wie die
Pritention einer vermeintlichen Nachricht wie in den Bickerstaff Papers, wo es
um die Zukunftsvoraussagen der damals duferst beliebten Almanache geht, aus
denen die Leser mehr oder minder abergldubisch Handlungsanweisungen fir
ebenso gliickliche wie zu vermeidende kommende Tage zogen. In seinen ,Predic-
tions for the Year 1708 simuliert Swift einen solchen Almanachtext zur Vorher-
sage des Ablebens eines der einflussreichsten Almanachhersteller der Zeit, John
Partridge, fiir den 29. Mérz des begonnenen Jahres, dessen Tod er prompt in
einem seinerseits simulierten Brief mit dem Titel ,The Accomplishment of the
First of Mr. Bickerstaff's Predictions. Being an Account of the Death of Mr. Par-
tridge, the Almanack-maker, upon the 29th Instant* bestétigt.*® Hierin gelingt es
ihm, Partridge tber eine Stellungnahme zur Scharlatanerie Bickerstaffs dergestalt
in eine Auseinandersetzung zu ziehen, dass dieser sich in deren Verlauf als unse-
ridser Nachrichtenerfinder unfreiwillig zunehmend selbst demaskiert.

Im Fingieren fremder Textualitét, so mein Fazit, liegt ein wesentlicher Grund
der bis heute reichenden Wirkmacht Swift’scher Satire.

37 S. Jonathan Swift: An Argument against Abolishing Christianity (1711), in: Ders.: A Tale of a
Tub (Anm. 20), S. 225-238; zur Diskussion der religiosen Streitschrift als Vehikel der Satire
s. Weifs: Swift (Anm. 9), S. 237-242.

38 S. Jonathan Swift: Bickerstaff Papers and Pamphlets on the Church (1708). Hg. von Herbert
Davis. Oxford 1966, v. a. S. 137-170, die Zitate S. 141 u. 153; fiir die Nutzung der Gattung ,Nachricht*
als Satire s. Weif3: Swift (Anm. 9), S. 234-236.



Steffen Martus

Die , argerliche Gewohnheit, die
wichtigsten Dinge lacherlich zu machen*
Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus

1 Philosophiegeschichte als
Geschmacksgeschichte: das ,,Seculum
demonstrativum® und Gottscheds ,,satirische
Situation“

Am 25. September 1737 wurde Johann Christoph Gottsched vor das Dresdener
Oberkonsistorium geladen. Die versammelten Theologen beschuldigten den Leip-
ziger Philosophieprofessor (,Professor Dialecticae et Metaphysicae“, wie ihn der
Protokollant nannte), dass er ,in seinen Collegiis und Schrifften viele anstéfSige
Dinge vortrage und sowohl wieder die Christliche Religion iiberhaupt, als auch
insonderheit wieder die Evangelische Theologie und Theologos mit harten Reden
und Urtheilen sich sehr vergehe, anbey der Academischen Verfaffung zuwieder
handle, sich ein unbefugtes RichterAmbt anmafie, und dadurch bey der studiren-
den Jugend Schaden und Argerniif anrichte“.! Es handelte sich um eine komplexe
Anklage, die verschiedene Aspekte miteinander verschriankte und damit jene
Wechselbeziige auflistete, die aus Perspektive der Geistlichen eine Krise epocha-
len Ausmafies bedeuteten: Die Anschuldigungen betrafen den theologischen und
philosophischen Gehalt von Aussagen (,anstofdige Dinge“), die Art und Weise der
Auﬁerung (,mit harten Reden und Urtheilen®), paddagogische Effekte bei der ,stu-
direnden Jugend“ und juristische Fragen der ,Academischen Verfafung®, die the-
matische Zustdndigkeiten nach Mafigabe der friihneuzeitlichen Gesellschaftsord-
nung regeln sollte.

Im Sommer des Jahres hatte Gottsched bereits bemerkt, wie von Seiten des
Oberkonsistoriums Druck aufgebaut worden war. Es kursierten Geriichte, wer
sich der — von Gottsched im Unterricht vermittelten — wolffianistischen Philoso-

1 Detlef Déring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibniz’ und die Leipziger Aufklarung in der
ersten Halfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1999, S. 141. Im Folgenden greife ich zuriick auf
meine Darstellung der Entwicklung in Steffen Martus: Aufklarung. Das deutsche 18. Jahrhundert —
ein Epochenbild. Berlin 2015, S. 413-424. Ich danke Christiane Neubauer und Marielena Rasch fiir
die kritische Durchsicht meines Beitrags.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-002



20 —— Steffen Martus

phie widme, werde in Sachsen kein Kirchenamt erhalten. Gottscheds Veranstal-
tungen wurden daher nur noch von Juristen und Auswartigen besucht. Am
11. Juli war es dann so weit: Die Theologen der Leipziger Universitat reichten am
Dresdener Hof eine Klage gegen ihren Kollegen aus der philosophischen Fakultét
ein. Gottsched erfuhr wenige Wochen spater, am 17. September, von der Be-
schwerde.” Friedrich August IL. (bzw. August IIL) gab der theologischen Fakultit
und seiner geistlichen Behorde Recht, gewdhrte dem Angeklagten jedoch eine Ka-
renzzeit. Gottsched informierte Graf Manteuffel, seinen wichtigsten héfischen
Mentor, und reiste mit einem Stapel Empfehlungsschreiben bewaffnet zum Ver-
hor. Bei Hof iiherbrachte er die Empfehlungen diversen Raten und Ministern und
bat um Unterstiitzung fir sich und die ,gesunde Vernunft«?

Der Zeitpunkt der Anklage war kein Zufall: Am 1. November 1736 hatte Fried-
rich Wilhelm I. das Verbot von Vorlesungen tber Christian Wolffs Metaphysik
und Moral in Brandenburg-Preuen aufgehoben.? Zu diesem Zeitpunkt erschien
Gottscheds wolffianistisches Grundlagenwerk iiber die Ersten Griinde der ge-
sammten Weltweisheit bereits in einer neuen Fassung und dokumentierte seine
Lehrerfolge. 1737 folgte die zweite Auflage des Versuchs einer critischen Dicht-
kunst. Parallel dazu verjagte Gottsched im Oktober 1737 in einem eigens dafiir
verfassten Stiick den Harlekin von der Bithne und feierte damit den Erfolg seiner
grof3 angelegten Theaterreform aus dem Geist der Wolffschen Ethik und Politik.
Hatte das ,Seculum demonstrativum* also begonnen? Aus theologischer Perspek-
tive war es hochste Zeit, etwas gegen diesen zangenformigen Angriff von Politik,
Philosophie und Poesie zu unternehmen. Im Dresdener Oberkonsistorium riick-
ten Vertreter der lutherischen Orthodoxie (z.B. Valentin Ernst Loscher) und
Geistliche mit Affinitdten zum Pietismus (z. B. Bernhard Walther Marperger) zu-
sammen und schlossen gegen einen gemeinsamen Feind die Fronten. Sie positio-
nierten sich als Teil der Emporungsgemeinschaft auf Seiten der Leipziger Theo-
logischen Fakultéat.

Die Universitat eignete sich aufgrund der Strukturhomologie von Gesellschafts-
und Fakultdtenordnung als Experimentierfeld fiir Fragen der sozialen Stabilisie-

2 Andres Strafiberger: Johann Christoph Gottsched und die ,philosophische‘ Predigt. Studien zur
aufklédrerischen Transformation der protestantischen Homiletik im Spannungsfeld von Theolo-
gie, Philosophie, Rhetorik und Politik. Tiibingen 2010, S. 385f., S. 390 {.

3 Doring (Anm. 1), S. 75-77; Strafiberger (Anm. 2), S. 390 f.

4 Vgl. zur Rehabilitationsgeschichte Wolffs: Johannes Bronisch: Der Madzen der Aufklarung.
Ernst Christoph von Manteuffel und das Netzwerk des Wolffianismus. Berlin, New York 2010,
hier insbes. S. 72-122.

5 Johann Heinrich Zedler (Hg.): Grosses vollstdndiges Universal-Lexicon Aller Wissenschafften
und Kiinste. 64 Bde. u. 4 Suppl.-Bde. Halle, Leipzig 1731-1754 (im Folgenden zitiert als UL mit
Bandnummer und Seiten- bzw. Spaltenzahl), hier Bd. 19, S. 1f.



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen“ =— 21

rung und Destabilisierung — genauer: fiir Fragen, die die Gesellschaftsform betra-
fen. Das Verhor Gottscheds drehte sich in diesem Rahmen um dogmatische Gehalte,
zugleich aber um die soziale Verbreitung von Gedankengut: um die Verfahren, mit
denen Ideen Anziehungs- und Abstofsungskraft entwickeln und Argumente ihre
Uberzeugungskraft gewinnen oder einbiien. Hier nun spielte die satirische Dimen-
sion eine grofe Rolle, denn Gottsched wurde wéahrend des Verhors immer wieder
seine spottische Haltung vorgeworfen, die ,argerliche[] Gewohnheit, die wichtigs-
ten Dinge lacherlich zu machen*® die unnotige Bitterkeit, der unsachliche Hohn,
die ,l4cherliche Vorstellung® bestimmter Sachverhalte’ oder die Anziiglichkeiten
seiner AuRerungen.® Die Theologen schlugen damit eine Richtung ein, die fiir Gott-
sched sehr gefahrlich werden konnte, zumal der Titel des ,Religionsspotters® seit
dem 17. Jahrhundert nur eine andere Bezeichnung fiir einen Atheisten war.’

In den 1730er Jahren hatte sich die Situation jedoch verdndert. Gottsched selbst
trat ndmlich als Feind der ,Brut der Spétter auf, die seit geraumer Zeit ,mit so
frecher Wuth / Des Glaubens Burg bestiirmt[en]“. Er vertrat in dem auf 1734 datier-
ten Gedicht, aus dem diese Zeilen stammen, die Position, ,[d]af ein heutiger Gottes-
gelehrter auch in der Vernunft und Weltweisheit stark sein miisse“. Gegen die
sReligionsspotter” stellte er die ,,Synthese von Philosophie und Theologie als ele-
mentare Forderung der Zeit“ dar:*

Wer Gottes Wort erkennt, die Offenbarung ehrt,

Des Geistes Sinn erforscht, die Manner Gottes hort,

Der 148t sich durch die Kraft der Schrift am besten lenken,
Da darf man ausser ihr an keine Griinde denken.

Wo aber die Vernunft sich selber Weihrauch streut,

Die Schrift nicht horen will, von Vorurtheilen schreyt,
Nur lauter Schliisse macht, und aus gepriiften Griinden
Die zweifelhafte Spur der Wahrheit sucht zu finden:

Da muf$ ein Glaubensheld auch anders wiederstehn;

Er selbst mufs in das Feld der Weisheitlehren gehn;

6 Doring (Anm. 1), S. 142.

7 Ebd, S.144.

8 Ebd, S. 149.

9 Atheismus ,bildet [...] ein in sich geschlossenes Biindel von Postulaten. Dieses wird dann ab
etwa 1740 vornehmlich mit dem Ausdruck ,Freigeist‘ oder ,Freidenker‘ bezeichnet. Daneben gibt
es eine Reihe von Synonymen (,Religionsspétter?, ,Spottert, ,starke Geister*, ,Esprits forts‘, ,Liber-
tins’, selten auch ,Gottesleugner), die aber quantitativ im Vergleich weit dahinter liegen“ (Bjorn
Spiekermann: Der Gottlose. Geschichte eines Feindbilds in der Frithen Neuzeit. 2., durchgesehene
Aufl. Frankfurt a. M. 2021, S. 26).

10 So im Anschluss an Spiekermann (Anm. 9), S. 541.



22 —— Steffen Martus

Aus Quellen der Natur der Wahrheit Béche leiten,
Und die Verniinftler selbst aus der Vernunft bestreiten.!*

Interessanterweise bezog Gottsched in dieser Fassung des Gedichts eine Position,
die der geistlichen Generalkritik an der Philosophie durchaus entsprach, denn er
kritisierte die Vernunft, sobald sie sich selbst geniigte, auch dann, wenn sie ,lau-
ter Schliisse macht“ und meinte, ,aus gepriiften Griinden“ die ,Wahrheit“ allein
finden zu konnen. In der zweiten Auflage seiner Gedichte korrigierte sich Gott-
sched und kritisierte die hegemonialen Anspriiche der Vernunft nur fiir den Fall,
dass sie ,falsche Schllisse macht, und aus vermeynten Griinden“ folgert.12 So oder
so hatten es die ,Gottesgelehrten“ dieser Diagnose zufolge nicht mehr mit ,Ketze-
reyen“ zu tun, sondern mit einer ,neuartigen Qualitiat von Religionskritik“:13 mit
grundsatzlichem Atheismus, der sich ,vom Joch des Christenthums* ganz und gar
sbefreyen“ wollte. Daher, so Gottsched, ,fordert unsre Zeit“ eine philosophisch
kompetente Theologie. Dass er dabei — flir einen Wolffianer nicht unbedingt er-
wartbar — mit der normativen Kraft des Faktischen argumentierte, scheint mir
ein wichtiger Punkt zu sein. Zunéchst freilich handelte es sich um eine Gedanken-
figur, die zeitgleich mit der Etablierung eines ernstgemeinten Atheismus ent-
stand, in den 1730er Jahren neu aufgelegt und bereits im aufklarungsinternen
Riickblick als theologie- und philosophiehistorische Zasur aufgefasst wurde, wie
Bjorn Spiekermann in seiner monumentalen Untersuchung der Geschichte des
,Gottlosen“ gezeigt hat."* Gottscheds Berufung auf die ,itzigen Zeiten“ bedeutete
allerdings fiir die Vertreter des Oberkonsistoriums, die ihn verhorten, sich dem
Litzigen Weltdiinckel und Sinn“ zu ergeben.” Es gehorte zum festen theologischen
Argumentationsbestand, das Auftreten von Spdttern frei nach dem zweiten Pe-
trus-Brief als Hinweis auf das nahe Ende aller Zeiten aufzufassen:*® ,Und wisset
das aufs erste, dafs in den letzten tagen kommen werden spotter, die nach ihren
eigenen liisten wandeln [...]<"

11 Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Gesammlet und herausgegeben von Johann Joachim
Schwabe. Leipzig 1736, S. 630 f.

12 Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Bey der itzigen zweyten Auflage iibersehen, und mit
dem IL Theile vermehret, nebst einer Vorrede ans Licht gestellet von Johann Joachim Schwabe.
Bd. 1. Leipzig 1751, S. 584.

13 Spiekermann (Anm. 9), S. 541.

14 Vgl ebd,, S. 542.

15 Déring (Anm. 1), S. 145.

16 Spiekermann (Anm. 9), S. 46.

17 Das Neue Testament unsers Herrn und Heilandes Jesu Christi, dergestalt eingerichtet, daf$ der
Griechische Grund-Text und die Deutsche Uebersetzung Martin Luthers neben einander stehen,
Die Blatter aber, mit den Seiten der so gemein gewordenen Lateinischen Bibel, zur Bestarkung
der in derselben erlangten Memoriae localis, richtig tibereintreffen, mit den wichtigsten Lectioni-



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =— 23

Nun hatte sich — u. a. aufgrund diverser Fehldatierungen — die Prognoseplau-
sibilitat einer unmittelbar bevorstehenden Apokalypse erheblich abgenutzt. Theo-
logen waren zwar frithe Fachleute flir Zeitenwenden, diese aber hatten ihre es-
chatologische Dringlichkeit eingebiifit. Die Rechtgldubigen mussten sich auf ein
Leben in einer Welt voller ,Spotter« einstellen. Nur erwéhnt sei, dass Shaftesbury
den ,test of ridicule“ auch als Instrument dafiir empfohlen hatte, nicht nur Eigen-
schaften von ,Méannern“, ,Manieren“ oder ,Meinungen®, sondern auch von ,Zei-
ten“ zu identifizieren (Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, 1711):
sMeynungen®, ,Gebrduche“ und ,Moden“ stabilisieren sich demzufolge durch
ernsthafte ,Feyerlichkeit“; Gelachter zersetzt nicht nur diese oder jene ange-
mafite Geltung, es indiziert zudem, wie sich Plausibilitdten insgesamt verschie-
ben: Bei Satiren handelt es sich also auch um Diagnoseinstrumente fiir Epochen-
stimmungen.'®

Die Analyse einer ,satirischen Situation“!® bzw. eines skomplizierten Zu-
sammenspiel[s] bewufStseinsgeschichtlicher, literaturfunktionaler, form- (d.h.
vermittlungs-)geschichtlicher und gesellschaftlicher Momente“** kann zu einem
»lestfall fir grundsétzliche Aussagen“ liber die Funktion von Auﬁerungen Hin
einem abgrenzbaren historischen und sozialen Zusammenhang werden“.* Der
stest of ridicule“ wandte dabei ins Positive, was die Geistlichen im Kampf gegen
Wolff vermeiden wollten: dass in schleichenden Prozessen bestimmte Selbstver-
stdndlichkeiten ihre Kraft verloren. Man hatte es offenbar mit einem Stimmungs-
wandel zu tun, der die Binde- und ﬁberzeugungskraft von Formen des Glaubens,
der Apologie und des Bekenntnisses schwéchte. ,Satire zielt auf die Bewufitseins-
verdnderung und das Engagement ihrer Adressaten®, wie Jorg Schonert es in
einem Merksatz formuliert hat. Sie vermittelt in ihrer ,Tiefenstruktur® eine ,,héher-

bus variantibus des Griechischen Textes, iedes Capitels reichen Summarien, und beygefiigten vie-
len richtigen Parallelen, auch einer kurzen Harmonie der Evangelisten. Zullichau 1740.

18 Anton Ashley Cooper, Graf von Shaftesbury: Characteristicks, oder Schilderungen von Men-
schen, Sitten, Meynungen, und Zeiten, aus dem Englischen tibersetzt. Nebst einem Schreiben des
Uebersetzers, welches die Anmerkungen des Freyherrn von Leibnitz enthélt. Leipzig 1768, S. 12,
S. 15.

19 Dazu Jorg Schonert: Satirische Aufklarung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzah-
lens in der deutschen Literatur der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. Miinchen
1976, inshes. S. 63 f.; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 30. April 2023).

20 Ebd, S.54.

21 So in Abwandlung von Schonert: Satirische Aufkldrung (Anm. 19), S. 35: ,Fiir einen derart ex-
ponierten Typ literarischer Kommunikation kann die Analyse satirischer Texte zu einem Testfall
flir grundsatzliche Aussagen iiber Aspekte der Literaturfunktion in einem abgrenzbaren histori-
schen und sozialen Zusammenhang werden*.


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf

24 —— Steffen Martus

wertige Gegennorm*? Sollte man sich also, wie Gottsched forderte, den intellektu-
ellen Trends der ,satirischen Situation, in der sich die Geistlichen befanden, hinge-
ben und die neue Gedankenmode mitmachen?

Eigentlich hatte Gottsched bei seiner Vorladung zum Oberkonsistorium eine
inhaltliche Auseinandersetzung mit der gerade in zweiter Auflage erschienenen
Weltweisheit bzw. mit bestimmten Leibnizianischen Thesen erwartet und sich da-
rauf auch gedanklich vorbereitet. Uberraschenderweise aber fokussierten die
Geistlichen Gottscheds Ausfiihrliche Redekunst (1736), in der er sich auch zu Fra-
gen der Homiletik gedufSert hatte. Dass Gottsched sich in seiner inkriminierten
Schrift selbst konzedierte, sie enthalte ,satyrische[] Beschreibungen®, diente dem
Oberkonsistorium als Beleg dafiir, dass er sich iiber seine ,Spotterey“ im Klaren
war und gezielt zum Lachen anstiften wollte.”® Mit anderen Worten: Uber weite
Strecken des Verhors ging es um die ,,Art zu predigen®, und um die ,Art“, wie das
Predigen von Gottsched traktiert wurde. Mit seinen ,verdchtliche[n] Expressio-
n[es] [...] rede er denen jungen Leuten, wie ihnen die Ohren juckten“.** Gottsched
wurde mithin vorgeworfen, den (sinnlichen) Dispositionen seiner Zuhorer und
Leser entgegenzukommen und Uberzeugungs- und Zustimmungseffekte dadurch
zu erzielen, dass er die geschmacklichen Neigungen des Publikums bediente. Von
diesen sehr tiefgreifenden, vorargumentativen Respondenzen — mit Jérg Schonert
formuliert: von den Effekten der satirischen ,Tiefenstruktur<®® — ging dann die
eigentliche Bedrohung aus. Die Geistlichen dachten die soziale Verbreitung von
Ideen (auch) von deren &sthetischer Verfithrungskraft her bzw. ausgehend von
der Form, in der bestimmte Gehalte auf verfithrerische Weise vermittelt werden.

Der finale Disput bezog sich folgerichtig auf die Frage, ob Gottsched nur die
,Praetensionen der Romischen Kirche“ attackiert habe, wie er beteuerte, oder ob
er ,allen Religions Eyfer zu ddmpfen die Meinung gehabt“. Die Geistlichen hielten
den Eindruck fest, ,daf$ er gar keine Religion einen Vorzug einrdumen oder einen
billigen Eyfer zugestehe“.”® Zedlers Universal-Lexicon stellte bei der sich tiber
mehrere Artikel erstreckenden Worterklarung von ,Eifer” offenbar nicht um-
sonst die theologische Perspektive in den Vordergrund. Dabei wurden zwei As-
pekte herausgearbeitet: ,Eifer” betrifft einerseits die affektiv-volitionale Dimen-
sion des Handelns, andererseits die Parteinahme fiir diejenigen, denen ,wir wohl

22 Jorg Schonert: Theorie der (literarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung
von Textstruktur und kommunikativer Wirkung. In: Textpraxis 2 (1/2011). http://www.uni-muens
ter.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire (letzter Zugriff: 30. April 2023).
23 Doring (Anm. 1), S. 150.

24 Ebd,, S. 143.

25 Schonert: Theorie der Satire (Anm. 22), S. 8-11.

26 Doring (Anm. 1), S. 152.


http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire

Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =—— 25

wollen“ — in diesem Sinn eifert auch Gott fiir die Menschen oder gegen die
Feinde ,seines Volcks“.?’ Intrinsische Motivation zugunsten einer Sache und
einer Gemeinschaft 1dsst sich jedoch nicht anordnen. Angesichts der astheti-
schen Dimension des Konflikts von Theologie und Philosophie, den das Ober-
konsistorium im Fall Gottscheds exemplarisch austragen wollte, befanden sich
die Geistlichen in einer Zwickmiihle: Einerseits mussten sie an ihren Darstel-
lungsidealen festhalten und deren Qualitdten betonen; andererseits konnten
sie den empirischen Befund nicht einfach ignorieren, dass die Ohren der Ju-
gend in einer bestimmten Weise ,juckten“ und den Reizen der satirisch-
spottischen Diktion Gottscheds zugeneigt waren.

Die Geistlichen befanden, dass Gottsched durch ,die Art des Vortrags“ be-
stimmte Gegenstdnde der Rede, woméglich sogar ,das theuer Wort Gottes bey uns
verichtlich“ mache.? Sie forderten daher von ihm, seinem Auditorium die Form-
neutralitat der Geltungskraft bestimmter ,Sache[n]“ zu vermitteln. Gottsched ver-
trat genau die entgegengesetzte Position, die er auch in dem bereits zitierten
Gedicht artikuliert hatte. Seiner Auffassung nach entsprach die ,,Art“ seiner Gedan-
kenduflerung den Zeitgegebenheiten, und genau deswegen beanspruchte er auch,
durch die gewédhlten Verfahren den Glauben zu verteidigen:

Prof: er habe nur gemeinet bey itzigen Zeiten, da man von allen Dingen vemiinfftige Ge-
dancken und Beweise zuhaben suche, auch die so predigen solten, zu solchen und zu griind-
lichen Uberzeugungen anzuweisen.”

Gottsched vertrat an dieser Stelle ein rationalistisches Darstellungskonzept, das
auf die Transparenz des Ausdrucks setzt: Auflerungsformen entsprechen dem-
nach unmittelbar Denkformen. Das eine, immer wieder behandelte Problem be-
stand dann darin, ob die stilistische Adressierung der oberen Verstandeskrafte
flir die Gemeinde taugte, also auch der Menge der Un- und Halbgelehrten zuge-
mutet werden konnte. Die Geistlichen machten aber noch auf einen anderen,
sehr viel interessanteren Aspekt aufmerksam, dass ndmlich auch die ,demonstra-
tivische“ Darstellungsweise der Wolffianer, die die ,oberen Verstandeskréafte“ an-
sprechen sollte, dies iiber sinnliche Worte tat, die in den ,Ohren juckten®. Tat-
séchlich zeigte sich Christian Wolff nicht allein stolz auf seine philosophischen
Argumente, sondern auch darauf, dass er die geschmacklichen Neigungen und
Dispositionen seiner Zeit verandert habe:

27 UL 8, Sp. 503 f.
28 Doring (Anm. 1), S. 143.
29 Ebd, S. 145.



26 —— Steffen Martus

[...] nachdem ich darauf bedacht gewesen, wie ich die Philosophie gleichfalls zu mehrerer
Deutlichkeit und Gewifsheit bréchte; so ist dieses die Ursache, dafl diejenigen, welche in
meinen Schrifften bewandert sind, keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was
nicht versténdlich genug erkléret, noch zulénglich erwiesen worden.*

Wolff gab damit der Klage recht, die schon am Anfang des Streits mit den halle-
schen Pietisten gegen ihn erhoben worden war: Den Theologen erschien es so, als
errege die Wolff’sche Methode ,einen Ekel an der Lesung geistreicher Biicher®,
als gewdhne er also seine Leser und Horer an gewisse Darstellungsstandards, die
die Geistlichen nicht erfiillten. Wer vor dem Wolff’schen Unterricht noch ,gute
Proben und Kennzeichen“ eines ,Gott ergebenen oder doch folgsamen Gemiites“
aufgewiesen habe, erscheine danach ,ganz aus der Art geschlagen“ und als ,Ver-
réter aller guten Ordnung*.*

In solchen und &hnlichen Formulierungen dokumentierte sich allerdings
nicht nur das berechtigte Selbstbewusstsein Wolffs, der auf eine ganz aufieror-
dentliche Erfolgs- und Verbreitungsgeschichte in unterschiedlichsten sozialen
und intellektuellen Milieus zuriickblicken konnte. Dahinter verbarg sich auch -
umgekehrt — das Eingestdndnis eines rationalistischen Grundproblems: In gewis-
ser Weise musste man namlich schon verniinftig sein, um verniinftig zu werden.
Was aber, wenn dies, wie bei den Pietisten, mit denen Wolff zum Zeitpunkt von
Gottscheds Verhor schon einen sechzehn Jahre anhaltenden, ebenso erbitterten
wie festgefahrenen Streit fiihrte, nicht der Fall war? Was brachte Menschen dazu,
in Wolffs Schriften ,bewandert“ zu sein, also Zeit damit zu verbringen, sich
daran zu gewohnen und ihren philosophischen Geschmack auszubilden?

Es bedurfte einer Bereitschaft zum ,griindlichen Denkstil, einer Neigung zum
,Geist der Griindlichkeit“, um mit einer entsprechenden Erwartung auf die Welt
zuzugehen, fiir einen bestimmten Argumentationsstil und infolgedessen auch fiir
bestimmte Argumente empfanglich zu sein. Als sich daher Carl Giinther Ludovici
an seine Bestandsaufnahme der Erfolgsgeschichte des Wolffianismus machte und
1738 danach fragte, wer fir sein Register von Wolffianern in Frage kommen
konnte, nannte er ein bemerkenswertes Kriterium: Potentielle Wolffianer waren
fiir ihn Menschen, die einen ,guten Geschmack von der Griindlichkeit in den Wis-

30 Johann Peter Stiffmilch: Die Gottliche Ordnung in den Verdnderungen des menschlichen Ge-
schlechts, aus der Geburt, Tod, und Fortpflantzung desselben erwiesen. Nebst einer Vorrede
Herrn Christian Wolffens. Berlin 1741, S. 9 (Vorrede von Wolff).

31 So Lange in seinem Gutachten, das die theologische Fakultdt in Berlin eingereicht hat (zitiert
nach Carl Hinrichs: Preuffentum und Pietismus. Der Pietismus in Brandenburg-Preufien als reli-
gios-soziale Reformbewegung. Gottingen 1971, S. 411).



Die ,,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =— 27

senschafften besaRen® — das war offenkundig ebenso vage formuliert wie fiir
die geschmacksgeschichtliche Problemkonstellation aufschlussreich.

Auch Wolff jedenfalls wurde vorgeworfen, dass er in seinen Vorlesungen die
Bereitschaft vermittelte oder unterstiitzte, iber seine Gegner, unter denen sich
eben auch eine Reihe prominenter Geistlicher befand, zu lachen — was dann um-
standslos als Verhohnung der Sache selbst gedeutet wurde. Wolffs Arroganz war
aus gegnerischer Perspektive legendér. Es bestand eine grundsatzliche Affinitat
zum Satirischen insofern, als ,dem Adressaten®, wie Jorg Schonert festgestellt hat,
»im satirischen Vorgang de[r] Eindruck einer distanzierten Uberlegenheit“ ver-
mittelt wird.*> Immer wieder wurde Wolffs herablassende Haltung gegeniiber
den von ihm beldchelten Theologen beklagt, die auf das Verhalten der Studenten
abfirbe,?* ,als welche mit ihm allein klug seyn wollen, alle andere verachten,
und doch gemeiniglich nur stoltze Ignoranten sind“. Und weiter:

Zu den schéadlichen Lehrsdtzen kam noch diese arge Gewohnheit des Auctoris, daff er bey
aller Gelegenheit hohnisch und veréchtlich von der heil. Schrifft in seinen Lectionibus gere-
det hat: davon noch so viele lebendige Zeugen vorhanden sind; daher unter den Studenten
die dusserste Verfithrung entstund.*

Die Geistlichen — und das ist fiir die Frage nach dem Epochenbewusstsein der
Aufklarung bemerkenswert — befassten sich mit Positionen, vor allem aber auch

32 ,Wenn ich in gegenwértiger Schrifft diesen oder jenen gelehrten Mann mit Ruhm erwehnet,
so ist solches nicht eher geschehen, als wenn ich nach vorangestellter Priifung bin tiberzeuget
worden, dafd derselbe wahrhafftig einen guten Geschmack von der Griindlichkeit in den Wissen-
schaften gehabt habe [...] (Carl Giinther Ludovici: Ausfithrlicher Entwurff einer vollstandigen
Historie der Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhorer. Bd. 3. Leipzig 1738, unpag.
[Widmung zur ,Art“]; vgl. auch ders.: Ausfithrlicher Entwurff einer vollstdndigen Historie der
Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhoérer. Bd. 2. Leipzig 1737, unpag. [Vorbericht
zum ,Geschmack*]).

33 Schoénert: Satirische Aufklarung (Anm. 19), S. 66.

34 John Holloran: Wolff in Halle — Banishment and Return. In: Christian Wolff und die europa-
ische Aufklarung. Akten des 1. Internationalen Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.—
8. April 2004. Teil 5. Hg. von Jurgen Stolzenberg und Oliver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2010,
S. 365-375, hier S. 366.

35 Joachim Lange: Kurtzer Abrif§ derjenigen Lehrsétze, welche in der Wolffischen Philosophie,
der natiirlichen und geoffenbahrten Religion nachtheilig sind, ja sie gar aufheben, und gerades
Weges, obwohl bey vieler gesuchter Verdeckung, zur Atheisterey verleiten. Auf Thre Koniglichen
Majestét in Preussen miindlich allergnédigst-ertheilte Ordre verfassset (zitiert nach Carl Giinther
Ludovici: Sammlung und Ausziige der sémmtlichen Streitschriften wegen der Wolffischen Philo-
sophie zur Erlduterung der bestrittenen Leibnitzischen und Wolffischen Lehrsétze verfertiget
und mit kurtzen Anmerckungen sowohl als vollstindigen Registern versehen. Bd. 1. Leipzig 1737,
S. 32).



28 =—— Steffen Martus

mit Dispositionen, die sich besonders deutlich in satirischen Neigungen zeigten.
Die Bereitschaft, bestimmte Personen, Handlungen, Auféerungsformen und eben
auch Gehalte lacherlich zu finden und zu empfinden, formierte Lach-, Sach- und
Formgemeinschaften. Diese Dispositionen fassten die Theologen nicht als indivi-
duelle Verirrung auf, sondern als Effekte eines grofSen Zeittrends, als Epochen-
phanomen. Sie hatten den Eindruck, mit Neigungen und Vorlieben zu kdmpfen,
die symptomatisch fiir die ,Art“ der ,heutigen Welt waren.*® Sie stritten gegen
eine bestimmte intellektuelle Stimmungslage, gegen eine verfithrerische philoso-
phische ,Mode*, gegen die sich einstmals gute Argumente und eigentlich stabile
Glaubensbestédnde als machtlos erwiesen. Um es mit einem Dresdener Pfarrer zu
formulieren:

Einige haben an der gegenwadrtigen Lehr-Art auszusetzen beliebt, dafd sie nicht nach der
Wolffischen Philosophie eingerichtet sey. Heiliger Gott! So sollen wir armen Prediger uns
im Vortrag der héchstndthigen Kunst seelig zu sterben, mehr nach der Mode, als dem geof-
fenbahrten Wort Gottes richten? Ich habe gemeynt, wenn ich in allen meinen Predigten
meinen Zuhorern mit Nachdruck eingepréget, der Tod sey ein hungriger Wolff, der uns alle
nach und nach verschlinge, ich hétte Wolffische Philosophie genug fiirgetragen. Mein Vor-
satz ist nie gewesen, nach der heutigen Mode gelehrt und hoch, sondern nur erbaulich und
also zu predigen, daf auch Einféltige ihre Erbauung daraus haben schopffen kénnen.*’

,Eine Mode“ nun, so heifst es 1739 im entsprechenden ,Zedler‘-Artikel, ,iber-
schwemmt in kurtzer Zeit, wie ein reissender Strohm, ein gantz Land, und infi-
cirt, wie eine ansteckende Seuche, die meisten Leute, bei denen sie eindringt“.38
Gegen intellektuelle Uberschwemmungen und Seuchen lisst sich jedoch nicht ar-
gumentieren. Man kann ihnen nur vorzubeugen versuchen oder sie iiber sich er-
gehen lassen. Modephdnomene basieren auf Neigungen und Stimmungslagen, die
ebenso ungreifbar wie kraftvoll wirken. Die Gegner einer Mode stehen deren Ge-
walt ohnmaéchtig gegeniiber, weil modische Anziehungskraft etwas damit zu tun
hat, wie Formen und Verfahren zu einem bestimmten Lebensstil passen. Gott-
scheds Engagement fiir die Moralischen Wochenschriften ist auch aus diesem
Grund schlissig, denn dieses Medium bearbeitete alltidgliche Lebensvollziige,

36 So etwa 1737 der Befund in der Inquisition Johann Christoph Gottscheds, der unter dem Ver-
dacht stand, ein Wolffianer zu sein (Déring [Anm. 1], S. 145, S. 150).

37 Moritz Karl Christian Woog: Der Sarg eines gldubigen Christen als Nod Kasten wurde in er-
baulichen und trostreichen Sterbens-Gedanken iiber die gewohnlichen Sonn- und Festtags-
Evangelien vorgestellet, und seiner Gemeinde in der Sophien-Kirche zu Drefiden Anno 1736 vor-
getragen, Dresden 1736, unpag. (Vorrede, zum Teil zitiert bei Strafberger [Anm. 2], S. 383).

38 UL 21, Sp. 702.



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =—— 29

schloss damit an polizeiliche Kontroll- und Erziehungsphantasien an®’ und ver-
suchte die Vernunft mit derselben Kraft zur Verhaltenssteuerung auszustatten,
uber die ,Glaube“, ,,Gewohnheit“ oder eben die ,Mode* verfiigt, ,dieses phantasti-
sche Ungeheuer.* Die Verfithrungskraft der Mode reichte nun in den 1730er Jah-
ren bis zu den Fundamenten der Religion — um noch einmal den ,Zedler‘-Artikel
zu zitieren:

Also scheinet es bald, daf} bey vielen thorichten Leuten heutiges Tages die Christliche Reli-
gion, und die Lehre von GOtt, Himmel und Hélle nicht mehr Mode seyn will, weil man sich
nun schon einige tausend Jahre damit herum getragen, und man nun einmal etwas neues
muR zum Vorschein bringen.**

Was bedeutet es, die Aufklarung von ihrer modischen Seite aus zu betrachten?
Diese von den Zeitgenossen angebotene Perspektive liuft jedenfalls nicht darauf
hinaus, ,fundamentale Aufklarungskritik“ zu iiben. Es geht vielmehr darum, den
,Machtanspruch der Vernunft“ zu problematisieren** und die Aufklirung unter

39 Vgl. die von Helga Brandes erstellte Thementibersicht in: Die verniinftigen Tadlerinnen
1725-1726. Hg. von Johann Christoph Gottsched. Im Anhang einige Stiicke aus der 2. und 3. Auf-
lage 1738 und 1748. Neu hg. und mit einem Nachwort, einer Themeniibersicht und einem Inhalts-
verzeichnis versehen von Helga Brandes. Bd. 2. Hildesheim u. a. 1993, S. 31-37.

40 ,Wer hat euch das Lehramt anvertrauet? Sagt mir einmahl, wer hat euch dazu bestellet, daf3
ihr eure Mitschwestern unterrichten sollet? Giebt es nicht Prediger genug, die mit bessern Waf-
fen wider die Laster streiten als Ihr. Gewinnen diese nicht viel: was werdet ihr ohnméchtige aus-
richten? Was der Glaube nicht vermag, wird Vernunft schwerlich ausfithren. Was achtet man
dieselbe? Eine lange Gewohnheit ist starcker als die griindlichste Vorstellung aller Weltweisen,
und die Mode, dieses phantastische Ungeheuer, ist vermdgender, als alle Klugheitsregeln. Die
Menschen wollen davon nichts horen und wissen. Sie machen die Augen zu, wenn man ihnen
das Licht der Wahrheit vorhalt. Sie stossen euch von sich, wenn ihr ihnen den rechten Gebrauch
desjenigen beybringen wollet, was sie zu Menschen machet. Ist es also nicht eine vergebliche Ar-
beit, die ihr tibernommen habt?“ (Die verniinftigen Tadlerinnen [Anm. 39]. Bd. 1, S. 197).

41 UL 21, Sp. 702.

42 Gideon Stiening (Selbstermachtigung falscher Freunde? Zu den Formen historiographischer
Aufklarungskritik und deren Folgen. In: Enlightenment Today. Sapere aude! — Have Courage to
Use Your Own Understanding. Proceedings of the International Congress October 19th-22nd 2017
in Graz. Hg. von Daniela G. Camhy. Baden-Baden 2020, S. 25-41, hier S. 33) verkehrt die Pointe,
auf die es mir ankommt, geradezu in ihr Gegenteil: Bei der von ihm zitierten Formel ,souverane
Geste der Selbsterméchtigung® (Martus [Anm. 1], S. 13) geht es mir um eine schiefe Deutung des
bertihmten Eingangspassus von Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?, die ich im
Anschluss verabschiede. Noch deutlicher wird diese Umdeutung beim Verweis auf die zweite
Stelle, die Stiening bei dieser Gelegenheit anfiihrt (Martus [Anm. 1], S. 885) und die sich um die
Frage dreht, wie aufklarerisch mit dem Befund von ,Abhdngigkeiten“ umgegangen wird. Da Stie-
ning (S. 34) Kondylis’ These von der ,Rehabilitierung der Sinnlichkeit“ vermisst, lasst sich der
von Ludwig Stockinger geduflerte Irrtum an dieser Stelle ebenfalls korrigieren: Stockinger hat



30 — Steffen Martus

dem Motto ,Entdeckung der Unmi'mdigkeit“43 zu beobachten, um vor diesem Hin-

tergrund einen positiven Begriff des Projekts der Aufklarung aus der Aufkla-
rungsepoche heraus zu entfalten. Wie also werden in der Epoche der Aufklarung
Rationalitats- und Miindigkeitsvorstellungen entwickelt, die sich auf den histo-
risch spezifischen Befund der fundamentalen Eingebettetheit des Menschen in so-
ziale, kulturelle oder nattirliche Zusammenhénge einstellen?**

Im Briefwechsel mit Valentin Ernst Loscher, dem Gottsched beim Verhor ge-
geniibersaf, pointierte der Leipziger Theologieprofessor Heinrich Klausing die
Herausforderung durch die Zeit. Rund sechs Wochen nach Gottscheds Verhor
schreibt er am 9. November 1737:

Denn die studirende Jugend wird hier gantz verfiihret, durch die lose Philosophie, und an-
dern mala, daf$ sie uns in unsern collegiis, wenn wir ihnen aus Gottes Worte und de simpli-
citate fidei was vorsagen, fast gar nicht mehr glauben wollen, auch wol sensum dei verlie-

bei seiner Kritik offenbar nur ins Personenregister meines Buchs geblickt — jedenfalls bezieht er
sich nur auf die beiden Stellen, in denen Kondylis dort genannt wird (Ludwig Stockinger: Philo-
sophie als Konfliktgeschehen. Vor fiinfunddreifiig Jahren erschien Panajotis Kondylis’ Darstel-
lung der europdischen Aufklarung. In: Scientia Poetica 20 [2016], S. 121-136, hier S. 125f). In den
Anmerkungen, die im Namensregister wie tiblich nicht erfasst sind, finden sich aber mehr Be-
zlige, natiirlich auch zu der von Stockinger fiir besonders wichtig gehaltenen These zum ,Kon-
fliktgeschehen“ (Martus [Anm. 1], S. 920, S. 930, S. 931, S. 933, S. 936, S. 955).

43 Z.B. Martus (Anm. 1), S. 11-19.

44 Heiner F. Klemme wollte diesen Aspekt in seiner erstaunlich nachtraglichen Rezension offen-
bar nicht wahrnehmen (Steffen Martus: Aufklarung. Das deutsche 18. Jahrhundert — ein Epochen-
bild. In: Scientia Poetica 25 [2021], S. 459—-466): Ich habe an keiner Stelle meines Buchs behauptet,
dass ,die Aufklarung“ gescheitert sei (ebd., S. 461) oder einen ,pauschale[n] Abgesang auf die
Epoche der Aufkldrung und der in ihnen entwickelten Konzeptionen von Rationalitdt und Miin-
digkeit“ angestimmt (ebd.). Stattdessen versuche ich, zu zeigen, welche Auffassungen von Ratio-
nalitdt und Miindigkeit mit Blick darauf entfaltet werden, dass im Rahmen der Aufklarung die
Abhéangigkeiten, in die Menschen (kulturell, sozial, affektiv etc.) verstrickt sind, immer tiefsinni-
ger herausgearbeitet werden. Immerhin gesteht Klemme offen ein, dass er die von ihm verwen-
deten ,Zitate [...] aus dem Zusammenhang gerissen“ hat (ebd., S. 463), sich also um die gedankli-
chen Zusammenhénge, in die die Formulierungen eingebettet sind, nicht kiimmert. Es ist
ibrigens auch kein Argument gegen die These, dass Kants Aufklarungs-Essay zu den Schriften
zahlt, mit denen der Philosoph Die Kritik der reinen Vernunft popularisieren wollte, dass sich Ge-
danken daraus schon frither finden und sie aus einem anderen Anlass heraus entstanden sind
(ebd., S. 463). Ich habe ja nicht behauptet, dass die Akzeptanzprobleme der ,kritischen‘ Philoso-
phie die Ursache fiir Kants Thesen zur Aufklarung waren. Es ging mir vielmehr — wie auch bei
den anderen inkriminierten Passagen — um den Stellenwert von Ideen in einem bestimmten his-
torischen Kontext. Generell wére eine Auseinandersetzung mit der grundlegenden Studie von
Lutz-Henning Pietsch hilfreich: Topik der Kritik. Die Auseinandersetzung um die Kantische Philo-
sophie (1781-1788) und ihre Metaphern. Berlin, New York 2010.



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge ldcherlich zu machen* =— 31

ren. Es ist gut, daf8 etliche von denen, die daran schuld sind, neulichst ein wenig sind ge-
sprencket worden. Gott gebe, da® sie und die andern sich auch daran kehren.*

Dieser fromme Wunsch erfiillte sich nicht. Denn, wie Detlef Doring, die Briefstelle
trocken kommentierend, festgestellt hat: ,[D]as Vordringen der Aufklarungsphilo-
sophie lieR sich nicht mehr aufhalten“.*® Klausing, der immer wieder gegen die
sLeibniz-Wolffische[] Philosophie“ polemisierte47 und in dem Gottsched den
sargste[n] Ketzermacher“ sah, ,den wir haben“,*® hatte bereits Anfang 1736 die
Auswirkungen der ,philosophischen Siintfluth“ beklagt, ,da die Wolffische und
hochst gefahrliche und schédliche Philosophie [...] hier, in Wittenberg und Jena
fast alles zu iiberschwemmen gesucht“.*® Nicht zufillig griff er die Bildlichkeit
auf, mit der der ,Zedler*-Artikel die Macht der Mode beschrieben hatte. In Leipzig
sei es ,insonderheit H. Professor Gottsched®, ,der dieses unter die Jugend bringet
cum magno applausu“.>® Klausing wies dariiber hinaus ebenfalls auf die satiri-
sche Qualitdt und Effektivitit der Indoktrination hin: Gottsched und ,einige
andre Magistri“ tragen die Wolff'sche Philosophie ,,mit einer so freyen und fre-
chen art vor[ ], und zwar alles teutsch, daf} sie dabey der studirenden Jugend sehr
schaden®. Und er brachte auf den Punkt, worin die eigentliche Gefahr hestand:
»Es geschieht dadurch, daf} viele, ja sehr viele, wenn sie eine Zeitlang hier gewe-

sen, alle religion auch wol sensum veri Dei verlieren®.>!

2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil
der ,Wertheimer Bibel

Die Rede von einem ,sensus dei“ und damit von einer auch affektiv verankerten
Neigung zur Religion bzw. umgekehrt die Deutung des ,Atheismus* als Folge von
LAffekt und Vorurteil“ war selbstverstindlich nicht neu.>? Fir die Frage, in wel-

45 Doring (Anm. 1), S. 81.

46 Ebd, S. 81f.

47 Ebd,, S. 58.

48 Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel, unter Einschlufs des Briefwechsels von Luise Adel-
gunde Victorie Gottsched. Band 5: 1738 — Juni 1739. Hg. und bearbeitet von Detlef Déring u. a. Ber-
lin, Boston 2011, S. 57.

49 Doring (Anm. 1), S. 71.

50 Ebd, S.71f.

51 Ebd, S. 72.

52 Spiekermann (Anm. 9), S. 129, S. 139; hier mit Bezug auf eine Stelle in Marin Mersennes Quaes-
tiones celeberrimae in Genesim (1623).



32 —— Steffen Martus

che Richtung der ,sensus dei“ in der historischen Konstellation von Gottscheds
Verhor gedacht wurde, ist das Memorial aufschlussreich, das dem zitierten
Schreiben Klausings beilag. Darin namlich wurde als Fanal der bedenklichen Zeit-
trends vor allem eine Publikation genannt: die ,freye Ubersetzung“ der Géttlichen
Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus, die sogenannte ,Wertheimer Bibel*.*
Gottsched hatte sie, Klausing zufolge, in seinen Vorlesungen in hchsten Ténen
gelobt;>* das Dresdener Oberkonsistorium hingegen fand darin eine Fiille ,See-
len-gefihrliche[r] Anstésse und Irrungen®.® Suchte man, wie etwa Joachim Lan-
ge, nach einem Beispiel, ,was fiir Friichte aus der Wolffischen Philosophie erfol-
gen®, dann fand sich eine ,sehr betriibte Probe an dem neuen Wertheimischen
Bibelwercke“. Lange erschien alles daran ,Wolffisch“. Und dies bedeutete eben
auch, dass die ,geoffenbahrte Religion“ ,zum Gespotte gesetzet® wurde.’® Das
klingt eindeutig. Bei einem Blick in den Text traf man jedoch auf keinen wildge-
wordenen Héretiker, der von atheistischen Grundsatzen befliigelt in einer hastig
zusammengebastelten Broschiire den Glauben aus dem Untergrund heraus ver-
spottete. Im Gegenteil: Der Ubersetzer Johann Lorenz Schmidt bekannte sich, wie
Wolff selbst, in einem opulent gestalteten Werk mit allem Ernst zu den ,Absich-
ten Gottes“, zur ,wahren Erkdnntnifd Gottes und zur Vertheidigung der geoffen-
barten Wahrheiten“. Sein Werk, so wiinschte er sich, mége ,,zur Aufnahme einer
grindlichen Erkéntnifd Gottes und Ausiibung einer rechtschaffenen Gottseligkeit
gereichen“>’

Paul S. Spalding und Ursula Goldenbaum haben in mustergiltigen Untersu-
chungen und Dokumentationen dargelegt, wie sich in den harten Konflikten um
die ,Wertheimer Bibel* Offentlichkeit im Spannungsfeld von Philosophie, Theolo-

53 Johann Lorenz Schmidt: Die gottlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus. Der erste
Theil worinnen Die Gesetze der Jisraelen enthalten sind nach einer freyen Ubersetzung, welche
durch und durch mit Anmerkungen erlautert und bestétiget wird. Wertheim 1735.

54 Doring (Anm. 1), S. 72, Anm. 261; Ursula Goldenbaum: Appell an das Publikum. Die dffentliche
Debatte in der deutschen Aufklarung 1697-1796. Mit Beitrdgen von Frank Grunert u. a. Teil 1. Ber-
lin 2004, S. 351-353, S. 360364, S. 366-371.

55 Johann Nicolaus Sinnhold: Ausfiihrliche Historie der verruffenen sogenannten Wertheimi-
schen Bibel, oder derjenigen freyen Ubersetzung der fiinf Biicher Mosis, welche unter dem Titel:
Die Gottlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus: Der erste Theil: worinne die Gesetze
der Jisraelen enthalten sind; im Jahr 1735 zu Wertheim gedruckt worden. Nebst néthigen Regis-
tern und einer Vorrede Sr. Hochwiirdigen Magnificentz Johann Georg Walch. Erfurt 1739, S. 12.
56 Lange: Kurtzer Abrifs (Anm. 35), S. 37f; zu den erheblichen Differenzen zwischen Wolff und
Schmidt: Agatha Kobuch: Zensur und Aufklarung in Kursachsen. Ideologische Stromungen und
politische Meinungen zur Zeit der sdchsisch-polnischen Union (1697-1763). Weimar 1988, S. 69;
Goldenbaum (Anm. 54), S. 332-335.

57 Schmidt (Anm. 53), S. 48 (Vorrede).



Die ,,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =—— 33

gie und Politik herauskristallisiert hat.>® Schmidt selbst platzierte seine Bibel-
Ubersetzung in zwei gegenldufigen Entwicklungen. Die eine handelte von der Er-
folgsgeschichte des Christentums, in der Priester und Gelehrte das Volk hinters
Licht fiihren und Zweifel an der Bibel tabuisiert haben. Die andere Geschichte er-
zahlte gegenldufig von der unaufhaltsamen Aufklarung, die tiberall gute Grinde
fordert. Mittlerweile hétten nun die Bibelskeptiker die Oberhand gewonnen.
Schmidt erkannte die Begrindungspflicht an, die diese radikale Aufklarung der
Theologie aufgebiirdet hatte: Der Bibel mangle es allerdings aufgrund ihrer histo-
rischen Entstehungsgeschichte an einer konsequenten Ordnung, die den ak-
tuellen philosophischen Standards entspreche, und auch an einer Begrifflichkeit,
die heutige Menschen verstiinden. Eine ,freye Ubersetzung“*® sollte diese Defizite
durch eine klare, unverbliimte Sprache, eine leicht fassliche Einteilung, hilfreiche
Erlduterungen und generell eine logische Verkniipfung der Séatze beheben.

Der Ubersetzer bzw. Verfasser der ,Wertheimer Bibel‘ sah es offenbar fiir er-
wiesen an, dass man — um die Formulierung Gottscheds noch einmal aufzugrei-
fen — in den ,itzigen Zeiten [...] von allen Dingen verniinfftige Gedancken und
Beweise zu haben suche“ bzw. dass — mit den Worten Wolffs — selbst die Glau-
bensbereiten und -willigen ,keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was
nicht verstandlich genug erkldret, noch zuldnglich erwiesen worden“. Sogar die
Bibel musste daher auf das Niveau der aktuellen Darstellungsstandards gebracht
werden. Dabei manipulierte Schmidt natiirlich den dogmatischen Gehalt der
Bibel. Vor allem aber setzte er ein Zeichen fiir einen bestimmten Denkstil. Selbst
wenn es ndmlich dogmatisch in dieser Bibeliibersetzung mit rechten Dingen zuge-
gangen ware: Formal war damit der alte Streit zwischen Vernunft und Glauben
zugunsten eines Primats der Philosophie entschieden, und das allein hatte schon
Grund genug geboten, die ,Wertheimer Bibel‘ der Ignoranz des Stindenfalls bzw.
der Erlosungsbedurftigkeit des Menschen zu bezichtigen.

Schmidt behauptete durch die Art und Weise seines Vortrags die Zustandig-
keit der menschlichen Vernunft auch fiir jene Gehalte, die tiber das menschliche
Fassungsvermdgen hinausgehen und daher der géttlichen Offenbarung vorbehal-
ten waren. Als Joachim Lange die Ubersetzung in die Hiande bekam, lag es fiir ihn
auf der Hand, dass der ,Wertheimer* die ,mechanische Metaphysick und Morale“
zum ,hermeneutischen Schliissel“ fiir die ,,Erklarung“ der Heiligen Schrift machen
wollte.® Die Vertreter dieser Philosophie setzen sich, ,bey Geringschitzung aller

58 Paul S. Spalding: Seize the Book, Jail the Author. Johann Lorenz Schmidt and Censorship in
Eighteenth-Century Germany. West Lafayette, Indiana 1998; Goldenbaum (Anm. 54), S. 175-508.
59 Schmidt (Anm. 53), S. 30 (Vorrede).

60 Joachim Lange: Der Philosophische Religions-Spétter, in dem ersten Theile Des Wertheimi-
schen Bibel-Wercks verkappet, Aber aus dringender Liebe zu JESU CHRISTO Und der reinen Mo-



34 — Steffen Martus

anderer, [...] mit einer ungemeinen Pralerey von ihrer Accuration und Demons-
tration iber alles hinweg [...]“ und erheben ,die Fahigkeit ihres Verstandes so
hoch [...], als wenn er keine Schrancken hétte, und sich auch die gantze heilige
Schrift mit ihren Glaubens-Geheimnissen nach ihrem Principio des zureichenden
Grundes musse prifen, beurtheilen und meistern lassen“. Dieser ,philosophische[ ]
Pedantismus“ miisse ,schon an sich, auch ohne die unrichtigen Principia betrachtet,
einen grossen Einfluf zur Verwirrung in der Ideologie geben®.®!

Die Kontroverse spielte sich auf unterschiedlichen &sthetischen Ebenen ab. So
richtete sich Joachim Langes Kritik inhaltlich etwa vor allem gegen Schmidts ge-
zielte Ausblendung der Dreieinigkeitslehre. Das hatte allerdings immer auch eine
asthetische Dimension, weil die grofie heilsgeschichtliche Erzdhlung durch die ty-
pologische Gesamtstruktur der Bibel, also durch die alttestamentarischen Verweise
auf den Messias des Neuen Testaments bewahrt wurde. Dabei ging es um einzelne
Formulierungen, aber auch um bibelsprachliche Besonderheiten, etwa um die Par-
allelismen, die inhaltlich redundant und daher aus einer rationalistischen Perspek-
tive unnaotig waren, aber ,von alters her“ daran erinnerten, dass auch bereits die
ersten biblischen Biicher ,mit dem Absehen auf das Geheimnifd der heiligen Drey-
einigkeit“ formuliert worden waren.%* Indem Schmidt die Bibel auf Kausalgenese
verpflichtete und damit auf das geordnete Nacheinander von (natiirlichen) Ursa-
chen und Wirkungen, verabschiedete er eine Ordnung, die aufgrund ihrer ebenso
komplexen wie losen Koppelung dem Beziehungssinn gedanklich und formal sehr
viele Freiheiten lief3. Den Willen zu einer neuen, ,demonstrativische[n]“ Ordnung
signalisierte Schmidt bereits im Seitenbild: etwa durch die — aus Sicht Langes —
Saffectirte[ ] [...] Numeration“ oder durch die ,allenthalben wiederhohlte[] Allega-
tion der Anmerckungen, deren das Buch an der Zahl 1592. hat“.** Auch wenn Lange
durchaus eingestand, dass in den Anmerkungen ,manches vorkommt, damit es
seine Richtigkeit hat“, so erschien ihm Schmidts ,Definiren und Begriffe machen*
dermafien ,affectiret, daf man es ohne Eckel nicht wol lesen kann“, weil ,auch von
solchen Worten und Sachen des biblischen Textes“ Definitionen geboten wurden,
»welche bereits jederman, auch zum theil den Kindern, aus dem Gebrauche und
der taglichen Erfahrung bekant sind [...]«.%*

saischen Lehre von demselben, freimiithig entlarvet, und in seiner natiirlichen Gestalt dargestel-
let. Halle 1735, S. 27.

61 Lange: Der Philosophische Religions-Spétter (Anm. 60), S. 31; Lange formuliert dies als rheto-
rische Fragen.

62 Ebd, S.22

63 Ebd, S. 25.

64 Ebd., S.25f.



Die ,,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =—— 35

Bei Lange zeigt sich das geschmacksgeschichtliche Dilemma. Die Dringlichkeit
seiner Polemik ergab sich aus der Abstimmung mit den Fiiffen. Der Zulauf zum
Wolffianismus lief$ sich jedoch nicht wegpolemisieren. Von der ,neu[en] Philoso-
phie“ ging eine erhebliche Anziehungskraft aus. Daher setzte Lange Geschmacks-
urteil gegen Geschmacksurteil: Man hore von ,vielen Klagen“ iiber die neue Ge-
neration von ,philosophischen® Predigern, deren Reden ,kein Mensch verstehe,
fast jederman aber mit Eckel anhore®. Inshesondere das ,affectirte Definiren und
Begriffe machen“ komme beim Publikum nicht gut an:*® ,Solche philosophische
Cantzel-Gecke (die an statt dessen, dafs sie CHristum predigen solten, bey ihrem
definiren fast von lauter Moglichkeit, Wiircklichkeit, Absichten, Begriffen, zurei-
chenden Grunde usw. schwétzen, und dabey so aufgeblasen sind, daf§ kluge Leute
nur einfaltige Tropfe in ihren Augen seyn missen) hat die neue Philosophie gebo-
ren“.*® Wenn nun aber der ,Eckel, also die gefiihlsspontane Abneigung der Ge-
meinde gegen die Uberheblichen Gesten und den argumentativen Habitus der
neuen philosophischen Prediger tatsachlich so groff gewesen wéare: Warum kon-
zedierte dann auch Lange, dass er gerade ,einen solchen Periodum der Zeiten er-
lebet, welcher wol nicht viel elender seyn kann“?%’

Bemerkenswert ist an diesen Polemiken zundchst, dass bei Lange ein be-
stimmter philosophischer Stil eine heftige und spontane korperlich-geistige
Reaktion ausldst. Zedlers Universal-Lexicon erldutert dazu: Ekel habe als ,Be-
schwerde des Magens“ eine physiologische Dimension, zugleich zeige das Wort
in der ,Heil. Schrifft einen gar hefftigen Unwillen an, da sich alles im Leib
gleichsam driitber umkehret [...].%8 Offenbar geht es tatsachlich — wie Wolff es
formulierte — darum, woran man ,Geschmack® findet. Zweitens ist aufschluss-
reich, dass diese unwillkurliche und daher auch unwidersprechliche Reaktion
ein bestimmtes Kollektiv definiert. Drittens féllt auf, dass Lange an dieser Stelle
im Prinzip ein Modephidnomen beschreibt und auch dabei Out- und Insider defi-
niert: Auf Aufienstehende wirkt die Mode der anderen typischerweise ,affek-
tiert’, wohingegen die eigenen Vorlieben als natiirlich, normal und gegeben aus-
gezeichnet werden. Und viertens ist relevant, dass Lange einen Aspekt nicht in
Betracht zieht: dass ndmlich die auf den ersten Blick unékonomische Darstel-
lungsweise der Wolffianer auch als Gewoéhnungsstrategie und Verfahren der Ge-
schmackspragung funktioniert, die bestimmte Argumentationserwartungen vor-
aussetzt und offenbar zugleich erfolgreich eintibt. Es handelte sich um einen
péddagogischen Kniff, den Wolff in der ,Deutschen Politik* fiir die frithkindliche

65 Ebd., S. 27.
66 Ebd.

67 Ebd.

68 UL 8, Sp. 149,



36 = Steffen Martus

Erziehung zum Wolffianismus empfohlen hatte: ,Da der Satz des zureichenden
Grundes der Grund der Vernunfft ist, diese aber in der Einsicht in den Zusammen-
hang der Wahrheit bestehet (§. 368. Met.); so siehet man hieraus, daf} die Kinder da-
durch zugleich verniinfftig werden, wenn sie sich gewohnen allezeit nach dem

Grunde zu fragen [..]“% Wolff strebte damit nach Zugriff auf jene ,Neigungen und

Gewohnheiten“ an, die enorm stabil sind und sich ,gar iibel wieder dndern lassen®.”®

Die ,Wertheimer Bibel‘ war fiir die Geistlichen nur ein ,betriibtes Denckmal“
unter vielen, das den wolffianistischen Denkstil durch ,weitlduftige Umschweiffe“
ausstellte.”! Aus Perspektive der Gegner mochte es fraglos evident sein, dass es
sich um eine ,gantz lacherliche[] Art“’2 handelte, um einen Fall fiir die Satire
also. Das Problem bestand nun aber darin, dass diese satirische Evidenz an Uber-
zeugungskraft verlor bzw. dass eine immer grofier werdende Gruppe von Men-
schen ganz andere geschmackliche Vorlieben und Abneigungen entwickelte und
mit Lachreflexen auf Phdnomene reagierte, die frither nicht satirefahig erschie-
nen waren. Vor diesem Hintergrund ist der Titel interessant, den Lange seiner
Schrift gegen die ,Wertheimer Bibel gibt: Der philosophische Religions-Spétter. Er
duflerte sich namlich in seiner Abhandlung zu dieser satirischen Dimension nicht
weiter, sondern sah sie als erwiesen an. Bei Gesinnungsgenossen konnte er auf
Einverstdndnis rechnen, etwa bei dem Wittenberger Professor Christian Sieg-
mund Georgi, der tiber Schmidt meinte: ,Mit der Religion treibe er ein Gespotte,
wenn er in der Vorrede p. 26. vorgebe, dafd er seine Arbeit zur Bevestigung der
Wabhrheit, Ausiibung der Gottseligkeit und Beforderung der Ehre Gottes unter-
nommen*.” Genau damit aber war es Schmidt sehr ernst.

Mit der Bezeichnung ,Religions-Spotter wollte Lange wohl nicht wirklich
zum Ausdruck bringen, dass er die ,freye Ubesetzung“ in einem gattungstheoreti-
schen Sinn fiir eine Bibelsatire hielt. Er wollte Schmidt vielmehr mit allen rechtli-
chen und sozialen Folgen als Atheisten brandmarken.”* Das Motto seiner Polemik,
die Schmidt eben tberhaupt erst zum ,Religions-Spotter” machte, wére aber
selbst im Fall einer Satire aufschlussreich gewesen: ,Die Gottlosen reissen den
Grund um* (Ps. XI,3). Es ging um die Fundamente. ,Spdtter ndmlich sind Perso-

69 Christian Wolff: Verntinfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Menschen
und insonderheit dem gemeinen Wesen. Mit einer Einleitung von Hans Werner Arndt. Hildes-
heim, New York 1975, S. 69 f.

70 Wolff (Anm. 69), S. 70.

71 So eine Tiibinger Dissertation von Christoph Matthdus Pfaff aus dem Jahr 1736, zitiert nach:
Sinnhold (Anm. 55), S. 178.

72 So noch einmal Pfaff, zitiert nach: Sinnhold (Anm. 55), S. 178.

73 Ebd, S. 246.

74 Vgl. wie oben dazu: Spiekermann (Anm. 9), S. 26.



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =—— 37

nen, die ,mit einem satyrischen Geiste versehen“ sind. Sie kdnnen sich ,einer
artigen und nachdriicklichen Spétterey gar wohl aus einem verniinfftigen Abse-
hen bedienen®, und zwar in jenen Fillen, ,da dem gemeinem Besten daran ge-
legen, dafs ein Irrthum, eine Gottlosigkeit, eine Eitelkeit zu einem Geldchter
werden moge, wenn nehmlich anderer Gestallt demselben nicht krafftig gnug
konne gesteuret werden“.” Die sozial positiven Effekte einer allgemeinen Verhal-
tensbhesserung sind durch die sozial negativen Folgen einer BloBstellung einzel-
ner Personen gerechtfertigt. Das Problem lag nun freilich einerseits darin, dass
theologisch und philosophisch nicht mehr ausgemacht war, wann es sich um
einen ,Irrthum®, um eine ,Gottlosigkeit“ und um ein lacherliche ,Eitelkeit“ han-
delte. Und andererseits schien es den Beteiligten so, dass die ,Irrthtimer [...] der-
massen eingerissen, dafl sie zu allgemeinen Lehren worden[,] durch das Vor-
urtheil menschlicher Auctoritét eintzig und allein in ihrer Bliite erhalten werden,
und es also vergeblich seyn wiirde, sie ausrotten zu wollen, und dennoch den
Grund derselben, das ist die schadliche Auctoritdt der Patronen und Verfechter
derselben, die solche Auctoritiat offenbarlich mifSbrauchen, in vollem Flor zu las-
sen [...]“. Auch in diesem Fall tiberwiege ,die Liebe der gantzen menschlichen Ge-
sellschafft [...] die Liebe einer eintzeln Person®.’® Die sozialen Kosten steigen
dabei freilich enorm.

Lange setzte sich mit den inhaltlichen Provokationen auseinander und reflek-
tierte dabei durchaus die ideenésthetischen Reize, die davon ausgingen, reagierte
aber nicht mit einem formalen Innovationsangebot, das der ,Zeit“ angemessen
gewesen ware. Stattdessen blieb er bei seiner wirren, schlecht sortierten und in
der Mischung aus deutschen und lateinischen Wortern eher pedantischen Dar-
stellungsweise. Oder anders: Er verlief$ sich letztlich ganz auf die inhaltliche Rich-
tigkeit der eigenen Position. Auch im Verhéltnis zur Offentlichkeit zeigte er sich
dem ,itzigen Weltdiinkel“ nicht gewachsen. Zwar mobilisierte er eine breite po-
lemische Front — offenbar war ihm Kklar, dass die sachlichen Konkurrenzen mit
dem Wolffianismus sozial entschieden wurden. Bezeichnend ist freilich die gera-
dezu entwaffnende Naivitdt, mit der er auch hier auf Plausibilititen zugunsten
seiner Position vertraute. Denn dass selbst negative Presse zur Verbreitung der
inkriminierten Sache beitrégt und gewisse Gewdhnungseffekte mit sich bringt,
lag auflerhalb seines Horizonts. Er wies auf Problematisierungen der Bibel hin,
auf die man nur als versierter Theologe kommen konnte und brachte damit selbst
treuherzige Leser darauf, welche héretischen Ideen man haben koénnte. Vor
allem aber lieferte er ausfithrliche Inhaltsangaben und teilweise sogar lange Zi-

75 UL 39, Sp. 313.
76 Ebd., Sp. 313,



38 =— Steffen Martus

tate aus einem Buch, das — wie er selbst bemerkte — ,wol Vielen nicht zu Hianden
kommen wird, (zumal bey seinem so gar hohen Preise [...]) [...]«7” Normalerweise
bewegten sich religionsspottische Publikationen im Untergrund, so dass eine brei-
tere Offentlichkeit ohne polemisches Ideenmarketing keine Notiz davon genom-
men hétte. Im Fall der ,Wertheimer Bibel* war es umgekehrt: Dieses Buch war
viel zu kostspielig, um viele Leserinnen und Leser zu erreichen. Wie so oft trug
auch hier ein Gegner der radikalen Aufklarung dazu bei, dass sich deren Positio-
nen verbreiteten.”®

Die ,Wertheimer‘ hatten durch die hochwertige Aufmachung ihres von Adli-
gen geforderten und finanzierten Bibelprojekts die Oberschichten und damit die
traditionell tonangebenden Kreise angesprochen. Aufgrund des Formats, der gut
geschnittenen Buchstaben und qualitativ hochwertigen Kupferstiche machte sich
das Buch in jeder adligen Reprédsentationsbibliothek gut. Um die Lektiirefolgen
musste man sich im Grunde genommen keine Sorgen machen. Und eigentlich
konnte auch die hélzerne Diktion der wolffianistischen Bibel mit der hinreifien-
den Prosa Luthers nicht konkurrieren. Erst die Skandalisierung durch polemische
Gegenreaktion erweckte den Eindruck, dass hier eine Position vorlag, deren
Plausibilitatspotential offenbar so grof$ war, dass in einer konzertierten Aktion
dagegen vorgegangen werden musste. Zundchst ndmlich deutete nach dem Er-
scheinen der ,Wertheimer Bibel‘ nichts auf jene erhitzte Debatte hin, die in den
folgenden Jahren geflihrt wurde: In Leipzig und Hamburg erschienen im Sep-
tember und Oktober 1735 positive Rezensionen. Das Ubersetzungsprogramm
wurde gelobt, nur nebenbei auf die skandaltrachtigen Eingriffe in den Bibeltext
hingewiesen. Fiir etwa ein Jahr wurde die ,Wertheimer Bibel‘ ganz regulér ver-
kauft. Dann aber heizten Streitschriften die Stimmung an, erklirten die Uberset-
zung fir einen ,Siinden-Dienst aus dem Geist des Wolffianismus und eskalier-
ten dadurch die Situation.”

Die Logik der Skandalisierung kiimmerte sich jedoch nicht darum, ob die
eine oder die andere Partei Recht hatte, sondern lenkte — so oder so — die Auf-
merksamKkeit auf den inkriminierten Gegenstand selbst, verankerte ihn im kollek-

77 Lange: Der Philosophische Religions-Spétter (Anm. 60), S. 8; vgl. hier auch das lange Zitat aus
der Vorrede: ebd., S. 17-19.

78 Vgl. zu diesem Phédnomen Christine Haug: Topographie des literarischen Untergrunds im Eu-
ropa des 18. Jahrhunderts. Produktion, Distribution und Konsumption von ,verbotenen Lesestof-
fen‘. In: Geheimliteratur und Geheimbuchhandel in Europa im 18. Jahrhundert. Hg. von Christine
Haug u. a. Wiesbaden 2011, S. 9-47, hier S. 15, S. 26 f.; Martin Mulsow: Die Transmission verbote-
nen Wissens. In: Kulturen des Wissens im 18. Jahrhundert. Hg. von Ulrich Johannes Schneider.
Berlin, New York 2008, S. 61-80, hier S. 75f.

79 Goldenbaum (Anm. 54), S. 191-195; vgl. auch Kobuch (Anm. 56), S. 69-72.



Die ,,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen“ =— 39

tiven Gedachtnis und sorgte fiir seine Relevanz. Auf der einen Seite hielt die Skan-
dalisierung mit juristischem und politischem Riickhalt Tabus aufrecht — wir
haben es mit einer historischen Phase zu tun, in der Wissen ,prekir“ war, wie
Martin Mulsow betont hat.®’ Bestimmte Wissensbestinde gingen Machthabern in-
haltlich gegen den Strich und wurden zensiert. Die Postwege waren unsicher. Bis-
weilen fehlten Zeit, Fahigkeit oder schlicht die Lust, gelehrte Materialsammlun-
gen in eine uberlieferungsfahige Form zu bringen, so dass sie zumindest im
Archiv landeten. Die Grenzen des Sagbaren waren enger, die Publikations-
moglichkeiten bei aller Dynamisierung des Medienbetriebs geringer, das Risiko
hoéher, dass eine Handschrift oder auch ein Druck in kleiner Auflage fiir immer
verloren ging oder gezielt vernichtet wurde — wenn es schlecht lief, gleich ge-
meinsam mit dem Autor. Auf der anderen Seite hob jede Skandalisierung, die auf
den Umstand dieser Prekarisierungsverfahren hinwies, langfristig die Reiz-
schwelle weiter an, weil das, was einst skandalds gewirkt hatte, im Lauf der Zeit
seinen Provokationswert abnutzte, irgendwann normal und unerheblich er-
schien, so dass sich der Raum des Sagbaren, Diskutierbaren und Befragbaren er-
weiterte. Zudem waren die Bemihungen um Zensur aufgrund der foderalen
Struktur des Alten Reichs nicht nur juristisch ineffektiv, sondern von Seiten des
Ideenmarketing her gesehen sogar kontraproduktiv: Die Buchhéndler freuten
sich jedenfalls iiber das Interesse, das durch Lange und seine polemischen Gesin-
nungsgenossen auf die ,Wertheimer Bibel‘ gelenkt wurde. Die Ubersetzung wurde
zu einer gesuchten Raritat.

3 Asthetik der Philosophie

Damit komme ich wieder auf den Anfang und auf das Verhér Gottscheds vor dem
Dresdener Oberkonsistorium zurtick: Gottsched némlich knickte zwar angesichts
der Drohung, als Atheist abgestempelt zu werden, verstindlicherweise ein und
kirzte die inkriminierten Passagen seiner Ausfiihrlichen Redekunst in der zweiten
Auflage von 1739. Die Geistlichen hatten allerdings einen Pyrrhussieg errungen.
Tatsachlich verbreiteten die Ketzer- und Konsequenzienmacher auch hier gerade
jenes Gedankengut, das sie ausmerzen wollten. In einem Bericht tiber seinen pu-
blizistischen Werdegang hemerkte Gottsched spéter, die erste Auflage der Rede-
kunst sei durch die Zensurmafinahme ,in 6ffentlichen Blicherversteigerungen

80 Martin Mulsow: Prekdres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frithen Neuzeit. Berlin
2012.



40 — Steffen Martus

sehr eifrig gesuchet und theuer bezahlet worden“®' Mehr noch: Viele der gestri-

chenen Positionen tauchten kurz danach in einer Fassung der Predigtlehre wie-
der auf, die als Werk eines preufiischen Geistlichen und unter der Schirmherr-
schaft des einflussreichen Berliner Theologen Johann Gustav Reinbeck erschien:
Mit dem Grund-Rifs einer Lehr-Art ordentlich und erbaulich zu predigen lag 1740
das ,erste[ ] Predigthandbuch der homiletischen Aufklarung“ vor.®?

Dass diese nicht nur ungewollten, sondern auf das Gegenteil des Intendierten
hinwirkenden Effekte nicht nur im Riickblick ein Lacheln provozieren, weist
noch einmal auf die insgesamt satirische Dimension der Konstellation hin: Wolff
und seinen Anhéngern fiel es nur deswegen so leicht, sich tiber die Geistlichen
und ihre intellektuelle Praxis zu belustigen, weil diese sich eigentlich selbst schon
lacherlich machten. Sie taten allerdings nichts anderes, als in gewohnter Weise
den Glauben zu verteidigen. Eben dadurch aber forderten sie in einer neuen
ysatirischen Situation® eine — aus ihrer Sicht — héretische Grundstimmung. Die
Kontexte bzw. die ,Zeit“-Bedingungen hatten sich gedndert. Die Satirefdhigkeit,
-plausibilitdt und -evidenz, die mit dem ,test of ridicule“ von den Wolffianern
ermittelt wurde, liefS sich als Zeichen einer neuen ,Zeit“ deuten, in der sich verédn-
derte Lach- und Geschmacksgemeinschaften und damit zugleich Sach- und Uberzeu-
gungskollektive bildeten.

Zwei Aspekte mochte ich abschliefSend festhalten: Zum einen spielte die nor-
mative Kraft des Faktischen bei der Einschdtzung der Lage eine erhebliche Rolle.
Es scheint mir daher sehr aussagekraftig zu sein, dass Ludovici in der bereits er-
wihnten ,Historie“ des Wolffianismus schlicht an der Zahl der Personen, die eine
Affinitét zu Wolffs philosophischem ,Geschmack® zeigten, die Uberzeugungskraft
einer philosophischen Strémung ablas, die das ,demonstrativische“ Jahrhundert
begriindete.®® Es handelt sich vermutlich um das erste Beispiel dafiir, dass Geis-
tesgeschichte mit quantitativen Verfahren geschrieben wurde. Ludovici verhan-
delte dabei zwar Wolffs ,Lehrart“ zundchst nur als eine ,Mode“ unter anderen:
,Es verhdlt sich mit den Lehrarten, wie mit den Kleider-Moden. Alle bedecken
den Leib, und sind ihrer Absicht geméf; jedoch ist eine bequemerer als die an-
dere, und wird deffhalben den ibrigen nicht ohne Grund vorgezogen“. Daher
solle man nicht heftig iiber die Prévalenz fiir diese oder jene Lehre streiten: ,man
lasse einem jeden seine Weise.“** Genau danach aber erklérte er schliissig aus

81 Zit. nach Straflberger (Anm. 2), S. 395, Anm. 88.

82 Straflberger (Anm. 2), S. 235; vgl. auch Marie-Héléne Quéval: Luise Adelgunde Victorie Gott-
sched. Philosophie und Religion. In: Frauen, Philosophie und Bildung im Zeitalter der Aufklé-
rung. Hg. von Sabine Koloch. Berlin 2010, S. 187-218, hier S. 197 f.

83 UL19,S.1f.

84 Ludovici: Ausfiihrlicher Entwurff (Anm. 32), Bd. 2, S. 270.



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =— 41

dem modischen Charakter bzw. der mehr oder weniger grofSen Bequemlichkeit
philosophischer Verfahren, warum die Konflikte seiner Zeit so hart und unver-
sohnlich ausfielen:

Waére Sempronius, der wieder die mathematische Lehrart auf seinem Lehrstuhle mit Han-
den und Fiissen strampelt, und die von Hrn. Wolffen angenommene Art, seine philosophi-
schen Wahrheiten vorzutragen, in seinen Schrifften affectirt nennet, in den Schulen der Ma-
thematicklehrer auferzogen worden: so wiirde er auf Verlangen alle Stunden mit einem
corperlichen Eyde betheuren, daf$ die mathematische Lehrart die geschickteste sey, Wahr-
heiten griindlich vorzutragen. Wird die Gewohnheit in dem Corper zur andern Natur, so
mag man auch von der Seele behaupten, daf} die Gewohnheit in selbige einen grossen Ein-
fluR habe! Beydes bestétiget die Erfahrung.®®

Wenn also kontingente Pragungen grundlegender Zu- und Abneigungen so hef-
tige dogmatische Folgen haben: Was bedeutet dieser ,empirische‘ Befund fiir das
rationalistische Konzept von Uberzeugungskraft aufgrund der Macht des besse-
ren Arguments?

Zum Zweiten scheint es mir interessant, wie sehr gerade die Geistlichen auf-
grund der normativen Kraft des Faktischen die Verfithrungseffekte der Wolff-
schen Philosophie von sinnlichen Reizen aus dachten: als Phdnomen von Mode,
affektiertem Gehabe, Angeboten zum Lachen oder der Wohltat von Superioritats-
gefiihlen. Demnach wiirde gerade auch die ,demonstrativische Lehrart*, die sich
gezielt an die oberen Seelenvermogen wandte, Uber dsthetische Qualitdten ver-
fligen. Erst wenn die unteren Seelenvermdgen bestimmte Dispositionen der
Vernunft erzeugt haben, sind demnach die Voraussetzungen fiir den richtigen
philosophischen Geschmack gegeben. Um dieser fundamentalen Geneigtheit zu
begegnen, musste man am ,Grund der Seele“®® operieren. Und tatsichlich ver-
folgte Alexander Gottlieb Baumgarten bei der Begriindung der Asthetik als philo-
sophischer Disziplin ein durch und durch theologisches Vorhaben.?’

Auch Georg Friedrich Meier fragte bei seiner durchaus eigenwilligen Popula-
risierung von Baumgartens Lehre in den Anfangsgriinden aller schonen Wissen-
schaften nach der ,aesthetischen Gewisheit“ und beurteilte Gedanken nach ihrer

85 Ebd., S. 270 f.

86 Hans Adler: Fundus Animae — der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der Auf-
Kklarung. In: DVjS 62 (1988), S. 197-220.

87 Dazu Dagmar Mirbach in: Alexander Gottlieb Baumgarten: Asthetik. Ubersetzt, mit einer Ein-
fiihrung, Anmerkungen und Registern herausgegeben von Dagmar Mirbach. Hamburg 2007,
S. LXV-LXXII; vgl. auch Stefan Borchers: Die Erzeugung des ,ganzen Menschen‘. Zur Entstehung
von Anthropologie und Asthetik an der Universitit Halle im 18. Jahrhundert. Berlin, New York
2011, S. 137, S. 141-144, S. 153.



42 — Steffen Martus

,Schonheit und ,Haslichkeit“.®® Dabei nahm er jene performativen Effekte in
den Blick, unter denen die Theologen litten: Er warnte davor, Einwiirfe zu beant-
worten, ,die demjenigen nicht in die Gedanken kommen, den man tiberreden
will“® Die ,Neuigkeit“ des Einwurfs entfalte namlich ihre ganz eigenen Reize
und mache einen Aspekt womaglich erst so ,lebhaft®, ,daf} unsere Beantwortung
dagegen nichts ausrichtet“.® Sein praktischer Ratschlag wire fiir Leute wie Joa-
chim Lange sehr wertvoll gewesen:

Solche Einwiirfe miissen mit einem génzlichen Stillschweigen tibergangen werden, und
man mus nur diejenigen beantworten, von denen wir mit Grunde vermuthen konnen, daf§
sie der Person, die man iiberreden wil, in den Gedanken schweben [...] Diese beyden Regeln
der Vorsichtigkeit werden sehr ofte in den Predigten verletzt. Die Prediger sind oft so unbe-
dachtsam, daf sie ihren Zuhérern Einwiirfe an die Hand geben, und sie beantworten die-
selbe vielmals nur durch Machtspriiche, die nicht tiberredend genug sind, sie zerhauen die
Knoten, an stat dieselben aufzulésen.”

Meier bezog in seine Uberlegungen zur ,aesthetischen Gewisheit“ freilich nur
jene Auﬁerungen ein, die auf ,lebhafte[] Erkenntis der Wahrheit“ zielen®* und
Gegenstidnde betreffen, die ,sinlich ganz gewis erkant werden koénnen; oder
deren Wahrheit man so klar auf eine sinliche Art erkennen kan, daf$ aller Zweifel
an der derselben dadurch génzlich wegfiilt“.93 Der ,Weltweise“, der den ,Ver-
stand“ adressiert, und der ,schone Geist“, der sich an die ,untern Krafte der
Seele“ wendet, verhalten sich Meier zufolge also zur Asthetik in ganz unterschied-
licher Weise.” Meier verpasste damit die Pointe, die von den theologischen
Wolff-Gegnern eigentlich vorbereitet worden war, weil er wie sein Lehrer Baum-
garten einen Mittelweg zwischen den Kontrahenten einschlug. Meier hielt sich an
die gedanklichen Grundstrukturen des Wolffianismus und argumentierte auf
Lgriindliche Weise.” Zugleich aber bestitigte er die Kritik der Geistlichen am

88 Georg Friedrich Meier: Anfangsgriinde aller schonen Wissenschaften. Halle 1748, z. B. S. 351.
89 Meier (Anm. 88), S. 389.

90 Ebd.,, S. 390.

91 Ebd.

92 Ebd,, S. 351.

93 Ebd,, S. 356.

94 Ebd,, S. 357.

95 ,Allen Weltweisen ist bekant, daf8 man tausend Irthiimern auf eine nothwendige Art unter-
worffen ist, wenn man, in einem gewissen Felde der Erkentnis, noch nicht bis auf die ersten und
algemeinen Grundsédtze durchgedrungen. Und vielleicht ist der bisherige Mangel dieser ersten
Griinde der schénen Erkentnis die Ursach, warum man die besondern schonen Wissenschaften
noch nicht griindlich und systematisch genug abgehandelt hat. Vielleicht wird diese meine
Schrift ein neues Feld von Untersuchungen entdecken [...]“ (Meier [Anm. 88], S. 2).



Die ,argerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lacherlich zu machen® =— 43

Pedantismus und an der Affektiertheit®®

lungsform:

der ,demonstrativischen“ Darstel-

Ein jeder strenger philosophischer Vortrag ist, nach der Aesthetick betrachtet, mager und
trocken, daher es begreiflich ist, warum Leute, die blos schone Geister sind, an gelehrten
Schriften, die ganz allein nach der philosophischen Lehrart geschrieben sind, keinen Gefal-
len finden konnen. [...] Es kan keine trockenere Predigt erdacht werden, als eine solche, wel-
che die géttlichen Wahrheiten eben so abhandelt, als es ein dffentlicher griindlicher Lehrer
auf dem theologischen Catheder thut.%’

Das hétte Joachim Lange nicht besser formulieren kénnen, nur dass hier eben ein
Philosoph mit entschiedenen Neigungen zum Wolffianismus argumentierte und
dabei eine Maxime seines Lehrers geistesgeschichtlich widerlegte. Offenbar galt
doch: Tertium datur.

Die Theologen hatten zwar aus Sicht der satirisch Betroffenen die grundle-
gende asthetische Verfasstheit der Kontroversen erfasst. Entweder aber hielten
sie an ihren traditionellen, problematisch gewordenen Darstellungsformen fest
oder sie denunzierten die neue philosophische Mode als unzuléssigen Versuch,
sich den Gemiitern der akademischen Jugend einzuschmeicheln. Beiden Seiten
fehlte es an jenen ,schonen Geistern“, die laut Meier fiir die Schénheit der Gedan-
ken zustdndig waren. Eine dritte Instanz musste jene Probleme losen, in denen
sich Theologie und Philosophie verkeilt hatten: die Poesie.’® Der eine Weg fiihrte
zu Konzepten der ,Heiligen Poesie“, die fiir einige Zeit eine neue Ernsthaftigkeit
behaupten konnte, bis auch sie satirefdhig wurde — man kennt die bertihmten Er-
miidungsszenen bei der Lektiire von Klopstocks Messias. Den anderen Weg
schlug die ,scherzhafte“ Dichtung ein und damit eine haufig lyrische Form von
Poesie, iiber die man sich satirisch nicht lustig machen konnte, weil sie sich
immer schon iiber sich selbst lustig machte.

Bezeichnenderweise wurden beide Richtungen — die Heilige Poesie wie die
anakreontische Dichtung — von Vertretern der von Baumgarten neu begriindeten
Asthetik literaturtheoretisch promoviert. Meier machte sich Gedancken von Scher-
tzen (1744) und verteidigte zugleich Klopstocks Messias vehement gegen die Atta-
cken der Gottschedianer. Der Streit um die Suprematie von Theologie oder Philoso-
phie wurde zum Streit um die Autonomie der Poesie gegen die Philosophie® —

96 ,Man billiget es nicht einmal an den Weltweisen, wenn sie gar zu unleugbare
Wahrheiten mithsam beweisen wollen“ (Meier [Anm. 88], S. 361).

97 Meier (Anm. 88), S. 84.

98 Vgl. zum Folgenden Steffen Martus: Hoher Ton und tiefe Wirkung. Asthetisierung von Vers-
dichtung im problemgeschichtlichen Kontext des 18. Jahrhunderts. In: Euphorion 117 (2023),
S.127-152.

99 So im Anschluss an Goldenbaum (Anm. 54), S. 62-66, S. 70-73.



44 —— Steffen Martus

es handelte sich um eine zeittypische Nivellierung semantischer Strukturen, die
zuvor von hierarchischen Ordnungsmustern bestimmt war. Die ,Gelehrsamkeit
eines schonen Geistes“, so verkiindete Meier ex cathedra, ,in so ferne er als ein sol-
cher betrachtet wird, [darf] nicht griindlich seyn“.'®® Und weil Gottsched diese
asthetische Grundstimmung seiner Zeit nicht richtig einschétzte, geschah ihm nun
das, was seinen theologischen Gegnern zuvor passiert war: Er wurde lacherlich.
Wer von nun an bei Satiren tiber den ,Magister Duns“ nicht mitlachte, machte sich
jetzt zunehmend mehr Menschen verdéchtig.

100 Meier (Anm. 88), S. 548.



Anna Axtner-Borsutzky
,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber
Gellert.“

Gottlieb Wilhelm Rabeners Satirische Briefe - ein satirischer
Briefsteller?

1 Gottlieb Wilhelm Rabener als vergessener Autor

Gottlieb Wilhelm Rabeners Satiren sind heute nahezu unbekannt. Seine vierbdn-
digen Satirischen Schriften, insbesondere die Satirischen Briefe, haben kein nen-
nenswertes Interesse der Forschung hervorgerufen. Gerade dieser Band ist je-
doch in zeitlicher und gedanklicher Ndhe zu Christian Firchtegott Gellerts
berithmten und gut untersuchten Briefen, nebst einer praktischen Abhandlung von
dem guten Geschmack in Briefen entstanden. Dieser Beitrag verfolgt die These,
dass Entstehungsgeschichte, Gestaltung und Funktion beider Schriften in Zusam-
menhang gelesen werden miissen, wobei sich Rabeners Satirische Briefe als satiri-
sche Erwiderung auf Gellerts Briefsteller deuten lassen.

*

Erst wenige Jahre sind seit der Veroffentlichung von Gottlieb Wilhelm Rabeners
Briefwechsel und Gesprdchen vergangen.' In der Einleitung betont der Herausge-
ber, E. Theodor Voss, dass dies die erste Ausgabe ihrer Art sei — und ist damit im
Recht. Er bezeichnet Rabener gar als ,vergessenen Autor“? was einerseits auf
den verheerenden Brand im ,Feuer der preuflischen Kanonade Dresdens von
1760“® zuriickzufithren sei, durch den Rabeners samtliche unveroffentlichte
Schriften zerstort wurden, andererseits auf den bald einsetzenden Verlust des In-
teresses an Rabener und der mangelnden Beschéftigung der Forschung mit ihm.
Letztere resultiere vor allem aus dem dufSerst moderaten und zahmen satirischen
Spott, der in Rabeners Schriften aufzufinden ist.* Gefihrliche Laster oder gar Ver-
brechen sucht man hier vergeblich:

1 Gottlieb Wilhelm Rabener: Briefwechsel und Gesprache. Hg. von E. Theodor Voss unter Mitar-
beit von Jan Miiller. 2 Bde. Gottingen 2012.

2 E. Theodor Voss: Einleitung. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 1, S. 9.

3 Ebd.

4 Vgl. Jirgen Jacobs: ,Die Laster auf ihrer lacherlichen Seite“. Zur Satire der deutschen Frithauf-
klarung. In: Erforschung der deutschen Aufklarung. Hg. von Peter Piitz. Kénigstein i. T. 1980,
S. 271-288, hier S. 275.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-003



46 —— Anna Axtner-Borsutzky

Rabeners Satiren ziehen gegen Geizhélse, Betschwestern, geschaftige MiifSigganger, unwis-
sende Arzte und habgierige Juristen, gegen pedantische Gelehrte, korrupte Geistliche, gegen
Modetorheiten und Ausldnderei zu Felde, — gegen jene Laster und Fehler also, die der zeit-
genossische Leser schon in den erbaulichen Journalen und den satirischen Lustspielen atta-
ckiert sah.®

Im Gegensatz zu den nachfolgenden Satirikern greife Rabener weder Obrigkeit
noch Kirche an und meide politische Themen,® was ihn fiir die Nachwelt weniger
interessant erscheinen lasst. Dies fithrt dazu, dass die Arbeiten iiber Rabener mit
Ausnahme der Dissertation von Nadja Reinhard aus dem Jahr 2013 mehr als fiinf
Jahrzehnte, teilweise ein ganzes Jahrhundert alt sind.®

Dies steht im Gegensatz zu Rabeners zeitgenossischer Bekannt- und Beliebt-
heit, die um ein Vielfaches grofier war. Sogar Lessing verfasste ein Sinngedicht
auf Rabener, in dem er ihn folgendermafien aufzog: ,Der Steuerrat tritt ab, dem
Satyr Platz zu machen: / Es weine, wer da will; ich, spitze mich auf Lachen.“® Er
bezog sich damit auf Rabeners Vorsatz, nach seinen bis 1755 publizierten vier
Béanden der Satirischen Schriften zu Lebzeiten keine weiteren Schriften zu vero6f-
fentlichen, jedoch durchaus weiterzuschreiben, damit die nachfolgenden Satiren
nach seinem Tode verdffentlicht werden konnten — dies wurde, wie oben ange-
merkt, durch den Brand vereitelt. Nichtsdestotrotz ist Lessings Sinngedicht ein In-
dikator flir Rabeners zeitgenodssische Bekanntheit, ebenso wie Goethes Erwéh-
nung von Rabener in seiner autobiographischen Schrift Dichtung und Wahrheit.
Im 7. Buch vergleicht er den ,allgemein beliebten Rabener“ ™ in dessen Schriften
Goethe ,weiter nichts erkennen [konnte], als dass er das Alberne albern gefunden
habe“ ™ mit Liscow und schreibt, Rabener habe es verdient, ,von allen heiteren,
verstdndigen, in die irdischen Ereignisse froh ergebenen Menschen als Heiliger
verehrt zu werden“."* Keinen Nachfolger gebe es, niemand habe sich gefunden,

5 Ebd, S. 272.

6 Ebd., S. 276.

7 Vgl. Nadja Reinhard: Moral und Ironie bei Gottlieb Wilhelm Rabener. Paratext und Palimpsest
in den Satyrischen Schriften. Gottingen 2013.

8 Vgl. Julius Mihlhaus: Gottlieb Wilhelm Rabener. Ein Beitrag zur Literatur- und Kulturge-
schichte des 18. Jhd. Marburg 1908; Karl Kiihne: Studien iiber den Moralsatiriker Gottlieb Wil-
helm Rabener 1740-1755. Berlin 1914; Hansuli Wyder: Gottlieb Wilhelm Rabener. Poetische Welt
und Realitdt. Zirich 1953.

9 Gotthold Ephraim Lessing: Auf Rabners Tod. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert G. Gopfert u. a.
Bd. 1: Gedichte, Fabeln, Lustspiele. Miinchen 1970, S. 48.

10 Johann Wolfgang Goethe: Werke. Hg. von Friedmar Apel u. a. Bd. 5: Dichtung und Wahrheit.
Hg. von Klaus-Detlef Miiller. Frankfurt a. M. 2007, S. 235.

11 Ebd,, S. 236.

12 Ebd,, S. 237.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. =— 47

,der sich ihm gleich oder dhnlich hatte halten konnen“'® Dies zeigt, dass Goethe
zwar von Rabeners dsthetischem Konnen nicht sehr iiberzeugt war, dem zeit-
gendssischen Beifall jedoch durchaus zustimmen konnte.

Zudem wurden Rabeners Satiren bereits zu Lebzeiten mehrfach tbersetzt. Es
gibt franzdsische, englische, hollandische, dénische und schwedische Ausgaben
der Satirischen Schriften.** Umso erstaunlicher ist die nahezu véllige Abwesenheit
seiner Satiren in der Forschungslandschaft. Dies mag — wie Jorg Schonert in sei-
ner Habilitationsschrift {iber die satirischen Konstellationen im 18. Jahrhundert
gezeigt hat™ — darin begriindet liegen, dass Satiren vor allem erst im Nachgang
zu Liscow und Rabener Konjunktur erfuhren: Christoph Martin Wieland, Johann
Karl Wezel und Adolph Knigge sind hier nur als bertihmte Beispiele anzufiihren,
die ihre Vorldufer in Vergessenheit geraten liefien. Inshesondere Rabener habe
jedoch deren Weg geebnet, wie Jérg Schonert in der bei Walter Miiller-Seidel ent-
standenen Dissertation Roman und Satire anschaulich beschrieben hat, auch
wenn er hier ebenfalls auf die mangelnde Uberzeugungskraft von Rabeners Sati-
ren hinweist — nicht zuletzt, da sich die Literaturauffassung grundlegend gewan-
delt habe und Rabener dem nicht mehr gerecht werden konnte.'® Das Scheitern
der Rabener’schen Satire begiinstigte allerdings die Transformation der Prosa-
Grofdform, des Romans. Inshesondere der Briefroman erfreute sich im 18. Jahr-
hundert grofSer Beliebtheit ,bei Autoren wie beim Publikum, und zwar euro-
paweit“."

Im Folgenden méchte ich zeigen, dass Rabener mit seinen Satirischen Schrif-
ten nicht nur zur Prosa-Grofiform des Romans einen wegweisenden Beitrag leis-
tete, sondern auch zur Brieftheorie seiner Zeit. Ein bestimmter Teil von Rabeners
Schriften ist, so meine These, neben einem entscheidenden Meilenstein fiir die
Brieftheorie des 18. Jahrhunderts einzureihen: Christian Fiirchtegott Gellerts
Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen

13 Ebd.

14 Eine Bibliographie von Rabeners Schriften und deren Ubersetzungen findet sich in Rabener:
Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 2, S. 286-300.

15 Vgl. Jorg Schonert: Satirische Aufkldrung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzdhlens
in der deutschen Literatur der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. Miinchen 1976;
online publiziert 2010: http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_
aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 14. Februar 2023).

16 Vgl. Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart
1969, S. 162.

17 Gideon Stiening: Briefroman und Empfindsamkeit. In: Das Projekt Empfindsamkeit und der
Ursprung der Moderne. Richard Alewyns Sentimentalismusforschungen und ihr epochaler Kon-
text. Hg. von Klaus Garber und Ute Széll. Paderborn 2005, S. 161-190, hier S. 162.


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf

48 —— Anna Axtner-Borsutzky

aus dem Jahr 1751."® Es handelt sich um den dritten Band der Satirischen Schrif-
ten, die Satirischen Briefe von 1752."° Diese nehmen eine Sonderstellung in Ra-
beners Werk ein und antizipieren bereits die Entwicklung der seinem Werk nach-
folgenden Briefromane konzeptionell.

2 Traditionslinien satirischer Briefe

Satirische Briefe als literarische Form sind keine Erfindung von Rabener, sondern
haben eine lange Tradition, die mitunter bis zum antiken Dichter Horaz reicht
und tber die 1515/1517 erschienenen Dunkelmdnnerbriefe sowie Montesquieus Let-
tres Persanes (1721) bis hin zur englischen Tradition rund um Swift und Pope fiihrt.
Rabener wendet sich schon frith und mehrfach englischen Vorbildern zu. Gemein-
sam mit dem fiir seine Affinitdt zur englischen Literatur bekannten Johann Arnold
Ebert gibt Rabener 1747/48 die Wochenschrift Der Jiingling heraus. Ebert gilt als
»Reprédsentant, Vermittler und Erneuerer der Wissens- und Bildungskultur des
18. Jahrhunderts“,”® insbesondere was den Kulturtransfer aus England betrifft. Ra-
bener selbst beschéftigte sich mehrfach mit englischen Schriften, wie nicht zuletzt
eine Satire mit dem Titel ,Geheime Nachricht von D. Jonathan Swifts letztem Wil-
len“ aus den Neuen Beytrdigen zum Vergniigen des Standes und des Witzes von 1746
belegt.” Er selbst wurde sogar als ,,deutscher Swift“** bezeichnet, mitunter, da er
mit den Satirischen Briefen auf englische Traditionen rekurriert.

Zudem gilt das 18. Jahrhundert als ,Jahrhundert des Briefs', das der Briefkul-
tur einen neuen Stellenwert gibt. Reinhard Nikisch bezeichnet sogar explizit die
finfziger Jahre des 18. Jahrhunderts als ,die fruchtbarsten fiir die Entwicklung

18 Vgl. Christian Fiirchtegott Gellert: Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten
Geschmacke in Briefen. Leipzig 1751.

19 Vgl. Gottlieb Wilhelm Rabener: Satirische Schriften. Dritter Teil. Reuttlingen 1788 [zuerst als:
Sammlung satyrischer Schriften. Dritter Teil (Satyrische Briefe). Leipzig 1752].

20 Anett Liitteken: Johann Arnold Ebert. Reprédsentant, Vermittler und Erneuerer der Wissens-
und Bildungskultur des 18. Jahrhunderts. In: Johann Arnold Ebert. Dichtung, Ubersetzung und
Kulturtransfer im Zeitalter der Aufkldrung. Hg. von Cord-Friedrich Berghahn. Heidelberg 2016,
S.19-41, hier S. 19.

21 Gottlieb Wilhelm Rabener: Geheime Nachricht von D. Jonathan Swifts letztem Willen. In:
Neue Beytrage zum Vergniigen des Verstandes und des Witzes, 3. Bd., 4. Stiick (1746), S. 255-292.
22 Vgl. Harald Kdimmerer: Nur um Himmels willen keine Satyren. Deutsche Satire und Satire-
theorie des 18. Jahrhunderts im Kontext von Anglophilie, Swift-Rezeption und asthetischer Theo-
rie. Heidelberg 1999, S. 58.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.« =— 49

der deutschen Brieftheorie iiberhaupt“.”® Daher ist nicht nur die satirische Form
der Briefe in den Blick zu nehmen, sondern vor allem deren Bedeutung in einer
Zeit, in der sich das Denken und Fithlen durch Briefwechsel konstituiert.?*

Bemerkenswert sind in Bezug auf Rabeners Satirische Briefe folgende zwei
Befunde: Erstens sind - im Gegensatz zu den vorhergegangenen Bianden der Sati-
rischen Schriften — vor Erscheinen des dritten Bandes mit den Satirischen Briefen
keine Publikationen daraus vorab erschienen, was darauf hindeutet, dass sie
werkformig verfasst wurden. Zweitens stehen sie nicht nur zeitlich, sondern auch
inhaltlich in engem Zusammenhang mit Gellerts Briefen, nebst einer praktischen
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen. Die meisten dieser Briefe
schreibt Rabener, wie im Briefwechsel nachzulesen ist, als ihn die Brotkunst des
Beamtentums von der erfreulichen Arbeit des Schreibens abhélt. Die Entstehung
des Bandes wird von Briefwechseln begleitet, die nun in den zwei Banden zu Ra-
beners Briefwechsel und Gesprichen gelesen werden konnen. Dieser Umstand
tragt nicht nur zur Kontextualisierung seiner satirischen Schriften bei, sondern
erlaubt auch einen Blick auf Rabeners Praxis als Briefeschreiber. So schreibt Ra-
bener an Johann Adolf Schlegel am 7. April 1752:

Wissen Sie denn, dass ich in vierzehn Tagen die Welt mit acht und zwanzig Bogen Witz in
grofien Octav beseligen werde? Wie gern hétte ich Ihnen vorher das Concept zugeschickt!
Aber es war gar nicht méglich, G[iseke] und Gellert haben es in Threm und in aller Freunde
Namen thun miissen. Die ganze Sammlung besteht aus satirischen Briefen.

Kurz darauf meldet Rabener an Johann Andreas Cramer am 7. Mai 1752: ,Ey! Ey!

Ey! Wie wird es meinen armen satirischen Briefen gehen! Wie unvorsichtig bin

ich, dass ich so muthwillig reize“,”® was er kurz darauf erfahren sollte. Denn

umso erfreuter zeigt sich Rabener iiber die Reaktionen iiber das Erscheinen der
Satirischen Briefe. Schon am 22. Mai 1752 schreibt er an Friedrich von Hagedorn:

Der Beyfall macht mich fast iitbermiithig, den Ew. etc. meinen satirischen Briefen geben. Er
beruhigt mich wegen meiner Furcht, die ich hatte, man werde ihnen die Uebereilung anse-

23 Reinhard Nikisch: Die Stilprinzipien in den deutschen Briefstellern des 17. und 18. Jahrhun-
derts. Mit einer Bibliographie zur Briefschreiblehre (1474-1800). Gottingen 1969, S. 161.

24 Zum Stellenwert des Briefs im 18. Jahrhundert siehe Sibylle Schonborn: Gellert, Moritz und
die Popularisierung der Brieftheorie. In: Handbuch Brief. Von der Frithen Neuzeit bis zur Gegen-
wart. Hg. von Marie Matthews-Schlinzig u. a. Berlin, Boston 2020, S. 893-904.

25 Rabener an Johann Adolf Schlegel, 7. April 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 95,
S.174-175, hier S. 175.

26 Rabener an Johann Andreas Cramer, 7. Mai 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 103,
S.181-182, hier S. 182.



50 —— Anna Axtner-Borsutzky

hen, mit welcher ich diesen dritten Theil bey meinem unruhigen Amte seit dem Brachmo-
nate vorigen Jahres ausarbeiten miissen.?’

Diesen Briefen ist zu entnehmen, dass Rabener mit seiner Doppelrolle als Ober-
steuersekretdr und Satirenschreiber zunehmend gefordert war. Sie zeigen aber
auch den Entstehungszeitraum der Satirischen Briefe, der sich wohl ab Juni 1751
erstreckte. Dies ist hervorzuheben, da im selben Jahr Gellerts erfolgreiche und
wirkungsmaéchtige Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Ge-
schmacke in Briefen erscheinen — zu einem Zeitpunkt, als Rabener und Gellert in
engem Austausch miteinander stehen.”® Nadja Reinhard bezeichnet die beiden
als ,engste Freunde“?® nach E. Theodor Voss besuchten die beiden bereits ge-
meinsam die Fiirstenschule St. Afra in MeiRen.*® In Bezug auf die zeitnahe Veréf-
fentlichung beider Briefpublikationen erscheint dies nicht irrelevant. Wie der
obige Brief an Schlegel zeigt, hat Gellert Rabeners Satirische Briefe vor der Verof-
fentlichung gelesen. Aber auch umgekehrt betrachtet hat offenbar Rabener nicht
wenig mit Gellerts Briefen, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Ge-
schmacke in Briefen zu tun. Es scheint beinahe, als habe Rabener Gellert dazu an-
geregt, diese zu verfassen. Ja, mehr noch: Setzt man die nur ein Jahr spéter er-
schienenen Satirischen Briefe von Rabener ins direkte Verhéltnis zu Gellerts
erfolgreichem Briefsteller, so wirken die einen Briefe wie eine Erwiderung auf
die anderen, was einen Vergleich der beiden nahelegt.

Diese Zusammenschau erfolgt nicht unbegriindet. In Gellerts Unvollstindigen
Nachrichten aus meinem Leben (1758) ist eine Passage zu finden, die genau im Ent-
stehungszeitraum der beiden Briefbiicher zu verorten ist:

27 Rabener an Friedrich von Hagedorn, 22. Mai 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 105,
S. 183-185, hier S. 183.

28 Dies dndert sich nach der unautorisierten Veroffentlichung einiger Briefe zwischen den bei-
den, vgl. Briefe von Rabener und Gellert, wie auch des Letztern Unterredung mit dem Koénig von
Preufien. Kéln 1761. Zuvor waren einzelne Briefe bereits unter verschiedenen Titeln angeboten
worden. Dazu Johannes Birgfeld: Unfreiwillige Politisierung der Literatur oder Rechtsverstof§ als
Erfolgsstrategie. Rabener und Gellert als Opfer eines sachsisch-patriotischen Verlegers. In: Justi-
tiabilitdt und Rechtméfigkeit. Verrechtlichungsprozesse von Literatur und Film in der Moderne.
Hg. von Claude D. Conter. Leiden 2010, S. 149-167.

29 Nadja Reinhard: Der flieffende Gellert und der spitzige Rabener. Thematisierung von Anony-
mitdt und Autorschaft als Strategie der Selbst- und Werkpolitik in faktischen, fingierten und mo-
difizierten Briefen. In: Cahiers d’études germaniques 70 (2016), S. 161-182, hier S. 166.

30 E. Theodor Voss: Art. Rabener, Gottlieb Wilhelm. In: Killy Literaturlexikon. Autoren und
Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. Hg. von Wilhelm Kithlmann u. a. 2., vollst. {iberarb.
Aufl. Bd. 9. Berlin, Boston 2010, S. 382-385, hier S. 382.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ =— 51

Gelegenheit zur Herausgabe meiner Briefe. Rabener kam einstens [um 1750] zu mir in Grof-
boflens Garten, wo ich spatzieren gieng, und redte mich sehr angelegentlich also an: Ich
habe Thnen etwas zu sagen. Sie missen, sie mégen wollen oder nicht. Wir wollen Briefe,
ungenannt, herausgeben. Ich drgre mich, dass wir fiir junge Leute so wenig gute deutsche
Briefe haben, und habe mich gestern tiber Tische mit einigen witzigen Schwatzern, die be-
haupteten, dafs man im Deutschen nicht familidr schén schreiben konnte, gezanket. Ich will
an Gartnern und unsre andern Freunde schreiben und mir ihren Beytrag ausbitten. Also
sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. Der liebe Gellert scheint erst unentschlossen.
Nun fieng er endlich an, ohne meinen Namen, ja, durch Thre Aufmunterung, ja, da will ich
Briefe aufsuchen, wo ich welche von mir weis, und wenn ich welche schreibe, sie abschrei-
ben lassen, und wenn ich ein halbhundert beysammen habe, sie Ihnen geben. Ich schickte
ihm nach etlichen Monaten meine Briefe zu und bat mir seine zum Durchlesen aus. Er war
sehr wohl mit seinem deutschen Plinius zufrieden, musterte etliche aus, und versprach mir
die Seinigen bald. Aber nun fieng er an, miissen Sie noch eine Abhandlung von dem guten
Geschmacke in Briefen schreiben; damit junge Leute auch einige [Liicke im Text]*!

Dieser Auszug zeigt, dass zwischen Rabener und Gellert ein Gesprach bezuglich
der Herausgabe ihrer Briefbilicher stattgefunden hat, dessen Resultat die Verof-
fentlichungen von 1751 und 1752 darstellen.

Auch Johann Andreas Cramer erwdhnt diese Begebenheit in seinem autobio-
graphischen Rickblick: Rabener sei es gewesen, der sich schon lange gewtinscht
habe, dass die Deutschen zu einer ,freyen und ungezwungenen Schreibart in
Briefen“*? gewohnt werden mégen. ,Weil er [sc. Rabener] aber die Abneigung
desselben [sc. Gellerts] vor neuen gelehrten Arbeiten kannte, so suchte er ihn
durch eine freundschaftliche List zu diesem Unternehmen mehr zu verleiten, als
zu tiberreden® heift es dort weiter. Zwar sind sowohl Gellerts als auch Cramers
Aussagen zum Entstehungszusammenhang der beiden Texte autobiographisch
und insofern nicht eindeutig zu belegen, sie weisen jedoch auf eine intellektuelle
Verbindung zwischen Rabener und Gellert hinsichtlich ihrer zeitnahen Publi-
kationen hin. Ob wohl Rabener auch mit dem ,guten Freund“** gemeint sein
konnte, dem Gellert laut seiner Vorrede zu den Briefen, nebst einer praktischen
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen die Sammlung zeigte? Rabener
scheint jedenfalls in motivierender Weise in Gellerts Briefsteller involviert gewe-

31 Vgl. Christian Furchtegott Gellert: Unvollstdndige Nachrichten aus meinem Leben. In: Ders.:
Gesammelte Schriften. Hg. von Bernd Witte. Bd. 5: Poetologische und moralische Abhandlungen,
Autobiographisches. Berlin 1994, S. 313-342. Vgl. dazu mit Ausziigen John F. Reynolds und Werner
Jung: C. F. Gellerts autobiographischer Versuch Unvollstindige Nachrichten aus meinem Leben.
In: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1988, S. 1-34.

32 Johann Andreas Cramer: Christian Furchtegott Gellerts Leben. Leipzig 1774, S. 64.

33 Ebd, S. 68.

34 Gellert: Briefe (Anm. 18), Vorrede 7v.



52 —— Anna Axtner-Borsutzky

sen zu sein und legt nur wenige Monate spéater seinen eigenen Briefband nach —
nur ist dieser im Gegensatz zu demjenigen Gellerts satirisch.

Mit der Form von satirischen Briefen hatte Rabener bereits zuvor gearbeitet.
Schon in der Augustausgabe der Beitrdge zur Belustigung des Verstandes und des
Witzes aus dem Jahr 1742 hatte Rabener eine seiner beiden programmatischen
Schriften® zur Satire in Briefform veréffentlicht: Das Sendschreiben von der Zu-
verldssigkeit der Satire und deren Einrichtung.®® Es wird als Antwortbrief insze-
niert, der an den Autor gestellte Fragen beantworten soll. Diese Tradition ist aus
den Moralischen Wochenschriften wohlbekannt. Dem tatsdchlichen Autor, so
Wolfgang Martens,

ergibt sich hier die Moglichkeit zu zwangloser Abwechslung, was Gegenstand und Form sei-
ner Erdrterungen betrifft. Er kann Anfragen vorbringen, die die Diskussion in die ge-
winschte Richtung steuern. Er kann, indem er gleichsam die Partei des Publikums tiber-
nimmt, das Publikum selbst aktivieren, ihm die Mitarbeit sozusagen vorexerzieren und es
damit aus autoritdtsgewohnter Passivitdt herauslocken zur Bildung eigener verantwortli-
cher Meinung.*’

Genau dies scheint Rabener mit seiner epistolaren Einkleidung zu verfolgen,
wenn er im Sendschreiben erlautert, dass er die Arbeit mit Vergniigen aufnehme,
weil er glaube, dass ,der Unterricht eines Freundes [...] hierinnen mit noch
mehrerm Nachdruck“*® wirken kénne, als die Regeln fremder Personen. Er betont
damit seine Erwartung an die Wirkmaéchtigkeit des Briefes, die gerade durch des-
sen Form — zumal als privat inszeniert — entfaltet wird. Insbesondere, so schreibt
er weiter, diirfe sich der Empfanger nicht verwundern, keine philosophische Ab-
handlung zu erhalten: ,,und weil es ein Brief ist, den ich an Sie schicke, so bin ich

hoffentlich entschuldigt, wenn ich keine systematische Ordnung dabey beob-

achte.*

35 Die andere wére Gottlieb Wilhelm Rabener: Von dem Miflbrauch der Satire. In: Ders.: Samm-
lung satirischer Schriften. Erster Teil. Leipzig 1751, S. 1-13. Vgl. dazu Erhard Friedrichsmeyer: Ra-
bener’s Satiric Apologies. In: Exile and Enlightenment. Studies in German and Comparative Litera-
ture in Honor of Guy Stern. Hg. von Uwe Faulhaber u. a. Detroit 1987, S. 11-18.

36 Gottlieb Wilhelm Rabener: Sendschreiben von der Zuverldssigkeit der Satire und deren Ein-
richtung. In: Beitrdge zur Belustigung des Verstandes und des Witzes. August 1742, S. 100-110. In
der Februarausgabe war ebenfalls eine programmatische Schrift Gellerts erschienen, die Gedan-
ken von einem guten deutschen Briefe.

37 Wolfgang Martens: Die Botschaft der Tugend. Die Aufklarung im Spiegel der Moralischen Wo-
chenschriften. Stuttgart 1971 [1968], S. 59.

38 Gottlieb Wilhelm Rabener: Sendschreiben von der Zuverlassigkeit der Satire. In: Ders.: Samm-
lung (Anm. 35), S. 133-146, hier S. 135.

39 Ebd,, S. 135.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ =— 53

Rabener gesteht der Briefform folglich schon mit dem Sendschreiben eine ge-
wisse Leichtigkeit und Eingédngigkeit im Gegensatz zu anderen Formaten zu. Wie
Nadja Reinhard beschreibt, leite Rabener iiber das Medium des Briefes

seine Leser zur empfindsamen Identifikation mit der Fiktion der Leser als Leser, ermdglicht
uber diese Spiegelung ihre Selbstreflexion und erweist zugleich in praktischer Form die
zuvor présentierte Theorie seiner Satire, inshesondere die aus Vorsicht und Ehrbarkeit ge-
botene Unpersénlichkeit seiner Satiren.*’

Andererseits erlaubt die Rolle der fingierten Autorschaft eingesandter Leserbriefe
oder Briefserien auch eine gewisse Distanz zum Geschriebenen, wodurch der Sa-
tiriker Rabener in seinen Aussagen entlastet wird. Im Sendschreiben fiihrt er wei-
ter aus, dass er Satiren fiir ein ,ndthiges Stiick der Sittenlehre“*! halte, um das
Laster lacherlich zu machen und den Menschen Abscheu davor beizubringen.
Selbst wenn Satire den Lasterhaften nicht bessere, so halte sie vielleicht doch an-
dere davon ab, ,lasterhaft zu werden“** — wobei zu den von ihm gemeinten Las-
tern wohl Ehrgeiz, Geldgeiz und Wollust zéhlen. Kurzum, seine Satirenschreibe-
rei sollte ordentlich sein, denn er wolle andere Uberzeugen, sie diirfe nicht
ausschweifend sein, mehr Uberlegung als Einbildungskraft sollte hineinflieRen,
dunkel diirfe sie nicht sein, da man den Leser ja belustigen und nicht ermiiden
wolle. Um dies zu erreichen, eignet sich die Briefform aufgrund ihrer kommuni-
kativen Anlage in den Augen Rabeners am besten — vielleicht auch aufgrund
ihrer potentiellen ,Natiirlichkeit’, wie Gellert sie in seinem Briefsteller fordert
und anzeigt.*®

3 Gellerts Briefe, nebst einer praktischen
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen
(1751) und Rabeners Satirische Briefe (1752)

Rabeners und Gellerts Briefbiicher sind, so meine These, als gemeinsam entstan-
den zu betrachten und in Zusammenschau zu lesen. Beziiglich der Wirkméchtig-

40 Reinhard: Moral und Ironie (Anm. 7), S. 101.

41 Rabener: Sendschreiben (Anm. 38), S. 135.

42 Ebd,, S. 139.

43 Ausfithrlich dazu Yulia Mevissen: ,ein galanter mensch muf8 in allem seinen thun natiirlich
seyn“. Zur Natirlichkeit als epistolarem Stilprinzip vor und bei Gellert. In: Daphnis 50 (2022),
S. 347-372. Siehe auch Rafael Arto-Haumacher: Gellerts Briefpraxis und Brieflehre. Der Anfang
einer neuen Briefkultur. Wiesbhaden 1995, insbesondere S. 170-181.



54 —— Anna Axtner-Borsutzky

keit von Briefen sind sich Rabener und Gellert wohl einig. Doch wie gestalten sie
ihre Briefe? Gibt es formale und inhaltliche Querverbindungen zwischen den bei-
den Briefbdnden? Eine vergleichende Synopse soll den Versuch einer Antwort lie-
fern. Dabei werde ich die Aspekte des Gesprachscharakters, des Briefaufbaus
sowie der Natiirlichkeit in den Blick nehmen.

Nach Gellert miisse ein guter Brief ,nattirlich, deutlich, lebhaft, und nach der
Absicht der Sache ueberzeugend geschrieben sein“.** Diese Natiirlichkeit zeige
sich mitunter in der Leichtigkeit, die aus ,der Richtigkeit und Klarheit der Gedan-
ken des Ausdrucks“*® entstehe, ohne platt zu sein.

Ulrike Staffehl hat neben ausgewéhlten rhetorischen und erzéhlerischen Mit-
teln sowie der Verwendung von Verben des Denkens und Fiithlens auch einen fiir
Gellerts Briefe konstitutiven Aufbau herausgearbeitet:*® Die Briefe beginnen mit
einer Aussage iiber den Verfasser oder tber den Adressaten, es gibt keinen in-
medias-res-Beginn, darauf folgen Formeln der Hoflichkeit. Der Hauptteil des Brie-
fes ist gepragt von Lebhaftigkeit durch engen Adressatenbezug, fingierte Gegen-
wartigkeit, einen romanhaften Erzahlstil, einen humorvollen Tonfall sowie durch
Ubertreibung. Die Worte und Redewendungen entsprechen, so Staffehl, der geho-
benen Alltagssprache. Zudem weist sie darauf hin, dass nach Gellert ,Tugendhaf-
tigkeit und Moral des Verfassers“ durch gute Briefe sichtbar gemacht wiirden
und ebenso ,ein schlechter Brief auf den Charakter des Verfassers schlieffen
lieRe“.*” Wie Yulia Mevissen zuletzt darlegte, bedarf es fiir Gellerts Briefe ,weder
eines eigentlichen Anlasses zum Schreiben noch eines wirklichen Inhalts abseits
der phatischen Komponente und des Gefiihls«.*®

Rabener wiederum nimmt einige dieser von Gellert formulierten Aspekte in
seiner Vorrede zu den Satirischen Briefen nahezu wortlich auf. Wie Gellert weist
er darauf hin, dass man einen Brief so schreiben miisse, wie man sprechen
wiirde. Allerdings schrankt er diese Forderung sogleich wieder ein:

Sie haben gelesen, dass man einen Brief so schreiben soll, wie man rede; aber weiter haben
sie nicht gelesen, sonst wiirden sie gefunden haben, dass man im Stande seyn miisse, ver-

44 Christian Firchtegott Gellert: Gedanken von einem guten deutschen Briefe an den Herrn
F. H. v. W. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. Auf das Jahr 1742. Leipzig, S. 177-
189, hier S. 183.

45 Gellert: Briefe (Anm. 18), S. 29.

46 Vgl. Ulrike Staffehl: Natiirlichkeitsfiktion im spéaten 18. Jahrhundert. Gellerts Brieflehre. In:
Textprofile stilistisch. Beitrdge zur literarischen Evolution. Hg. von Ulrich Breuer und Bernhard
Spies. Bielefeld 2011, S. 217-234, hier S. 230.

47 Ebd,, S. 222 1.

48 Yulia Mevissen: Medien- und Emotionspolitik der Rithrung. Riihrung im Brief und auf der
Biihne bei Christian Fiirchtegott Gellert. In: Goethe-Jahrbuch 139 (2022), S. 209-228, hier S. 217.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. =—— 55

niinftig zu reden und zu denken, wenn man es wagen wolle, verniinftige Briefe zu
schreiben.*

Meint er damit wohl, dass man dies bei Gellert gelesen haben kénnte? Verntinfti-
ges Reden und Denken wird auch bei Gellert als notwendige Praxis des guten
Briefeschreibens benannt. Spater kehrt Rabener Gellerts Behauptung jedoch um.
Er weist im Fortgang darauf hin, dass man doch ,gemeiniglich genau anders
schreibe, als man denke**® und gibt seinem Briefsteller damit eine unerwartete
Wendung. Gerade da es gar nicht moglich sei, so zu schreiben, wie man denkt,
kann der Versuch, eben jenes zu tun, als satirisch aufgefasst werden.

Fir Gellert sind, wie oben gezeigt, inshesondere die dufSerlichen Eigenschaften
eines Briefes relevant, um ein Schriftstiick zu einem solchen zu machen. Rabener
nimmt diesen Aspekt in seiner Vorrede ebenfalls auf und iibt Kritik daran. Denn
nur durch die Anrede ,Mein Herr“ oder ,Gnéddige Dame, die oftmals iiber eine
niichterne Abhandlung gesetzt werde, wiirde allein aus dieser noch kein Brief wer-
den. Diesen Punkt macht er anhand mehrerer Beispielbriefe deutlich, indem er sys-
tematische Verzeichnisse sowie formelle Anzeigen und Berichte unter anderem mit
»~Hochedelgebohrne Frau, Hochzuehrende Frau Bl"u*gcs'rmcsﬂisterinn“51 oder ,Hoch-
edelgebohrener Herr, Hochzuehrender Herr Amtmann“*? {iberschreibt, woraufhin
aber kein gefiihlvoller Brief mit Herz folgt, sondern eine Art Abhandlung.

Die Natiirlichkeit hingegen kommt fiir Gellert mitunter gerade durch ein un-
beschwerliches Schreiben zustande:

Wenn man also dem andern seine Traurigkeit, sein Mitleiden, seine Freude, seine Liebe, in
einem hohen Maafie zu erkennen geben, oder in ihm selbst diese Empfindungen erwecken
will: so lasse man sein Herz mehr reden, als seinen Verstand; und seinen Witz gar nicht.*®

Rabener hingegen warnt davor, dass das Schreiben nicht nur leicht und einfach
sei, sondern durchaus Miihe bereiten kann, und moniert, dass es keine deutschen
Briefe mit Witz gebe — den Gellert ja gerade nicht in den Briefen sehen méchte.
So ist es in Rabeners Briefen oftmals eben nicht die bei Gellert gewtinschte
Natiirlichkeit und Leichtigkeit, sondern eine tibertriebene Steifheit und starre Re-
gelhaftigkeit, flankiert von mehrmaligen Wiederholungen, die Gellerts angezeigte

49 Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 3 f.

50 Ebd, S. 4.

51 Ebd., S. 49, Zitat aus dem Brief ,CHRIA APHTHONIANA, wird um eine Rectoratstelle in einem
Kkleinen Stédtchen gebeten®, S. 49-52.

52 Ebd., S. 109, Zitat aus dem ,Schreiben an einen Amtmann, der viel von der Kiiche, und nichts
von der Amtsstube versteht, S. 109 f.

53 Gellert: Briefe (Anm. 17), S. 79.



56 —— Anna Axtner-Borsutzky

Forderungen auf satirische Art und Weise vorfiihren. Die satirische Schreibart
speist sich hier aus der Ubertreibung und Umkehrung von Gellerts Forderungen.
Einige Beispiele mogen dies illustrieren.

Rabener gibt einigen seiner Briefe eine beschwerliche, tibertriebene und um-
stdndliche Anrede bei, die den Briefen jede Leichtigkeit zu nehmen scheint:

Hochwohlgeborner Herr, gnadiger Herr,

Ew. Excellenz gnadigst mir ertheiltem Befehle unterthdnigst nachzuleben, habe ich mir
Miihe gegeben, alle diejenigen Subiecta quovis modo zu sondiren, von denen ich geglaubt,
daf3 sie der hohen Gnade nicht ganz unwiirdig wéren, welche Ew. Hochwohlgebohrne Ex-
cellenz, als ein wahrer Macenat, und Beschiitzer der schonen Kiinste und Wissenschaften,
so groRmiithig zu offerieren geruht haben.>*

Die Uberfiille an unterwiirfigen Anreden sowie die mehrfache Wiederholung der-
selben lasst den Brief an Ernsthaftigkeit verlieren. Der eigentliche Inhalt des Brie-
fes, der Gellert zufolge nattirlich, deutlich und lebhaft darzulegen ist, geht hier in
der tbertriebenen Anbiederung férmlich unter.

Einen ahnlichen Fall, der jedoch nicht durch tiberbordende Formalisierung,
sondern durch ein iiberquellendes Herz verursacht wird, prasentiert Rabener mit
dem Brief eines Kammermédchens, dem es vor lauter Natiirlichkeit offenbar an
Verstand mangelt:

Mein Herr Magister,

Ich habe mit ihm geredet, dem gnédigen Herrn. Er sagte, — nein, gewif$ nein, ich kanns
Thnen nicht sagen, was er sagte; erst sagte er gar nichts, aber hernach - ich werde ganz
roth, er kriegte mich beym Kinne, und sagte, wie er immer ganz spaRhaft ist ...>*

Das gefithlvolle Schreiben mit Herz nimmt hier so iiberhand, dass kein ganzer
Satz mehr zustande kommt. Der Brief zeigt einerseits, dass die Forderungen Gel-
lerts hier offensichtlich zu wortlich genommen wurden, und andererseits, dass
gerade die Einhaltung dieser Forderungen bei von ihren Gefithlen dufierst ergrif-
fenen Briefverfassern zu Unverstidndlichkeit fithren — was wiederum ein Wider-
spruch zu Gellerts Wunsch nach Verstandlichkeit ist.>® Rabener fiihrt mit seinen
Briefen auf subtile Art und Weise eine Gratwanderung vor zwischen der Einhal-
tung der Regeln aus Gellerts praktischer Abhandlung und deren Widersinnigkeit
bei strenger Beibehaltung.

54 Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 13.

55 Ebd, S.24f.

56 Zur rhetorischen Kategorie der perspicuitas im Brief vgl. Robert Vellusig: Aufklarung und
Briefkultur. Wie das Herz sprechen lernt, wenn es zu schreiben beginnt. In: Das achtzehnte Jahr-
hundert 35 (2011), S. 154-171, hier S. 164.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. =— 57

Nach dem Brief des Kammermadchens folgt sogar noch ein Kommentar an
den Leser,”” den er dazu ermutigt, sich selbst im Briefeschreiben zu tiben:

Hat jemand von meinen Lesern Zeit und Lust, sich selbst im Briefschreiben zu iiben, der
wird wohl thun, wenn er den zweyten Theil dazu verfertigt, und die Neubegierde seiner
Freunde befriediget, welche vielleicht gern méchten wissen wollen, ob der Candidat die
Pfarre wirklich angenommen.*®

Obwohl Rabener zwar anmerkt, dass es nicht seine Absicht gewesen sei, den ,Le-
sern durch diese Sammlung Formulare in die Hénde zu geben, die sie bey andern
Gelegenheiten brauchen konnten® hat er dies offenbar doch im Sinn. ,Ich wollte
es wiinschen®, fahrt er fort, ,dass man in der Welt schriebe, wie man déachte; auf
diesen Fall wiirde meine Sammlung ungemein praktisch seyn, und ich wiirde vor
andern Briefstellern unendliche Vorziige erlangen!“®

Diese Stelle ldsst aufmerken: Rabener setzt seine Satirischen Briefe hier in
einen direkten Vergleich zu anderen Briefstellern der Zeit, womit man in Anbe-
tracht der kurz aufeinanderfolgenden Publikationsdaten nahezu zwangsldufig an
Gellerts Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in
Briefen aus dem Vorjahr denken muss. Rabener spricht allerdings von einer
,ziemliche[n] Menge“®! an Briefstellern, womit unter anderen die beiden eben-
falls im Jahr 1751 erschienenen Schriften von Stockhausen und Schaubert gemeint
sein konnten.®

Da Rabener mehrfach betont, dass das Geschriebene meist anders gedacht
als formuliert wurde und damit gerade das Gegenteil zu verstehen sei, sind diese
einleitenden Passagen dufierst interessant. Thm gelingt es, die Satirischen Briefe
fiir die Leser doch als eine Art Briefsteller zu markieren, indem er eine Konkur-
renz zu den zeitgenossischen Briefstellern zwar verneint, diese aber damit trotz-
dem ins Gedéchtnis ruft. Dabei verweist er auf den nicht ernst zu nehmenden Ef-
fekt seiner Briefinhalte und -formen, die sich letztlich doch an Beispielen aus
Briefstellern orientieren. Dies tut Rabener gerade deshalb, weil die zeitgenossi-

57 Diese Zwischenschaltung eines kommentierenden ,Erzahlers erfolgt in den Satirischen Brie-
fen mehrfach und trégt dazu bei, ausgewéhlte Teile als kleine Briefromane zu verstehen. Hier ist
sogar explizit die Rede vom ,kleinen Roman [...], welcher in den nachstehenden sechs Briefen
erzahlt wird“ (Rabener: Satirische Schriften [Anm. 19], S. 26).

58 Ebd,, S. 26.

59 Ebd., Vorbericht, S. 10.

60 Ebd., Vorbericht, S. 11.

61 Ebd., Vorbericht, S. 2.

62 Johann Christoph Stockhausen: Grundsétze wohleingerichteter Briefe. Helmstedt 1751 und Jo-
hann Wilhelm Schauber: Anweisung zur Regelmésigen Abfassung Teutscher Briefe. Jena 1751.



58 —— Anna Axtner-Borsutzky

sche Begeisterung fiir das Briefeschreiben — nach der vorangegangenen Begeiste-
rung fiir die Anakreontik — enorm hoch war:

Mit den Briefen gehet es uns eben so [sc. wie mit der Anakreontik], und wir sind in Gefahr,
bey dieser Art des Witzes noch mehr auszustehn, je gewisser ein jeder glaubt, dafy es sehr
leicht sey, Briefe zu schreiben, und je leichter es ist, aus allem, was man geschrieben hat,
einen Brief zu machen.®

Er greift dementsprechend eine Praxis auf, die der allgemeinen Aufmerksamkeit
entspricht und fiir jeden Leser eine lebensnahe Bedeutung haben kann. Dies ent-
spricht seinem mehrfach artikulierten Leitsatz, ,allgemeine Satire‘ zu schreiben,
und damit keine Individuen blofizustellen — vielmehr geht es ihm mit den Satiri-
schen Briefen offenbar um eine allgemein anerkannte und viel verwendete Pra-
xis, auch wenn der Inhalt der Briefe freilich einzelne Berufsgruppen oder Laster
in den Blick nimmt. Menschenliebe als Beruf, ,Laster zu schrecken, die lacherli-
chen Fehler den Menschen verachtlich vorzustellen, verniinftige Biirger zu schaf-
fen, alle Welt mit mir glicklich zu machen“,® wie er im ersten Band der Satiri-
schen Schriften schreibt, erstreckt sich eben nicht nur auf inhaltliche Satire,
sondern auch auf praktisch genutzte und damit allgemein bekannte Briefformen.

Folgt man Gellerts Diktum, dass schlechte Briefe auch den schlechten Charak-
ter ihrer Verfasser zeigen, so fiihrt Rabener dies mustergiiltig vor, indem er seine
schlecht geschriebenen Briefe von fragwiirdigen, lasterhaften Charakteren schrei-
ben und gleichzeitig formale Fehler sichtbar werden lasst.

4 Fazit

Vergleicht man nun Rabeners Satirische Briefe mit Gellerts Briefen, nebst einer
praktischen Abhandlung, so lasst sich feststellen: Rabener verwendet den von Gel-
lert vorgegebenen Gesprachscharakter der Briefe sogar formal, indem er ganze
Brieffolgen - ,kleine Romane“®, wie er sie selbst nennt — aneinanderreiht und
damit multiperspektivische Gesprache fingieren kann. Er folgt dem von Gellert
angemahnten Briefaufbau und Natiirlichkeitspostulat entweder in tibertrieben
strengem Mafle, sodass die Vorgaben ins Léacherliche gezogen werden — oder
eben gerade in keiner Weise, sodass den Lesenden die fehlende Stringenz und
Natirlichkeit performativ vor Augen gefithrt wird. Rabeners Satirische Briefe

63 Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), Vorbericht, S. 3.
64 Rabener: Sammlung (Anm. 35), Vorbericht, S. 12.
65 Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 26.



,Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. =— 59

scheinen also als Pendant zu Gellerts Briefen konzipiert zu sein, die dessen episto-
lographische Hinweise satirisch aufnehmen und dadurch letztlich bestatigen.
Rabener schafft somit eine doppelte Satire, indem er nicht nur inhaltlich die
ublichen Laster, sondern auch formal ein dufierst beliebtes und bekanntes Me-
dium - den Briefsteller — satirisch vorfiihrt. Dass Rabener und Gellert seit ihrer
Schulzeit in engem Austausch miteinander standen und wohl gerade tiber das
Thema des Briefeschreibens ausfithrlich miteinander diskutierten, ja sogar sich
gegenseitig ermutigten, etwas fiir die Briefkultur zu tun, deutet auf eine enge Ver-
bindung zwischen Rabeners Satirischen Briefen und Gellerts Briefen, nebst einer
praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen hin, die bisher
nicht gesehen wurde.

Rabeners Satirische Briefe wurden von vielen Zeitgenossen als dessen ,beste
Leistung“®® bezeichnet, auch wenn sie heute vergessen sind. Dies spricht fiir den
Erfolg der Satirischen Briefe, die im Umfeld der gerade erst erschienenen Brief-
steller auf ein hohes Interesse gestofien sein diirften. Dieser Befund zeigt, dass
die Konstellationen rund um zeitgendssische Publikationen auch im Hinblick auf
formale Eigenheiten satirischer Schriften neue Zusammenhénge sichtbar werden
lassen.

66 Hansuli Wyder: Gottlieb Wilhelm Rabener. Poetische Welt und Realitét. Ziirich 1953, S. 77.






Gideon Stiening
sFreybeuter der Vernunft®

Zum Verhaltnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob
von Justi

1 Satire und Recht - ein inniges Verhaltnis?

Dass Satiren zum Gegenstand des Rechts, inshesondere des Strafrechts, werden
konnen, ist ein gewichtiges Moment in der Geschichte der Gattung und der satiri-
schen Schreibart bis in die Gegenwart;1 dass sich die literarische Satire zum Ana-
logon bzw. gar zum Instrument des Strafrechts machen kann, hat Reinhard Me-
ckel am Beispiel des satirischen Schreibens von Karl Kraus iiberzeugend gezeigt.”
Auch fiir das Zeitalter der Aufklarung — ein Zeitalter, das anders als das Krausens
keineswegs durch Rechtsstaatlichkeit ausgezeichnet war — gilt diese Form der
Vergegenstandlichung der Satire durch das Recht. Berithmt ist in diesem Zusam-
menhang der Prozess gegen Alexander Pope, den dieser allerdings aufgrund
trickreicher Verschleierung einer Personalsatire tiber Lady Montagu gewinnen
konnte.® Anders erging es Voltaire mit seiner beifenden Satire auf Maupertuis,
die auf Befehl Friedrichs II. 1752 offentlich verbrannt wurde.* Die Frage aber, ob
auch das Recht oder die Gesetze je zum Gegenstand der Satire wurden oder auch
nur werden konnten, ist bislang eher selten gestellt worden. Zu Gegenstdnden
der Satire im Zeitalter der Aufklarung werden vor allem Problemlagen der Moral,
der Religion, der Politik, d. h. inshesondere der St.éindegesellschaft,5 oder auch der
Gelehrsamkeit;® gegen Ende des Jahrhunderts beschéftigen sich satirische Ro-

1 Verédndert hat sich diese Problematik im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Einfiihrung des
gesetzlichen Personlichkeitsschutzes, vgl. hierzu Sebastian Gértner: Was die Satire darf. Eine Ge-
samtbetrachtung zu den rechtlichen Grenzen einer Kunstform. Berlin 2009.

2 Reinhard Merkel: Strafrecht und Satire im Werk von Karl Kraus. Frankfurt a. M. 1998.

3 Vgl. hierzu Wolfgang Weifs: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. Epoche — Werke — Wir-
kung. Miinchen 1992, S. 85f.

4 Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht. Was Lessing von Vol-
taire lernte. In: Toleranz-Diskurse in der Frithen Neuzeit. Hg. von Friedrich Vollhardt. Berlin,
Boston 2015, S. 331-362.

5 Siehe hierzu u. a. Jorg Schonerts Habilitationsschrift von 1977: Satirische Aufklarung. Konstel-
lationen und Krise des satirischen Erzéhlens in der deutschen Literatur der zweiten Hélfte des
18. Jahrhunderts; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 3. August 2024).

6 Zu Letzterem vgl. Alexander KoSenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklarung.
2. Auflage. Gottingen 2004.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-004


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf

62 —— Gideon Stiening

mane auch mit den Méglichkeiten und Grenzen der Aufklarung selber.” Obwohl
jedoch die Leistung des Rechts als zentralem Instrument intra- und interstaatli-
cher Befriedung von vielen Aufklarern vor allem kritisch bedugt wird,® wenden
sie das Instrument der Satire eher selten auf diesen Gegenstand an.

Dass die Frage nach dem Verhéltnis zwischen dem Recht und der Satire als
deren Gegenstand nicht ganz leicht zu beantworten ist — auch fiir das Zeitalter
der Aufklarung nicht —, mag an folgendem Beispiel zu veranschaulichen sein: Die
Fragestellung des Beitrags entstand aus einer Beschéftigung mit der strafrechtli-
chen Behandlung der Homosexualitdt im 18. Jahrhundert. Das ist fiir den heuti-
gen Leser und die heutige Leserin ein hiufig schwer ertrigliches Thema,’ zeigen
sich hier doch die engen Grenzen des Zeitalters der Aufklarung, das eben noch
kein aufgeklartes Zeitalter war.'® Auffillig ist in diesem Zusammenhang, dass
sich zwar die philosophische und juristische Strafrechtstheorie sowie die positi-
ven Strafrechtsordnungen mit diesem ,Vergehen‘ intensiv und extensiv beschaf-
tigten, wobei beim Thema Homosexualitdt offenkundig jede aufklarerische Tole-
ranz an ihr Ende gelangt war," auch wenn in der Strafrechtstheorie des spéten
18. Jahrhunderts durchaus Liberalisierungstendenzen zu verzeichnen waren."
Entscheidend ist, dass die Dichtung auf diesen Sachverhalt, also die Homosexuali-

7 Siehe hierzu Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stutt-
gart 1969.

8 Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Zwischen ,Idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat
und Geschlechterpolitik in Wielands Aristipp und einige seiner Zeitgenossen. In: Wieland-Studien
11 (2021), S. 199-226.

9 Vgl. hierzu Gideon Stiening: ,,Chi teme il dolore ubbidisce alle leggi“. Suizid und attische Liebe
in den Strafrechtstheorien Christian Wolffs, Cesare Beccarias und Johann Adam Bergks. In:
Deutsch-italienischer Kulturtransfer im 18. Jahrhundert. Konstellationen, Medien, Kontexte. Hg.
von Chiara Conterno und Astrid Drose. Bologna 2020, S. 81-110, sowie Gideon Stiening: Die ,Ndhe
unseres Glicks“. Zur Dialektik der Abwesenheit in Johannes von Miillers Briefen an Graf Louis
Batthyany Szent Ivany. In: Die Geschichtlichkeit des Briefes. Kontinuitdt und Wandel einer
Kommunikationsform. Hg. von Norman Kasper, Jana Kittelmann, Jochen Strobel und Robert Vel-
lusig. Berlin, Boston 2021, S. 215-243.

10 Zur Distinktion zwischen dem Zeitalter der Aufklarung und einem aufgekldrten Zeitalter
siehe Immanuel Kant: Was ist Aufkldrung? In: Kants Gesammelte Schriften. Hg. von der Preufii-
schen [spéter: Deutschen] Akademie der Wissenschaften. Berlin 1900 ff. (im Folgenden zitiert als
AA mit Band- und Seitenzahl), hier AA 8, S. 33-42, hier S. 40.

11 Siehe hierzu Gideon Stiening: Zwischen Sodomie und Goétterliebe. Strafrecht und Literatur zu
den Peccata contra naturam. In: Vom , Theater des Schreckens“ zum ,peinlichen Rechte nach der
Vernunft“. Literatur und Strafrecht im 17. und 18. Jahrhundert. Hg. von Eric Achermann und Gi-
deon Stiening. Berlin, Heidelberg 2022, S. 211-236.

12 Siehe hierzu Arnd Koch: Die Entwicklung des Strafrechts zwischen 1751 und 1813. In: Feuer-
bachs Strafgesetzbuch. Die Geburt des liberalen, modernen und rationalen Strafrechts. Hg. von
dems., Michael Kubiciel, Martin Lohning und Michael Pawlik. Tiibingen 2014, S. 39-67.



LFreybeuter der Vernunft* =— 63

tat tiberhaupt sowie deren strafrechtliche Belange, nicht eingeht. Es ist dies offen-
bar ein Thema, das literarisch nicht reflektiert werden konnte.

Das Strafrecht zur sogenannten ,Sodomie‘ und diese selbst sind mithin nicht
literatur-, und also auch nicht satirefdhig, und dies aus ideologischen Griinden:
Sie ist ndmlich theologisch tabuisiert. Es gibt noch ganz andere Felder des Rechts,
die aus ganz anderen Griinden nicht zum Gegenstand der Literatur bzw. der Sa-
tire taugen: Es gibt verwaltungsrechtliche, privatrechtliche Bereiche, deren Kom-
plexitit oder doch Abstraktheit sich nicht in eine literarisch-kritische Reflexion
transformieren lassen. Nicht alles Recht bzw. deren Regelungsgegensténde sind
also einer literarisch-satirischen Beschéaftigung fahig. Dieser Sachverhalt ist je-
doch grundsatzlich historisch bedingt, d. h. verdnderbar: So bediente sich Hein-
rich Heine schon Mitte des 19. Jahrhunderts — im Rahmen seiner satirischen Kon-
troverse mit August von Platen — des mehr als subkutanen ,Vorwurfs‘, der Gegner
sei homosexuell,”® was nicht nur zeigt, dass diese bis weit ins spéte 20. Jahrhun-
dert ausgelibte Denunziation wirksam ist, sondern auch, dass Heine sie 6ffentlich
thematisieren konnte — im 18. Jahrhundert noch undenkbar.

Dass es also Bereiche der Gesetzgebung und damit des Rechts gab, die zu be-
stimmten Zeiten und unter bestimmten Bedingungen nicht satireférmig waren,
ist kaum von der Hand zu weisen; fiir das 20. Jahrhundert gilt dies ochne Zweifel
fiir die Grauel des Holocaust sowie deren rechtliche Aufarbeitung, weil die Satire
substanziell mit Momenten des Humors arbeitet, die jene Themen ausschliefien.
Es gibt also Grenzen der Satire und des satirischen Schreibens. Das heifdt aller-
dings nicht, dass andere Felder des Rechts sowie der Gesetze, d.h. der Gesetzge-
bung oder der Rechtsprechung, nicht zu beliebten Gegenstdnden satirischer Refle-
xion geworden waren: Satirische Auseinandersetzungen mit Richtern, Anwalten
oder Rechtsgelehrten sind schon im 17. und 18. Jahrhundert — und damit weit vor
Kleists ,Richter Adam‘ — gerne bediente und populér gestaltete Kritikformen;'*
selbst einzelne Gesetze der vielfaltigen positiven Gesetzesordnungen kénnen zum
Gegenstand satirischen Spotts werden. Noch der ansonsten eher niichterne
Rechtsgelehrte Karl Ludwig Réslin kann sich in seiner Abhandlung iiber die beson-

13 Zur sogenannten Platen-Affére vgl. u. a. Christopher Keppel und Joachim Bartholomae (Hg.):
,Schlaffe Ghaselen“ und ,Knoblauchsgeruch®. Platen, Immermann und Heine streiten tiber fre-
che Juden, warme Briider und wahre Poesie. Hamburg 2012.

14 Siehe hierzu u. a. die prominente Kritik am theonomen Gesetzesverstdndnis der Schule von
Salamanca durch Miguel des Cervantes: Don Quijote de la Mancha. Edicion, notas y anexos de
Francisco Rico. Madrid 2011, hier S. 199-210; vgl. hierzu Gideon Stiening: Des Ritters freier Wille
und der Zwang des Konigs. Miguel de Cervantes’ kritische Reflexion auf die Rechts- und Moralbe-
grindung der Spanischen Spatscholastik. In: Kollision und Devianz. Diskursivierungen von
Moral in der Frithen Neuzeit. Hg. von Yvonne Al-Taie, Bernd Auerochs und Anna-Margaretha Ho-
ratschek. Berlin, Boston 2015, S. 77-100.



64 —— Gideon Stiening

dern weiblichen Rechte im Zusammenhang mit der Keuschheit als Rechtspflicht
fiir beide Geschlechter einer vorsichtig satirischen Distanzierung nicht enthalten;
so heifst es zu Bestimmungen uber die Zeugung unehelichen Nachwuchses in der
freien Reichstadt Ulm:

Von Ulm verdienet dieses eine Anmerkung, dafd nach derselben Reichsstadt Gesez und Ord-
nung in Straf offenbahrer Laster, auch leichtfertigen Verheurathens und anderer Unzucht,
wie die in anno 1581 ausgegangen, und publicirt, jezt abermalen von neuem ersehen, an
etlichen unterschiedlichen Orten gedndert, verbessert und vermehrt, Ulm, 1616. f. Tit. 8. §.
L. — 4. p. 15. wann ein Ehemann oder Lediger eine Jungfrau schwécht, einer wie der andere,
ihro weiter nichts als ein paar Schuh, und wann sie schwanger wird, ein paar Gulden vor
das Kindbett zu geben, das Kind hingegen zu sich zu nehmen schuldig seye.”

Dieses Gesetz in der Stadt Ulm ist selbst fiir den zumeist gestrengen Rdslin hart
am Rande der Realsatire; als veraltetes kann es folglich dem Spott der Juristen
verfallen. Die Frage also nach der Satirefahigkeit von Recht und Gesetz im Zeital-
ter der Aufkldrung ist nicht abstrakt zu beantworten, sondern muss aspektuell
differenziert werden. Darliber hinaus ist es von erheblicher Bedeutung zu
berticksichtigen, wer aus welcher Perspektive satirisch spricht: Kant, der grund-
sétzlich durchaus zu satirischem Schreiben vor allem iiber religiose Schwéarmer
oder Juristen aufgelegt war,'® wurde bei der Betrachtung des ,Rechts der Men-
schen*, das er als ,Augapfel Gottes* bezeichnete,'” eher pathetisch. Voltaire hinge-
gen, der den Gesetzen, die er vor allem aus der Realitdt des absolutistischen Will-
kiirstaates kannte, grundsétzlich wenig vertraute, weil er sie fiir unfahig hielt,
gewichtige gesellschaftliche Konflikte wie den Konfessionsstreit einzuhegen,'®
konnte in der ihm eigenen satirischen Herablassung iiber die ,Organe der Jus-
tiz“!9 herziehen.

15 Karl Ludwig Christoph Roslin: Abhandlung von besondern weiblichen Rechten. 2 Bde. Stutt-
gart 1775, Mannheim 1779, Bd. 1, S. 25.

16 Siehe hierzu Immanuel Kant: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philo-
sophie. In: AA 8, S. 387-406.

17 Siehe hierzu Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. In: AA 8, S. 341-386, hier S. 353.

18 Vgl. hierzu Voltaire: Art. Fanatismus. In: Ders.: Kritische und satirische Schriften. Hg. von
Fritz Schalk. Miinchen 1970, S. 603-606, spez. S. 604 f.

19 Vgl. hierzu Volker Reinhardt: Voltaire. Die Abenteuer der Freiheit. Eine Biographie. Miinchen
2022, S. 121.



LFreybeuter der Vernunft* =— 65

2 Satire im Zeitalter der Aufklarung versus
aufklarerische Satire

Um das Verhaltnis zwischen Satire und Recht im 18. Jahrhundert zu erfassen, ist
es zundchst erforderlich zu kldren, was genau die Satire der Aufkldrung bzw. eine
aufkldrerische Satire ist. Vorlaufig ist dazu festzuhalten, dass Satiren wahrend des
,Zeitalters der Aufklarung‘ nicht notwendig aufklarerische Satiren ausbilden
mussten, nimmt man nur Hamanns ebenso wuchtiges wie lustvolles satirisches
Schreiben gegen die Aufklarung und ihre Vertreter als Beispiel.?> Hamanns satiri-
sches Schreiben ist vielmehr ein Instrument der Gegenaufklarung,” so dass zu
beriicksichtigen ist, dass der satirische Standpunkt ein lediglich formeller ist,”
der zu einer Bindung an die Prinzipien der Aufklarung zusatzlicher inhaltlicher
Bestimmungen bedarf. Neben vielen weiteren Besonderheiten der aufkldreri-
schen Satire — so ihre Bindung an Rationalitét, die Glickseligkeit des Einzelnen
und das Gemeinwohl in Gesellschaft und Staat™ — ist es vor allem ihr enger Zu-
sammenhang mit einer zentralen Reflexionsform der Aufklarung, ndmlich der
JKritik, der sich nach Kant bekanntlich ,alles unterwerfen muss“.* Das 18. Jahr-
hundert gilt zu Recht als Zeitalter der Aufklarung und damit der Kritik und zu-
gleich als ,Jahrhundert der Satire“.”® Der entscheidende Grund fiir die enge Ver-

20 In elaborierter Form zu ersehen an der letzten, unvollendeten Schrift von Johann Georg Ha-
mann: Fliegender Brief. Hg. von Janina Reibold. 2 Bde. Hamburg 2018.

21 So zu Recht Isaiah Berlin: Die Gegenaufkldrung. In: Ders.: Wider das Geldufige. Aufsédtze zur
Ideengeschichte. Frankfurt a. M. 1979, S. 63-92. Zu anderen Formen gegenaufklarerischer Satire
siehe u. a. Wolfgang Albrecht: Biedermannsposen polemisch eifernd wider die Epidemie der Auf-
klarungswut. In: Von ,Obscuranten‘ und ,Euddmonisten‘. Gegenaufklérerische, konservative und
antirevolutiondre Publizisten im spéten 18. Jahrhundert. Hg. von Christoph Weifs und Wolfgang
Albrecht. 2. Auflage. St. Ingbert 1999, S. 155-192.

22 Das sieht beispielsweise Kurt Tucholsky durchaus anders; so heifit es in seinem beriihmten
Essay Was darf Satire?: ,Eine Satire, die zur Zeichnung einer Kriegsanleihe auffordert, ist keine.*
(In: Kurt Tucholsky: Gesammelte Werke in 10 Bdnden. Hg. von Mary Gerold-Tucholsky und Fritz
J. Raddatz. Reinbek bei Hamburg 1975, Bd. 2, S. 42-44). Allerdings ist zu berticksichtigen, dass Tu-
cholskys Text selber eine Satire ist, und zwar gegen die satirefeindliche Stimmung biirgerlicher
Kreise noch im Jahre 1919.

23 So u. a. Winfried Freund: Prosa-Satire. Satirische Romane im spéten 18. Jahrhundert. In: Han-
sers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 3/2:
Deutsche Aufkldrung bis zur Franzésischen Revolution 1680-1789. Hg. von Rolf Grimminger.
2. Auflage. Miinchen 1984, S. 716-738, hier S. 717.

24 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe
hg. von Raymund Schmidt. Mit einer Bibliographie von Heiner Klemme. 3. Auflage. Hamburg
1990, A XI.

25 Vgl. hierzu u. a. Wolfgang Weif3: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. Miinchen 1992.



66 —— Gideon Stiening

bindung des Projektes der Aufklarung als eines ,Wandels durch Vernunft*® mit
der Gattung, aber auch mit der Schreibweise des Satirischen bestand und besteht
in der von vielen Akteuren geteilten Annahme, dass sich die Prinzipien aufklare-
rischer Vernunft nicht allein durch den ,zwanglosen Zwang des besseren Argu-
ments‘ — so noch Habermas® — in die gesellschaftliche und staatliche Praxis um-
setzen lieRen, sondern erstritten werden mussten.?

Jorg Schonert hat in seinen Publikationen zudem auf ein weiteres Wesensele-
ment der Satire der Aufklarung hingewiesen, ndmlich dass ihre Kritik von der Zu-
versicht getragen sei, an den durch sie aufgedeckten Missstdnden tatsachlich und
durch die Satire selbst Verdnderungen erwirken zu kénnen.” Diese Zuversicht
habe sich im Laufe des Jahrhunderts allerdings verbraucht und sei jener resignati-
ven Haltung gewichen, die sich in den Satiren der Romantik dokumentieren lasse.
Nimmt man nur Johann Gottlob von Justis ebenso wuchtige wie prézise Satiren auf
und gegen den zeitgendssischen Adel, mag man am zweiten Teil der These zwei-
feln. Die Frage nach den Konturen einer spezifisch spdtaufklarerischen Satire
werden mit den nachfolgenden Uberlegungen zu Justi zu beantworten sein. Ent-
scheidend aber ist und bleibt an der These Schonerts, dass eine Erforschung der
aufklarerischen Satire nicht allein durch ihre ideen- sowie gattungs- und formge-
schichtliche Kontextualiserung, sondern auch und vor allem — und zwar aufgrund
ihres Anspruchs auf gesellschaftliche Wirksamkeit — unter sozialgeschichtlichen
Perspektiven zu erfolgen hat.

Wie schon angedeutet: ein bevorzugtes Instrument der kampferischen Seite
der Aufklirung sahen deren Autoren und Autorinnen — im Ubrigen auch ein In-
strument der Aufklarungskritik und der Gegenaufklarung® — in der literarisier-
ten Form der Kritik, eben der Satire bzw. dem satirischen Schreiben.?! Dabei
wurde diese Form kritisch-satirischen Schreibens aus den engen Grenzen der
uberkommenen Gattung heraus ausgeweitet zu einer allgemeinen Schreibweise,

26 Siehe hierzu Georg Schmidt: Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhundert.
Miinchen 2009.

27 Jurgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kom-
petenz. In: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung? Hg.
von Jiirgen Habermas und Niklas Luhmann. Frankfurt a. M. 1971, S. 101-141, spez. S. 137 f.

28 Siehe hierzu u. a. Klaus W. Hempfer: Tendenz und Asthetik. Studien zur franzésischen Vers-
satire des 18. Jahrhunderts. Miinchen 1972 oder auch Martin van Gelderen (Hg.): Lichtenberg
lacht. Aufklarung und Satire. Gottingen 2015.

29 Vgl. Schonert: Satirische Aufklarung (Anm. 5), S. 82 ff.

30 Vgl. hierzu u. a. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Politische Theologie der Gegenaufklarung. Ber-
lin 2004.

31 Siehe hierzu Gunter Grimm (Hg.): Satiren der Aufklarung. Stuttgart 1979.



LFreybeuter der Vernunft* =— 67

die sich beispielsweise auch im Roman, aber auch in der Komddie oder in der
Publizistik der Moralischen Wochenschriften oder gar in der Philosophie reali-
sierte.* So haben Henry Fielding, Voltaire, Christoph Martin Wieland, Johann
Karl Wezel oder Johann Pezzl teils umfangreiche satirische Romane oder Erzédhl-
sammlungen vorgelegt,®® die sich mit zentralen Problemlagen der Aufklarung
analytisch, kritisch und humoristisch beschaftigten.

Mit dem Stichwort ,Moralische Wochenschriften® ist ein nach Auffassung der
Forschung gewichtiges Proprium der aufkldrerischen Satire angedeutet: Denn im
Hintergrund bzw. als Fundament der Satire der Aufklarung wirke ein — bei den
Autoren je unterschiedlicher — normativer MaRstab,** gar eine Utopie,” an dem
bzw. an der die je vorgestellten Missstdnde reflektiert und humorvoll dargestellt
wiirden. Diese in der Forschung weithin akzeptierte Voraussetzung scheint je-
doch selbst kritisch befragt werden zu kénnen und zu miissen: Liegen dem satiri-
schen Schreiben tatsdchlich stets material tugendethische oder rechtliche oder
auch nur prudentielle, immerhin also normative Uberzeugungen der Autoren zu-
grunde, die im Zuge einer Interpretation rekonstruiert werden miissen, oder
kann es auch rein formale Kriterien geben, wie u. a. die Geltung des fiir die Logik
und Metaphysik des 18. Jahrhunderts zentralen Widerspruchsprinzips, die eine
satirische Kritik hervorbringen und gestalten?*® Ein Widerspruch aber ist keine
praktische Norm; gegen dieses Prinzip zu verstofien, ist Ausdruck von Dummbheit,

32 Vgl. hierzu u. a. Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Ver-
héltnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhun-
dert. Tlibingen 2001; Alexander KoSenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklarung.
2. Auflage. Gottingen 2004; Katja Barthel: Trauer, Scherz, Satire. Elegie und Trauerrede in deut-
schen Moralischen Wochenschriften englischen Vorbilds. In: Trauerpoetik. Die Elegie im Kontext
von deutsch-britischen Literaturbeziehungen 1750-1850. Hg. von Andrea Resse. Gottingen 2015,
S. 61-90.

33 Siehe hierzu u.a. W. R. Irwin: Satire and Comedy in the Works of Henry Fielding. In: English
Literary History 13 (1946), S. 168-188; Erwin Rotermund: Massenwahn und &sthetische Therapeu-
tik in der Satire der spdten Aufklarung. Christoph Martin Wielands Geschichte der Abderiten. In:
Ders.: Artistik und Engagement. Wiirzburg 1994, S. 43-72; Ritchie Robertson: Johann Pezzl. Enlight-
enment in the Satirical Mode. In: Ders.: Enlightenment and Religion in German and Austrian Lit-
erature. Cambridge 2017, S. 193-205.

34 Siehe hierzu Jirgen Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire. In: DVjS 45 (1971), S. 275—
377, oder auch Burkhard Meyer-Sickendiek: Die Satire als invektive Gattung. In: Kulturwissen-
schaftliche Zeitschrift 6.1 (2021), S. 130-145.

35 Vgl. hierzu u. a. Paddy Bullard (Hg.): The Oxford Handbook of Eighteenth-Century Satire. Ox-
ford 2019, spez. S. 475 ff.; kritisch zu dieser engen Bindung schon Charles A. Knight: The Litera-
ture of Satire. Oxford 2004.

36 Siehe hierzu auch Freund: Prosa-Satire (Anm. 23), S. 717.



68 —— Gideon Stiening

nicht aber von Bosheit oder eines Verbrechens.®” Und Dummbheit — wie sich an
den Satiren Justis zeigen soll — ist ein bevorzugter Gegenstand der satirischen,
also kritischen und humorvollen Reflexion.®

3 Justis Satiretheorie oder ,Freybeuter der
Vernunft«

Eine weitere Besonderheit der aufkldrerischen Satire besteht in ihrer engen Bin-
dung an die theoretische Reflexion sowie Legitimation dieser Schreibart und Hal-
tung. Schon John Dryden legt mit seinem Discours On Satire and Epic Poetry eine
einflussreiche Theorie der Satire vor wie auch noch Alexander Popes Epilogues to
the Satire oder die Encyclopédie mit einem weithin beachteten Artikel iiber die
Satire. Auch die deutschsprachige Aufkldrung brachte mit Artikeln und Essays
von Bodmer, Sulzer, Eschenburg, Herder oder Schiller wichtige Theoriemodelle
der Satire hervor;* bislang wenig beachtet wurde in diesem Zusammenhang al-
lerdings Johann Heinrich Gottlob von Justis (1717-1771) Beitrag.*

Justi war einer der bedeutendsten Kameralisten der europdischen Aufkla-
rung.* Sein Aufklirungsversténdnis zielte jedoch nicht nur auf den Anspruch ab,
mithilfe einer kameralistischen Theorie in die staatsokonomische Praxis eingrei-

37 Vgl. hierzu die fundierende Stellung des Nonkontradiktionsprinzips bei Christian Wolff: Erste
Philosophie oder Ontologie. Nach der wissenschaftlichen Methode behandelt, in der die Prinzi-
pien der gesamten menschlichen Erkenntnis enthalten sind. §§ 1-78. Ubersetzt und hg. von Dirk
Effertz. Lateinisch/Deutsch. Hamburg 2005, S. 60-126 (§§ 27-55).

38 Essind eben diese Unterschiede zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ebenso wie
zwischen den unterschiedlichen Formen der Normativitit — Recht und Ethik —, die u.a. von
Brummack nicht eingehalten werden, obwohl viele der von ihm betrachteten Autoren — so u. a.
Heinsius - ihre satirische Kritik an ,Dummbheit und Bosheit“ deutlich unterscheiden (vgl. Brum-
mack: Begriff und Theorie [Anm. 34], S. 316). Ohne Reflexion auf den systematischen Unterschied
spricht Brummack spéter (S. 323) von ,Verbrechen und Dummbheit als Gegenstdnden der Satire,
wobei weder der Unterschied zwischen Bosheit und Verbrechen einerseits noch der zwischen
Dummbheit und Verbrechen bzw. Bosheit andererseits berticksichtigt wird.

39 Vgl. hierzu die Zusammenstellung in Grimm: Satiren der Aufklarung (Anm. 31), die allerdings
erganzungsbediirftig ist.

40 Siehe hierzu aber demnéchst Vincenz Pieper: Satire als Mittel der politischen Philosophie. Jo-
hann Heinrich Gottlob Justis Auseinandersetzung mit Montesquieus De IEsprit des Loix. In: Jo-
hann Heinrich Gottlob von Justi (1717-1771). Philosoph — Kameralist — Publizist. Hg. von Ere
Nokkala und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2025 [im Druck].

41 Vgl. hierzu Ere Nokkala: From Natural Law to political Economy. J. H. G. von Justi on State,
Commerce and International Order. Wien, Ziirich 2019.



LFreybeuter der Vernunft* =— 69

fen zu wollen und zu kénnen, was er in einigen nicht immer gliicklichen Praxis-
versuchen auch selber in die Tat umzusetzen versuchte. Dieses Verstandnis impli-
zierte dartber hinaus die Kunst satirischen Schreibens sowie des Schreibens von
Satiren, die er als eine in die sozio- und staatspolitische Praxis eingreifende Refle-
xionsform verstand. Als Theorie und Praxis stets vermittelnder Aufklarer ver-
fasste er aber nicht nur eine Reihe von Satiren, er analysierte auch theoretisch
die Eigenheiten dieser Gattung und Schreibart; so heifit es in der Vorrede zum
ersten Band seiner insgesamt dreibdndigen Satire-Sammlung aus dem Jahr 1760:
,Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als
die Peitsche der Satyre.“** Es ldsst sich also feststellen, dass der Autor eine eigen-
tlimliche Analogie bei gleichzeitig strikter Differenzierung zwischen staatlichem
Strafen und der ,Peitsche der Satyre“ herstellt, mithin zwischen Strafrecht und
satirischem Schreiben.*® Das erfolgt keineswegs zufallig, weil Justi, auch wenn
kein Strafrechtler, einer der bedeutendsten Staatsrechts- und Staatswirtschafts-
theoretiker seiner Zeit war. Dabei fufdt seine Staatswirtschaftstheorie auf allge-
meinen natur- und staatsrechtlichen Prinzipien, die er mit einer Staatsklugheits-
lehre und - als deren Teil — mit einer Kameralistik verbindet.**

An Justi ldsst sich mithin zeigen, dass es zu den systematischen Konturen der
Aufklarungssatire und den pragenden Bedingungen ihrer Entwicklungsgeschichte
zwischen 1680 und 1800 gehorte, dass sie von einer auf hohem Niveau agierenden
Theorie stets begleitet, kritisiert und befoérdert wurde.*® Justi macht diesen Zu-
sammenhang von Theorie und Praxis der Satire in der erwdhnten Vorrede seiner
Scherzhaften und satirischen Schriften auch deutlich. Hier ndmlich gibt er als
guter Theoretiker zunéchst eine Definition:

Das grofie Reich des Lacherlichen ist der Gegenstand der Satyre; ein Reich von unermaf-
lichem Umfange, worinnen fast alle Menschen Unterthanen sind. Dieses Reich wird von Sr.

42 Johann Heinrich Gottlob von Justi: Scherzhafte und Satirische Schriften. 3 Bde. Berlin
1760-1765, hier Bd. 1, Vorrede [unpag.]. Im Folgenden zitiert als SatS mit Band- und Seitenzahl.

43 Diese Analogisierung entspricht bekanntlich alteren Traditionsstrangen; so schreibt Albrecht
Christian Rotth schon gut 80 Jahre vor Justi, dass der Zweck der Satire vor allem in ,Besserung
und ,Abschreckung‘ bestehe (Vollstiandige deutsche Poesie in drey Theilen. Leipzig 1688, Bd. 3,
S. 73) — zwei der zentralen Strafzwecke auch der Aufkldrung, vgl. hierzu u. a. Christoph Luther:
Aufgeklart strafen. Menschengerechtigkeit im 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2016, S. 86 ff. u. 6.
Der entscheidende Unterschied zwischen Rotth und Justi besteht darin, dass Letzterer auf diese
Analogie reflektiert und sie damit zu einer systematischen Korrelation erweitert.

44 Siehe hierzu u. a. Axel Rudiger: Staatslehre und Staatsbildung. Staatswissenschaften an der
Universitdt Halle im 18. Jahrhundert. Tiibingen 1999, spez. S. 224 ff.

45 In diesem Zusammenhang ist allerdings noch einiges zu bearbeiten; es waren durchaus nicht
nur Gottsched, Lessing, Herder oder Schiller, sondern auch Sulzer, Lambert und eben Justi, die
sich an diesen lebhaften und kontroversen Debatten zur Theorie der Satire beteiligten.



70 —— Gideon Stiening

narrischen Majestét, der groflen Monarchinn Thorheit beherrschet. Die Satyre ist ein Frey-
beuther, der in Diensten der groffen Koniginn Vernunft stehet, die wider das Reich der
Thorheit einen gerechten und unaufhoérlichen Krieg fithret: und da das Reich des Lécherli-
chen bey seinem unermaglichen Umfange sehr tibel verwahrte Grénzen hat; so fallt der Sa-
tyre nichts so leicht, als unaufhoérliche Streitereyen mit dem gliicklichsten Erfolge darinnen
zu unternehmen.*®

Die Satire ist also als literarische Gattung und Schreibweise eine gleichsam an-
thropologische Konstante, weil sie zu ihrem Gegenstand das ,Reich des Lacherli-
chen“ hat — also des nach Aristoteles ungeféahrlich Devianten?’ —, zu dem alle
Menschen gehoren. Dieses Reich ist eine Monarchie, die von einer Konigin be-
herrscht wird, ndmlich der Torheit. In dieses Reich fallen allerdings Piraten ein,
namlich Satiren, die in den Diensten der Vernunft stehen. Mit Herfried Miinkler
haben wir es beim satirischen Kampf also mit einer asymmetrischen Kriegsfiih-
rung zu tun.*® Dieser ,Partisanenkrieg* ist jedoch ein ebenso gerechter wie ewiger
Krieg, weil die Torheit als anthropologische Konstante bestimmt wird. Dabei sei
ausdricklich daran erinnert, dass gerechte Kriege — hier im Namen und im Auf-
trag der Vernunft — gemaf der frihneuzeitlichen und noch geméf} dem Gros der
aufgeklarten Naturrechtstheorie gefithrt werden mussten,*® weil ihnen ein Un-
recht vorausging, das nach den Mafigaben des Naturrechts aufgehoben werden
musste — man sprach in Abgrenzung von der persénlichen Rache von der Not-
wendigkeit einer Genugtuung des Rechts.® Die ,Freibeuterin Satire‘ hat es aber
auch leicht, weil das Reich der Torheit an seinen Grenzen schlecht bewacht ist,

46 Justi: SatS 1, Vorrede [unpag.].

47 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1991, S. 16/17:
,TO yap yeAolov 0Ty apdptnud Tt kai aloyog avasuvov kal ov eBapTikdv, olov evBUG TO yerolov
POCWTOV aloypdv Tt Kal Sleatpappévov vev 08vvng. — Das Lacherliche ist ndmlich ein mit HaR-
lichkeit verbundener Fehler, der indes keinen Schmerz und kein Verderben verursacht, wie ja
auch die lacherliche Maske héfilich und verzerrt ist, jedoch ohne den Ausdruck von Schmerz.“
48 Siehe hierzu Herfried Miinkler: Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie.
Weilerswist 2006.

49 Erst Rousseau und Kant setzten der Theorie des gerechten Krieges ein Ende, indem sie nach-
weisen konnten, dass — weil es im Naturzustand keinerlei Recht geben kénne — auch ein Krieg
niemals gerecht sein kann; vgl. hierzu u. a. Gideon Stiening: Gott und der gerechte Krieg. Kants
kritische Auseinandersetzung mit Achenwalls Ius naturae. In: Auf dem Weg zur kritischen
Rechtslehre? Naturrecht, Moralphilosophie und Eigentumstheorie in Kants Naturrecht Feyer-
abend. Hg. von Stefan Klingner und Dieter Hiining. Leiden, Boston 2021, S. 19-47.

50 Siehe hierzu u. a. Merio Scattola: Konflikt und Erfahrung: Uber den Kriegsgedanken im Hori-
zont frithneuzeitlichen Wissens. In: Kann Krieg erlaubt sein? Eine Quellensammlung zur politi-
schen Ethik der Spanischen Spétscholastik. Hg. von Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stii-
ben. Stuttgart 2006, S. 11-53.



LFreybeuter der Vernunft« =— 71

was bei deren ,Ordnungsstruktur‘ auch nicht verwundert, ihr aber bei ihren
Raubziigen ins Reich der Torheit zutréglich ist.

Justi fithrt diese Analogisierung zwischen dem Reich der Torheit und der lite-
rarischen Auseinandersetzung mit ihm noch weiter: Wahrend némlich die echte
Satire einen legitimen Krieg mit jenem Reich fiihrt, muss aufgrund ihrer fehlen-
den philosophischen Ausrichtung die Distanz zur Schméhschrift gewahrt bleiben,
die der illegitimen Strafienrduberei bezichtigt wird:

Dahingegen ist die Schméhschrift der Nachbar der Satyre, ein grofier Strafienrduber, der in
Diensten des Neides steht, und in das Reich der Ehre néchtliche und verstohlne Einfélle
thut, von welchen er aber gemeiniglich auf hinkenden Fiiffen und mit blutiger Nase zurtick
kommt. !

Die Schmaéhschrift oder das Pasquill sind also nicht im Dienste der Vernunft un-
terwegs, sondern in dem des Neides, dartiiber hinaus haben sie auch kaum je
Erfolg.

Justis Definition der Satire ist das Entree in eine umfangreichere Bestimmung
von Gattung und Schreibart: Die Satire wird als Staats-Piratin der Vernunft im
riesigen, untibersichtlichen Reich der Unvernunft vorgestellt, wobei dieser Kon-
flikt zwar als unaufhebbar dargestellt wird, zugleich aber als eben das, was Jorg
Schonert an der aufgeklarten Satire hervorgehoben hat: Als literarische Form
einer fiir sie konstitutiven Absicht eines ,Wandels durch Vernunft‘. Diese anfang-
lichen Bestimmungen entwickelt Justi noch weiter:

Hieraus kann man also beurtheilen, was eigentlich zu dem Bezirk der Satyre gehoret. Das
Lacherliche, das Ungereimte, die Narrheiten, die thérichten Leidenschaften der Menschen
und solche Laster, welche der Bestrafung der Obrigkeit nicht unterworfen sind, das sind die
eigentlichen Gegenstdnde der Satyre: und alle diese Dinge kann die Satyre jemand auf eine
lacherliche Art vorhalten, ohne ihre Grénzen zu iiberschreiten. Allein so bald sie jemand
ein Laster und Verbrechen vorwirft, welches der Strafe der Obrigkeit unterworfen ist, und
wodurch mithin dessen Ehre im eigentlichen Verstande beleidiget wird; so horet sie auf,
eine Satyre zu seyn.*”

Mit diesen Argumenten liefert Justi eine systematische Begriindung dafiir, dass
und warum Homosexualitit in der zeitgendssischen Satire nicht kritisch reflek-
tiert werden darf: Alle Verbrechen und selbst alle Ordnungsvergehen, fiir die die
staatliche Obrigkeit verantwortlich ist, konnen und diirfen nicht zum Gegenstand
der Satire werden. Satire macht sich folglich lediglich ethische Vergehen und

51 Justi: SatS 1, Vorrede.
52 Ebd.



72 —— Gideon Stiening

Konventions- oder Klugheitsbriiche zu ihren Gegenstinden. Fiir alles andere ist
nicht diese ,Piratin der Vernunft’, sondern der Staat zustiandig.

Diese klare Distinktion zwischen Recht und Moral als Gegenstdnden staatli-
chen Handelns bzw. satirischer Reflexion, muss als eine zentrale Eigenschaft der
aufklarerischen Satire erkannt und erfasst werden: Als Kritik darf schon die Sa-
tire der Aufklarung ,alles‘ — aber nur auf dem Feld, das nicht durch staatliches
Strafrecht und dessen Strafpraxis geregelt wird. Allerdings wird diese Abgren-
zung in bestimmter Hinsicht wieder eingeschrankt:

Unterdessen kann man doch nicht sagen, dafl Laster und Verbrechen, welche die Obrigkeit
bestraft, gar kein Gegenstand der Satyre seyn sollten. Sie sind es allerdings, jedoch nur der-
gestalt, daf sie allgemein lacherlich gemacht werden, ohne jemand insbesondre zu bezeich-
nen, der sie an sich hat [...].%

Hier liegt fiir Justi ein weiterer Unterschied zwischen der Schméhschrift und der
Satire: Die Erstere macht sich identifizierbare Individuen der Realitdt zum Gegen-
stand — wie ebendies Liscow tat und damit die Grenze zwischen Pasquill und Sa-
tire tendenziell einebnete. Nach Justi hingegen bleibt Satire, auch wenn sie sich
strafbares Handeln zum Gegenstand macht, als Literatur im Feld des Allgemei-
nen, Typologischen. An eben diesem Argumentationsschritt lasst sich nicht nur
erkennen, warum sich die satirische Reflexion von den engen Grenzen der tiber-
lieferten Gattungstradition befreite und in literarische Formen auswanderte, die
das 18. Jahrhundert préigten wie die Komdodie oder der Roman: weil sie eine ob-
jektive Pflicht zu erfiillen hat, ndmlich im Auftrag der Vernunft an der - hier
ganz positiv gemeinten — Rationalisierung, Moralisierung und Humanisierung
von Individuum, Gesellschaft und Staat mitzuwirken.> Es lasst sich aber auch er-
kennen, warum diese Entwicklung der satirischen Reflexion eine scharfe Tren-
nung zwischen faktualem und fiktionalem Erzdhlen einfordern und beférdern
musste, weil sie ndmlich nur in der Fiktion jene Allgemeinheit des Lacherlichen
zum Gegenstand einer unbedingten Kritik erheben konnte, auf die sie abzielen
musste. Erst in diesem Status der Fiktion werden die Moglichkeiten der aufklére-
rischen Satire voll ausgeschopft, und daher kann sie sich als Fiktion durchaus
Rechts- und Verordnungsbriiche zum Gegenstand machen.

53 Ebd.
54 Dieser Aspekt unterscheidet die Satire der Aufkldrung auch scharf von den Formen satiri-
schen Schreibens im 17. Jahrhundert, die sich noch héufig dem Dienst von weltanschaulichen,
vor allem konfessionellen Interessen auslieferten; vgl. hierzu Helmut Arntzen: Satire in der deut-
schen Literatur. Geschichte und Theorie. Bd. 1: Vom 12. bis zum 17. Jahrhundert. Darmstadt 1989,
S. 203 ff.



LFreybeuter der Vernunft* =— 73

Justi verfolgt mit seinen theoretischen Uberlegungen neben dem Bediirfnis
nach préziser Bestimmung auch das Interesse an einer Apologie der Gattung bzw.
der Schreibart:

Nach diesem Begriffe von der Satyre kann man schwerlich behaupten, daf sie verwerflich
sei. Sie ist es, welche die Rechte der Vernunft wider die Thorheit und Narrheit vertheidiget:
und indem sie die Undankbarkeit, einen stinkenden Geiz und andre Laster, welche die biir-
gerlichen Gesellschaften nach der Natur ihrer Verfassungen schwerlich bestrafen koénnen,
mit lebendigen Farben abschildert; so rachet sie die beleidigte Menschheit, welche durch
die Laster, als durch ein unvermerkt sich ausbreitendes Gift, so viel leidet, als durch un-
natiirliche Grausamkeiten.*

Die Satire der Aufkldrung, die Justi an dieser Stelle genauer zu bestimmen sucht,
verteidigt folglich die ,Rechte der Vernunft“ gegen die Torheiten und Narrheiten
der biirgerlichen Gesellschaft, also die Erscheinungen des Irrationalen in Indivi-
duum, Gesellschaft und Staat. Mit den ,Rechten der Vernunft“ ist an dieser Stelle
kein Natur- oder Vernunftrecht in rechtsphilosophischer Hinsicht gemeint, son-
dern der Anspruch der menschlichen Vernunft auf die Leitung von Denken und
Handeln des Einzelnen sowie auf die Ordnung des Gemeinwesens. Zu diesem
Zweck schildert die Satire ethische und politische Verwerfungen, eben Laster und
Intrigen, in anschaulichen Farben und ergédnzt damit gleichsam das staatliche
Strafrecht, das diese moralischen Verfehlungen nicht bestrafen kann bzw. darf.
Es sei ausdriicklich darauf hingewiesen, dass diese scharfe Begrenzung staatli-
chen Handelns durchaus nicht der Mehrheitsmeinung der zeitgendssischen
Staats- und Strafrechtstheorie entsprach, weil etwa Christian Wolff, Issak Iselin
oder noch Christoph Martin Wieland die moralische Vervollkommnung der Un-
tertanen eines Staates fiir eine Bedingung der Moglichkeit staatlicher Stabilitat er-
achteten,® weshalb sie u. a. ,iibermafiges Fressen und Saufen unter Strafe stel-
len wollten.”” Nicht so bei Justi, der - hier einer anderen Aufklidrungskonzeption

55 Justi: SatS 1, Vorrede.

56 Siehe hierzu u. a. Dieter Hiining: Die Schrankenlosigkeit des jus puniendi in Wolffs Natur-
rechtslehre. In: Christian Wolff und die Européaische Aufkldrung. Akten des 1. Internationalen
Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.-8. April 2004. Hg. von Jiirgen Stolzenberg und Oli-
ver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2007, Teil 3, S. 293-310. Vgl. auch Gideon Stiening: ,Politische
Metaphysik‘. Zum Verhaltnis von Politik und Moral bei Isaak Iselin. In: XVIII.ch: Schweizerische
Zeitschrift der Gesellschaft fir die Erforschung des 18. Jahrhunderts 5 (2014), S. 136-162.

57 Christian Wolff: Verniinftige Gedanken von dem gesellschaftlichen Leben der Menschen und
insonderheit dem gemeinen Wesen: ,Deutsche Politik“. Bearbeitet, eingeleitet und hg. von Hasso
Hofmann. Miinchen 2004, S. 290 £. (§ 379).



74 —— Gideon Stiening

verpflichtet® — Recht und Moral im Hinblick auf die Zustdndigkeiten des Staates

bzw. der Satire deutlich trennt. Dabei geht die formale Analogisierung von Satire
und Strafe noch weiter, und zwar anhand einer Strafzweckbestimmung:

Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als die Peitsche
der Satyre. Die Obrigkeit hat auch selten die Besserung des Verbrechers zum Endzwecke.
Wenn sie denselben hétte; so miifite sie den Verbrecher neben der Strafe auch von seinem
Unrecht zu tiberzeugen suchen: und darum bekiimmert man sich selten. Ihr Augenmerk
geht also hauptséchlich dahin, durch schreckende Beyspiele andre von Lastern und Verbre-
chen abzuhalten: und eben diesen Endzweck hat eine verniinftige Satyre.>

Strafe wie Satire zielen also weniger auf die moralische Verbesserung der durch
Recht oder Literatur zu bestrafenden Person, als vielmehr auf Pravention durch
Abschreckung anderer. Diese Betonung der Prévention entspricht erneut genuin
aufklarerischen Tendenzen in der Strafrechtstheorie des mittleren 18. Jahrhun-
derts: 1764 — also wahrend auch Justis Satiren erschienen — verdffentlichte Cesare
Beccaria mit Dei delitti e delle pene ein europaweit wahrgenommenes Plidoyer
fiir ein humaneres und vor allem auf Privention abzielendes Strafrecht.®® Die ab-
gezweckte Pravention erfolgt aber nach Justi iiber die Uberzeugungsinderung
der Individuen und Untertanen, sie zielt auf Selbsterkenntnis, und zwar nicht nur
einzelner Bosewichte und intellektuell Minderbemittelter, sondern aller Men-
schen, denn:

Wenn wir nur erst tiberzeugt sind, dafl wir alle, auch die Weisesten nicht ausgenommen,
eine gute Dosin Narrheit besitzen, so sind wir auf einem sehr guten Wege begriffen. Wenn
man einen Rasenden erst dahin gebracht hat, dafd er seine Raserey erkennet; so ist der Zeit-
punkt, in welchem er seinen Verstand wieder erlangen wird, nicht mehr weit entfernt: und
das sind allemal die kleinsten Narren, welche ihre Narrheit einsehen. Nichts ist aber so ge-
schickt, die Menschen iiberhaupt zu Erkenntnify ihrer Narrheit zu bringen, als die Satyre:
und wenn sie allein diesen Nutzen leistet; so ist sie iiberaus hoch zu schétzen.5

Justi, der kurz zuvor betont hatte, dass die ,Natur des Menschen“ weder ganz gut
noch ganz hose sei, liefert mit diesem Argument seine wohl starkste Begriindung
gegen das Pasquill, die von ihm von der Satire streng abgesonderte Schméh-
schrift. Denn wenn Dummbheit und Bosheit anthropologische Konstanten nicht
nur im Hinblick auf die Menschheit als ganzer und ihrer Entwicklung sind, son-

58 Siehe hierzu u. a. Werner Schneiders: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der prakti-
schen Philosophie im Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim, New York 1971, S. 316 ff. u. 6.
59 Justi: SatS 1, Vorrede.

60 Vgl. hierzu Dieter Hiining: Philosophie der Strafe. Die Grundlegung des Strafrechts in der neu-
zeitlichen Naturrechtslehre. Berlin, Boston 2023, S. 199-227.

61 Justi: SatS 1, Vorrede.



LFreybeuter der Vernunft* =— 75

dern vor allem insofern, als sie jedem Individuum unabénderlich eignen, auch
wenn sie durch Selbsterkenntnis zu vermindern sind, dann lenken Schméhschrif-
ten auf einzelne Individuen vom eigentlichen Telos der Satire ab: der Rationali-
sierung und moralischen Besserung der Menschheit, vor allem aber, wie sich zei-
gen soll, aller Staatsbiirger. Auch diese Anthropologisierung der Voraussetzung
und die Ausrichtung auf die satirische Kritik aller Individuen und Staatsbiirger
entspricht einem zentralen Anliegen der Aufklarung, ndmlich dem ,sapere aude“.

Erst vor diesem Hintergrund kann Justi einem gewichtigen Einwand gegen
die satirische Schreibart begegnen, den er den ,Feinden der Satire“ zuschreibt.
Dabei geht es um die Legitimitat der ,Macht des Satireschreibers’, ,die Thorheiten
ihrer Nebenmenschen lacherlich zu machen, und die Laster in ihrer HafSlichkeit
abzubilden. Tatsdchlich ist dies eine bis heute, also systematisch giltige Kritik
am Satiriker, weil sie — anders als beispielsweise das Strafrecht — nicht institutio-
nell eingebunden und damit nicht einer gewaltenteiligen Eingrenzung ihrer
Macht ausgesetzt ist. Karl Kraus hat diese ,Lizenz‘ ohne jede Einschrankung aus-
gespielt.® Fiir Justis Verstdndnis der aufkldrerischen Satire, die fiir ihn die einzig
legitime und asthetisch valente ist, erweist sich diese Kritik allerdings als Schein-
problem; denn fiir ihn ist auch der Satireschreiber an bestimmbare Kriterien und
Regeln gebunden:

Die Satyrenschreiber vertheidigen die gesunde Vernunft, die Tugend, die Menschlichkeit;
und man fragt noch, was sie vor Rechte darzu haben. Sind sie nicht Diener und Verehrer
der gesunden Vernunft? Und wehe ihnen! wenn sie dieses nicht sind. Ihr elendes Ge-
schmiere wird alsdenn seine Bestrafung in sich selbst durch die allgemeine Verachtung
finden.%

Justi setzt mithin auf die kritische Offentlichkeit, den bon sense commune, die
bzw. der dariiber entscheiden wird, ob ein Text tatsdchlich eine Satire, d. h. auf-
Klarerisch ist oder diesen Begriff nicht verdient, d. h. ob sie Vernunft, Ethik und
Humanitat beférdert oder nicht.

Diese Argumentation ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert: Zum einen
wird ersichtlich, welch erhebliche Bedeutung schon bei Justi einer kritischen Of-
fentlichkeit zukommt; sie ist es und keineswegs der Staat, dessen Zensur er in der
Folge als untaugliches Instrument zur Bewertung der Satire zuriickweisen wird,
die die soziale, politische und &sthetische Valenz einer Satire zu bewerten hat.
Zum anderen erweist sich an dieser Uberlegung, dass die von Brummack inaugu-
rierte und seither weithin akzeptierte These von der Satire als ,asthetisch soziali-

62 Siehe hierzu Merkel: Strafrecht und Satire (Anm. 2), S. 331.
63 Justi: SatS 1, Vorrede.



76 —— Gideon Stiening

sierter Aggression®, die auf einen ,satirischen Impuls“ zurtickzufithren sei,®* zu-
mindest fiir Justis Verstdndnis untauglich ist, weil er die Satire vielmehr als eine
an rationale Kriterien gebundene, insofern auch intersubjektiv iiberpriifbare Re-
flexionsfigur entwirft, die als durch Spott vermittelte immanente Kritik an der
Rationalisierung und Humanisierung der Gesellschaft arbeitet. Und letztlich zeigt
sich an Justis Bestimmung der Satire, dass Hegel, der zwar erkannt hatte, dass die
Satire einen — rational rekonstruierbaren — Standpunkt bzw. eine Reflexionsfigur
ausbhildet, dennoch mit seiner Kritik an dem Zustand eines ,Zwiespaltes [...] der
abstrakten inneren Gesinnung und der duferen Objektivitit®> zumindest die auf-
klarerische Satire nach Justi verfehlt. Vernunft ndmlich - und das gilt auch fiir
Hegel - ist eben keine ,abstrakte innere Gesinnung*.

Justi geht allerdings noch einen Schritt weiter, indem er aufzeigt, dass es
s0zio-, ja staatspolitische Bedingungen gibt, unter denen die Satire entweder ge-
deiht oder verkiimmert, der Standpunkt ihres Scheibers mithin keineswegs eine
,abstrakte innere Gesinnung‘ ausbilden kann:

In der That sind auch allemal diejenigen Regierungsformen, welche die Rechte der Mensch-
heit und den Endzweck der biirgerlichen Gesellschaften am meisten unterdriicken, die hef-
tigsten Feinde der Satyren. Die unselige Despoterey, welche alle Wohlfahrt und Gliickselig-
keit der Unterthanen und alle Rechte der Menschheit ihren Liisten und Eigensinn aufopfert,
ist die grausamste Verfolgerinn der Satyre: und dem aristocratischen Adel, welcher die Re-
gierung des Staats mit Ausschliefung und Unterdruickung aller andern Biirger allein an sich
gerissen hat, ist nichts so empfindlich und schmerzlich als die Satyre. Diese ungliicklichen
Regierungsformen begniigen sich nicht, iiher die Menschen zu tyrannisiren; sie wollen auch
denenselben die lezte Zuflucht der Unterdriickten abschneiden, ndmlich den Versuch, ob
sie nicht in ihren Tyrannen durch die erregte Schaam Empfindungen der Menschlichkeit
und gerechtere Grundsétze, [...] wodurch ihr Elend gemildert werden konnte, hervorzubrin-
gen vermoégend sind. Man kann dannenhero die allgemeine Anmerkung machen, daf eine
Monarchie, welche die Satyren durch eine grofie Strenge auszurotten suchet, allemal schon
halb despotisch ist, und daf§ eine vermischte Regierungsform, welche die Satyrenschreiber
stark verfolget, allemal schon auf die Seite der Aristocratie den Ausschlag hat.5

Echte, d. h. fiir Justi den Prinzipien der Aufklarung verpflichtete und daher — wie
sich noch zeigen soll — ,niitzliche‘ Satiren sind nur in einem Staat méglich, der
selbst den Prinzipien aufgeklédrter Politik Rechnung trégt, d. h. die ,Rechte der
Menschheit und den Zweck des Staates, Beférderung von Wohlfahrt und Gliick-
seligkeit der Untertanen, verwirklicht. In seinem 1760 — also zeitgleich zum ersten

64 Brummack: Begriff und Theorie (Anm. 34), S. 282 ff.

65 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen {iber die Asthetik II. In: Ders.: Werke in 20 Bén-
den. Hg. von Karl Markus Michel und Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M. 1986, Bd. 14, S. 226.

66 Justi: SatS 1, Vorrede.



LFreybeuter der Vernunft® =—— 77

Band der Satiren — erschienenen staatstheoretischen Hauptwerk, Natur und
Wesen des Staates, hatte Justi ndherhin ausgefiihrt, dass Despoten sich dadurch
auszeichnen, dass sie zum einen ihre souverdne Macht nicht auf die Beforderung
des Gemeinwohls ausrichten, sondern fiir die Mehrung ihres Partikularwohls
missbrauchen, und zum anderen die Rechte der Menschheit verletzen, die er als
urspriingliche Freiheit auch und vor allem in Religionsfragen sowie als Selbster-
haltungsrecht konkretisierte.®’ In der Vorrede zu seinen Satiren kommt die Publi-
kationsfreiheit hinzu, die nur in Staaten statthabe, die jenen Prinzipien aufgeklar-
ter Regierungen Rechnung tragen:

In allen Staaten hingegen, wo eine verniinftige Freyheit statt findet, die denen Rechten der
Menschheit und dem Endzweck der biirgerlichen Verfassungen so gemaf ist, duldet man
die Satyre und sieht ihr etwas nach. Es ist sogar der Natur der Democratie und einer ver-
mischten Regierungsform, wo das Volk an der Regierung Antheil hat, geméafy, der Satyre
eine grofe Freyheit zu gestatten, damit das Volk allemal einen Weg [...] frey 1af3t, wegen des
Betragens der Ministers, oder der vornehmsten Biirger, gewarnet zu werden.%®

Die aufklérerische Satire ist nach Justi mithin nicht nur ein Instrument zur Befor-
derung von Rationalitdt, Moralitdit und Humanitdt des Menschen und der
Menschheit, ihr Gedeihen ist zugleich Indikator fiir den Fortschritt eines Staates
nach aufklarerischen Prinzipien. Denn nur ein Staat, der die Rechte der Mensch-
heit einhélt und die Zwecke des Staates verfolgt, ist als ,Freund der Satyre“ des-
halb zu bezeichnen, weil er auf die kritische Begleitung der Regierungsgeschéfte
durch die Untertanen geradezu aufgebaut ist. An diesen Ausfithrungen zu den
forderlichen oder hemmenden politischen Bedingungen fiir die Entwicklung der
literarischen Satire wird letztlich ersichtlich, dass die Ziele der Satire, Rationalitét
und Moralitat aller Untertanen eines Staates®® einschlieflich seiner Herrscher,
vermittelt werden in einen tibergeordneten politischen Kontext. Nach Justi sind

67 Johann Heinrich Gottlob von Justi: Natur und Wesen des Staates. Berlin, Stettin, Leipzig 1760,
§197 und § 203.

68 Justi: SatS 1, Vorrede.

69 Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass Justi die Gruppe derjenigen Untertanen, die Adres-
saten und Leser der Satiren sein sollten, mit Nachdruck einschrankt: Der moglichen Kritik ndm-
lich, dass der ,,Pobel“ satirische Kontroversen mit den Regierenden zum Anlass von Ungehorsam
nehmen konne, entgegnet er, dass ,der Pobel in allen Landen [...] wenig oder gar keine Satyren“
lese, insofern eine Gefahrdung des politischen Gemeinwesens durch Satiren eher unwahrschein-
lich sei (ebd.). Dieses Aufklarungsverstandnis ist erkennbar elitdr, weil es den Grof3teil der Unter-
tanen vom Prozess der Aufkldrung durch Kritik ausschlieft. Der Hinweis, dass auch Reimarus
(vgl. hierzu Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift fiir die verniinftigen Vereh-
rer Gottes. Hg. von Gerhard Alexander. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1972, Bd. 1, S. 120 ff.) und der spéte
Kant (vgl. Immanuel Kant: Der Streit der Fakultaten. In: AA 7, S. 31 ff.) sich ebenfalls solchen Res-
sentiments tiberliefien, ist dabei weniger aufschlussreich als die Einsicht, dass die historische



78 —— Gideon Stiening

Satiren vor allem eines: politisch, und insofern fiir Stabilitdt, Sicherheit und
Wohlfahrt des Gemeinwesens ,niitzlich“.”

Man kann die Ausfithrungen Justis zur Theorie der Satire insgesamt als ge-
nuin aufklarerische Reflexion auf die Satire bzw. das satirische Schreiben be-
zeichnen, und zwar als Instrument der moralischen Verbesserung des Menschen
und der Menschheit nach den MafSgaben der Vernunft, der Moral und der Huma-
nitét, auf deren Realisierung der Mensch einen Anspruch, ein ,Recht‘ gar habe.
Mit der Erfiillung dieser gesellschaftlichen Funktion realisiert die Satire jene Stel-
lung einer vierten Gewalt, die Kant dieser einige Jahre spéter als das Prinzip kriti-
scher Offentlichkeit zuschreiben sollte.”* Erst vor diesem Hintergrund wird er-
sichtlich, dass zwar nicht strafrechtsrelevantes Verhalten, wohl aber die Gesetze
und dabei auch das Strafrecht zu einem legitimen, weil niitzlichen Gegenstand
der Satire werden kénnen.

4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis
politische Satiren

Abschliefiend soll ein kurzer Blick auf eine der Satiren Justis geworfen werden,
weil sich an diesem fiktionalen Text zeigt, dass er die Satire nicht nur in ihrer
Funktion mit dem Strafrecht analogisiert, sondern bestimmte Bereiche des Rechts
auch zum Gegenstand satirischer Reflexion und damit der Kritik macht. Justi be-
fasst sich dabei vor allem mit dem Prozessrecht. Eine der bekannteren Satiren
Justis ist Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. Geschildert wird in
zwei Teilen, die im ersten Band der Satiren erschienen,’”? das reichlich ver-
pfuschte Leben eines jungen Landadligen, dessen einzige, ihm frith vermittelte
Beféhigung darin besteht, sich als Adeliger zu verstehen und dies auch durch Ab-
grenzungsmechanismen auszustellen. Justis anschaulich geschilderte Adelskritik
hat im Ubrigen systematische Hintergriinde: Er hielt, wie spaterhin Jacob Mauvil-

Aufkldrung noch nicht aufgeklart genug war, um ihren eigenen Prinzipien vollends zu entspre-
chen.

70 Vgl Justi: SatS 1, Vorrede.

71 Vgl. hierzu Gideon Stiening: Kants Begriff des 6ffentlichen Amtes oder ,Staatsverwaltung‘ zwi-
schen Aufklarung und Rechtstaatlichkeit. In: Jahrbuch fiir Européische Verwaltungsgeschichte 19
(2007), S. 141-169.

72 Johann Heinrich Gottlob Justi: Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. In: Justi:
SatS 1, S. 432-473; leider nur der erste Teil ist abgedruckt in Grimm: Satiren der Aufklarung
(Anm. 31), S. 85-109.



LFreybeuter der Vernunft* =— 79

lon,” die Standegesellschaft fiir makroékonomisch kontraproduktiv und dabei
insbesondere den Adel fiir einen Hemmschuh staatswirtschaftlicher Prospe-
ritét.”

Im zweiten Teil dieser Satire iibernimmt Junker Hans von seinem Vater das
zugehorige Landgut, samt Dorfern, Bauern und anderen seiner Patrimonialge-
richtsbarkeit unterworfenen Gegenstdnden und Untertanen. Er tritt mithin seine
Rolle als Princeps dieser ,unvollkommenen Gesellschaft‘ an, die gleichwohl als ei-
genstandiger ,Staat* bezeichnet und behandelt wird, und ibernimmt damit alle
drei ihm zustehenden Gewalten: Legislative, Exekutive und Judikative. Seine Exe-
kutivgewalt {ibt er im Ubrigen gerne durch iiberméRige Gewalt an seinen Bauern
aus.” Die Strafgerichtbarkeit iibertragt er allerdings, wie iiblich, einem Gerichts-
halter, der wie folgt in die Erzdhlung eingefiihrt wird:

[Er entschloss sich] ndmlich einen andern Gerichtshalter anzunehmen. Derjenige, dessen
sich sein Vater bedienet hatte, war so ungliicklich gewesen, sich unsers Junkers Ungnade
zuzuziehen; weil er sich ofters geweigert hatte, die Strafgerechtigkeit nach seinem Verlan-
gen einzurichten. Unser Junker wollte ndmlich diejenigen immer sehr hart bestrafet wissen,
die sich seinen Absichten nicht vollkommen gemaf bezeigen wollten: und der rechtschaf-
fene Gerichtshalter wollte lieber des jungen Herrn Gnade verscherzen, als die ihm vertrau-
ten Gerichte zur Ungerechtigkeit missbrauchen. Deshalb hatte also unser Junker schon
langst beschlossen, sich einen andern Gerichtshalter zu wéhlen, wenn er dereinst die Regie-
rung des Dorfes selbst antreten wiirde.”®

Junker Hans ist also bestrebt, eine — zumindest relativ — unabhéngige Justiz zu
verhindern; er sieht die Rolle des Gerichtshalters als die eines willigen Vollstre-
ckers seiner uneingeschrankten und willkiirlichen Macht; Justi spricht von ,voll-
kommener Ergebenheit“.”” Juridische Gerechtigkeit, die der alte Gerichtshalter
eingeklagt hatte, wird so verunmaglicht. Nach dem Ableben seines Vaters nimmt
er sich einen neuen Gerichtshalter, was seine Bauern auch umgehend zu spiiren
bekommen:

73 Jakob Mauvillon: Physiokratische Briefe an den Herrn Professor Dohm. Oder Vertheidigung
und Erlduterungen der wahren Staatswirthschaftlichen Gesetze die unter dem Nahmen des Phy-
siokratischen Systems bekannt sind. Braunschweig 1780.

74 Siehe hierzu Gabriel Francois Coyer u. a.: Der Handelnde Adel dem der Kriegerische Adel ent-
gegen gesetzet wird. Zwey Abhandlungen tiiber die Frage: Ob es der Wohlfahrt des Staats gemaf
sey, dass der Adel Kaufmannschaft treibe? Aus dem Franzdsischen {ibersetzet und mit einer Ab-
handlung iiber eben diesen Gegenstand versehen von Johann Heinrich Gottlob Justi. Géttingen
1756.

75 Justi: SatS 1, S. 455.

76 Ebd.

77 Ebd,, S. 457.



80 —— Gideon Stiening

Die Bauren wurden auch gar bald tiberzeugt, daf} es keine leeren Worte gewesen waren,
die sie gehoret hatten. Der neue Herr Gerichtsverwalter wufdte diejenigen auf alle Art zu
driicken, mit welchen unser Junker unzufrieden war. Es wurden Processe wider sie erreget.
Man biirdete ihnen allerley Ungehorsam und Verbrechen auf: und sie wurden entweder
durch Verlust ihres Geldes, oder durch Gefédngnifistrafe iberzeugt, was das sey, einen un-
gnadigen Junker zu haben.”

Rechtsprechung wird hiermit — wie schon bei Machiavelli’”’ — ausschlieflich zu
einem Instrument der Herrschaftsausiibung, und zwar einer solchen, die unein-
geschrankt der individuellen Willkiir des Herrschers unterworfen wird, ohne sei-
nen Untertanen subjektive Rechte zuzuschreiben oder sie wenigstens zu Objekten
einer gemeinwohlorientierten Rechtsprechung zu machen. Justi dokumentiert
hiermit anschaulich, warum Voltaire®® oder auch Lessing® den Gesetzen miss-
trauen: Im Rahmen monarchischer Herrschaftsordnung und ihrer feudalaristo-
kratischen Durchsetzung konnten Gesetze und deren rechtsprechende Ausfiih-
rung zu reinen Unterdriickungsinstrumenten missbraucht werden.

Gefligig gemacht wird der Gerichtshalter durch sinnliche Vergniigungen, die
ihm der Junker zu verschaffen weif3:

Wenn demnach der Herr Gerichtshalter auf das Land kam, um Gerichtstag zu halten; so
gieng es allemal sehr lustig zu. Die jungen Edelleute aus der Nachbarschaft, die mit Junker
Hansen einerley Neigungen und Grundlage hatten, fanden sich alsdenn gemeiniglich bey
ihm ein: und nachdem der Herr Gerichtshalter nach seiner besondern Gabe, die Gerechtig-
keit zu verwalten, sich ein paar Stunden beschéfftiget hatte, denen Bauren das schwere Ge-
wichte der lieben Gerechtigkeit empfinden zu lassen; so wurde das tbrige Theil des Tages
und gemeiniglich ein paar folgende Tage mit allen Ausschweifungen zugebracht, welche
Leute dieser Art Vergniigungen zu nennen pflegen, und worunter ein unmafiges Saufen
und allerley Frevel und Muthwillen den obersten Rang einnehmen.®*

Der satirische Humor dieser Passagen entsteht durch die niichterne, nahezu sarkas-
tische Schilderung unerhorten Unrechts durch Gesetze, d. h. hier durch Rechtspre-
chung. Eine Interpretation ebendieses Sachverhaltes, den Justi prézise herausarbei-
tet, kann erneut belegen, dass selbst bei einer satirischen Kritik des Rechts die
Annahme, einer jeden Satire liege eine Norm zugrunde, keineswegs zwingend ist.

78 Ebd,, S. 456.

79 Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Politik als ,ausiibende Staatsklugheit. Machiavelli und die
Aufklarung. In: Comparatio 14.1 (2022), S. 103-125.

80 Vgl. hierzu Voltaire: Philosophisches Taschenwdrterbuch. Hg. von Rainer Bauer, Stuttgart
2020, S. 277-285.

81 Vgl. hierzu Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert
G. Gopfert u. a. Miinchen 1970 ff., Bd. 2, S. 278.

82 Justi: SatS 1, S. 457.



JFreybeuter der Vernunft« =— 81

Denn einerseits konnte man durchaus von einer impliziten Norm sprechen, die
den Humor und die Kritik der Satire hervorbringt: Der Instrumentalisierung von
Recht und Gesetz zur willkirlichen Unterdrickung der Untertanen wird eine juri-
dische Gerechtigkeit entgegengesetzt, unter der Gesetze nicht schlichte Waffen der
Herrschaftsaustibung sind, sondern unabhangige Normen der Regulierung freier
und gleicher Biirger. Andererseits lasst sich die satirische Kontroverse auch als Hin-
weis auf die streng formale Widerspriichlichkeit einer Rechtsprechung interpretie-
ren, die Unrecht beférdert. Und so ist die von Junker Hans ausgehende Willkiirjustiz
nicht allein Ausdruck seiner Bosheit, sondern auch seiner ausgiebig vorgefiihrten
Dummbheit — sie ist am Ende eben beides, aber nur, wenn man theoretische und
praktische Vernunft als Kriterien der Kritik prézise unterscheidet.

Unabhéngig von dieser Frage inszeniert Justi mit aller Deutlichkeit, dass Han-
sens Dummbheit und Bosheit zu einer Herrschaftsaustibung flihren, die statt des
Gemeinwohls ausschliefilich das eigene Partikularwohl im Blick hat; die Analyse
dieses Sachverhalts wird mithilfe eines drastischen Sarkasmus ausgefiihrt:

Es ist nothig, daf wir noch ein Wort mit denenjenigen Edelleuten reden, die die entgegenge-
setzten Eigenschaften unsers Junkers an sich haben. Diese werden freylich scheele Gesich-
ter machen, dafl in dem vortrefflichen Bilde, das ich ihnen in der Person des Junker Han-
sens vorstelle, nichts dhnliches von ihnen anzutreffen ist. Allein wer kann ihnen helfen?
Warum haben sie ein so eigensinniges Mifdtrauen zu den Verdiensten ihrer Vorfahren, daf}
sie dieselben zu ihrem Vorzuge nicht hinlénglich halten? Warum bemiihen sie sich, eigene
Tugenden und Verdienste zu erwerben? Warum befleifiigen sie sich, einen richtigen Ge-
brauch ihrer Vernunft zu erlangen? Warum widmen sie sich den schonen Wissenschaften
und der Gelehrsamkeit? Warum bestreben sie sich, dem Vaterlande, in allerley Bedienun-
gen niitzlich zu werden? Warum vergiefien sie ihr Blut zur Wohlfahrt des gemeinen We-
sens? Wenn sie dieses alles unterliefSen; so wiirden sie das Gliick haben, meinem Helden
dhnlich zu seyn. Unterdessen ist es meine Schuld keinesweges. Man kann es einem Lebens-
beschreiber nicht verdenken, daf$ er sich einen vollkommnen Gegenstand vor seine Feder
erwdhlet. Wenn sie aber eigne Tugend und Verdienste vor sich haben; so sind sie allerseits
Stifter ihres eignen und folglich eines neuen Adels.®®

Junker Hans ist mithin das Gegenteil eines ,neuen, von Justi auch anderorts ge-
forderten ,Leistungsadels‘, und er ist es, weil er weder Vernunft noch Tugend an-
zuwenden weif$, vor allem aber ist er es, weil er dem Gemeinwohl widerspre-
chend handelt, indem er — gerne auch mit anderen jungen Adeligen — sein Gut
und dessen Bewohner nur vernutzt, um seine individuellen Interessen an sinnli-
cher Genussmaximierung zu mehren — ein echter Tyrann eben. Dabei wird deut-
lich herausgearbeitet, dass die moralischen Verfehlungen des Junkers, seine
Selbstauslieferung an die ,Tyrannei der Leidenschaften, politische Valenz haben,

83 Ebd., S. 449f.



82 —— Gideon Stiening

weil er das Wohl seiner Untertanen nicht nur nicht berticksichtigt, sondern im
Gegenteil das Zufiigen von Leid zum Teil jener Bediirfnisbefriedigung macht.

Das Ende der Lebensgeschichte des Junker Hans ist dann schnell erzahlt, und
es ist mehr erbaulich als satirisch: Eine schwere Krankheit sowie die Ankiindi-
gung seiner zwischenzeitlich geehelichten, und doch immer wieder betrogenen
Frau, sie bekomme ein Kind, dndert das Selbst- und Weltverhéltnis des Junkers
grundlegend, wobei der Einfluss eines die schwere Erkrankung nutzenden Geistli-
chen eine pragende Rolle spielt. Junker Hans wird nicht nur Physikotheologe, der
die Ordnung und Schonheit der Natur als Produkt eines ebenso weisen wie giiti-
gen Schopfers begreift, sondern als ,Vater seiner Unterthanen“®* ein patriarcha-
ler Herrscher, ein das Gemeinwohl beachtender und férdernder Machthaber.

Dieses Ende ist zwar wenig spektakuldr, dokumentiert aber anschaulich die
Vorstellungen gelungener Herrschaft zwischen ,sanfter Despotie® und ,patriarcha-
ler Machtausiibung®® wahrend der Spataufklarung sowie Justis Verstindnis des
Verhéltnisses von Moral und Politik. Nicht etwa geht es — wie bei Wolff oder Iselin —
um die moralische Gesinnung der Untertanen, sondern darum, den Herrscher den
Gesetzen der Ethik zu unterwerfen, damit er seiner politischen Aufgabe, Sicherheit
und Wohlfahrt des Gemeinwesens zu beférdern, Rechnung tréagt. Das fallt zwar
hinter die Einsichten Machiavellis zuriick, zeigt aber mit aller Deutlichkeit nicht
nur die vorherrschende politische Konzeption der Spataufklarung, sondern auch,
inwiefern Justi die Satire als ,niitzlich“ beurteilt: Sie kann dazu beitragen, Herr-
scher auf die rechte Bahn zu bringen; dafiir muss sie frei von aller Zensur sein.
Nicht das Recht ist Gegenstand der Satire, sondern der Missbrauch der Gesetze.

Die allgemeine und umfassende Kritik an der Amoralitit und dem Unrecht
solcher Herrschaftsausiibung kann Justi aber nur gelingen, indem er nicht nur
Moral und Recht prézise unterscheidet, sondern weil er diese sarkastische Kritik
im Modus der Fiktion vortragt, der ihn nicht nur vor strafrechtlicher Verfolgung
schiitzte,®” sondern ihm jene ,Allgemeinheit des Lacherlichen“ ermaglichte und
erlaubte, die nur der Literatur vorbehalten ist und auf die er seiner aufklareri-
schen Pflicht gemaf$ abzielte.

84 Ebd, S. 474.

85 Vgl. hierzu Gideon Stiening: ,Der sanfte Despot“ als normgebende Instanz rechtsfreier Verge-
meinschaftung. Das Beispiel von Christoph Martin Wielands Geschichte des Agathon. In: Normati-
vitdt in Recht und Literatur. Hg. von Thomas Gutmann und Martina Wagner-Egelhaaf. Berlin
2025, S. 221-235.

86 Siehe hierzu Frank Grunert: Paternalismus in der deutschen Aufkldrung. In: Paternalismus
und Recht. Hg. von Michael Anderheiden u. a. Tiibingen 2006, S. 9-27.

87 Siehe hierzu u. a. Glinter Schmidt: Libelli Famosi. Zur Bedeutung der Schméhschriften, Schelt-
briefe, Schandgemalde und Pasquille in der deutschen Rechtsgeschichte. Kéln 1985.



Jan-Dirk Muller
Schildburger, Lalen und Abderiten

Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen
16. und 18. Jahrhundert

1 Schildbiirger, Lalen und Abderiten

Die Frithe Neuzeit ist fasziniert von der Narrensatire und mit ihr verwandten Er-
zdhlungen von Schelmen oder sonstigen AufSenseitern. Vor allem aus dem 15. und
16. Jahrhundert sind so unterschiedliche Texte wie Sebastian Brants Narrenschiff,
der anonyme Eulenspiegel, Erasmus’ Laus stultitiae, Thomas Murners Narrenbe-
schwérung und Grofser Lutherischer Narr, der Eccius dedolatus, Dedekinds und
Scheits Grobianus, die ,Volksbiicher® von Claus Narr und Hans Clawert, u.v. a.
mehr zu nennen, zu denen dann am Ende des Jahrhunderts die Schwankromane
Lalebuch (1597)' und Schiltbiirgerbuch (1598)* treten.

Wielands Geschichte der Abderiten® ist ein spéter Nachziigler der beiden Letz-
teren. Wie deren Protagonisten sind die Abderiten Narren, die ihr Gemeinwesen
zugrunde richten. Demzufolge, was der Erzahler als seine ,Meynung“ kundtut, ist
der Roman allerdings nicht ,eine Art von Satyre auf kleine Republiken®. Er habe
die Abderiten nur so geschildert, wie sie waren; ,und wenn es zutrift, daf$ sie je-

1 Das Lalebuch. Nach dem Druck von 1597 mit den Abweichungen des Schiltbiirgerbuchs von
1598 und zwolf Holzschnitten von 1680. Hg. von Stefan Ertz. Stuttgart 1971; im Folgenden zitiert
als L mit Seitenangabe.

2 Die Schiltbiirger. Mit einem Nachwort und einer Bibliographie von Giinter Schmitz. Hildes-
heim, New York 1973; im Folgenden zitiert als S mit Seitenangabe.

3 Christoph Martin Wieland: Die Abderiten. Eine sehr wahrscheinliche Geschichte (1774). In:
Wielands Werke. Historisch-Kritische Ausgabe. Bd. 11/1: Text. September 1773 bis Januar 1775.
Bearb. von Klaus Manger und Tina Hartmann. Berlin, New York 2009, S. 156-463. Vgl. auch: Ge-
schichte der Abderiten von C.M. Wieland. Erster Theil, der das erste, zweyte und dritte Buch ent-
hélt. Neu umgearbeitete und vermehrte Ausgabe. Leipzig 1781. In: Wielands Werke. Historisch-
Kritische Ausgabe. Bd. 16/1: Text. Februar 1781 bis Januar 1782. Bearb. von Klaus Manger. Berlin
u. a. 2014, S. 177-487. Diese Ausgaben werden im vorliegenden Beitrag wie folgt zitiert: die Fas-
sung des Teutschen Merkur als A 1774, die Buchfassung als A 1781. Vgl. hierzu auch Klaus Manger:
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg. von Jutta Heinz.
Stuttgart 2008, S. 295-305.

Anmerkung: Aus Gesprachen mit Jorg Schonert weil3 ich, wie lohnend es ist, die Frithe Neuzeit als
Einheit zu sehen. So versuche ich, zwei Texte vom Ende des 16. Jahrhunderts vor dem Hintergrund
des 18. zu sehen. Dabei kehre ich waghalsig zu meinen Jugendinteressen zuriick, obwohl ich in der
Wielandforschung der letzten Jahrzehnte ein Laie bin.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-005



84 —— Jan-Dirk Miiller

manden dhnlich sehen, so hat vermuthlich Natur und Zufall Schuld daran®. Wie-
land will eine ,,Geschichte“ schreiben, die die Abderiten so darstellt, wie sie nun
einmal sind; nicht von ihm hénge es ab, ,,zu machen, daf§ die Abderiten keine Ab-
deriten seyn sollten“. Er will einen ,wiewohl geringen Beytrag zur Geschichte des
menschlichen Verstandes“ schreiben.” Das stellt die Abderiten in den Zusammen-
hang seines sonstigen Romanceuvres und der anthropologischen Abhandlungen
der 1770er Jahre. Ungeachtet der schwankhaften Begebenheiten, die er erzahlt,
will der Roman ernst genommen werden wie die Geschichte des Agathon, deren
zweite Fassung wenige Jahre zuvor erschienen ist. Vor diesem Hintergrund ist die
Geschichte der Abderiten trotz Wielands Warnung eine Satire und wird allgemein
auch als solche aufgefasst.” Die Abderiten stellen sich ausdriicklich in die Tradition
der Schwankbiicher vom Ende des 16. Jahrhunderts.® Wieland beruft sich zwar auf
die antike Uberlieferung der Narrheit Abderas und der Abderiten, erkennt aber in
ihr ein Motiv, das sich auch in der neueren Literatur findet: ,Ein Abderitischer Ein-
fall, ein Abderiten-Stiickchen war bey diesen [den Griechen] ungefehr, was ein
Schildbiirger- oder bey den Helvetiern ein Lalleburger Streich ist<.

Was die Abderiten mit dem Schiltbiirgerbuch und dem Lalebuch verbindet, ist
die verquere Logik, die das Verhalten der Protagonisten leitet. Es gibt zwar nicht
allzu viele Berithrungspunkte mit dem Stoff der schlichten Schwénke selbst. Doch
lohnt es sich, Wielands Hinweisen zu folgen und nach Beziehungen zwischen den
Werken des 16. und des 18. Jahrhunderts zu fragen und den sozialen und politi-
schen Kontext zu untersuchen, in dem die Lalen (Schildbiirger) einerseits und die
Abderiten andererseits ihre Narrheit ausleben. Jedes Mal handelt es sich um Ge-
meinwesen, die durch die Narrheit ihrer Biirger zu absurden Aktionen und
schliefilich in den Untergang getrieben werden. Die Rahmenbedingungen dieses
Handelns aber unterscheiden sich erheblich, mithin auch die Stofirichtung der
Satire.

Wieland will keineswegs an die anspruchslosen Historien des 16. Jahrhun-
derts ankntipfen, als deren Beispiele er die ,schone Melusine“ und den ,kleinen

4 A 1774, S.157. Die Bemerkung fehlt im Vorbericht A 1781 (S. 179), doch findet sich gleichfalls der
Gedanke, dass sich die Geschichte der Abderiten an der ,Natur‘ orientiert.

5 Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Diss. Miinchen
1969, behandelt auch die Abderiten. Als Satire war der Roman Zensurmafnahmen ausgesetzt
(S. 56), denn er stellt die ,biirgerliche Gesellschaftsordnung® in Verzerrung dar (S. 60). Klaus
Manger: Dogmatismus und Kosmopolitismus im klassischen Weimar. Christoph Martin Wielands
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 119-135, nennt den Text auf S. 119
»einen einzigartigen satirischen Roman von weltliterarischer Bedeutung*.

6 Vgl. Werner Rocke: Schildbiirger aus Abdera? Griechisch-antikes ,Narrentheater‘, Sprichwort-
wissen und das Schiltbiirgerbuch von 1598. In: Daphnis 40 (2011), S. 665-684.

7 A 1774, S.161; &hnlich A 1781, S. 184.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =— 85

Konig Laurin“ nennt.® Er steht eher in der Tradition der Narrensatire Sebastian
Brants, Thomas Murners und Erasmus’ von Rotterdam Laus Stultitiae. In den der
Erstpublikation folgenden Jahren beschéftigt sich Wieland intensiv mit Literatur
des 15. und 16. Jahrhunderts, mit Sebastian Brants Narrenschiff, an das er, zusam-
men mit Geiler von Kaysersberg, Hans Sachs und Fischart, im Teutschen Merkur
1776 erinnert — also genau in der Schaffenspause wéahrend der Arbeit an den Ab-
deriten. So stellt sich in mehrfacher Hinsicht die Frage, was Wielands Satire, die
keine Satire sein will, mit dem 16. Jahrhundert verbindet.

Die Satire verlangt, dass das verzerrt Dargestellte implizit oder explizit mit
der Norm konfrontiert wird. Die Aktionen von Lalen, Schildbiirgern oder Abderi-
ten sind so néarrisch, dass es keiner ausdriicklichen Korrektur bedarf. Allerdings
ist die Charakteristik der Narrengemeinde ebenso wie die Folie, von der sich die
Narrheit abhebt, in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts von der im
18. Jahrhundert grundverschieden. Darin spiegelt sich der politische und soziale
Prozess der Frihen Neuzeit. Das Lalebuch tragt das Erscheinungsdatum 1597, der
alteste bekannte Druck des Schiltbiirgerbuchs datiert von 1598. Die Frage der Prio-
ritdt von Schiltbiirgerbuch und Lalebuch ist umstritten.’ Die Argumente sind hier
nicht zu wiederholen. Fiir die folgenden Uberlegungen sind sie gleichgiiltig. Die
beiden Texte sind, was den Kern der Schwinke betrifft, gleich.'® Schiltbiirger-
und Lalebuch handeln von einer kleinen Gemeinde, deren simple Bewohner
elementare Regeln des Alltagsverstindnisses und Alltagsverhaltens verletzen
(z. B. ein Haus ohne Fenster bauen, Licht in Sdcken transportieren, Salz sden und
dgl) und an der falsch interpretierten Wirklichkeit letztlich scheitern. Wahrend
aber das Schiltbiirgerbuch sich damit begniigt, die narrischen Geschichten von

8 A 1774, S. 156; A 1781, S. 179 nennt stattdessen ,die schone Melusine“ und die ,schaalsten aller
Méhrchen, der Dame D’Aunoy*.

9 Fur die Prioritat des Letzteren pladiert Peter Honegger: Die Schiltbiirgerchronik und ihr Ver-
fasser Johann Fischart. Hamburg 1982; fiir die des Ersteren Stefan Ertz: Fischart und die Schilt-
biirgerchronik. Untersuchungen zum Lale- und Schildbiirgerbuch. 2 Bde. Koln 1989. Die Annahme
der Autorschaft Fischarts fiir das Schiltbiirgerbuch steht auf schwachen Fiifen, zumal dieses
nicht wie das Lalebuch im Verlag von Fischarts Schwager Jobin erschien, was ein mogliches Ar-
gument fiir die Autorschaft ware. Hinzu kommt, dass der Text gegentiber dem Lalebuch verderbt
ist (unreiner Reim, Missverstehen eines Verbs). Das Lalebuch kann keinesfalls aus dem Druck
des Schiltbiirgerbuchs abgeleitet werden, aber es kdnnte wie dieses auf einer alteren Schwank-
sammlung beruhen. Die Prioritét ist aber gleichgiiltig, denn das Schiltbiirgerbuch stimmt mit
dem Bericht des Lalebuchs von der Herkunft der Narren iiberein, ebenso wie in der Schwank-
reihe. Das Schiltbiirgerbuch hat allerdings eine andere Einleitung, die den Bezug des Lalebuchs
auf ,Utopia‘ schwacht.

10 Abweichungen in Ertz’ Ausgabe des Lalebuchs. Sie bestehen hauptsachlich im Austausch der
Namen und einigen verderbten Reimen im Schiltbiirgerbuch.



86 = Jan-Dirk Miiller

den Schildbiirgern in einem fiktionalen Nirgendwo anzusiedeln, verpflanzt die
Vorrede des Lalebuchs Laleburg in die bekannte Welt. Beide Werke setzen ihren
Gegenstand zu Utopia in Beziehung. Sie stellen damit weniger einen Bezug zum
Text von Thomas Morus’ Utopia her als zu dessen Interpretation im 16. Jahrhun-
dert als Entwurf einer verkehrten Welt."

2 Schilda, Laleburg und Utopia

Das Schiltbiirgerbuch geht gleich medias in res. Schon die ,Vorrede an den Leser
erzahlt von der Narrheit der ,Auslandischen frembden Schiltbiirger®. Die Epi-
theta ,auslandisch’, ,fremd‘ markieren die Distanz dieser Welt zu der unsrigen.12
Von ihnen ist kaum etwas bekannt, da sie nicht dazu kamen ,,wegen anderer Cale-
cutischen Geschéfte[ ] ihre Taten aufzuschreiben, und sie nur miindlich tradier-
ten. Sie kommen aus einer Welt ohne Schrift, einer analphabetischen Welt. Dem
»,Konig ex terra ignota [hat] von jhnen getreumet®. Der Konig ist &hnlich nérrisch
wie sie; er schickt seine einféltigsten Ratgeber als Kundschafter aus, nach den
Schildbiirgern zu forschen. Die Kundschafter miissen weit reisen. Sie ziehen
»neben Utopia her und kommen endlich ,zu Calacuten“ an.”® Die Schildbtrger
wohnen ,hinder Kalecut/ in dem grofSméchtigen Konigreich Misnopotania“. Die
Boten stofsen dort auf Leute dhnlich ,breiten verstands“ wie sie selber und wer-
den sofort in einen Schildbiirgerstreich verwickelt.

Das siedelt die Geschichte irgendwo ,draufien‘, ,weit weg‘ in einem nérri-
schen Land an. Es gibt ein Ubermaf} an Fiktionssignalen: ,Calecut®, Chiffre fiir
eine auRSereuropiische Welt, keine schriftliche Uberlieferung, der Konig eines un-
bekannten Landes, die Lokalisierung in ,Misnopotamia“, dessen Name in einer
dubiosen Etymologie erklart wird.'* ,Utopia‘ meint offenbar nicht das Land, das

11 Erasmus’ Laus stultitiae war Thomas Morus, dem Verfasser der Utopia, gewidmet (9. Juni
1508), was die untergriindige Beziehung der Narrensatire zur Utopie dokumentiert.

12 S, Bl. A3"; im Abdruck der Vorrede in L, S. 151, 153; vgl. Stefan Ertz: Schilda und die Schildbiir-
ger. In: Wunderseltsame Geschichten. Interpretationen zu Schildbiirger- und Lalebuch. Hg. von
Werner Wunderlich. Goppingen 1983, S. 59-87. Ertz weist die These zuriick, das Schiltbiirgerbuch
sei eine Ortssatire.

13 Das verballhornte Kalkutta liegt fern im Osten, jenseits der christlichen Welt: ,kalekutisch®
bezeichnet z. B. im Triumphzug Kaiser Maximilians indigene Vélker, die zum Reich der Habsbur-
ger gehoren.

14 Die Erklédrung des Namens Misnopotami, ,Als dann der Namen Misnopotami/ welcher Grie-
chisch ist vnd einen Schwétzer (wie die Griechen gemeinlich sind/ doch nicht alle) heisset“ (S,
S. 3), ist sekundér von den Lalen, d. h. von griech. lalein, ,schwétzen, auf die Schildbiirger iiber-
tragen.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 87

Thomas Morus als Gegenmodell zu den politischen Verhéltnissen Europas ent-
worfen hat.”® Es ist nicht mehr als eine Sigle fiir eine nicht-existierende, also er-
fundene Welt. In dieser Welt sind die Schildbiirger Narren vom ersten Augenblick
an.

Das ist im Lalebuch® anders, wo die Ortsangabe ,Misnopotamia“ am Anfang
durch ,Utopia“ ersetzt ist und der Name Schildbtrger regelméfig durch ,Lalebur-
ger“. Hier ist der Name Utopia nicht ein blof8es Fiktionssignal, die Verbindung der
Lalen zu Utopia ist enger. Utopia ist der Name eines Kaiserreichs, das Zlige des
HI. Romischen Reichs deutscher Nation tragt. ,Der Eyngang in diese Histori/ dar-
innen vermeldet/ aufd was Vrsachen vnd Anlaf solche beschrieben worden¥, setzt
uberraschend ein: ,Im Jahr von der Auffrichtung vnd Bestellung def Grofiméchti-
gen vnnd weitldufftigen Konigreichs Vtopien“. In ,Vthen“, der Hauptstadt von
Utopia, findet unter dem Kaiser ,,Oudeis“ ein Reichstag statt, zu dem auch der Ich-
Erzahler anreist.'” In der freien Zeit zwischen den Verhandlungen sieht er bei
einer Erholungsreise auf einem See die Ruinen einer untergegangenen Stadt, von
der er erfahrt, dass sie Laleburg heifdst. Deren Geschichte ldsst er sich erzahlen
und erforscht sie dann weiter. Laleburg ist nur noch in Uberresten an den Rén-
dern der bekannten Welt zu finden und ist zugleich das radikale Gegenbild zu
Utopia.

Der Rahmen des Lalebuchs bereitet also das Motiv der Binnenhandlung vor:
dass das nérrische Gemeinwesen Teil eines Kaiser-/Konigreichs Utopia ist, wah-
rend es im Schiltbtirgerbuch noch zu dem Phantasiereich Misnopotania gehort.
Entgegen der Vorrede, die von der ,Auffrichtung” des Konigreichs Utopia spricht,
leben die Lalen schon unter der Herrschaft des ,Keysers“ von Utopia. Sie lassen
sich ihre Lebensweise (mithin ihre Narrheit) vom Kaiser sogar in einem parodier-
ten Privileg verbriefen.”® Von Anfang an gehért Laleburg zu einem Reich mit
einem Kaiser (Konig) an der Spitze, gewissermafien in Deutschland um 1600 der

15 Zum Verhéltnis auch Jérg Jochen Berns: Der Weg von Amaurotum nach Laleburg. Unvorgreif-
liche Gedanken zur Bedeutung der Utopia-Allusionen des Lalebuchs. In: Literatur und Kultur im
deutschen Siidwesten zwischen Renaissance und Aufkldrung. Neue Studien Walter E. Schéfer
zum 65. Geburtstag gewidmet. Hg. von Wilhelm Kithlmann. Amsterdam 1995, S. 149-172; vgl. Wil-
helm VofSkamp (Hg.): Utopieforschung. Interdisziplindre Studien zur neuzeitlichen Utopie. 3 Bde.
Stuttgart 1982.

16 Vgl. Werner Wunderlich: ,Unerhorte Geschichten®. Vom Ursprung des Straffburger Lalebuchs
(1597) und seinen Folgen fiir die deutsche Literatur. In: Ders.: Wunderseltsame Geschichten
(Anm. 12), S. 154-173; Hans Trimpy: Die Hintergriinde des Schwankbuchs von den Laleburgern.
In: ebd., S. 88-120.

17 L,S. 5.

18 L, S.105f. (Kap. 28).



88 = Jan-Dirk Miiller

,normalen‘ politischen Organisationsform.'® Vor diesem Hintergrund sind sie Nar-
ren; vor diesem Hintergrund gehen sie unter.

Die Vorgeschichte der Lalen® gleicht der der Schildbiirger. Sie sind aus dem
alten Griechenland vertrieben und stammen von einem der sieben Weisen Meister
ah. Eine solche noble Herkunft ist bis zu Wielands Abderiten von Bedeutung, denn
damit wird Narrheit vor den Hintergrund angestammter Weisheit gestellt. Die
Lalen waren hochangesehene Réte, Diplomaten, Administratoren bei Kénigen und
Firsten. In ihrer Hand lag die Regierung. Sie wurden anfangs von Fall zu Fall kon-
sultiert, schliefSlich an den Hof der Kénige und Fiirsten gezogen, wo sie kompetent
die Spitze des Regiments leiteten. Dafiir mussten sie ihre Heimat verlassen. Dort
aber verkam durch ihre Abwesenheit ihr Hauswesen. Ihre Frauen bewaltigten die
Wirtschaft allein nicht, die Dienstboten wurden aufsassig, ménnliche Aufsicht war
unabdingbar. Die Frauen beschlossen deshalb, ihre Manner zuriickzuholen. Die
Lalen gaben ihren Frauen nach. Die Fiirsten und Herren liefSen sie ungern ziehen.
Um aber zu vermeiden, dass die Grofsen der Welt sie erneut von ihren heimischen
Pflichten abwarben, beschlossen die Lalen, sich kiinftig dumm zu stellen. Auf
die Dauer wurde diese Dummheit ihnen zur zweiten Natur. Consuetudo altera
natura:*' So kam es, dass sie nicht mehr anders konnten und all die narrischen
Dinge taten, fir die sie bekannt sind.

Man versteht diese lange Vorgeschichte nicht, solange man sie nicht auf die
sozialgeschichtliche Situation der Zeit bezieht. Seit Mitte des 15. Jahrhunderts bil-
det sich in den Furstenstaaten oder den grofSen Stadten eine Funktionselite? aus,
die durch ein Universitatsstudium (meist Jura), durch rhetorische Brillanz und
Ubung im Schriftverkehr, auch durch praktische Fertigkeiten in der Steueradmi-

19 Berns (Anm. 15), S. 160. Auch die Institution Reichstag und die gelehrten Berater stiitzen diese
Ahnlichkeit. Der Name des Staatsgebildes bei Morus wird also auf eine Monarchie iibertragen
und so um seine politische Pointe gebracht.

20 L, Kap. 1 bis 5. Die Schwéanke von den Schildbiirgern mogen élter sein; die Genealogie der
Schildbiirger, die mit der der Lalen {ibereinstimmt, stammt aus dem Lalebuch. Sie passt fiir die
Schildbiirger — im Gegensatz zu den Lalen — tiberhaupt nicht.

21 Ebd,, S. 52 (auch in S).

22 Zur funktionalen Differenzierung der modernen Gesellschaft Niklas Luhmann: Gesellschafts-
struktur und Semantik. Bd. 1. Frankfurt a. M. 1980. Vgl. statt vieler Einzelbeitrage Claudia Martl:
Herzog Ludwig der Reiche, Dr. Martin Mair und Eneas Silvius Piccolomini. In: Das Goldene Jahr-
hundert der reichen Herzoge. Hg. von Franz Niehoff. Landshut 2014, S. 40-54: ,Kein Fiirst, keine
Stadt von einiger Bedeutung konnte es sich mehr leisten, auf die Dienste sprachlich geschulter
und juristisch ausgebildeter Experten zu verzichten, um in den sich verdichtenden Beziehungen
auf Reichsebene die eigenen Interessen zu wahren. [...] Nicht wenige von ihnen hatten sich im
Laufe des Studiums [zumal in Italien] mit Inhalten und Ausdrucksformen des italienischen Hu-
manismus vertraut gemacht und wandten diese Kenntnisse in ihrer Korrespondenz, auf Gesandt-
schaftsreisen oder bei einer der zahlreichen politischen Versammlungen an* (S. 43).



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 89

nistration, im Handel, Berghau, Miinzwesen usw. qualifiziert ist. In den Handen
dieser Funktionselite liegt die Politik. Aus ihr stammen die weisen Ratgeber der
Firsten, sie sind tonangebend auf den Stdndeversammlungen und bei diplomati-
schen Zusammenkiinften und dréngen den Adel zeitweise zuriick. Nebenbei ge-
sagt, ist sie die Tragergruppe des Humanismus. Dieser Prozess weist auf eine
wachsende funktionale Differenzierung der Gesellschaft in der Frithen Neuzeit.

Darauf spielt das Lalebuch in der Vorgeschichte an. Die neue politisch-soziale
Organisation zerstort freilich die traditionale Lebensweise. Die Folgerung ist am-
bivalent. Sieht man auf das Ende Laleburgs, dann ist der Verzicht auf diese Rolle
jedenfalls keine Lésung.”® Die Lalen gehérten vor ihrem freiwilligen Verzicht die-
ser Funktionselite des frithneuzeitlichen Fiirstenstaats an. Es wird erzahlt, wie sie
vormals Stiitzen der monarchischen Ordnung waren, der sie auch noch angeho-
ren, wenn sie sich zur Rickkehr in ihre angestammten Verhéltnisse entschlossen
haben. Aber der Versuch, diese wiederherzustellen, misslingt; er wird zum Desas-
ter. Die Schwankromane kennen keinen Ausweg. Die Stadt, das Stadtbirgertum
und eine kommunale Verfassung sind aus der Welt des Lalebuchs ausgeblendet;
sie erscheinen in ihnen nur in seltsamer Verzerrung.*

Die Riickkehr nach Hause, in ein Ackerbiirgerstadtchen, das Ziige eines Dor-
fes hat, ist — mit den Begriffen Niklas Luhmanns beschrieben — Riickfall in einen
segmentdren Vergesellschaftungstyp, ist Regression auf eine tiberwundene
Stufe.”> Zunehmend werden die Lalen ,Bawren‘ genannt; sie gerieren sich als
~Bawrsleute [...] welche gemeinlich fiir simpele/ schlechte eynfaltige Leute gehal-
ten werden®.”® Anfangs gibt es iiber der Familie so gut wie keine gesellschaftliche
oder politische Organisation, sodass jeder hergelaufene Fremde an die Spitze der
politischen Ordnung treten kann. Bei der Ankiindigung, dass der Kaiser sie auf-
sucht, geraten sie in Schrecken, weil sie fiirchten, dass ihre ,angelegte narrey“
entdeckt werde und sie wieder an Hofe abgeordnet werden. Sie suchen bei ihrer
salten hingelegten Weyfheitte rhat und hilffe“, indem sie einen reimenden
Schweinehirten zum Schultheifs wahlen, um so ihre Nichtverwendbarkeit in der
staatlichen Ordnung zu beweisen.”’

23 Ich sehe nicht, wie die ,Lalen die Defizite der landesherrschaftlichen Gesellschaftsordnung
[...] schonungslos bilanzieren®, eher im Gegenteil; vgl. Hans-Jiirgen Bachorski: LalUtopia. Ein Ge-
sellschaftsentwurf und sein Gegenbild. In: Weltbildwandel. Selbstdeutung und Fremderfahrung
im Epochentibergang vom Spatmittelalter zur Frithen Neuzeit. Hg. von dems. und Werner Rocke.
Trier 1995, S. 289-313, hier S. 293.

24 Insofern nimmt das Lalebuch die neuerliche Dominanz landesherrlicher Ordnung vorweg.

25 Luhmann (Anm. 22), S. 66.

26 L, S. 68; ab Kap. 24 durchweg.

27 Ebd,, S. 68f.



90 — Jan-Dirk Miiller

Sie haben sich damit aus jedweder politischen Ordnung verabschiedet in ein
Gemeinwesen ohne politische Struktur. Einzig das Staatsziel haben sie tibernom-
men und suchen es basisdemokratisch (indem sie sich dauernd versammeln) auf
narrische Weise zu verwirklichen. Es ist der ,gemeine Nutzen‘. Der gemeine Nutzen
ist das erklarte Staatsziel kommunaler Verfassungen im 16. Jahrhundert.® Es wird
in der Geschichte der Lalen schonungslos destruiert.”® In ihrer Gesellschaftsform
ist es unmaglich, das selbstgesetzte Staatsziel zu erreichen. Deshalb ist das Lalebuch
kein Plidoyer fiir die ,kleinen iiberschaubaren Gemeinschaften“* sondern im Ge-
genteil die Verabschiedung dieses Modells. Die kommunalen Gemeinschaften sind
unféhig, ihre eigenen Normen zu erfiillen. Elemente stadtbiirgerlicher Strukturen
erscheinen in satirischer Verzerrung. Gegenbild ist der funktionierende Fiirsten-
staat.™

Riickkehr ist nur um den Preis der Regression moglich. Die Dummbheit erhalt
Verfassungsrang, wenn sich die Lalen ihre Dummbheit vom Kaiser verbriefen las-
sen. Der Riickkehr zur Familie zuliebe werden alle Féhigkeiten, denen sie ihren
Aufstieg bei Hof verdankten, verleugnet. Die Folge ist der Untergang ihres Gemein-
wesens und die Zerstreuung der Narrheit in die Diaspora der Welt: ,doch ist jhr
Thorheit vnd Narrey (welche das beste) vbergeblieben/ vnnd vielleicht mir vnnd
dir auch ein guter theil darvon worden. Wer weist obs nicht wahr ist?** Die Lalen
sind nicht einfach dumm, sie sind hoffnungslos riickwartsgewandt. Das bestétigt
sich von anderer Seite, wenn ihre Geschichte anldsslich eines Reichstags von Utopia
aufgezeichnet wird. Zu diesem Zeitpunkt ist Laleburg langst untergegangen. Seine
Ruinen ragen aber noch in die neue Zeit hinein, das Reich Utopia. Die Geschichte
der Lalen ist also eingespannt zwischen dem Aufbruch in die Moderne durch eine
neue Funktionselite und deren noch ausstehende Vollendung, der Zeit der ,Auff-
richtung vnd Bestellung defd GrofSméachtigen vnd weitldufftigen Konigreichs Vto-
pien“* Die Satire richtet sich gegen die Verweigerung der Moderne.

28 Siehe Winfried Schulze: Vom Gemeinen Nutz zum Eigennutz. In: HZ 243 (1986), S. 591-626.

29 Bachorski (Anm. 23), S. 294-299, beschreibt, dass der ,gemeine Nutzen‘ zentral fiir die Ord-
nungsvorstellungen im politischen Denken des 16. Jahrhunderts ist: Er zeigt (S. 303-307), dass
auch die Lalen sich bei ihren nérrischen Beschliissen auf den gemeinen Nutzen berufen, aber de
facto ihn zerstoren.

30 Ebd, S. 293.

31 Trumpy (Anm. 16), S. 100-102, bringt das Lalebuch mit den demokratiekritischen Thesen Jean
Bodins zusammen: die Meinung der Menge produziere Unsinn. Entsprechend spielt die Stadt als
Sozialverband im Lalebuch keine Rolle. Triimpys Parallelen zu Bodins Ausfithrungen zur Demo-
kratie wére nachzugehen.

32 L, S. 139. Dieser Schlussabschnitt des Lalebuchs fehlt tibrigens im Schiltbiirgerbuch.

33 Dagegen sind die Parallelen zu inhaltlichen Aussagen der Utopia, die Berns (Anm. 15), S. 164—
167, auffithrt, eher vage. Sie beachten nicht die Unterschiede des politischen Systems.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 91

3 Abdera - das thrazische Athen

Gut anderthalb Jahrhunderte spéter hat sich die Situation grindlich gewandelt.
Zwar herrscht noch der absolutistische Fiirstenstaat, dessen System Wieland we-
nige Jahre zuvor im Goldenen Spiegel analysiert hatte, aber das Modell politischer
Diskussion ist jetzt die Republik. Vom Agathon bis zum Aristipp bewegen sich
Wielands Helden im Umkreis der antiken Poleis, in denen das Problem der Selbst-
findung des Individuums in der Auseinandersetzung mit der Gesellschaft abge-
handelt wird. Wielands Haltung zur Republik ist nicht unkritisch. In der Republik
wirken sich die Schwéchen der menschlichen Natur nur weniger direkt aus als
durch die Launen eines absoluten Monarchen. Das antagonistische Intrigenge-
flecht ist komplexer, aber gleichfalls verderbenbringend. Insofern fiigt sich die
Geschichte der Abderiten in Wielands lebenslange Auseinandersetzung mit den
Unzulénglichkeiten jeder Staats- und Gesellschaftsform ein. Wieland gibt der
Narrheit der Abderiten eine anthropologische Wende. In diesem Sinne ist die An-
kindigung des Titels — ,eine sehr wahrscheinliche Geschichte“ — mehr als ein iro-
nisches Fiktionssignal, denn es geht um ,Albernheiten und Narrheiten des ganzen
Menschengeschlechts, nicht um schwankhafte Erzahlungen bornierter Bauern.
Die Abderiten haben - trotz Wielands Anspielung in der Vorbemerkung — auf
den ersten Blick nur eine oberflichliche Ahnlichkeit mit den Lalen und Schildbiir-
gern. Vergleichbar ist die schildbiirgerhafte Logik, z. B. die Planung eines Brun-
nens ohne zureichende Wasserzufuhr* oder die Feststellung der Identitit einer
Person durch den Vergleich mit einer Statue, die sie angeblich darstellt: Euripides
ist nur Euripides, wenn er seinem in Abdera aufgestellten Bild gleicht.* Auch der
Prozess um des Esels Schatten und die Auseinandersetzung tiber die Frosche der
Latona bieten fiir diese Logik zahlreiche Anlésse. Aber dergleichen schwankhafte
Begebenheiten sind nur Begleiterscheinungen des zentralen Problems.

Der Roman beginnt Anfang Méarz 1774 in Lieferungen im Teutschen Merkur zu erscheinen. Diese
ersten Kapitel sind ein reiner Demokrit-Roman: der Philosoph gegen seine riicksténdigen Mitbtr-
ger. Eine erste Fortsetzung (Kap. 14) mit einem Anschlag auf Demokrits Vermogen und dessen
Vereitelung durch Hippokrates erscheint Anfang Mai 1774. Eine zweite Fortsetzung, ,Zweyter
Theil“ tiberschrieben, die nur ein Kapitel enthélt, das die Auffiihrung der Andromeda des Euripi-
des, den Prozess um des Esels Schatten und das Ende Abderas durch die Frosche der Latona an-
kuindigt, folgt Mitte September 1774.

34 A1774,S.163.
35 A 1774, S. 299-301; A 1781, S. 318-320.



92 =— Jan-Dirk Miiller

Dann folgt eine Unterbrechung bis Ende Juli 1778. Der Neuansatz beginnt wieder mit dem
»Zweyten Theyl“, und zwar mit einer neuen Adresse ,An den Leser®, die an die Stelle des den
zweiten Teil einleitenden Kapitels mit den Ankiindigungen treten soll und an das 14. Kapitel des
Demokrit-Romans anschlief$t. Es sind tiberleitende Kapitel von Hippokrates zum Theater in Ab-
dera (Kap. 15 und 16), fortgesetzt Ende August bis Jahresende mit Kapitel 17 bis 26 iiber Euripides
und Abdera. Als ,Anhang“ erscheint ab Januar/Februar 1779 bis Ende Juni 1779 der Prozess tiber
des Esels Schatten. Ende August/Anfang September bis Ende Oktober 1780 folgt ,Das lezte Kapitel
der Abderiten® in zwei Teilen; es handelt {iber den Streit um die Frosche der Latona und das
Ende Abderas.

1781 veroffentlicht Wieland dann den ganzen Roman. Erst diese Buchausgabe hat zwei Teile
mit finf Biichern mit den Themen: die Abderiten und Demokrit, die Abderiten und Hippokrates,
die Abderiten und Euripides, der Prozess um des Esels Schatten und der Streit um die Frosche
der Latona. Damit erhdlt der Roman eine neue Struktur. Der urspriingliche Text ist anders geglie-
dert. Vor allem die Abschnitte iiber Hippokrates und die Frosche der Latona sind zu selbstidndi-
gen Biichern aufgewertet. Der Text ist z. T. ausgeweitet. Mit dieser neuen Struktur ist eine Veran-
derung der Konzeption verbunden.

Wielands Abderiten diirften wie die Lalen von ihrer Herkunft eigentlich keine
Narren sein. Wieland entwirft, auf Basis antiker Quellen, eine analoge Ge-
schichtskonstruktion wie das Lalebuch. Auch Abdera hat eine Vorgeschichte.
Historisch leitet sich die Stadt von Athen her. Abdera liegt zwar im barbari-
schen Thrazien, ist aber eine Pflanzstadt des ionischen Teos,® das seinerseits
eine ,Atheniensische Colonie“ ist. In Jonien ist, Wieland zufolge, die athenische
Kultur noch einmal gesteigert. Nach Thrazien transferiert, schldgt diese Kultur
aber um, die Abderiten verlieren den ,Charakter eines geistreichen Volkes*:’
»Nicht daf$ sie ihre vormalige Lebhaftigkeit ganz verlohren, oder sich in Schopse
verwandelt hétten [...]. Ihre Lebhaftigkeit nahm nur eine wunderliche Wendung;
und ihre Einbildung gewann einen so grossen Vorsprung tiber ihre Vernunft, daf8
es dieser niemals wieder moglich war, sie einzuholen® 3 Abdera will das thrazische
Athen sein, das alle Vorziige griechischer Zivilisation hat, aber die Nachahmung
gerit zur Ubertreibung und letztlich Karikatur Athens — in der Bauweise, in der
bildenden Kunst, im Theater, im Philosophieren, im Denken der tonangebenden
Schichten.

Dem Gegensatz Athen — Abdera entspricht im Lalebuch der Gegensatz
Vthen — Laleburg. Die Ruinen von Laleburg liegen in der Nahe von Vthen, der

36 Die éltere Geschichte von Abdera lasst Wieland beiseite; vgl. Hermann Bausinger: [Art.] Ab-
dera. In: Enzyklopadie des Mérchens. Handwdrterbuch zur historischen und vergleichenden Er-
zahlforschung. Bd. 1: A-ba. Hg. von Lotte Baumann. Berlin 1977, Sp. 10 f,; siehe auch Récke:
Schildbiirger aus Abdera? (Anm. 6), S. 668 f. und S. 672-674.

37 A 1774, S.161; A 1781, S. 183.

38 A1774,S. 161



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 93

Hauptstadt von Utopia. Die Regression der Lalen steht in gegenbildlichem Bezug
zu Utopia.* Bei Abdera ist das Gegenbild nicht Utopia mit der Hauptstadt Vthen,
sondern eine wirkliche republikanisch verfasste Stadtgemeinde, Athen.*® Das ent-
spricht Wielands generellem Misstrauen gegen utopische Entwiirfe.*! De facto
weckt der Name Athen aber utopiedhnliche Assoziationen. Athen steht in Wie-
lands intellektuellem Kosmos fiir die hdchste kulturelle Verfeinerung der Mensch-
heit, fiir Urbanitét, Bliite von Kunst und Wissenschaften, fiir eine gebildete Gesell-
schaft. Abdera ist die Verfallsform der vollkommensten Gestalt, zu der sich
menschliche Gesellschaft je entwickelt hat.

Athen ist Vorbild auch fiir die eigene Kultur. Die Verpflanzung athenischer
Kultur in eine barbarische Umgebung spiegelt den Akkulturationsprozess
Deutschlands. Das thrazische Athen hat insofern dhnliche Voraussetzungen wie
eine mitteleuropdische Stadt, in die das klassische Muster verpflanzt werden soll.
Auch hier kann die Nachahmung zur Karikatur fiihren. Es gentigt nicht, das be-
wunderte Vorbild oberflichlich nachzuahmen und im Ubrigen in dumpfen, iiber-
standigen Traditionen zu verharren; es muss auch mit dessen Geist gefiillt
werden.

Die entscheidende Differenz der Vorgeschichte gegentiber den Schwankroma-
nen ist der Unterschied der politischen Systeme. Die politische Ordnung, deren
Teil Abdera ist und an der sie gemessen wird, ist nicht mehr die Monarchie, son-
dern die Stadt. Narrheit ist nicht mehr Regression in eine bauerliche Welt und
eine segmentdr vorstaatliche Gesellschaftsform, sondern Entartung eines komple-
xen Gesellschaftsgebildes. Mafistab Abderas ist die Stadtelandschaft des klassi-
schen Griechenlands. Entsprechend ist die abderitische Gesellschaft wie in einer
wohleingerichteten Stadt funktional ausdifferenziert. Abdera hat zahlreiche
rechtliche, religiose, gesellschaftliche und administrative Institutionen. Die Funk-
tionsdifferenzierung wird nicht riickgdngig gemacht, indem die Abderiten wie
die Lalen und Schildbtirger in ihre bauerliche Umgebung zuriickkehren. Abdera
ist keine Ackerbiirgerstadt und kein besseres Dorf, sondern ein sozial reich ge-
gliedertes Gemeinwesen mit Gelehrten, Priestern, einer akademisch ausgebilde-
ten Funktionselite, prachtigen Gebduden sowie einer lebendigen Musik- und
Theaterszene. Abdera beansprucht, alle Vorziige Athens zu vereinen, glaubt auf
der Hohe der Zeit zu sein, doch ist es Produkt einer Fehlentwicklung.

39 Werner Récke: Fiktionale Literatur und literarischer Markt. Schwankliteratur und Prosaro-
man. In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart. Bd. 1: Die Literatur im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Hg. von dems. und Marina
Miinkler. Miinchen 2004, S. 463-506, hier S. 497, spricht von einer Anti-Utopie.

40 Ertz (Anm. 1), S. 5, vermutet in Vthen eine Anspielung auf Athen.

41 A 1774, S. 160.



94 —— Jan-Dirk Miiller

4 Dysfunktionale und stecken gebliebene
Ausdifferenzierung

Die Amter sind durchweg funktionswidrig besetzt. Die Fehlentwicklung ldsst sich
in die Anfénge Abderas zurtickverfolgen: Vorzeiten war der ,Nomophylax, oder
Beschirmer der Gesetze, (eine der obersten Magistratspersonen), zugleich Vorsin-
ger bey den gottesdienstlichen Chéren, und Oberaufseher iiber das Musikwe-
sen“.*? Als die Zeiten sich dndern, die Aufgaben sich differenzieren, wird ein Nomo-
phylax gewéhlt, der zwar ,die Gesetze ganz leidlich beschirmte, aber entweder
schlecht sang, oder gar nichts von der Musik verstund“. Daher beschliefSt man:

,Der beste Sdnger aus Abdera sollte hinfiir allzeit auch Nomophylax seyn‘; und dabey blieb es,
solang Abdera stund. Dafl der Nomophylax und der Vorsdnger zwo verschiedene Personen
seyn kénnten, war in zwanzig 6ffentlichen Berathschlagungen keiner Seele eingefallen.**

So dominiert die Musik alles: ,Ihre Sittenlehre und Politik, ihre Theologie und
Kosmologie war auf musikalische Grundsétze gebaut; ja, ihre Arzte heilten sogar
die Krankheiten durch Tonarten und Melodien“. Die Verkehrtheit wird zusam-
mengefasst in dem Satz, ,dafl man alle ernsthaften Dinge lustig, und alle lustigen
Sachen ernsthaft behandeln miisse“. Das bedeutet nicht nur, dass den Abderiten,
wie es heifdt, der ,Geschmack® fehlt, sondern alles aus dem Lot geréit.44

Abdera steht fiir eine Fehlentwicklung der frithen Moderne. Es zeigt, dass
funktionale Differenzierung und zivilisatorischer Fortschritt vielleicht eine not-
wendige, keineswegs aber eine hinreichende Bedingung fiir ein funktionierendes
Gemeinwesen sind. Abdera steht fiir die Pseudo-Vernunft eines solchen Gemein-
wesens. Alle arbeiten nur auf eigene Rechnung, ohne Riicksicht auf die anderen.
Es gibt eine komplizierte Verfassung mit zahlreichen, unterschiedlich besetzten
Rats- und Entscheidungsgremien mit unterschiedlichen Kompetenzen, es gibt
Ratsherren, Zunftvertreter, Priester, Rechtskundige, Arzte, Gelehrte, Philosophen
und Dichter, aber ihre berufliche Qualifikation bewdhrt sich in aberwitzigen Ar-
gumentationen. Es gibt eine tonangebende Gesellschaft, in der vor allem die
Damen das grofie Wort fiihren, es gibt einen Ton gebildeter Konversation, aber
sie ist Geschwétz. Im Prozess um des Esels Schatten kommen mit dem ganzen
Instrumentarium der Kasuistik vertraute Anwalte — Wieland nennt sie Sykophan-
ten — zu Wort. Im religionspolitischen Streit iiber die Frosche der Latona gibt es
ebenso scharfsinnige wie absurde philosophische und theologische Argumente

42 A1774,S.1651.
43 Ebd, S. 166.
44 Ebd,, S. 166 f.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 95

auf beiden Seiten. Aber all das dndert nichts daran, dass das Resultat der Beratun-
gen und Beschliisse immer nur ein abderitisches, ndmlich ein nérrisches und wi-
dersinniges ist.

Diese athenisch dekorierte Kultur erscheint deshalb als dumpfe Reaktion. Die
Lalen verweigern sich der Moderne. Die Abderiten, das thrazische Athen, glauben
an der Spitze moderner Zivilisation zu stehen. In Abdera wird trotzdem alles, was
Athens Attraktion auszumachen scheint, provinziell. Abdera richtet sich im Be-
kannten ein. Demonstriert wird das vor allem im Demokrit-Roman am Motiv des
Reisens. Demokrit ist der welterfahrene Kosmopolit, der mit seinen Berichten von
fremden Lindern auf Unverstdndnis st6f3t. Die Abderiten hidngen noch den Pli-
nius’schen Fabeln von den Erdrandvélkern, Menschen mit Hundsképfen und nur
einem Auge auf der Brust an. Die Abderiten sind stolz, nie aus Abdera herausge-
kommen zu sein, und erlassen sogar ein Gesetz, das Reisen verbietet, weil man da
nur allerlei gefahrliche neue Ansichten kennenlernt. Die Abderiten sind unfahig,
ihre Weltsicht zu relativieren und anzuerkennen, dass z.B. aufserhalb Europas an-
dere Vorstellungen von Schonheit herrschen. Abdera ist deswegen bei aller Pseudo-
Modernitét eine unaufgeklarte Gesellschaft. Wenn die Aufklarung den Blick von
auflen auf die eigenen Lebensverhdltnisse probt, sie relativiert und immer wieder
revidieren muss, wenn sie immer weiter ins Unbekannte schreiten will, richten sich
die Abderiten in dem ein, was der Fall ist und was man kennt. Sie bleiben stehen.

Dieser Provinzialismus ist dem Kosmopolitismus® eines Demokrit oder Hip-
pokrates entgegensetzt. Dem bornierten Gemeinwesen und seinen kleinlichen
und eigenstchtigen Intrigen wird eine Gruppe freier Geister gegentibergestellt:

Es giebt eine Art von Sterblichen, die sich Kosmopoliten nennen, und die, ohne Verabre-
dung, ohne Ordenszeichen, ohne Loge zu halten, und ohne durch Eydschwiire gefesselt zu
seyn, eine Art von Briiderschaft ausmachen. Kosmopoliten kommen, der eine von Osten,
der andre von Westen, sehen einander zum erstenmale, und sind Freunde. [...] in jedem an-
dern Orden gibt es auch falsche oder wenigstens unwiirdige Briider, in dem Orden der Kos-
mopoliten gibt es keine.*®

Der Kosmopolit ist Gegenbild einer im Gewohnten befangenen Selbstzufriedenheit.
Dieses Gegenbild wird im Laufe des Romans Zug um Zug an den Rand gedrangt.

In der urspringlichen Gestalt des Romans ist diese Konstellation noch klar
angelegt, klarer als in der Buchfassung. In den letzten beiden Biichern entfallt
das Korrektiv, das Demokrit, Hippokrates und Euripides der Narrheit der Leute
von Abdera entgegensetzen. Nur die 1774 erschienenen Kapitel haben die Grund-
struktur der Auseinandersetzung zwischen einem Intellektuellen (Demokrit) und

45 Hierzu Manger (Anm. 5).
46 A 1774, S. 251; vgl. etwas erweitert A 1781, S. 278-280.



96 =— Jan-Dirk Miiller

einer reaktiondren und provinziellen Gesellschaft. Demokrit vertritt die immer
fortschreitende Aufklarung gegen dumpfe Beharrung im Bekannten. In der Jour-
nalfassung wird insofern durchweg die Norm prasent gehalten, indem der Gesell-
schaft der Abderiten ein aufgeklarter Philosoph, ein Arzt und ein berithmter
Dichter entgegengestellt werden, die fiir die Uberlegenheit der klassischen grie-
chischen Kultur stehen. Thr Risonnement kommt zwar nicht gegen die Abderiten
an, gibt dem Leser der Satire aber Orientierung. Den drei ersten Teilen kommt
deshalb eher das Préadikat einer ,typisch aufklérerischen Satire“ zu als den bei-
den letzten Teilen.*” Die Fortsetzung mit dem Prozess um des Esels Schatten wird
1779 als ,Anhang“ angekl'indigt,48 der Streit tiber die Frosche in das lange, zweitei-
lige ,lezte Kapitel“ abgeschoben.

Schon im zweiten und dritten Teil beginnt sich das Verhéltnis von Satire und
Norm zu verschieben. Der Auftritt des Hippokrates, urspriinglich der Geschichte
Demokrits untergeordnet, wird 1781 zwar ausgebaut, sodass er in der Buchfas-
sung einen selbststdndigen Abschnitt fillt. Hippokrates setzt sich aber anders als
Demokrit nicht eigentlich mit den Abderiten auseinander, sondern widerlegt auf-
grund seiner medizinischen Kompetenz nur ihre nérrischen Ansichten tiber den
Geisteszustand des Demokrit. Uber sein Urteil kommen die Abderiten hinweg.
Hatte es mit Demokrit noch heftige Dispute gegeben, so kiimmern sich die Abderi-
ten einfach nicht um die Meinung des Hippokrates, indem sie zum Mittagessen
gehen, was auch im Folgenden probates Mittel der Konfliktlésung ist.** Bei Euripi-
des verschiebt sich die Funktion des Korrektivs noch weiter. Euripides gibt den
Abderiten auf verschiedene Weise Gelegenheit, die Narrheit ihres Kunstverstand-
nisses, insbesondere des Theaterwesens zu beweisen, aber er wird nie zu ihrem
Widerpart und gerdt durch sie nie in Gefahr. Im Gegenteil fordert der Erfolg sei-
ner Andromeda nur eine neue Form des kollektiven Irrsinns. Euripides verleug-
net sein Wesen und spielt den Abderiten, ,als ihm nur immer méglich war“.*° Er
kritisiert nur widerwillig und zurtickhaltend das Machwerk einer abderitischen
Theaterauffiihrung. Der Rang seines Dramas steht aufer Frage, aber die Abderi-
ten werden gar nicht darauf gestofien, wie jammerlich ihre eigene Dramenpro-
duktion ist. Dem Leser ist das klar, aber fiktionsintern bleiben sie unangefochten.
Die satirische Struktur ergibt sich implizit, nicht, wie vor allem in den Passagen
uber Demokrit, explizit.

Erst nach langerer Unterbrechung kommen die beiden letzten Biicher hinzu.
In ihnen fehlt das Korrektiv einer Instanz, die die Narrheit der Streitigkeiten

47 Rocke: Schildbiirger aus Abdera? (Anm. 6), S. 683.
48 A 1774, S. 330.

49 A 1774, S. 259; A 1781, S. 287.

50 A1781,S.318; A 1781, S. 336.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 97

sichtbar macht. Der Prozess um des Esels Schatten ist eine Satire auf leeren juris-
tischen Formalismus, der einen ldacherlichen Rechtsstreit zur Staatsaffare auf-
blaht, an der alle Autoritaten der Stadt, alle Institutionen, alle standischen Forma-
tionen beteiligt sind. Hier fiihrt gerade die ungeziigelte, sich verselbststindigende
funktionale Differenzierung in den Irrsinn. Die Fachleute haben sich mit ihren
verstiegenen Argumenten ladngst aus einem verniinftigen Diskurs verabschiedet.
Auf beiden Seiten wirken studierte Leute, die sich im prozessualen Vokabular
auskennen und sich souverdn des juristischen Instanzenzugs zu bedienen wissen.
Das Verfahren sucht durch Prazedenzfalle die Kontinuitat der Rechtsprechung zu
bewahren. Doch alle Voraussetzungen einer geordneten Rechtspflege dienen den
Kontrahenten nur dazu, sich Vorteile auf Kosten ihrer Gegner zu verschaffen. Im
Rechtsstreit bilden sich seltsame Allianzen aus, Aristokratie und Pobel, reiche
Biirger und Handwerkerziinfte, Freigeister und Priester. Motor sind allemal per-
sonliche Interessen: Liebesaffaren, Eifersiichteleien, Neid, Gewinnstreben, Gel-
tungssucht usw. Das bedeutet, dass das ganze soziale, politische, kirchliche ,Ra-
derwerk® (ein Lieblingsterminus von Wieland) in Bewegung gehalten wird von
egoistischen Leidenschaften. Sie toben sich in endlosen Kompetenzstreitigkeiten
der kommunalen Institutionen aus. Man beruft sich zwar auf die Tradition, aber
pflegt sie nicht sonderlich. Die Priester glauben nicht an ihre eigenen Gotter.™
Man inszeniert Wunderzeichen, die zur Aufwiegelung der Massen benutzt wer-
den, wo es den eigenen Absichten dienlich ist.*

5 Die Krise einer halb-aufgeklarten Gesellschaft

Das verscharft sich noch im Streit um die Frosche der Latona. Gewiss demons-
triert der Streit auch die Folgen einer zum Aberglauben abgesunkenen Religion.
Das ist an und fiir sich ein typisch aufklarerisches Thema. Hier aber haben die
Vertreter radikaler Aufkldrung nicht einfach recht. Der Erzédhler geht geradezu
gleichgiiltig mit dem Latonakult um: Er ist ,ihre von Voréaltern auf sie geerbte
Volks- und Staatsreligion; und sie waren in diesem Stiicke nicht schlimmer dran
als alle tibrigen griechischen Vélkerschaften: [...] eine Religion mufiten sie haben,
und in Ermanglung einer bessern war jede besser als gar keine“.> Die Tradition
ebenso wie ihre Kritik ist bloer Vorwand von Machtspielen. Die Satire richtet
sich gegen die Religion als ein Mittel zur Macht. Hier sind es vor allem konkurrie-

51 A 1781, S. 370.
52 Ebd,, S. 377.
53 Ebd,, S. 427.



98 = Jan-Dirk Miiller

rende Priesterschaften. Haupt der ,Gegenfroschler ist der Philosoph Korax, Schii-
ler der platonischen Akademie in Athen, der den Streit ,im Lichte der Vernunft®
betrachtet,”* also eigentlich der Aufklarung gegeniiber dem dumpfen Festhalten
an obsoleten Traditionen Geltung verschaffen miisste. Seine radikale Position
wird durch seine Eitelkeit diskreditiert.>> Fiir die ,Itztlebenden® ist der Frosche-
kult Unsinn,*® aber Wieland ubertragt dieses Urteil nicht einfach auf die Antike.
Die radikal-aufklarerischen Ansichten sind zynisch und riicksichtslos gegen An-
dersdenkende. Die Losung des Froschproblems durch die selbsternannten ,Auf-
klarer — die Frosche zu essen — ruft das Entsetzen der Traditionalisten hervor.
Die Batrachophagen erregen in den Augen der Batrachosebisten den Zorn der
Gottin. Eine Mduse- und Rattenplage wird als Strafe der Latona gesehen. Von
zwei Seiten bedroht, miissen die Abderiten ihre Stadt aufgeben. Am Untergang
Abderas sind die Kdmpfer gegen die Sakralisierung der Frosche ebenso beteiligt
wie ihre frommen Verteidiger.

In einem oberfldchlichen Sinne sind die Gegenfroschler Aufklarer, aber sie
benutzen den Gegenstand nur als Vorwand, sich durchzusetzen. Auch auf der Ge-
genseite gibt es Zweifler an der Heiligkeit der Frosche. Sogar der Priester Agathyr-
sus gehort zu ihnen. Er glaubt selbst nicht das aberglaubische Zeug, das er offent-
lich vertreten muss, aber er benutzt es, um im Volk Anhénger zu gewinnen.”’ Der
Fortgang wird durch die Winkelziige der Parteiganger jeder Seite und der darin
verwickelten Institutionen bestimmt. Der dabei aufgewendete philosophische,
naturwissenschaftliche, theologische und prozedurale Scharfsinn weist Abdera
als hochdifferenzierte Gesellschaft aus, der es allerdings wieder nicht gelingt, die
Funktionsprimate der einzelnen gesellschaftlichen Systeme aufeinander abzu-
stimmen. Die Unterordnung des politischen Lebens unter eine absurde Rechts-
frage bringt Abdera an den Rand des Untergangs, die Verabsolutierung der reli-
giosen Auseinandersetzung vollendet ihn.

In diesen Schlusspassagen erweist sich Abdera nicht als ein regressives, son-
dern im Gegenteil ein hochkomplexes Gemeinwesen, das an seiner entfesselten
Differenzierung zugrunde geht. Die Narrheit kann sich in den letzten beiden Bi-
chern austoben; aber es fehlt das Gegeniiber, das sie korrigieren konnte. Beide
zeigen ein aus den Fugen geratenes Gemeinwesen, dessen Institutionen und Fiith-
rer gegeneinander arbeiten und stets die unsinnigste Losung erzielen. Symptoma-
tisch ist die beildufige Bemerkung am Ende des vierten Buchs, Demokrit habe
sich, nachdem er sich noch eine Komddie iiber den Eselsprozess (an dem er

54 Ebd,, S. 432.
55 Ebd, S. 468.
56 Ebd, S. 467.
57 Ebd,, S. 430.



Schildbiirger, Lalen und Abderiten =—— 99

schon nicht beteiligt war) angesehen hatte, aus Abdera entfernt.*® Schon vorher
hatte er sich immer weiter aus der Stadt zuriickgezogen. Einzig das (spater) erste
Buch reflektiert die Position des Intellektuellen in der Gesellschaft. Demokrit ge-
hort dazu, und doch nicht. Man darf iibersetzen: Der unangepasste, Neuem aufge-
schlossene Einzelne und seine kosmopolitische Vernunft haben in Abdera fortan
nichts mehr zu suchen.

Aufklarung ist also nicht, wie es in den ersten drei Biichern scheinen mdchte,
mit bestimmten Positionen gegentiber Vorurteilen verbunden, wie sie in der Nar-
renrepublik Abdera anzutreffen sind. Im satirisch verzerrten Bild der abderiti-
schen Republik sind es letztlich banale menschliche Leidenschaften, die das
Gemeinwesen ruinieren, ungeachtet der fortschrittlichen oder reaktiondren Posi-
tion. Diese Leidenschaften aber wurzeln in der menschlichen Natur. Insofern
unterscheidet sich das satirisch verzerrte Abdera nicht von der ,aufgeklarten‘ ab-
soluten Monarchie im Sultanat Scheschian, in dem - jedenfalls der Vollendung
des Romans in der Ausgabe letzter Hand zufolge — sogar eine ideale Staatsverfas-
sung, wie sie ihm der Sultan Tifan gegeben hat, unter seinen Nachfahren unter-
geht.59 Deshalb ist die Geschichte der Abderiten ,eine der wahresten und zuverla-
Rigsten“, weil sie ein treues Portrat menschlicher Verhdltnisse zeichnet und sich
,vor allen Karikaturen sorgfiltig zu hiiten“ vornimmt.®° Hier deutet sich die Anthro-
pologie des spaten Wieland an, der tiberzeugt ist, dass die menschliche Natur auf
Dauer jede politische Organisationsform ruiniert, dass es die eine richtige Staats-
form nicht gibt und dass das relativierende Nebeneinander, wie es der Briefroman
Aristipp entwirft, dieser Vielfalt angemessen ist.”" Aufklirung ist ein unabschlieRba-
rer Prozess; es gibt keine Position unumstofSlicher Wahrheit.

6 Schilda, Laleburg und Abdera

Insofern hat das Schildbiirger-Motiv bei Wieland eine ganz andere Funktion als
in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts. Diese erzdhlen von komischen
Leuten, deren Dummbheit man gar nicht weit genug von sich wegriicken kann, so-

58 Ebd, S. 425.

59 Vgl. Jan-Dirk Miiller: Der Staatsroman im Zeitalter der Rechtskodifikationen. Zum Goldnen
Spiegel Christoph Martin Wielands. In: Zwischen &ufierem Zwang und innerer Verpflichtung. Po-
sitionen aus Recht und Literatur in der Aufklarung. Hg. von Oliver Bach, Susanne Lepsius und
Friedrich Vollhardt. Berlin 2024, S. 93-106.

60 Christoph Martin Wieland: Der Schliissel zu der Abderitengeschichte. In: A 1781, S. 481.

61 Vgl. Gideon Stiening: Zwischen ,idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat und Ge-
schlechterpolitik in Wielands Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 199-226, bes. S. 205-211.



100 — Jan-Dirk Miiller

zial, indem man sie Bauern nennt, kulturell, indem man sie als Folge von Regres-
sion beschreibt, erzidhltechnisch, indem man ihren fiktionalen Status tiberdeter-
miniert. Sie sind ,weit weg‘ angesiedelt. Ihr Gegenbild ist das Konig- oder Kaiser-
reich ,Utopia‘, das mit Morus nicht allzu viel zu tun hat und Ziige der bekannten
politischen Ordnung aufweist. Indem die Lalen bzw. Schildbiirger sich ihrer Ver-
antwortung im Firstenstaat entziehen, retten sie kurzfristig ihre Privatheit, aber
steuern langfristig in den Untergang. Laleburg und Schilda scheitern, da sie sich
aus der gewohnlichen Ordnung ausgrenzen und alle politische Ausdifferenzie-
rung ablehnen. Von ihr aus gesehen sind sie narrisch. Gemeiner Nutzen wird
zum Vorwand narrischen Verhaltens.

Auch bei Wieland geht es um das Nicht-Funktionieren der staatlichen Ord-
nung. Grund ist hier aber nicht Regression, sondern im Gegenteil maximale Aus-
differenzierung der politischen und gesellschaftlichen Institutionen, die zum
Spielball menschlicher Leidenschaften verkommen. Abdera ist Teil der Welt grie-
chischer Poleis und einer kulturellen Verfeinerung, die Vorbildcharakter fiir die
Gesellschaft des 18. Jahrhunderts hat, reprasentiert aber deren mdgliche Unvoll-
kommenheiten und Verkehrungen. Wielands Uberzeugung, dass es die ideale
Ordnung auf Dauer nicht gibt, wird durch Abdera, das Zerrbild Athens, bestatigt.

Wie Laleburg auf Utopia und den Aufbruch in die Moderne bezogen ist, so
Abdera auf Athen und die Erfiilllung des Versprechens einer aufgeklarten Kultur.
Das verleiht den Geschichten beide Male epochentypische Signifikanz. Die Abderi-
ten sind nicht wie die Lalen — consuetudo altera natura®® — dumpf und be-
schrankt, sondern auf der Hohe der Zeit, kunstsinnig und redegewandt. Das
schliefdt Borniertheit nicht aus. Sie zeigen, wie trotzdem das Projekt der Aufkla-
rung scheitern kann. Narrheit ist nicht, was wie bei Sebastian Brant vom Konsens
aller abweicht oder wie bei den Lalen sich dem Konsens aller entzieht, sondern
was sich bequem in ihm einrichtet und sich nicht den Herausforderungen durch
das Fremde, Exotische, Neue stellt.

62 L, S. 52.



Liliane Weissberg

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt
die Berliner Bithne

1 ,A Poor Deluded Wanderer«

Daniel Defoes The Family Instructor, ein Buch, welches das ideale Familienleben
beschreiben will, erschien 1715 und erlebte in England zahlreiche Auflagen. Im
Vorwort beschreibt der Autor das Ziel seiner Abhandlung, die urspriinglich als
eine Art dramatisches Gedicht geplant war: Sie sollte unterhalten und belehren.!

Gleich zu Beginn seines Werkes unterscheidet Defoe dabei zwischen zwei Be-
griffen, die sich lautméfiig sehr dhneln: dem ,wandering, das heifst einem — unter
Umstidnden auch ziellosen — Gehen oder Spazieren, und dem ,wondering”, dem
neugierig sein, sich wundern. So beschreibt er die folgende Lehrsituation zwischen
einem Vater und seinen Sohn: Wihrend der Vater im Garten wandelt, stellt der
Sohn, der ihn begleitet, Fragen. ,Wandering“ ist hier das bezeichnende Wort fiir
den Vater, der sich im Freien, aufierhalb des Hauses befindet und in diesem Augen-
blick keiner konkreten Arbeit nachkommt. Mit ,wondering“ wird der Sohn be-
schrieben, der den Vater um Antworten bittet. Ist The Family Instructor ein Lehr-
buch, so wird der Vater hier ein beispielhaft Lehrender. Der dargestellte Unterricht
wird als Dialog wiedergegeben. ,I was looking up there, says the child, pointing up
in the air“ beginnt das Kind dieses Gesprach mit dem Vater und dieser fahrt fort:

Fa. Well, and what did you point thither for, and then point to the ground, and then to
yourself afterward, what was that about?

Child. I was wondering, father.

Fa. At what, my dear?

Child. I was wondering what place that is.

Fa. That is the air, the sky.

Child. And what is beyond that, father?

Fa. Beyond, my dear! why above it all there is heaven.”

1 Daniel De Foe [Defoe]: The Family Instructor, in three parts. Relating I. to Fathers and Child-
ren, II. To Masters and Servants, III. To Husbands and Wives. In: The novels and miscellaneous
works of Daniel De Foe, with a biographical memoir of the author, literary prefaces to the vari-
ous pieces, illustrative notes, etc. Bd. 15 und 16. Oxford 1841, hier Bd. 15, S. ix.

2 De Foe (Anm. 1), S. 5 1.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-006



102 — Liliane Weissberg

Bei Aristoteles steht das Sich-Wundern zu Beginn jedes philosophischen Denkens.
Hier weist es auf den Bereich des Kindes, das auf die Erfahrung des Alteren
bauen will und muss, und wird genealogisch verstanden. Der Vater, der ihm ge-
nerationsmaflig vorangeht, hat ein Wissen, das er weitergeben mdchte. Dabei ist
der Family Instructor, der dieses Gesprach wiedergibt, kein Drama. Der Dialog
soll lediglich die Rollen verdeutlichen, die dem Vater und dem Kind zukommen.
Er présentiert sich somit als ein Lehrstiick, das Moralverstdndnis und christliche
Werte vermitteln soll. Der iiber der Erde gelegene Himmel (sky) muss mit jenem
religiosen Himmel (heaven) in Bezug gebracht werden.

Auch die Hauptperson des Romans von Oliver Goldsmith, The Vicar of Wake-
field, der zuerst 1766 erschien (Abb. 1), ist ein Vater und ein Lehrender, der um
seine Rolle in der Familie weifs. Das Buch war dufSerst erfolgreich und erfuhr
viele Auflagen.

Bereits in der Ankiindigung des Romans ist zu lesen, dass es sich bei dem Pre-
diger Charles Primrose um einen ganz besonderen Helden handelt, der jedoch
ebenfalls die im Family Instructor beschriebenen Werte verdeutlicht und seiner
Ehefrau wie seiner Gemeinde gegentiber die richtige, beispielgebende Rolle ein-
nehmen will:

The hero of this piece unites in himself the three greatest characters on earth; he is a priest,
an husbandman [sic], and the father of a family. He is drawn as ready to teach, and ready
to obey, as simple in affluence, and majestic in adversity.

Primrose, der gerade als Familienmann und Vater seiner Gemeinde Vorbild
und Held sein will, beschreibt bereits frith den idealen Ort, an dem er sich
befinden machte. Dieser ist nicht eigentlich die Kirchenkanzel, sondern der wér-
mende Kamin in seinem Haus; dort kann er seine Familie um sich scharen. Sie
besteht aus der Ehefrau, die er nicht so sehr aus Liebe wie aus praktischen Uber-
legungen geheiratet haben will, seinem dltesten Sohn George, den Tochtern Olivia
und Sophie, dem ihm nacheifernden Sohn Moses und den beiden jiingsten Kin-
dern Dick und Bill, die auf jeweils einem véterlichen Knie am Kamin Platz finden
konnen. So kénnte die Welt in Ordnung sein, und Goldsmith bietet seinem Leser
ein Bild der erwiinschten H&uslichkeit. Dabei ist das Private nie ganz privat.
Primrose besteht darauf, dass die Kinder sein wahres Vermégen ausmachen, und

der Familienkreis ist eine ,little republic to which I gave laws“* die sich in der

3 Oliver Goldsmith: Advertisement. In: Ders.: The Vicar of Wakefield. A Tale Supposed to be
Written by Himself. Ed. by Arthur Friedman, with an introduction and notes by Robert L. Mack.
Oxford 2006, S. 3.

4 Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 22. Siehe auch James P. Carson: ,The Little Republic‘ of the
Family. Goldsmith’s Politics of Nostalgia. In: Eighteenth-Century Fiction 16 (2004), S. 173-196.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =—— 103

WAKEEBTITEL D:
A TN LB

Suppofed to be written by HiMsELF.

Sperate miferi, cavete falices,

AR S IR

SALISBURY:
Printed by B. COLL IN §;
For F. NEwBERY, in Pater-Nofter-Row, London.
MDCCLXVIL

Abb. 1: [Oliver Goldsmith:] The Vicar of Wakefield: A Tale. Supposed to be written by Himself. Bd. 1.
Salisbury: B. Collins 1766. © University of Pennsylvania, Kislak Center for Special Collections, Singer-
Mendenhall Collection PR3490.A1 1766 - v.1/2.



104 — Liliane Weissberg

Dorfgemeinde fortsetzt und idealerweise auch auf den englischen Staat erweitert
werden kann. Das Private ist das Politische.

Aber leider muss der Prediger seinen Platz am Kamin in seinem Haus, ja
Wakefield selbst bereits zu Beginn des Romans verlassen und damit auch jenes
Dorf, dem er sich zugehdrig fiithlt und das ihn auch bezeichnen soll. Bereits nach
wenigen Seiten zeigt es sich, dass der Vicar of Wakefield gar kein Vicar of Wake-
field mehr ist. Eine Reihe weiterer Verluste beschreiben seinen weiteren Weg. Er
verliert sein kleines Vermdgen an einen Kaufmann, der ihm eine gute Rendite
verspricht, aber flieht. Seine Tochter Olivia wird von einem Adeligen entfiihrt,
der eine Scheinheirat mit ihr eingeht; sie ist entehrt und versucht sich umzubrin-
gen. Auch Primroses neues Heim besitzt eine Feuerstelle, aber diese verwandelt
sich in einen Brandherd, durch den sein Haus zugrunde geht. Seine zweite Toch-
ter Sophie wird ebenfalls entfiihrt, doch bald befreit; zu einer Scheinehe kommt
es hierbei nicht. George, der die Familie verldsst, wird in einer seltsamen Berufs-
folge zunédchst Schauspieler, dann Offizier. Dies scheint positiv, aber er gerdt, um
die Ehre seiner Familie zu verteidigen, in eine Schlagerei und wird letztendlich
sogar des Mordes an seiner Schwester Olivia beschuldigt.

Diese Ereignisse mogen aufierhalb des Machtbereichs des Predigers liegen,
aber es gibt andere Ereignisse, die durch sein fragwiirdiges Urteil und seine Nai-
vitdt hervorgerufen wurden, wie auch seine Frau und seine Kinder, die unter sei-
ner padagogischen Aufsicht stehen, oft nicht verniinftig handeln. So ist der Predi-
ger zumindest teilweise auch Urheber seines Ungliicks. Er vertraut gutglaubig
einem ihm nicht wirklich bekannten Kaufmann sein Geld an und spendet danach
gleich weiteres Geld an Arme, ohne an die Versorgung seiner eigenen Familie zu
denken. Er folgt der Ansicht des Theologen William Whiston, dass ein Mann kei-
neswegs ein zweites Mal heiraten darf, auch nicht nach dem Tod seiner Frau. Mit
dieser Interpretation der Monogamie konfrontiert Primrose den benachbarten
Prediger Wilmot, der zum vierten Mal eine Ehe eingehen will, und es kommt zu
einer Auseinandersetzung, deren Konsequenzen er nicht bedenkt. Wilmot will
ndmlich seine Tochter Arabella nun nicht mehr George zur Frau geben, obwohl
die jungen Leute heiraten wollten.

Die Prinzipien, nach denen Primrose handeln mochte, helfen ihm wenig, da
er, wie auch seine Frau und Kinder, Sein und Schein nicht unterscheiden kann.
So handelt Moses beim Verkauf eines Pferdes statt eines Gewinns nur billige
grine Brillen in silbergldnzenden Fassungen ein, und auch der Vater wird beim
Verkauf eines Pferdes betrogen. Primrose meint, die Menschen zu kennen, aber
er kann ihren Charakter nur schlecht einschétzen. Er hélt den adeligen Thornhill,
dessen Land sie pachten, fiir bewundernswert, weil er Titel und Geld besitzt und
sich wie ein Mann von Welt verhélt. Primrose nimmt seinen Nachbarn, der wenig
auf AuRerlichkeiten hilt, dagegen nicht ernst. Dabei wird Thornhill als Bésewicht



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Biuhne =— 105

entlarvt; er entfiihrt Olivia. Der bescheidene Nachbar erweist sich als dessen rei-
cher Onkel. Primroses Name verweist auf die Primel, eine schlichte Blume, aber
trotz seines scheinbaren Verzichts auf irdische Giiter ist der Prediger vom Reich-
tum anderer angezogen. Seinen Tochtern, die auf Wunsch seiner Frau nach Ro-
mangestalten genannt wurden, wiinscht er nicht nur anstdndige Eheménner, son-
dern auch gute Partien. So mochte er sich zwar auf Gottes Wohlgefallen verlassen,
aber die Reize des materiellen Wohlstands lassen ihn nicht los.

Primrose ist der Erzdhler seiner Geschichte und als solcher nicht unbedingt
verldsslich. Kann der einfach gehaltenen Schilderung vertraut werden? Nach
jedem materiellen Riickschlag versucht der Prediger wie Hans im Gliick im Mar-
chen mit weniger zurechtzukommen und den Ereignissen etwas Gutes abzuge-
winnen. Sein Verhalten muss dem Leser oder der Leserin bisweilen jedoch
schwer verstandlich erscheinen. So unterbricht er die Suche nach seiner entfiihr-
ten Tochter Olivia und legt sich, weil er sich unwohl fiihlt, erst einmal fiir einige
Wochen ins Bett. Den spateren versuchten Selbstmord Olivias oder die Verhaf-
tung Georges, der ihres Mordes verdéchtigt wird, bezeichnet er als Prifungen des
Schicksals. Primrose gibt genaue moralische Anweisungen weiter, aber er selbst
agiert leichtsinnig und unbedacht. Sein Handeln ist von Widerspriichen gepragt
und entbehrt oft nicht der Komik. Das Familiengemadlde, das der Prediger auf Rat
seiner Ehefrau trotz der Geldnot in Auftrag gibt, mag dies verdeutlichen. Es zeigt
Primroses Frau im Bild ausgerechnet als Liebesgottin Venus, und auch Thornhill,
der vor seiner Entfithrung Olivias das Haus regelmafig besucht, besteht darauf,
im Kreis der Familie abgebildet zu werden. Schliefilich ist das fertige Gemaélde so
grof3, dass es gar nicht in das Haus passt.

Falsche Einschétzungen und Urteile finden sich auch spéter, und nicht alles
kann leicht erklart werden. So will Thornhill, nachdem er Olivia verstofien hat,
Arabella Wilmot heiraten. Er wirft dabei Primrose wegen Schulden ins Gefangnis
und versucht gleichzeitig, dessen Erlaubnis fiir seine Ehe von ihm zu erpressen.
Primrose stimmt dieser Eheschlieffung erst zu, als er vom angeblichen Tod seiner
Tochter erfahrt. Wieso aber muss der Prediger die Einwilligung geben? Warum
ist eine solche Erlaubnis tiberhaupt notwendig, wenn es sich bei Thornhills Ehe
mit Olivia nur um eine Scheinehe handelt? Und wie ist Primroses Einwilligung
mit seiner Einstellung zu Ehe und Monogamie, in der er dem Theologen Whiston
folgt, vereinbar? Die Einstellung des Predigers zur Ehe wurde bereits in der frii-
hen Rezeption des Buches diskutiert.”

5 Siehe auch die bildliche Darstellung ,,The Whistonian Controversy“ nach Goldsmiths Roman
von William Mulready, der das Gemédlde 1844 in einer Ausstellung der Royal Academy gezeigt
hatte und in den Illustrated London News 5 (1844) veroffentlichte, wo es als Kupferstich von
einem anonymen Kiinstler reproduziert wurde: ,representing the famous dispute on Monogamy



106 — Liliane Weissberg

So wirft die Handlung Fragen auf, die Ankiindigung des Romans dient hierbei
bereits als Warnung: ,,There are an hundred [sic] faults in this Thing®, schreibt
Goldsmith und fligt hinzu: ,and an hundred things might be said to prove them
beauties“.° Am Ende des Romans wird alles durch ein Feuerwerk von deus ex ma-
china wiedergutgemacht: Der fliichtige Kaufmann, der Primrose betrogen hat,
wird gefasst und das Geld retourniert; Olivia verletzte sich bei ihrem Selbstmord-
versuch keineswegs todlich, sie iiberlebt; ihre Ehe mit dem adeligen Thornhill er-
weist sich wider Erwarten als legal geschlossen. Damit erwirbt Olivia zwar kein
eigenes héausliches Gliick, aber ihr guter Ruf wird wiederhergestellt, und Thorn-
hill, in ein Landhaus verbannt, muss sich dem einsamen Musizieren auf einem
Waldhorn widmen. Sein reicher Onkel heiratet Sophie; George und Arabella, die
sich lieben, finden wieder zueinander. So werden Ehen geschlossen, der Ruf der
Frauen wiederhergestellt, die Familie vereint, und die Geldsummen, die als Riick-
zahlung, Geschenk, Erbversprechen und Mitgift zirkulieren, machen ein neues
Leben am Kamin méglich. ,Travelling after fortune you cannot always secure it
meint George im Roman,’ und tatsiachlich verfasste Goldsmith seinen Roman
kurz nach der Fertigstellung seines langen Gedichts betitelt: The Traveller; or, a
Prospect of Society. Es erschien 1764. Dort gibt wandering keine erzwungene, son-
dern die gewollte Bewegung eines Reisenden wieder:

My prime of life in wand’ring spent and care:
Impell’d with steps, unceasing to pursue

Some fleeting good, that mocks me with the view;
That, like the circle bounding earth and skies,
Allures from far, yet, as I follow, flies;

And find no spot of all the world my own.?

Als der im Gedicht geschilderte Wanderer die Alpen erreicht, kann er sich vom
Berg herabblickend eigentlich nicht entscheiden, welches der gliicklichste Ort
und das gliicklichste Land ist — doch England nimmt, trotz aller Kritik, eine beson-
dere Stellung ein. Goldsmiths Vicar of Wakefield stellt einen anderen Wanderer in

[...] or Whiston’s tenet, that it was unlawful for a priest of the Church of England, after the death
of his first wife, to take a second. The disputants are the Vicar and his friend, a rosy-gilled, portly
parson of the old school, Mr. Wilmot, whose daughter, Arabella, the Vicar’s son is about to
marry“.

6 Goldsmith: Advertisement (Anm. 3), S. 3.

7 Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 92.

8 Oliver Goldsmith: The Traveller; or, a Prospect of Society. In: Select Works of the British Poets,
with Biographical and Critical Prefaces. Ed. by [John] Aikin. A New Edition with a Supplement by
Lucy Aikin. London 1852, S. 675.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =—— 107

den Mittelpunkt, der vielleicht als vaterliche Gestalt Antworten geben will, aber
nicht die richtigen Fragen stellen kann - vielleicht nicht einmal die nach einem
idealen Land.

2 Der englische Roman und das Berliner Drama

Friihe englische Leser von Goldsmiths Roman berichten von den grofien Gefiih-
len, die sie bei der Lektiire tiberkommen haben, und lesen ihn trotz aller dort ge-
schilderten Ereignisse als Darstellung einer landlichen Idylle, die besonders bei
urbanen Biirgern dieser Zeit zu einem Sehnsuchtsort wird. Die junge Fanny Bur-
ney ist von dem Schicksal des Predigers zu Trénen gerthrt. ,The description of
his rural felicity, his simple, unaffected contentment — and family domestic happi-
ness, gave me much pleasure®, schreibt sie 1768 in ihr Tagebuch,

but still, I was not satisfied, a something was wanting to make the book satisfy me — to make
me feel for the Vicar in every line he writes, nevertheless, before I was half thro’ the first
volume, I was, as I may truly express myself, surprised into tears — and in the second vol-
ume, I really sobb’d.’

Trotz der Schwéachen des Romans spricht er das Gefiihl an; er kann, und damit
steht Burneys Urteil nicht alleine, den empfindsamen Romanen zugeordnet wer-
den, die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts populdr waren. Als populére senti-
mental novel verstanden, erklart sich vielleicht James Boswells Bemerkung, denn
1791 schrieb dieser in seinem Life of Johnson, dass Goldsmith den Roman vor
allem aus Geldnot schnell verfasst habe: Er konnte seine Miete nicht begleichen.'
Der Roman erlangte zwar erst einige Zeit nach seiner Verdffentlichung ein grofSe-
res Publikum, aber er war immerhin Goldsmiths bekanntestes Werk. Der in Ir-
land gebturtige Goldsmith ging nach Studienjahren in Dublin und Edinburgh
selbst auf Wanderschaft durch Flandern, Frankreich, die Schweiz und Nordita-
lien, bevor er sich in London niederliefs. Dort verdiente er unter anderem Geld
als Journalist und schneller Lohnschreiber, verfasste aber auch ab 1760 eine
Briefserie fiir den Public Ledger, die in spédterer Buchform als The Citizen of the
World erfolgreich wurde. Das, was er verdiente, gab er meist fiir Vergniigungen

9 Fanny Burney compares The Vicar of Wakefield with other sentimental novels, in her early
diary (1768). In: Goldsmith. The Critical Heritage. Hg. von George S. Rousseau. London 1974,
S.52f.

10 Siehe auch Robert L. Mack: Introduction. In: Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. vii-xxxviii;
hier S. vii.



108 — Liliane Weissberg

aus; so verlor er viel im Spiel. 1761 wurde Goldsmith mit Samuel Johnson bekannt,
befreundete sich mit Joshua Reynolds, und verkehrte mit vielen anderen Intellek-
tuellen dieser Zeit.

Der Roman The Vicar of Wakefield, der Einkommen fiir seinen Autor generie-
ren sollte, bediente sich reichlich der gegebenen Vorbilder. So inkorporierte er
Elemente des Lehrstiicks und folgte dem Erfolgsrezept des populdren empfindsa-
men Romans. Als einen solchen schien ihn auch Johann Wolfgang von Goethe zu
verstehen, wenn er in seiner Autobiografie Dichtung und Wahrheit von seiner
Lektiire des Romans wahrend seiner Studentenzeit in Strafburg berichtet. Er be-
schreibt dessen Helden als einen Mann, der ,Priester und Konig“ zugleich ist:

Die Darstellung dieses Charakters [...] macht diesen Roman zu einem der besten, die je ge-
schrieben worden; der noch tiberdies den groflen Vorzug hat, daf8 er ganz sittlich, ja im rei-
nen Sinn christlich ist, die Belohnung des guten Willens, des Beharrens bei dem Rechten
darstellt, das unbedingte Zutrauen auf Gott bestatigt und den endlichen Triumph des Guten
uber das Bose beglaubigt, und dies alles ohne eine Spur von Frommelei oder Pedantismus.
Vor beiden hatte den Verfasser der hohe Sinn bewahrt, der sich hier durchgéngig als Ironie
zeigt, wodurch dieses Werkchen uns ebenso weise als liebenswiirdig entgegenkommen
muR."

Bei seinem Besuch im nahem Sesenheim traf Goethe den protestantischen Pfarrer
Jakob Brion und dessen Familie, die ihn in ihrer Aufrichtigkeit und Einfachheit
sehr an die des englischen Landpriesters erinnerte. Goethe schien die schone Oli-
via wie den selbstbewussten Moses hier wiederzufinden und er verliebte sich so-
gleich in Brions Tochter Friederike, die er mit Sophie verglich. Damit erlebte er
seinen eigenen empfindsamen Roman.

Neuere Interpretationen des Vicar of Wakefield stellen seine Zuordnung zum
Genre des empfindsamen Romans eher in Frage. Sie deuten nicht nur auf die Wi-
derspriiche hin, sondern gerade auf inkongruente Momente, die einer Komik
nicht entbehren und die tiber eine mit dem Genre noch vereinbare Form der Iro-
nie, auf die Goethe hinweist, hinausgehen, so etwa Primroses Gedicht Elegy on
the Death of a Mad Dog, welches das Mitgefiihl der Leserin mit einem recht unge-
wohnlichen Wesen bewirken sollte. Robert H. Hopkins versucht vielleicht am ein-
driicklichsten zu zeigen, dass es sich bei Goldsmiths Buch wohl um keinen emp-
findsamen Roman handle, sondern um eine Satire des Genres.!? Tatsdchlich stellt

11 Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. 3 Bde. Stuttgart
1853, hier Bd. 1, S. 545.

12 Vgl. Robert H. Hopkins: The True Genius of Oliver Goldsmith. Baltimore 1969; ders.: Matri-
mony in The Vicar of Wakefield and the Marriage Act of 1753. In: Studies in Philology 74 (1977),
S. 322-339.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =—— 109

sich fiir ihn wie fiir andere Leser heute eher die Frage, wieso ein Buch, das die
Konventionen des empfindsamen Romans und Elemente des Lehrstiicks bis ins
Unwahrscheinliche treibt, von vielen zeitgendssischen Lesern iiberhaupt nicht als
solches erkannt wurde.

Denn nicht nur der vermeintlich christliche Inhalt, der hier vermittelt wer-
den soll, muss nach Hopkins in Frage gestellt werden, oder das seltsame Happy
End, bei dem etwa eine Tochter, wenn nun auch ehrenvoll, alleine bleiben muss,
wéahrend ihr unehrenhafter, reicher Ehemann in eine Hiitte verbannt ins Horn
blast. Goldsmiths narrative Strategie muss ebenfalls beachtet werden. Vom ersten
Zweifel der Autorschaft, denn der Roman sei ,angeblich“ von dem Prediger selbst
geschrieben, wie es auf dem Titelblatt heifst, bis zu den Lektionen des Predigers,
welche einerseits den himmlischen Besitz im Jenseits preisen, andererseits die
Kinder zum Schatz erkliren, wahrend er letztendlich doch mit materiellen Vergi-
tungen durchaus zufrieden scheint, stellt sich die Frage, welche Belohnung ei-
gentlich hier im Vordergrund stehen soll und ob sich die Interessen des in Geld-
not befindlichen Autors Goldsmith von denen des verarmten Erzadhlers Primrose
grundsatzlich unterscheiden. Suchen sie trotz aller vermeintlich christlichen Rhe-
torik im Diesseits ihr Gliick?™

Dariiber hinaus zitiert der Prediger nicht nur die Bibel und gerat mit seiner
Lebensgeschichte selbst zu einer neuen Hiobsgestalt."* Er verweist auch auf aktu-
elle politische Diskussionen tiber die Whiston-Kontroverse hinaus sowie auf an-
dere literarische Texte. Seine Naivitdt kann nur bedingt ernst genommen werden,
wenn es nicht gerade diese ist, welche Kritik an der aktuellen Literatur iithen
kann, und sie wird dartiber hinaus noch von dem kleinen Moses verstirkt, der
seinem Vater nacheifern will und diesen beinahe parodiert. ,Indeed, most of the
obviously contrived manipulation of characters in The Vicar of Wakefield can be
understood and artistically justified only as satirical technique used to disparage
Dr. Primrose®, fasst Hopkins zusammen.’® Als Satire verstanden, wiren auch die
Ungereimtheiten der Handlung und der Einstellungen des Predigers keine eigent-
lichen Fehler des Romans, sondern Programm.

Es ist unklar, ob Benjamin Veitel Ephraim Goldsmiths Roman in der engli-
schen Originalfassung las oder in einer deutschen Ubersetzung, denn 1767 er-
schien bereits Der Landpriester von Wakefield. Ein Mdrchen, das er selbst soll ge-

13 Siehe dazu Thomas R. Preston: The Uses of Adversity. Worldly Detachment and Heavenly
Treasure in The Vicar of Wakefield. In: Studies in Philology 81 (1984), S. 229-251.

14 Dazu besonders Martin C. Battestin: The Providence of Wit. Aspects of Form in Augustan Litera-
ture and the Arts. Oxford 1974, S. 193-214.

15 Hopkins (Anm. 12), S. 184.



110 —— Liliane Weissberg

schrieben haben, und allein 1776 erschienen zwei weitere deutsche Fassungen.'®
Ephraim schien dieses Buch nicht nur als empfindsamen Roman und Lehrstiick
ernst zu nehmen; wahrscheinlich stellte er auch eine Beziehung zu den burgerli-
chen Trauerspielen Gotthold Ephraim Lessings her, die ebenfalls von verfiihrten
Madchen und adeligen Bosewichten handeln. Lessings Drama Miss Sara Sampson
spielt in England und wurde 1755 uraufgefiihrt. Das in Italien lokalisierte Schau-
spiel Emilia Galotti wurde 1772 uraufgefiihrt. Ephraims Beziehung zu dem Drama-
tiker war nicht nur die eines Lesers seiner Werke. Ephraims Vater, der reiche
Berliner Kaufmann und Bankier Heine Veitel Ephraim, der einst fiir Friedrich IL
Miinzen prégte und diesem half, den Siebenjdhrigen Krieg zu finanzieren, hatte
Lessing um Rat hinsichtlich der Erziehung seines verwdhnten Sohnes gebeten,
und so wurde Lessing, der in der Nachbarschaft wohnte, dessen Mentor und Leh-
rer. Trotz seines Interesses fiir Literatur und Politik liefs dieser sich aber als Kauf-
mann ausbilden und verbrachte einige Jahre als Leiter einer Silberschmelze in
Amsterdam, wo er auch heiratete und eine Familie griindete. Nach seiner Riick-
kehr nach Berlin arbeitete er im dortigen Familienbetrieb. Im Friihjahr 1776, ein
Jahr nach dem Tod seines Vaters und im Jahr neuer deutscher Buchfassungen
von Goldsmiths Roman, brachte Ephraim sein eigenes Drama zur Auffiihrung
(Abb. 2). Fand George im Vicar of Wakefield einige Zeit als Schauspieler einer
Wanderbithne sein Auskommen, so inspirierte Goldsmiths Buch nun das Drama
Ephraims, Worthy. Im Unterschied zu Goldsmith wurde es nicht von einem Autor
geschrieben, der sich in Geldnot befand, sondern von einem Geschéftsmann, der
es sich leisten konnte, Autor zu werden und dieses Stiick nicht nur in Danzig bei
Jobst Hermann Florcke zu drucken, sondern auch einen Theaterraum in Berlin
zu mieten und Schauspieler zu engagieren.

Ephraim wéhlte Carl Theophil Dobbelins Theatertruppe, die einen ausge-
zeichneten Ruf besafd und das Stiick in ihrem Theater in der Behrenstrafie zeigen
konnte (Abb. 3). Im Vorjahr hatte Dobbelin dort ein Drama Lessings, Die Juden,
aufgefithrt. Wenige Wochen zuvor zeigte er Lessings Minna von Barnhelm in sei-
nem Theater, und dem prominenten Schauspieler Gottlieb Christian Henke, der
bereits bei der Urauffiihrung von Emilia Galotti in Braunschweig brillierte, war
die Hauptrolle zugedacht. Wie zu dieser Zeit uiblich, wurde Ephraims Stiick, das
neben der Urauffithrung noch zwei weitere Auffithrungen erhielt, nicht einfach
durch Pausen unterbrochen, sondern durch Balletteinlagen, zunéichst eine Vor-
stellung der Matrosen, dann das Ballett Die Kirmes. Keine Ironie, keine satirische

16 Oliver Goldsmith: Der Landpriester von Wakefield. Ein Mérchen, das er selbst soll geschrie-
ben haben. Leipzig 1767; ders: Der Landpfarrer von Wakefield. Ubersetzt von Johann Joachim
Christian Bode. Leipzig 1776 sowie Goldsmith: Der Dorfprediger von Wakefield. Eine Geschichte,
die er selbst geschrieben haben soll. Von neuem verdeutscht. Leipzig 1776.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =— 111

prehy

. ein Drama

!
'

-~
-

in

finf Aufsigen

|

r
/

.

'— $S Dangig
- ben Jobft Hermann Flovcke
1776,

Abb. 2: Benjamin Veitel Ephraim: Worthy, ein Drama in fiinf Aufziigen. Danzig: Jobst Hermann Flércke
1776. © Osterreichische Nationalbibliothek, Sammlung von alten Handschriften und Drucken 3319-A.



112 — Liliane Weissberg

[ T

400

13. == Der Lfigner, L. Die Kohlenbrenner, B4
14. == Der geadelre Kaufinann, L, Das Fef®
der Arkadicr, Bg . ,
15, == Unfchuld, Freundfchaft und Licbe, L.,

Der Scherenfchleifer, B.

16, = Worthy, D. zum erftenmal, Die Ma-«
srofen, B. Worthy, Hr. Henke. DeflfenFrau,
Madam Henke, * Sera, Mamfell Débbelin. Jen-
ny, Manifell #irzhifr. George, Hr. Langer-
hans. Moles, Mr. Dobbelin, der jiingere, Lord
Mafkwell, Hr. Chriff. Lord Kingfton, Hefr
Briickner, Noddy, Hr. Wirthoft. Brigerd,
Hr. Unzelmann.- Kerkereifter, Hr. Reinwald.
Mifs Rofalie, Mamfell Hubes. Bedienter des
Mafkwell, Hr. Teller, ‘

18, == Worthy, D. Ein Ballet.

19..== Die [eltfame Eifetfuche, L, Die Mas
trofen, B, :

" 40¢ — Robert und Kalifle, O. '
. 2L. == Minna von Barnhelm; L. Die Dorf-
kirme[Se, B.

22. == Das befreyte Ratenan, S.

23. = Emilia Galorti; T. Nach Endigung
deflelben hielt heute, als suf das hochfte Ge-
burtsfeft Sr. Konigl, Hoheitdes Prinzen Auguff
Ferdinand, Mamfell Dobbelin mit dem vortref-
lichften Anftande folgende Rede: &

.

-

Empfnnget meinen Dank, Liebhaber wumferer Spiele 3
Daf Ihr den Winter durch, bis in ten Blumenmond
Mit Eurer Gegenwatrt und Esxrems Herzgefiihle,
Und Ewren Beifall uns geehrt wnd belolmt :

: . . I

Abb. 3: Besetzungsliste der Auffiihrung des Dramas Worthy. In: Berlinisches Litterarisches Wochenblatt
26 (1776), 29. Juni, S. 400. © Princeton University Library, Rare Books, Special Collections 0902.1702.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bihne =— 113

Behandlung boten hier dem Publikum Distanz, sondern Tdnzer, deren Programm
keinen Hinweis auf das Schicksal eines englischen Predigers bot."”

Ephraim verwandelte Primrose in einen Pfarrer namens Worthy und tiber-
nahm die Namen George und Moses aus Goldsmiths Roman. Er dnderte die
Namen der Tdchter Olivia und Sophie zu Sara und Jenny, aus Thornhill wurde
Maskwell. Er reduzierte die Handlung, skizzierte sie in den traditionellen finf
Akten und folgte den sogenannten aristotelischen Einheiten von Ort, Zeit und
Handlung. Der Ort, der hier zur priméren Biithne wird, ist weder Wakefield noch
der vom Prediger ersehnte Platz am Kamin. Stattdessen ist der Schauplatz das Ge-
fangnis, vor allem Worthys Zelle. Hier kdnnen im Dialog und in der Erinnerung
die vergangenen Ereignisse Revue passieren. ,Seit drey Jahren hat stets ein Un-
gliick das andere verdrangt®, bemerkt Worthy und zahlt diese Ereignisse auf:
LAch Gott! wie schrecklich ist mein Schicksal!“'® Und in diesem Raum kommt es
schliefdlich auch zum gliicklichen Ende. Von einem Dorf, einer Kirche, einer Land-
schaft wird nichts gezeigt. Die gepriesene Idylle, in der auch der Verlust ertraghar
werden konnte, ist nicht mehr gegeben.

Ephraims Stiick wurde nach diesen Auffiihrungen nie wieder gezeigt; das
Buch selbst geriet in Vergessenheit. Dabei waren die Drucklegung und Auffith-
rung selbst eigentlich bereits eine kleine Sensation. Es war das erste deutschspra-
chige Drama, das ein judischer Autor veréffentlichte und das dartiber hinaus
auch inszeniert wurde. Damit wurde Ephraim indirekt der Wegbereiter fiir an-
dere judische Autoren in Berlin wie Ludwig Robert oder Michael Beer, die aller-
dings erst zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts folgen sollten.

3 Die Unsterblichkeit der Seele

Ein Gefangnis ist kein trautes Heim, und dort ist auch keine Moglichkeit des ,wan-
dering“ gegeben. Im Gefdngnis muss der Korper zum Stillstand kommen, wenn
auch gerade dieser Ort ein Ort des Fragenstellens werden kann. Ephraims Worthy
tragt anders als Primrose nicht mehr die Bescheidenheit im Namen, sondern sei-
nen — diirfen wir annehmen — moralischen Wert. Worthy ist wertvoll. In diesem
engen Raum versammeln sich nach und nach nicht nur seine Familienmitglieder,

17 Zu den Auffithrungen des Stiickes siehe Liliane Weissberg: ,Cela seul est deja un crimme
qu'un Juif prétend avoir du Patriotisme“. Leben und Werk des Kaufmanns, Schriftstellers und
Geheimagenten Benjamin Veitel Ephraim. In: Benjamin Veitel Ephraim. Kaufmann, Schriftsteller,
Geheimagent. Hg. von ders. Berlin, Boston 2021, S. 1-128, hier S. 41-48.

18 Benjamin Veitel Ephraim: Worthy. In: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 233-271, hier S. 252.



114 — Liliane Weissberg

sondern auch Maskwell, sein Diener, den ein schlechtes Gewissen plagt, ein Gefan-
gener, der durch Worthys Ausfiihrungen sein Leben dndern mochte, der reiche
Lord. Die Gefiangniszelle wird zum Beichtraum, zur Kanzel, aber auch zum Ort, an
dem alle Handlungsfiaden letztendlich zusammenkommen.

Der Autor dieses deutschen Dramas um einen anglikanischen Landprediger
ist allerdings ein Berliner, der kein preufSischer Biirger ist. Ephraim ist Jude und
Sohn eines bekannten Hoffaktors. Er besitzt einen Schutzbrief, der ihm den Auf-
enthalt in Berlin erméglicht, und wohnt im grofziigigen Ephraim-Palais, das sein
Vater erbaut hatte, aber er hat keinerlei staatsbiirgerliche Rechte. Diese sollte er
auch niemals erhalten, denn Ephraim starb 1811, d. h. ein Jahr vor der Emanzipa-
tion der preuflischen Juden. Fir diese Emanzipation hatte er sich auch eingesetzt;
Ephraim schrieb einen Aufsatz, der ihre Bedingungen umschreiben wollte, der
1806 verdffentlicht wurde — kurz vor dem Einmarsch der napoleonischen Trup-
pen in Berlin. Zu dieser Zeit hatte er bereits erfahren, welche Freiheiten fir
Juden moglich waren, denn er hielt sich nicht nur in den Niederlanden auf, son-
dern sandte zwischen 1790 und 1791 auch Berichte aus dem revolutiondren Paris
an seinen Konig, Friedrich Wilhelm IL, als dessen Geheimagent. Ab 1791 erlangten
die jiidischen Gemeinden Frankreichs ihre Biirgerrechte, und 1806, kurz vor der
Publikation seines eigenen Aufsatzes zur Stellung der Juden in Preufien, stellte
Napoleon die jiidische Religionsgemeinschaft der katholischen Kirche gleich. In
seinem frithen Drama ist jedoch nicht von Juden die Rede, nur von einem engli-
schen Pfarrer. Indem Ephraim diesen jedoch ausschliefilich im Gefangnisraum
zeigt, verwandelt er Primrose in einen Worthy, der keinem wandernden, ewigen
Juden gleicht, und den er ortsméfig festhalten kann — wenn auch nur im Kerker.

Bereits Primrose hegt den Wunsch, auch im Geféngnis Gutes zu tun. Die Gefan-
genen sollen eines besseren Lebens belehrt und auf dem rechten Weg gebracht
werden. Dies gelingt nun Worthy, der damit zumindest symbolisch seine Familie
erweitert und ein beispielhaftes Benehmen zeigt, das Tugend lehrt. So wird nicht
nur ein gefangener Betrliger reumdiitig, sondern auch der Diener Maskwell, der
sich von ihm abwenden will. Wie Primrose, so ist auch Worthy seiner inzwischen
heimgekehrten Tochter Sara gegentiber nicht eigentlich streng. Diese wird lediglich
von der eigenen Mutter zurechtgewiesen: ,Du kannst nicht mehr. Lege die Arbeit
aus den Hénden. So gehts wenn man ins Laster verfallen. Gewissensangst und ein
zerrutteter Korper sind die natirlichen Folgen des Lasters®, oder: ,,Eine unschuldig
Verfiihrte kann nur im Roman existiren*."

Worthy glaubt an das Gute im Menschen und Worthys Glauben soll nicht als
naiv empfunden werden. Sein Benehmen wird zwar von Maskwell belacht, aber

19 Ebd,, S. 240.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bihne =— 115

dies zeigt nur dessen negativen Charakter; alle anderen nehmen Worthy ernst; er
ist ,worthy“. Am deutlichsten driickt dies Rosalie aus, die hier die Rolle der Ara-
bella Wilmot aus Goldsmiths Roman einnimmt. Ihre Bewunderung Worthys
driickt sich nicht nur in der Verehrung seiner Person aus, sondern auch in der
Neubewertung des Gefangnisraums: ,Es ist kein Kerker. Es ist ein Tempel, der
durch einen Heiligen eingeweiht worden“? Ihre Einschitzung der Familie wird
immer wieder mit dem Raum in Beziehung gesetzt; so bleibt er ,verehrenswerth,
so lange diese tugendhafte Familie darinn schmachtet, und noch verehrenswer-
ther ists, wann Sie nicht hier sind“* Und auch Worthy schétzt am Ende gerade
diesen Raum hoch ein: ,Dieser Ort hier wird wohl der feyerlichste zur Trauung
seyn. — Der heutige Tag sey zu einem jéhrlichen Fest gewidmet“*

Es mag einem Heiligen zukommen, einen Feiertag zu erhalten, der nun aller-
dings nicht nur der Familie und Familiengriindung gewidmet ist, sondern auch der
Errettung aus dem Ungliick. Wer auch immer Urheber seines Ungliicks war, die
Strafe kam von Gott, und es war Gott, der sie ihm endlich und zum Ende erlassen
hatte: ,Gott! Der du mich geziichtiget, und jetzt so wunderbar errettest, nimm diese
Fiille meines Herzens, und die durch Freudethrinen zerstiickten Worte fiir ein
schuldiges Dankopfer deines erretteten Knechts!“*® Und auch die Frau Worthys bit-
tet mit ,wahrer Reue“ um Vergebung.** Aber dass alles sich zum Happy End wen-
den kann, ist keinesfalls nur das Werk Gottes, das in diesem Kerker-Tempel be-
grufst wird. Es verdankt sich auch der Erkenntnis, dass der Lord tatig war ,ohne
Geriausche“,® wie auch Rosalie und letztendlich auch die anderen Frauen den mo-
ralischen Werten folgten, die man als eine Erkenntnis der Gleichheit verstehen
kann. Denn: ,Gleichheit ist der wahre Grundpfeiler der Liebe“?® In diesem letzten
Verséhnungsbild zeigt sich nicht zuletzt auch der Einfluss Lessings.

Die hier formulierten Werte sind durchaus solche, die auch Goldsmith vertre-
ten konnte, wiirde er den Frauen weniger materielle Interessen und mehr Spiri-
tualitdt zugestehen. Trotzdem muss es wohl anders wirken, wenn ein Autor wie
Ephraim von Gleichheit schreibt, und nicht Goldsmith oder selbst Lessing. Eph-
raim verdndert seine Vorlage dabei auch ein wenig. Seine Hauptfigur bleibt ein
englischer Prediger; er behdlt den Namen George fir dessen altesten Sohn beli,
aber statt der romanhaften Namen Olivia und Sophie wahlt er Sara und Jenny;

20 Ebd, S. 254.
21 Ebd,, S. 259.
22 Ehd,, S. 270.
23 Ebd, S. 271.
24 Ebd, S. 270.
25 Ebd.

26 Ebd,, S. 261.



116 —— Liliane Weissberg

dies sind Namen, die durchaus auch bei Mitgliedern der jiidischen Gemeinde zu
finden waren. Der Name Moses, den bereits der Sohn Primroses trug, bleibt erhal-
ten. Auch Ephraims Moses zeigt sich als ein Schiiler seines Vaters, der ihm ver-
schiedene Auftrage gibt, die er zu erledigen hétte. Aber wahrend Moses, wie viel-
leicht zu erwarten, mit der Bibel in der Hand erscheint,?’ zeigt sich George, der
Weltreisende, auf eine andere Art belesen. Worthy fiirchtet nicht, seinen ,,Com-
pafi“ zu verlieren, sucht aber gleichzeitig nach ,Zerstreuung“ und greift nach
dem Buch, das George liegenliefs. Dabei entdeckt er die Schrift eines anderen
Moses: Ueber die Unsterblichkeit der Seele (Abb. 4). ,Schon recht, mein Sohn*,
meint Worthy dabei:

Der Beweis sollte keinem mehr, als dem Kriegsmann obliegen. — Und dieser Sokrates konnte
in den letzten Augenblicken, mit dem Giftbecher in der Hand, diesem tiefsinnigen Schlufte
geruhig anhéngen, die Griinde genau erwégen, und ich — aber auch hatte er nur fiir sich zu
leiden. Weit starker empfinden wir, wann wir uns in das Leiden anderer versetzen, und in
welcher andrer? O! meine Kinder.?

Worthy entdeckt hier kein Buch iiber die Belohnung im Jenseits, auf das der
Landprediger Primrose noch vertraute,” sondern eine Abhandlung iiber die Un-
sterblichkeit der Seele. Es ist Platons Dialog Phaedon, der in einer deutschen Fas-
sung mit diesem Untertitel 1767 bei Nicolai in Berlin erschienen war.*

Der Autor dieses Buches ist Moses Mendelssohn, der nicht nur Lessings
Freund war, sondern auch ein ehemaliger Lehrer Ephraims. Mendelssohn lasst in
diesem Buch Sokrates selbst zu Worte kommen, und der griechische Philosoph
denkt tber sein Schicksal nicht nur in deutscher Sprache, sondern auch im Sinne
der Aufkldrung nach. Er befindet sich im Kerker und hat sein Todesurteil erhal-
ten. Soll er es akzeptieren?

Ephraim ersetzt mit dem Hinweis auf Mendelssohns Schrift Primroses Vertrauen
auf eine Belohnung im Jenseits durch die grundsétzliche Uberlegung, wie dieses Jen-
seits aussehen und ob es ein spirituelles Weiterleben geben kann. Der christliche
Himmel ist gestrichen, aber es gibt auch keinen Dialog zwischen Glaubigen und Un-
glaubigen, Christen und Juden. Der Prediger greift nach einem Buch, das von einem
jidischen Autor verfasst ist. Dort soll ein griechischer Philosoph der Antike eine Ant-
wort finden, die sich an Christen wie Juden richten kann. Auch dies ist vielleicht ein
Versuch, Gleichheit herzustellen; Lessings dramatisches Gedicht zu diesem Thema,

27 Ebd,, S. 237.

28 Ebd,, S. 264.

29 Siehe dazu auch Preston (Anm. 13).

30 Moses Mendelssohn: Phaedon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprachen.
Berlin, Stettin 1767.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =—— 117

%bacbon

ober -

‘5  aber die e :
 UnfterblichFeit det @ccle ¢
» in - drey @efprad)m.

9)?0{36 Smenbelﬁfof)n.

./ IS b0 reup Chury, Branb o Courk. A Grebeir

Derlin und Stettinr

L Bey Griedeicdh Micolot.
i e 1767

Abb. 4: Moses Mendelssohn: Phaedon oder Uber die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprachen.
Berlin, Stettin: Friedrich Nicolai 1767. Frontispiz von Ludwig Meil. Privatbesitz.

Nathan der Weise, war noch nicht erschienen; es wurde erst 1779 publiziert und 1783
ebenfalls von der Dobbelinschen Theatertruppe in Berlin uraufgefiihrt.

Aber Ephraim ist nicht nur an dem Text und Inhalt des Buches, nach dem
Worthy greift, interessiert. Er scheint besonders auch von dem Bild geleitet, das ihm
voransteht. Das Frontispiz stammt von Ludwig Meil und geht wahrscheinlich auf
eine Idee Mendelssohns zurtick, der sich bei dem Entwurf seiner Buchillustrationen
immer beteiligen wollte. Meil zeigt Sokrates im Kerker sitzend, er stiitzt nachdenklich
den Kopf mit der Hand auf und betrachtet einen Totenkopf, der sich auf dem Tisch
befindet, und auf dem Totenkopf ist nun kein Schmetterling, sondern ein Vogel als
Zeichen der Psyche platziert. Das Spiel von Licht und Schatten im Kerker erinnert
auch an Platons Hohlengleichnis. Sokrates’ Schicksal scheint bis zum Ende selbsthe-
stimmt. Bei Meil hdngen die Ketten an der Wand des Kerkers, aber sie halten Sokra-
tes nicht fest. Sokrates wurde zwar verhaftet und verurteilt, aber er bleibt letztend-
lich freiwillig im Kerker; er fiigt sich seinem Schicksal, doch wéhlt er sein Ende



118 —— Liliane Weissberg

Abb. 5: Albrecht Diirer: Heiliger Hieronymus im Gehaus. Saint Jerome in His Study. Kupferstich 1514.
© Washington, National Gallery of Art, Rosenwald Collection 1943.3.3524, accession number 1949.1.11.
Public domain: https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html.


https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Buhne =— 119

selbst: Er entscheidet iiber sein Leben und tiber seinen Tod. Sokrates geht nicht nur
Worthy voraus, Meils Ilustration bildet eine Art Biihnenbild fiir Ephraims Drama.
Durch diesen Vergleich wird Worthy als Philosoph aufgewertet, aber auch Sokrates
aktualisiert und zur zentralen Figur einer empfindsamen Geschichte. Letztendlich
geht es nicht um den versuchten Selbstmord Saras, sondern den gegliickten Selbst-
mord des Sokrates, der sich seine politische Freiheit und Integritat erhalten will. Fir
Goldsmiths Primrose steht das Kaminzimmer im Zentrum der Familie; bei Ephraims
Worthy wird das Geféngnis zum Zentrum der Lebensentscheidung des Individuums.

Dabei zeigt Meils Bild des antiken griechischen Philosophen durchaus auch
Referenzen zur christlichen Tkonographie. Der kontemplative Gefangene gleicht
einem Monch, der sich der Einsamkeit widmet, den Totenkopf als Memento mori
betrachtet und dem Gedanken der irdischen Verganglichkeit jenen der Unsterb-
lichkeit der Seele entgegensetzt. Die Darstellung dhnelt auch jenen des heiligen
Hieronymus, der nicht in den Kerker verbannt ist, sondern die Einsamkeit seines
Studierzimmers sucht, um nun in christlicher Tradition einen Weg zu Gott zu fin-
den. Hieronymus Ubersetzte die Bibel aus dem Hebréischen und entwarf eine Mo-
rallehre. Auch seine Darstellung wird oft, wie die Albrecht Dirers, mit einem To-
tenschddel als Memento mori begleitet (Abb. 5). In Diirers Bild des Kirchenvaters
geht es allerdings um eine bestimmte Unsterblichkeit: den Tod und die Auferste-
hung Jesu Christi, die durch die perspektivische Verbindung von Totenkopf und
Kreuz bestimmt wird. Meil stellt Sokrates als einen ent-christlichten Hieronymus
dar. Doch auch bei Worthy treten die Personen letztendlich aus dem Kerker hin-
aus und bilden einen neuen Sozialverbund. Der feste Ort ist verlassen, eine Uto-
pie wird entworfen.

4 Die judische Autorschaft

Geht es in Ephraims Stiick dabei um ein jludisches Heim? Der Autor selbst gibt
keine direkte Auskunft, aber es sind die Rezensenten seines Dramas, die sein Stiick
genauer lokalisieren wollen. Ephraim veréffentlichte Worthy, ohne seinen Namen
anzugeben, aber die Autorschaft des Buches wurde nicht zuletzt durch die Berliner
Auffithrung bekannt. Manche Kritiker wiesen deutlich auf ihn hin. Sie spielen auf
einen reichen Juden an und lesen das Stiick als ein Drama eines Autors, der seine
Erfahrungswelt reprasentiert. Und dies ist keineswegs positiv zu verstehen.

Zwei Rezensionen sind erhalten. Die erste, die in der Allgemeinen deutschen
Bibliothek erschien, bewahrt die Anonymitdt Ephraims, verweist auf Goldsmith



120 — Liliane Weissberg

als Vorhild des Stiickes und beschreibt die dramatische Fassung als mittelmaRig.*
Die zweite Rezension fillt durch ihre Formulierungen deutlicher auf. Sie erschien
im Berlinischen litterarischen Wochenblatt. Auch hier wird der Verfasser des Stu-
ckes nicht beim Namen genannt, aber seine Identitat wird deutlich umschrieben,
da der Rezensent auf die Tétigkeit Ephraims und seiner Familie im Gold- und Sil-
berhandel und Miinzgeschéaft hinweist:

Verbramet durch rasende Personen, mit einigen Hirschfédnger Stosen geziickten Dolchen,
und durchwirckt mit prachtigen widernaturlichen Floskeln, als der Magnet will Eisen und
keine Goldspeise. Feuer will brennendes Oel haben. Sind meine Seelenkréfte von Eisen? Ist
mein Fleisch von Erz? — den Amerikanern werden goldene Bogen zugeschrieben, mit denen
sie wider die Spanier zu Felde gezogen seyn sollen. Und bei allen diesen Verbrdmungen von
verschiedenem Metall, wodurch die Reden der handelnden Personen zwar glantzend ge-
macht worden, ist die Handlung selbst kalt, und der Schluf} des Stiicks so lendenlahm ge-
worden, daff man die Gardine sinken siehet, ohne fiir irgend eine Person sich interessiret
zu haben.*

Ephraim erscheint hier als ein literarischer Metallhdndler, der Goldsmiths landli-
che Idylle und seine mitfiihlsame Handlung zu einem schlecht kalkulierten In-
strument schmiedet, das weder Werkzeug noch Waffe sein kann. Das, was er
schreibt, ist vor allem keine Literatur. Hatte Ephraims Vater einst geholfen, den
Siebenjahrigen Krieg Friedrich des Grofsen mit minderwertigen Miinzen zu finan-
zieren, so vertreibt der Sohn hier ebenfalls Falschungen. Diese Literatur ist nicht
Gold, sondern nur glanzend verbrdmtes Metall. Auf der Biihne zeigt sich die Spra-
che als kaltes Eisen und falscher Schein, aber auch der Autor gibt sich hier fiir
jemanden aus, der er nicht sein kann. Dass er kein Engldnder ist, ist offen-
sichtlich, aber er ist auch kein Preufie; er soll daher dorthin zuriickkehren, wo
man seine Art von falschem Gold zu schitzen weif3, ndmlich in das Land der Ara-
besken und des orientalischen Tands. So schlieft die Besprechung:

Die jiidische Nation muf$ sich freuen, daf} der Verfasser, vielleicht zu erst, den Psalter auf
das Theater bringet. Je nun! sie moge sich freuen, und wenn sie zu Jerusalem wieder einzie-
hen sollte, das Stiick aus Erkenntlichkeit auf ihrer Bithne auffithren lassen. Darzu wiirde es
wegen seiner asiatischen Floskeln, Traume, Gespenster und Donnerwetter gut genug seyn.*®

Traume, Gespenster, Donnerwetter und ein Hymnenbuch? Der Psalter ist sicherlich
in den Handen eines Predigers gut aufgehoben, aber die Tradume, Gespenster und

31 [Anonym:] Rezension in der Allgemeinen deutschen Bibliothek 29 (1776), S. 502 f.; abgedruckt
in: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 272.

32 [Anonym:] Rezension im Berlinischen litterarischen Wochenblatt 17 (27. April 1776), 260 £.; zit.
nach Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 273.

33 Ebd.



Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bihne =—— 121

das Donnerwetter verweisen nicht nur auf die ornamenthafte Handlung und auf
eine Theatermaschinerie. Sie erscheinen auch in einem anderen Drama, das seinen
Helden, mit einem Totenkopf in der Hand, iiber sein Schicksal nachdenken lasst. Er
ist kein Sokrates, sondern ein dinischer Prinz, der auch im englischen Stiick fremd
erscheinen muss, William Shakespeares Hamlet. Und Ephraims Stiick beginnt tat-
séchlich mit einem Monolog Worthys, der an den Hamlets erinnert:

Versperrt, von der ganzen Welt verlassen; wo soll ich Hiilfe finden? Der verworfenste Bett-
ler kann am Kreutzwege durch zerlumpte Kleider und jammerndes Gewinsel unter Hunder-
ten doch vielleicht einen zum Mitleid bewegen, aber ich - ja gewif$ ist mein Untergang un-
vermeidlich, wann du nicht, allgitiger Gott, mir deine Gnade — Gnade! Und womit hab ich
sie verwirkt? Ich durchlaufe meinen ganzen Wandel, und wo finde ich das Verbrechen, wel-
ches das, was ich jezt leide, verdiene? Doch vielleicht sind fiir mich dort oben bey dir die
Belohnungen.>*

Worthys Klage wendet sich hier an Gott, in Unkenntnis seiner eigenen Schuld
und in der Hoffnung, noch Gnade zu erwirken. Wahrend das Drama dieses Predi-
gers eher in Jerusalem Eingang finden sollte, wurde Shakespeares dénischer
Prinz inzwischen eingemeindet. Der junge Goethe verfasste bereits 1771 seinen
Vortrag Zum Schakespears Tag, und drei Jahre vor Ephraims Drama erschien Jo-
hann Gottfried Herders Band Von deutscher Art und Kunst. Dies waren nicht nur
Manifeste des Sturm und Drangs, sondern auch Versuche, Shakespeare als nordi-
schen Autor und Gegenpol einer franzdsischen Literatur einzugemeinden. Chris-
toph Martin Wieland begann 1762 mit seiner Ubersetzung der Dramen Shake-
speares, und ab 1793 sollte sich auch August Wilhelm Schlegel an eine neue
Hamlet-Ubersetzung machen, die half, Shakespeare vollends zu einem deutschen
Nationaldichter zu erkldren. Seine literarischen Traume, Gespenster, Donnerwet-
ter, von jeder Mittelmafligkeit befreit, durften deutsch werden.

34 Ephraim: Worthy (Anm. 18), S. 234.






Christoph Schmitt-Maal}
,Mit den Waffen der lachenden Satire*
Zur Armierung der aufgekldrten Literaturkritik vor Lessing

»Die Welt scheint zu verlangen, daf} die Streitigkeiten im Reiche des Witzes nur
immer mit den Waffen der lachenden Satyre gefiihret wiirden“.! Mit diesen Wor-
ten umreifit Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) 1755 in seiner Rezension zu
Christoph Martin Wielands (1733-1813) Ankiindigung einer Dunciade fiir die Deut-
schen eine zeitgenossische literaturkritische Praxis. Lessings Kritik an der litera-
turkritischen Enthaltsamkeit ist nicht neu, und es ist bezeichnend, dass sie im Zu-
sammenhang von Alexander Popes (1688-1744) Dunciad-Satire von 1728 erhoben
wird: tatsdchlich lieferte Pope — aber auch andere englische Autoren wie Samuel
Butler (1612-1680), Jonathan Swift (1667-1745) und Joseph Addison (1672-1719)* —
im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Zirich entscheidende Argu-
mente zur Klarung der Frage, ob Literaturkritik auch satirisch verfahren darf.
Mein Beitrag zeichnet nach, welche ,Waffen‘ dem literaturkritischen Arsenal im
Literaturstreit zugestanden wurden, wie und aus welchen Griinden die Diskus-
sion um literaturkritische Satire zum Erliegen kam und welche Strategien und
Verfahren der literaturkritischen Satire zugrunde liegen.

1 Gotthold Ephraim Lessing: [Rez. zu] Wieland: Ankiindigung einer Dunciade fiir die Deutschen
[1755]. In: Ders.: Werke und Briefe in zwolf Banden. Hg. von Wilfried Barner u. a. Bd. 3: Werke
1754-1757. Hg. von Conrad Wiedemann unter Mitwirkung von Wilfried Barner und Jiirgen Sten-
zel. Frankfurt a. M. 2003, S. 428-430, hier S. 428.

2 Auf die Bedeutung der englischen Satiriker fiir die Herausbildung der deutschen Satiren des
18. Jahrhunderts hat Jorg Schonert bereits 1976 in seiner Habilitationsschrift hingewiesen (Satiri-
sche Aufkldrung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzdhlens in der deutschen Literatur
der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. Miinchen 1976; online publiziert 2010:
www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf [letzter Zu-
griff: 23.12.2022]). 2014 benennt Schonert noch einmal (Gelehrte Narretei. Zum satirischen Rubri-
zieren der deutschen ,academia‘. In: Wer lacht, zeigt Zahne. Spielarten des Komischen. Hg. von
Johann N. Schmidt u. a. Trier 2014, S. 81-87, hier S. 81) die Relevanz dieses Genres fiir die inner-
literarische Selbstverstandigung, das Steffen Martus unter dem psychoanalytischen Stichwort
,Spiegelstadium der Kritik‘ treffend zusammengefasst hat: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte
kritischer Kommunikation vom 17. bis ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goe-
the und George. Berlin, New York 2007, S. 56-64.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-007


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf

124 —— Christoph Schmitt-MaaR

1 Ars critica und Literaturkritik

Bekanntlich bildete sich ,um 1700 im literarischen Diskurs jene Negativitit her-
aus, die noch heute mit dem Wort ,tadeln‘ verbunden wird.? Diese Negativitat
der Kritik konnte noch im 18. Jahrhundert im Sinne der Ars critica als ,indiskuta-
ble Position‘ zurtickgewiesen werden, doch bildet sich kurz vor der Jahrhundert-
mitte im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Ziirich, also zwischen
Johann Christoph Gottsched (1700-1766) und seinen Anhadngern einerseits und Jo-
hann Jacob Bodmer (1698-1783), Johann Jacob Breitinger (1701-1776) und deren
Anhéngern andererseits Parteiungen heraus, die in aller Schérfe die jeweils ge-
genteilige Position angriffen, sich dabei aber zugleich dem philologischen Detail
widmeten. Diese literaturkritische Auseinandersetzung wird also nicht nur iber
die Frage ausgetragen, wie man es mit dem besprochenen Buch halte. Vielmehr
erfolgt die eigene literaturkritische Positionierung vornehmlich mit Blick auf die
Kritiken der anderen Kritiker-Partei. Damit formiert sich in der Mitte des 18. Jahr-
hunderts ein literarisches Feld im doppelten Sinne, ndmlich einmal — mit Pierre
Bourdieu gesprochen — als Frage von Habitus, Zugehorigkeit und Distinktionsge-
winn, zum anderen jedoch entfaltet sich eine bellizistische Metaphorik, die weni-
ger auf das zu besprechende Werk selbst ausgerichtet ist, als vielmehr auf den
Rezensionskontext.* Die ,agonale Logik vergleichender Kritik erzwingt namlich
geradezu ,Parteilichkeit“.

Die ,Parallele’, also den (agonalen) Vergleich von Alt und Neu, hat — sicherlich
nicht erstmalig, aber doch besonders eindringlich — etwa knapp 100 Jahre zuvor
der académicien und encyclopédiste Antoine Furetiére (1619-1688) 1658 in seiner
Nouvelle allégorique ou histoire des derniers troubles arrivez au royaume d’élo-
quence verbildlicht (Abb. 1).° Unter Riickgriff auf die zeitgendssischen Kriegskar-

3 Steffen Martus: Negativitdt im literarischen Diskurs um 1700. System- und medientheoretische
Uberlegungen zur Geschichte der Kritik. In: Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Pro-
gramme, konzeptionelle Vielfalt. Hg. von Sylvia Heudecker, Dirk Niefanger und Jérg Wesche. Tii-
bingen 2004, S. 47-66. Martus rechnet die Kriegsmetapher ,zum kulturellen Paradigma fiir die
kritische Kultur (Werkpolitik [Anm. 2], S. 93).

4 Marian Fiissel: Die Gelehrtenrepublik im Kriegszustand. Zur bellizitdiren Metaphorik von ge-
lehrten Streitkulturen der Frithen Neuzeit. In: Gelehrte Polemik. Intellektuelle Konfliktverschar-
fungen um 1700. Hg. von Kai Bremer und Carlos Spoerhase. Frankfurt a. M. 2011, S. 158-175, hier
S. 158; Caspar Hirschi: Piraten der Gelehrtenrepublik. Die Norm des sachlichen Streits und ihre
polemische Funktion. In: ebd., S. 176-213, hier S. 202.

5 Alexander Nebrig: ,Der deutsche Dichterkrieg‘ und die agonale Selbstreflexion der Literatur-
kritik im Jahr 1741. In: Bremer und Spoerhase: Gelehrte Polemik (Anm. 4), S. 388-403, hier S. 388.
6 Antoine Furetiére: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Roy-
aume D’Eloquence. Heidelberg: Fitzer, Liils 1659; Marie-Christine Pioffet: Voyages au Royaume



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 125

Abb. 1: Antoine Furetiere: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Royaume
D’Eloquence. Heidelberg: Fitzer, Liils 1659. Frontispiz. © Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel, Sign.
M: Lm 1525.

ten und ihre Schlachtenordnung’ bietet Furetiére eine allegorische Deutung® der
Kritik, wie sie zu dieser Zeit auch in anderen Lindern entwickelt wurde.® August
Bohse (1661-1742) transportiert 1703 unter seinem Pseudonym Talander diesen
Diskurs durch Ubersetzung in den deutschsprachigen Raum und wiirdigt Fure-
tiére literaturkritisch:'° So habe Furetiére eine ,sinnreiche Censur oder Critique“
(S. 170) gedufiert, die die Eloquenz von der Pedanterie unterscheiden helfe. Das

des Lettres. Vers la cartographie d’un lieu commun. In: Seventeenth-Century French Studies 30
(2008), S. 106-121.

7 Beatrice Heuser: Den Krieg denken. Die Entwicklung der Strategie seit der Antike. Paderborn
u. a. 2010.

8 Zur Tradition vgl. Jeffrey N. Peters: Mapping Discord: Allegorical Cartography in Early Modern
French Writing. Newark 2004; bei Pioffet: Voyage (Anm. 6), S. 106 erwéahnt.

9 Sylwia D. Chrostowska: Literature on Trial. The Emergence of Critical Discourse in Germany,
Poland & Russia, 1700-1800. Toronto 2012.

10 August Bohse: [Rez.] Furetiere: Nouvelle allégorique [Anm. 6]. In: Des Frantzoéischen [!] Heli-
cons auserlesene Winter-Friichte / Oder Getreue Ubersetzungen und Ausziige unterschiedener



126 —— Christoph Schmitt-MaaR

sei auch fiir den deutschsprachigen Raum hilfreich, da die ,abgeschmackten Pe-
danten-Possen und prahlende Stiimpeley“ (S. 170 ) durch die wahre ,Oratorie‘ er-
setzt werden miissten.* In seiner Ubersetzung des Furetiére-Textes schildert
Bohse den Krieg zwischen der alten Rhetorik und der neuen Beredsamkeit, wobei
Truppen zusammengezogen, Allianzen geschmiedet und Belagerungen gehalten
werden.

Man kann das zeitgendssische, von Frankreich dominierte Verstindnis von
critique fir die zweite Halfte des 17. Jahrhunderts geradezu aus dem mili-
tarischen Sprachgebrauch (mit satirischer Absicht) herauspraparieren. So pran-
gert Moliére (1622-1673) etwa in La Critique de ,L’Ecole des femmes* 1662 die ,o0f-
fensiven und defensiven Allianzen’, (,ligues offensives et défensives*), die ,Kriege
der Geister’, (,guerres d’esprit“) und die ,Schlachten zwischen Prosa und Versen‘
(,combats de prose et de vers“) an.'? Aufschlussreich ist vor allem aber die Que-
relle des Anciens et des Modernes, die seit der Griindung der Académie Frangaise
1634 ausgetragen wurde und 1687 im Streit zwischen Charles Perrault (1628-1703)
und Jean de La Fontaine (1621-1695) die Fronten klérte. Von 1644 datiert etwa die
Menippeische Satire Bellum parasiticum (1644) des Ancien Jean-Francois Sarasin
(1614-1654)," die im 18. Jahrhundert nachgedruckt wurde und der nun ein signifi-
kantes Frontispiz beigefiigt wurde, das die literaturkritische Schlachtenordnung
personalisiert, also nicht Heere, sondern einzelne Gelehrte und antike Autoren
als Kriegsheteiligte ins Bild setzt (Abb. 2).*

Frantzoischer [!] Bicher voriger und ietziger Zeiten [...]. [Bd. 1:] Winter-Quartal. Leipzig: Gle-
ditsch 1703, S. 170-211. Mit Seitenzahl im Text zitiert.

11 In exakt dieser Bahn bewegt sich Christian Thomasius (1655-1728), wenn er in der Vorrede
zum ersten Band seiner Monatsgesprdche gegen die ,declarirten Feindinnen“, ndmlich ,Heuche-
ley und Pedanterey“, unter Einsatz bellizistischer Motive zu Felde zieht (Christian Thomasius:
Vorrede. In: Freymiithige Lustige und Ernsthaffte iedoch Vernunfft = und Gesetz = maRige Ge-
dancken Oder Monats = Gespréche, tiber allerhand, fiirnehmlich aber Neue Biicher, Januar 1689,
S. 3-34, hier S. 71, jedoch das Metaphern-Arsenal letztlich als unzuléssig verwirft, vgl. dazu Inga
Schiirmann: Literaturkritik als Kriegsfiihrung? Militarische Bildlichkeit im Rezensionswesen um
1700. In: Essen, toten, heilen. Praktiken literaturkritischen Schreibens im 18. Jahrhundert. Hg.
von Barry Murnane u. a. Gottingen 2019, S. 132-152, hier S. 138 f. (dort auch die zitierte Stelle).

12 Moliére [Jean-Baptiste Poquelin]: La Critique de I’école des femmes. In: Ders.: (Euvres comple-
tes. Hg. von Georges Couton. Bd. 1. Paris 1971, S. 635-668, hier S. 662.

13 Sie wird durch dessen Dulot vaincu, ou la Défaite des bouts-rimés (1645) erganzt.

14 Hinweis entnommen aus Daniel Collier Whitaker: Wounding Words. Invective and Victimiza-
tion in Continental Literary Quarrels of the Sixteenth and Seventeenth Centuries. Diss. phil. Stan-
ford 1988, S. 287. Die Angaben bei Whitaker sind missverstdndlich: Es handelt sich tatséchlich um
einen Nachdruck des Bellum parasiticum aus dem Jahr 1715, der enthalten ist in: Albert-Henri de
Sallengre [i. e. Francois de La Mothe Le Vayer, Charles Sorel]: Histoire de Pierre de Montmaur.
Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse, Alberts 1715, S. 187-226 (Abb. S. 185).



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 127

Abb. 2: Albert-Henri de Sallengre: Histoire de Pierre de Montmaur. Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse,
Alberts 1715, S. 185. © Bibliothéque nationale de France, département Arsenal, 8-BL-32810 (1).



128 —— Christoph Schmitt-MaaR

Weiterhin dominierend ist jedoch die weitrdumige Kartierung von Schlachtord-
nungen in der Art Furetiéres: 1671 entwirft der Modernist Gabriel Guéret (1641-
1688) La Guerre des auteurs anciens et modernes,” und 1688 aktualisiert Francois
de Calliéres (1645-1717) in seiner Histoire poétique de la guerre nouvellement dé-
clarée entre les Anciens et les Modernes Furetiéres Schlachtenordnung fir diese
wohl beriihmteste Querelle des 17. Jahrhunderts.'® Festzuhalten bleibt, dass das
Spezifikum dieses literaturkritischen Kriegsdiskurses ,in der Aufthebung des Ver-
trauens in einen iibergeordneten Standpunkt [...] [und] im Perspektivismus un-
umgénglicher Parteilichkeit“'’ liegt.

,Krieg‘ wird folglich nicht als Gegensatz zur Gelehrsamkeit inszeniert, son-
dern als naturrechtlich begriindeter ,bellum iustum‘ vielmehr mit den Mitteln
der Satire konstitutiv fiir die Gelehrtenrepublik.’® Die Definition, die Pierre Bayle
(1674-1706) 1697 in seinem Dictionnaire historique et critique liefert, ist daher es-
sentiell fiir den Zusammenhang von Kriegsmetaphorik und Gelehrtenstreit: Die
République des Lettres sei ein ,ungemein freyer Staat. Man erkennet darinnen
keine andre Herrschaft, als der Wahrheit und der Vernunft; und unter derselben
Aufsicht filhret man unschuldiger Weise Krieg wider einen jeden, wer es auch
seyn mag.“ Und ,alle Privatpersonen haben in Absicht auf dieselbe [also auf die
Gesetze der Gelehrtenrepublik] das Recht des Schwerdts, ohne daf sie von den-
jenigen Erlaubnif$ bitten dérfen, welche regieren.“ Allerdings schrankt Bayle
ein, dass Satiren als Form der Kritik tabu seien, da sie darauf zielten, ,einen
Menschen seiner Ehre zu berauben, welches eine Gattung des birgerlichen
Todtschlags [...] und folglich eine Strafe ist, die niemand auflegen darf, als der
regierende Herr.“!® Gottsched — von dem die Ubersetzung dieses Bayle-Zitats
stammt — hat in seiner Critischen Dichtkunst daher auch Vorbehalte gegen die
Satire (die er ,Strafgedicht‘ nennt), da sie nicht auf Verbesserung ziele, sondern

15 Direkt vorausgegangen war dessen Le Parnasse réformé (1668).

16 Claudine Nédelec: Penser I'héritage dans ’Histoire poétique de la guerre nouvellement décla-
rée entre les Anciens et les Modernes de Frangois de Callieres (1688). In: Littératures classiques 75
(2011), S. 183-196. Gottsched beauftragte Adam Bernhard Pantke (f 1774) mit einer ﬂbersetzung,
die jedoch nie vollendet oder abgedruckt wurde, vgl. Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 399.

17 Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 98.

18 Vgl. (mit Verweis auf Marian Fiissel und Alexander Nebrig) Schiirmann: Literaturkritik
(Anm. 11), S. 135.

19 Pierre Bayle: [Art.] Catius. In: Ders.: Historisches und Critisches Woérterbuch, nach der neues-
ten Auflage von 1740 ins Deutsche iibersetzt; [...] von Johann Christoph Gottsched[ ]. Theil 2: C bis
J. Leipzig: Breitkopf 1742, S. 107-109, hier S. 108. Aus Gottscheds Ubersetzung (S. 108) stammt
auch das folgende Zitat.



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 129

Ausdruck von ,Neid‘ und ,Rachgier* sei:?®  Die wahre Satire greift [...] nicht un-
schuldige, sondern schuldige Leute an [...], ohne die Personen [...] auf eine an-
zugliche Art zu beschuldigen.“21 Das ,,moralische Strafgedicht“ soll dazu dienen,
LeinreifSfende Laster“ lacherlich zu machen oder ,das abscheuliche Wesen der
Bosheit, mit lebhaften Farben“ dazustellen (S. 557). Doch bezieht sich die Satire
nicht allein auf ,das moralische Bose“, sondern auch auf ,alle Ungereimtheiten
in den Wissenschaften [und] freyen Kiinsten“ (S. 560). Die Satire darf also im
literaturésthetischen Streit verwendet werden,? sie erfordert allerdings ,ge-
sunde Vernunft und ,gute[n] Geschmack® (ebd.). In besonderer Weise stellt
sich das Satire-Problem bei der Gattung des Epyllions, des ,scherzhaften Helden-
gedichts“:* Die satirisch geschilderte ,kurze und lacherliche Zwistigkeit* (S. 454)
kann Gottsched nur schlecht mit der auf Erhabenheit zielenden Form des Vers-
maRes in Ubereinstimmung bringen (S. 468).* Als Gattungsbeispiel fiir das
Epyllion fithrt Gottsched auch Furetiéres Nouvelle allégorique an, und tatsach-
lich nimmt Frankreich in der satirischen Kartierung der Literaturkritik eine
Vorreiterrolle (,avant-garde’, auch dies ein militarischer Begriff) ein.® Fiir den
deutschsprachigen Zusammenhang scheint nach Inga Schiirmann zunéchst eine
Nachahmung der franzésischen Verhdltnisse ab 1689 zu bestehen, ehe ab 1710
ein ,kritischer Pazifismus‘ zu gelten scheint, demzufolge der literaturkritische
Krieg als ,gelehrter und damit ,veralteter Krieg‘ abgewertet wird.”

Zweifel sind angebracht. So erscheint 1741 in den von Johann Joachim Schwabe
(1714-1784) in Leipzig herausgegebenen Belustigungen des Verstandes und des Witzes
anonym die satirische Schrift Der deutsche Dichterkrieg aus der Feder Gottscheds.”
Der Leipziger Nestor reagiert darin auf Bodmers 1734 erschienenen Character der
Teutschen Gedichte,®® der 1737 — angepasst an die séchsische Sprachnorm — in Gott-

20 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst [...]. 4. Aufl. Leipzig: Breit-
kopf 1751, § 22, S. 115. Mit Seitenzahl im Text zitiert.

21 Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 548-565.

22 Gottsched nennt Popes Essay on Criticism als Gattungsbeispiel, gleichwohl es sich um ein
ydogmatisches Gedicht“ handele (Dichtkunst [Anm. 20], S. 560).

23 Ebd,, S. 451-468.

24 Gottsched nennt den Lutrin von Nicolas Boileaux (1636-1711), Butlers Hudibras und Furetiéres
Nouvelle allégorique als Gattungsbeispiele (ebd., S. 462 f.) sowie seinen eigenen Dichterkrieg
(S. 463).

25 Claudine Nédelec: Etre moderne, étre & avant-garde. Le champ de bataille des belles-lettres
au XVII® siécle. In: XVII® siécle 228 (2005), S. 453—-464. Zu Furetiére s. 0. Anm. 6 und 10.

26 Schiirmann: Literaturkritik (Anm. 11), S. 146.

27 Dazu s.u. Anm. 34.

28 [Johann Jacob Bodmer:] Character der Teutschen Gedichte. [Ziirich 1734.]



130 —— Christoph Schmitt-MaaR

scheds Critischen Beytrigen wieder abgedruckt worden war,” erginzt um ei-
nige panegyrische Strophen auf Gottsched. Bodmer durchschreitet und bewertet
in Versform die deutschsprachige Literatur des siebzehnten und achtzehnten
Jahrhunderts. ,Auch Deutsche kdnnen sich auf den Parnassus schwingen“ — das
will Bodmer in seinem als Versepos konzipierten Lehrgedicht demonstrieren. Es
setzt ein mit dem Anruf der ,Critica“, der personifizierten Literaturkritik, die
der ,Dichter lange Reih, / Die Deutschland aufgestellt” (S. 624), durchmustern
und charakterisierend beurteilen soll, um den ,bessere[n] Geschmack® zu befor-
dern, auf dass der ,schlimmere[] Geschmack verdrungen und verwirret wird
(S. 625). Johann von Besser (1654-1729), Johann Ulrich Konig (1688-1744), Carl
Gustav Herdus (1671-1725), Johann Valentin Pietsch (1690-1733) und Benjamin
Neukirch (1665-1729) gilt Bodmers Lob, wenn auch mit Einschrankungen. So
bescheinigt die Critica (i. e. Bodmer) Konigs Versen eine Ndhe zur Prosa, und
Pietsch zwinge sich zur Originalitt; Gottsched sei allein ,,durch Fleifs und Bieg-
samkeit“ (S. 644) in diese Reihe zu stellen.*

Nicht allein diese verhaltene Kritik fordert Gottscheds Widerspruch heraus,
sondern auch die Tatsache, dass Bodmer eine lineare Fortschrittserzdhlung ver-
weigert und die in der franzdsischen Querelle ,formulierte Alternative zwischen
Dekadenz und Fortschritt durchbricht [...] mit der Konstruktion einer stetig wech-
selnden Aufstiegs- und Verfallsgeschichte“® Die auf einzelne Autoren bezogene
individuelle Werkkritik, die zudem stindig den Bezug zur Dichtung der Antike
herstellt,** bricht mit Gottscheds Auffassung einer iiberzeitlich geltenden poeti-
schen Norm. Dariiber hinaus bereitete man sowohl in Ziirich wie auch in Leipzig
eine Ausgabe der Werke von Martin Opitz (1597-1639) vor, die den eigenen ,Erb-
anspruch’ rechtfertigen sollte; fir Irritationen sorgt zudem die 1741 erschienene
Critische Dichtkunst Breitingers, die den Titel von Gottscheds eigener — zehn
Jahre zuvor erschienener — Poetik entlehnte.®

In seinem auf drei Biicher konzipierten Dichterkrieg®* versucht Gottsched
daher nicht weniger als eine satirische Widerlegung Bodmers, allerdings im Me-

29 Ders.: Character der deutschen Gedichte. In: Beytrage zur Critischen Historie der deutschen
Sprache, Poesie und Beredsamkeit. 20. Stiick (1738), S. 624—659. Mit Seitenzahl im Text zitiert.

30 Vgl. Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 95f.

31 Joachim Jacob: Heilige Poesie. Zu einem literarischen Modell bei Pyra, Klopstock und Wie-
land. Tiibingen 1997, S. 87.

32 Ebd.

33 Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 393.

34 Anonym: Der deutsche Dichterkrieg. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. Auf
das Jahr 1741. Heumonat [Juli], S. 49-66 (Erstes Buch); Auf das Jahr 1742. Brachmonat [Juni],
S. 518-541 (Zweytes Buch); Auf das Jahr 1742. Wintermonat [November], S. 434-463 (Drittes



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 131

dium des Prosa-Epos. Gottsched ruft wie schon Bodmer die ,gottliche[ ] Critik“ als
»Gestalt der Beurtheilungskunst“ (S. 54) an, die jedoch als ,Gottin der Zwie-
tracht“*® adressiert wird, habe doch bislang die konsensuelle Kritik einzig die
yheuchlerische Hoflichkeit“ (S. 51) beférdert; nun miisse wie in ganz Europa der
Streit zwischen den Gelehrten zugelassen werden (S. 52). Bodmer habe jedoch
Eris, die in Homers Ilias angesprochene Gottin der Zwietracht,*® statt der Critica
angerufen.’’ Eine eigentliche Kriegsschilderung findet sich nicht,*® doch argu-
mentiert Gottsched eindeutig gegen zwei Fronten: gegen die Ziircher einerseits
und die Lettres frangoises et germaniques ou réflexions militaires, littéraires et
critiques Fléazar Mauvillons (1712-1779) von 1740 andererseits. Eris wolle die
deutschen Gelehrten ,in Harnisch bringen, und wider einander erbittern (S. 52),
sie fordere den ,poetischen Zweykampf* (S. 436). Die in diesem Krieg zum Ein-
satz kommenden Waffen, ndmlich ,, Thranen, Schimpfworte, Stachelschriften, Pa-
pier und Druckerfarbe“ (S. 52), markieren ,die Verbreitung und Durchsetzung
der Technik und Okonomie des Buchdrucks sowie die Autonomisierung des Lite-
raturbetriebs«.*

Allein: Der von Gottsched geworfene Fehdehandschuh wurde von den
Ziirchern nicht aufgenommen — aus Ziirich ist keine Schrift tiberliefert, die mit der-
selben bellizistischen Metaphorik direkt auf den Leipziger Dichterkrieg reagieren
wiirde.* Also fingierte Gottscheds Mitarbeiter*! Johann Joachim Schwabe einen sol-
chen Gegenangriff: Der Neue critische Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf

Buch). Mit Seitenzahl im Text zitiert. Zur Autorschaft vgl. Uwe R. Klinger: Gottsched und Die Be-
lustigungen des Verstandes und des Witzes. In: Lessing Yearbook 3 (1971), S. 215-225, hier S. 220 {.
35 Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 395.

36 Eris erscheint oft als hinkende, zusammengeschrumpelte, kleine Frau. Erst wenn es ihr ge-
lingt, den Neid und den Hass der Menschen zu wecken, erbliht sie zu ihrer wahren Gestalt.
Homer schreibt iiber sie in der Ilias (IV 440-445, Ubersetzung von Johann Heinrich VoR): ,die
rastlos lechzende Eris [...], die erst klein von Gestalt einherschleicht; aber in kurzem trégt sie
hoch an den Himmel ihr Haupt, und geht auf der Erde. Diese nun streuete Zank zu gemein-
samem Weh in die Mitte, wandelnd von Schar zu Schar, das Geseufz’ der Médnner vermehrend.“
37 Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 400.

38 Ebd.

39 Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 96.

40 Das 1741 in der Ziircher Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften (3.
Stiick, S. 161-219) verdffentlichte Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter bezieht sich
zwar direkt auf den Dichterkrieg (S. 177, 191), verzichtet aber weitestgehend auf militérische oder
kriegerische Metaphern (sie kommen nur in Gottsched-Zitaten vor, vgl. ebd.). Vgl. Nebrig: Dich-
terkrieg (Anm. 5), S. 402.

41 Zur Verfasserschaft vgl. Dieter Martin: Das deutsche Versepos im 18. Jahrhundert. Berlin,
New York 1993, S. 60.



132 —— Christoph Schmitt-MaaR

das Schalt-Jahr 1 744, der mit der Imprese ,Winterthur im Canton Ziirich Auf Kos-
ten der critischen Gesellschaft“ erschien,*® wird durch die sDenkwiirdige und
wahrhaffte Geschichte welche sich bey dem critischen Kriege u. riihmlichen Siege
der Herren Schweitzer wider und tiber die Sachsen zugetragen habe[ ]“ eréffnet
und hat das Motto ,,Critik beschiitz diefs neue Jahr, / Verleyh uns Sieg in Kriegs Ge-
fahr.“** Die Parodie wahrt das von Breitinger bevorzugte Versmaf (und einige ,al-
tertiimlich® erscheinende, das Schweizerdeutsche parodierende Wendungen), um
das ,crit’sche[] Fewr und Staal“ darzustellen, das in der ,critsch’n Schlacht* (Bl
A4") zum Einsatz gekommen sei.

Der Ausgangspunkt des Konflikts zwischen Leipzig und Ziirich wird (durchaus
zutreffend) auf die 1720er Jahre zurtickdatiert (Discourse der Mahler etc.), doch erst
1736 ,[h]ub der grof Krieg sich an fiirwar* (BL [ 6 ]*).*> Nach Schwabe bricht infolge
des Leipziger Dichterkriegs ,in Zurich mit gross’n Grauf$ / das critische Kriegsfewer
auf“ (BL[717), worauthin die Ziircher in Widerlegung der Leipziger Milton-Kritik
in den ,Kriege graufamlich“ eingegriffen und ein ,crit’sch Scharmiitz’l“ (B.[817)
angerichtet hatten. Dabei dienen die literaturkritischen Kommentare in den An-
merkungen der insinuierten Schriften als ,Spief/ Schwerdt und Stang'n“ (Bl. BY).
Doch kenne dieser Krieg ,kein Maafs und Ziel“ (ebd.), da die Sachsen nicht klein
beigegeben hitten. Zircher ,Recruten“ werden in Hamburg, Dresden und Berlin
geworben, womit die ,Zeitungs-Schreiber® (ebd.) gemeint sind — der Hamburgische

42 Korrigiert werden muss daher die Aussage Jorg Schonerts (Gelehrte Narretei [Anm. 2], S. 81),
dass es keine literaturkritische Kalenderliteratur in der Art der Engldnder gegeben habe. Zu den-
ken wére noch an Friedrich Schulz’ Almanach der Bellettristen und Bellettristinnen fiir’s Jahr 1782.
43 [Anonym]: Neuer critischer Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf das Schalt-Jahr 1744.
[G]estellt durch Chrysostomum Mathanasium. Winterthur [i. e. Leipzig]: Critische Gesellschaft
[i. e. Breitkopf] 1744. Mit Blatt-Paginierung im Text zitiert. Bislang ist die Zuweisung an den Autor
,Chrysostomus Mathanasius“ in der Forschung nicht weiter berticksichtigt worden. Es handelt
sich um ein Pseudonym, das der franzdsische Satiriker Thémiseul de Saint-Hyacinthe (1684-1746)
verwendete, der u. a. als Modernist an der (zweiten) franzdsischen Querelle beteiligt war. Nicht
er, sondern Gottscheds Adlatus Johann Joachim Schwabe ist vermutlich der Verfasser, vgl. J. G.
Sulzer an J. ]. Bodmer, Brief vom 10.01.1745, https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-
1745-01-10.html (letzter Zugriff: 23.07.2024).

44 Das Motto ist den beigebundenen ,Practica oder Kalender Anhang auf das Jahr MDCCXLIV¢,
S. 1, vorangestellt (Anonym: Taschen Allmanach [Anm. 43], sep. pag.).

45 Dem Taschen Allmanach vorangestellt ist ein Kalendarium, in dem nicht nur die ,fruchtbrin-
gende[]“ und die ,verwundersame[]“ Geburt von Bodmer und Breitinger vermerkt ist, sondern
auch der ,Verfall der Deutschen Critik durch die Sachsen“ (vor 14 Jahren, d. h. 1730), die ,Herstel-
lung der Deutschen Critik durch die Schweitzer und damit einhergehend die ,Regierung der
Herren Schweitzer im Reiche der Critik“ (vor vier Jahren, d. h. 1740) sowie die ,1ste[] grofSe[]
critische[] Schlacht zwischen den sdchsischen und schweitzerischen Kunstrichtern“ (vor drei
Jahren, d. h. 1741, Gottscheds Dichterkrieg).


https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html
https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html

,Mit den Waffen der lachenden Satire* =— 133

Correspondent von Barthold Joachim Zinck (1718-1775), die Drefsdnische Nachrich-
ten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Ulrich Konig (1688-1744) sowie die
Berlinischen Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Matthias
Dreyer (1717-1769) und Jacob Friedrich Lamprecht (1707-1744), die nun mit ,ge-
wapneter Hand“ ihre ,Nachrichten-Schwerdter[]“ (BL. B2") fiir Ziirich schwingen;
und auch in Halle formiert sich eine ,new Critisch Rott“ (Bl. B3"), gemeint sind Ale-
xander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) und Georg Friedrich Meier (1718-1777).
Schwabe differenziert in seiner Schrift (wohlgemerkt: er nimmt die Perspektive Zii-
richs ein, kann sie aber nicht konsequent durchhalten) zwischen der ,allgemeinen
Schlacht (also dem Streit um die Herausbildung, die Verfahrensweisen und die
Funktionen der Literaturkritik) und der ,spezifischen Kampfhandlung’ um die ein-
zelnen Autoren, Werke und ﬂbersetzungen. »Daf8 der Krieg zu Ende nie kahm“ (BL
B2"), liegt nach Schwabe am Aufbau neuer und wechselnder Allianzen, wobei beide
Parteien ,tob’n/ als wollten sie Feuer speyn* (BL. B4"). Am Ende kann es aus Schwa-
bes Perspektive nur einen endgtltigen Sieg geben, was durch die Schlusszeilen (an-
gereichert durch biblischen Verweis — Ps 113,2 — und Heiligenlegende) markiert
wird: ,Zertrettn die Sachf’'n mit Wuth vnnd Sturm / Wie Ritter St. Georg den Lind-
wurm// Himmel! Wend ab die bése Zeit / B’hiit vns fir Krieg/ Auffruhr vnnd Streit//
Von nun an bif} in Ewigkeit!“ (Bl. B5") Dieser ,Sieg‘ der Schweizer erfiahrt durch die
Anfligung einer Prophezeiung jedoch eine Umdeutung: Ein Komet werde in Ziirich
einschlagen, wodurch ,alle Dinte in ganz Ziirich vertrocknen“ wird und somit ,die
Ziricher Critik entschlaft“ (ebd.).

Alexander Nebrig hat treffend konstatiert, dass in Gottscheds Dichterkrieg
zwei Ebenen korrelieren: eine performativ-pragmatische Ebene, ,die den Krieg
gegen die Schweizer deklariert“ und eine rein diskursive Ebene, die ,das Wesen
der Kritik erértert“.*® Beide Ebenen sind jedoch nicht miteinander vermittelbar.
Das agonale Kritikverstdndnis, das sich sowohl in den Ziircher wie auch in den
Leipziger Beitrdgen duflert, expandiert den Konflikt, da es ein Streit nicht um In-
halte ist, sondern die Autoritét des jeweiligen Kritikers in Frage stellt. Insofern ist
es tatsachlich ein Kritikerkrieg, bei dem letztlich Sieger und Besiegter, Usurpator
und Usurpierter ausgemacht werden sollen — was jedoch in der Gelehrtenrepu-
blik nur als Selbsterméchtigung funktionieren kann. Daher kann der als Dichter-
krieg deklarierte Kritikerkrieg nach Steffen Martus auch als ,Spiegelstadium der
Kritik*’ betrachtet werden, das sich durch eine intensivierte Selbstbeobachtung
auszeichnet, in der Sache jedoch keine Handlungsoptionen er6ffnet. Das hat man
wohl auch in Zirich (nicht jedoch in Leipzig) erkannt, und daher ist die Weige-

46 Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 402.
47 Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 89, 93-96.



134 —— Christoph Schmitt-MaaR

rung Breitingers und Bodmers, in einen ordentlich deklarierten (papiernen) ,kriti-
schen Krieg‘ mit Gottsched und seinen Anhédngern einzutreten, letztlich auch
Zeugnis einer Kommunikationsverweigerung und eines unergiebigen, da iiberleb-
ten Konflikts. Stattdessen distanzieren sich die Ziircher nun von ihrer fritheren
Wertschatzung des ehemaligen Kombattanten: Der Wiederabdruck von Bodmers
Character in dessen Critischen Lobgedichten und Elegien (1747) vollzieht satirisch
den Bruch mit dem ,stolzen Gottsched®, indem das (eingeschrankte und daher
vergiftete) Lob der vorherigen Fassung revidiert wird: Gottsched sei ,weit klei-
ner“ als die anderen sichsischen Dichter und miisse daher ,schamroth [...] ste-
hen®, ist also ebenso tiberheblich wie poetisch unbegabt.48 Festzuhalten bleibt,
dass der Kritikerkrieg — also der tuber bellizistische Metaphern ausgetragenen
Kampf zwischen Kritikern um das Wesen der Kritik, und nicht der Streit einzel-
ner Kritiker um die Vorziige oder Nachteile einzelner literarischer Werke — ,,den
Bereich der literaturkritischen Offentlichkeit in Deutschland formte, festigte und
erweiterte“,*® ohne dass neue kritische Praktiken das Arsenal der Kritiker wir-
kungsvoll bereicherten.>®

2 Ubersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin
und Jonathan Swifts The Battle of the Books

Der Befund des kritischen Pazifismus‘ nach 1710 muss folglich differenziert wer-
den. Das gilt umso mehr, wenn man weniger die literaturkritischen Periodika der
ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts befragt auf satirische Verwendung von Meta-
phern der Bellizitdt zur Darstellung literaturkritischer Strategien, als vielmehr
Ubersetzungen satirischer Federkriege. Anders als Der deutsche Dichterkrieg han-
delt es sich hierbei zwar — wie Gottsched schreibt — um ,schwache Nachahmun-
gen der Ausldnder, oder knechtische Ubersetzungen“ und keine ,,wirkliche[n] Ori-
ginale“. Doch die Ubersetzungen, ihre Entstehungskontexte und ihre Paratexte
erhellen das literarische Feld, ndmlich jenes des Epyllions oder des komischen
bzw. satirischen Heldenepos und zeigen den doppelten Legitimationsbhedarf (der
negativen Literaturkritik und der Satire) auf. Gottsched hat die franzosischen
und englischen Schriften, die direkt zur Paralléle rechneten, nicht nur besessen,

48 Vgl. auch Johann Jacob Bodmer: Das Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter. In:
Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften zur Verbesserung des Urteiles
und des Witzes 3 (1742), S. 161-221.

49 Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 390. Verben umgestellt durch den Vf.

50 Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 84, 112.



,Mit den Waffen der lachenden Satire =— 135

sondern auch iibersetzt (bzw. iibersetzen lassen).>! Im Folgenden sollen Nicolas
Boileaus Le Lutrin von 1674, Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 und
(resiumierend) Alexander Popes Peri Bathous von 1728 herangezogen werden.
Diese drei Schriften wurden zwischen 1729 und 1745 jeweils doppelt tibersetzt,
namlich einmal durch die Leipziger und einmal durch die Ziircher Partei.>*
Gottsched legt 1730 mit seiner Ubersetzung von Nicolas Boileau-Despréaux’
Le Lutrin aus dem Jahr 1674 den Grundstein fiir die zwischen Leipzig und Zirich
sich entfaltende Epyllien-Produktion.*® Boileau hatte sein ,poéme héroique drei-
RBig Jahre spater poetologisch als ,poéme héroi-comique‘ legitimiert, und auch
wenn Boileaus Schrift nicht unmittelbar zur Querelle rechnet, so entfaltet sich
doch hier das Stilprinzip: ,Die Zdnkerey war von keiner Wichtigkeit, aber der
Poet [Boileau] beschreibt sie auf die ernsthafteste Art von der Welt, und eben da-
durch macht er sie lacherlich, heifit es in der letzten Auflage von Gottscheds Cri-
tischer Dichtkunst von 1751.>* Boileau stellt den Streit zwischen zwei kirchlichen
Wirdentragern uber den Standort eines Rednerpults in einer Kapelle dar, der
mit einer Schlacht in einer Buchhandlung endet, in der sich die Verfechter der
einen oder der anderen Seite mit ihren ,alten‘ oder ,modernen‘ Lieblingsautoren be-
werfen. ,Ich singe von der Schlacht®, hebt Gottscheds Boﬂeau—Ubersetzung an
(S. 445) und besingt weiter den ,bemiihten Arm¢, ,die strenge Tapferkeit“ und den
~Muth“ seiner ,Helden“ (ebd.), der sich in ,Anschldgen‘ und ,Befehlen‘ (S. 449) &u-
fRert, ,Gegner® (S. 450) identifiziert und die ,Kriegesgluth“ (S. 452) entfacht. Das titel-
gebende Pult wird als ,Waffe[]“ (S. 449) im Kampf des ,siegende[n] Prelat[en]“
(S. 445) gedeutet. Nach dem obligatorischen Musenanruf (ebd.) erzahlt Gottsched
vom Einzug der Gottin der Zwietracht, Eris (S. 446), und es ist diese G6ttin und auch
das Schema des anlasslosen Streits aus niederen Motiven, die den Leipzig-Zircher
Literaturstreit immer wieder prigt. Bedauerlicherweise ist Gottscheds Ubersetzung

51 Peter Kapitza: Der Zwerg auf den Schultern von Riesen. In: Rhetorik 2 (1981), S. 49-58; Thomas
Pago: Johann Christoph Gottsched und die Rezeption der Querelle des anciens et des modernes in
Deutschland. Miinchen 2003.

52 Hatte sich Gottsched an der franzdsischen Regelpoetik und der fiir diese konstitutiven Nach-
ahmung der ,Wirklichkeit orientiert, so pladierten die Schweizer fiir die Poetik des ,Wahrschein-
lichen‘ und beriefen sich dazu auf die Englénder, allen voran auf John Milton (Nebrig: Dichter-
krieg [Anm. 5], S. 389 f.). Die Querelle, die zwischen Leipzig und Ziirich ausgetragen wurde,
umfasste also sowohl poetische Fragen (Wirklichkeit vs. Wahrscheinlichkeit) als auch national-
literarische (Frankreich vs. England).

53 Johann Christoph Gottsched: Das Pult, in einem Heldengedichte [...] tibersetzt. In: Der Deut-
schen Gesellschaft in Leipzig Eigene Schriften und Uebersetzungen in gebundener und ungebun-
dener Schreibart. Zweyte vermehrte Auflage. Leipzig: Breitkopf 1735, S. 445-452. Mit Seitenzahl
im Text zitiert.

54 Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 462.



136 —— Christoph Schmitt-MaaR

unvollendet geblieben, so dass der Kern, die Biicherschlacht, fehlt.% Doch fand Boi-
leau in Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 einen wiirdigen Nachahmer.

Bereits im dritten Buch von Swifts Tale of the Tub (1704) ist eine Digression
concerning Critics eingeruckt, die in der deutschen Erstiibersetzung von 1729 un-
kommentiert bleibt.*® Der Leipziger Jurist Georg Christian Wolff (1702-1772)
zeichnet fiir diese Ubersetzung verantwortlich.’” Der Erzahler bittet zu Beginn
der Ausschweifung von den Herren Criticis die Kritiker um Nachsicht, dass er sich
ihnen bislang noch nicht vorgestellt und auch nicht der Regelpoetik der Modernes
gefolgt sei (S. 86). Nach einer durchaus trennscharfen Definition der gelehrten
Critici, die jedoch bereits ,vor einigen Jahrhunderten aufgehoret“ haben zu exis-
tieren, kommt Swift (bzw. Wolff) auf die ,wahren Critici“ (S. 88) zu sprechen: Sie
seien wahre Helden, stammten von Momus (dem Gott des Tadels) und Hybris
(der Gottin der Anmafsung) ab, hétten Kriege gegen ,Riesen, Drachen, und Réu-
ber[ ]« gefiihrt, jedoch vergessen, sich selbst wie ,alles ander[e] Ungeziefer[ ]“ aus-
zurotten, etwa durch Einnahme von ,Ratten-Pulver® (S. 89). Zwar geht Swift noch
auf den Unterschied zwischen den alten und den neuen Kritikern ein, die sich
analog zu den Anciens und den Modernes herausgebildet haben, doch stellt er kei-
nen agonalen Kampf zwischen diesen Parteien dar.>®

Anders hingegen Gottsched. Er wirbt 1746 im Neuen Biichersaal fiir eine Uber-
setzung von Swifts ,sinnreiche[r] Ausschweifung von dem Amte eines Kunstrich-
ters itziger Zeiten®,>® die er in Ausziigen vorlegt. Zwar sei schon 1729 eine Uberset-
zung erschienen, doch sei erst jetzt ein Zustand in der Literaturkritik erreicht,

55 Johann Christoph Rost (1717-1765) bezieht sich mit Das Vorspiel. Ein Episches Gedicht ([Dres-
den] 1742, auch abgedruckt in Johann Jakob Bodmer: Critische Betrachtungen und freye Unter-
suchungen zum Aufnehmen und zur Verbesserung der deutschen Schaubiihne. Bern 1743, S. 10—
84) auf Boileaus Lutrin.

56 [Jonathan Swift:] Des berithmten Herrn D. Schwifts Mahrgen von der Tonne. Zum allgemei-
nen Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollstandigen Begriffe einer
allgemeinen Gelehrsamkeit, aus dem Englischen ins Deutsche iibersetzet [von Wolff]. 1. Theil. Al-
tona: auf Kosten guter Freunde 1729 (darin enthalten: Eine kurze Ausschweifung von den Herren
Criticis, S. 86-102. Mit Seitenzahl im Text zitiert).

57 Georg Christian Wolff, Jurist und Ubersetzer, hatte in Leipzig Philosophie studiert, war seit
1728 Mitglied der Deutschen Gesellschaft, tibersetzte 1733 Popes Peri bathous (s. Anm. 67) und
1734 Cervantes’ Don Quijote. Die zweite textidentische Auflage von Swifts Mdhrgen von der Tonne
erschien 1737 und wird Wolff zugewiesen, der die Widmung an Philipp Wilhelm und Johann Cla-
mer August von dem Busche mit dem Akronym ,,W* unterzeichnet.

58 Die Schweizer Ubersetzung durch Waser unter dem Titel Eine kurze Ausschweifung iiber die
Herren Criticos verhilt sich dhnlich neutral wie Wolffs Ubersetzung; vgl. Jonathan Swift: Satyri-
sche und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Zuirich: Orell] 1758, S. 107-123.

59 [Johann Christoph Gottsched:] Des beriithmten D. Jonathan Swifts sinnreiche Ausschweifung
von dem Amte eines Kunstrichters itziger Zeiten [...]. In: Neuer Biichersaal der schonen Wissen-



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 137

der die satirische Darstellung verstandlich mache: Nun sind ,wir auch in diesem
Stiick den Franzosen und Engldndern gleich geworden, dafd das critisieren fiir
das erste Probestiick des Witzes gehalten wird [...]; so ist es nothig, dafd man die
artige swiftische Abhandlung wiederum bekannt mache.“ Doch noch fehle es an
scritischen Helden®, die den Kampf mit dem ,Ungeziefer aufnehmen (S. 262).
Gottsched nutzt Swifts Textvorlage, um seine Kritik an den Schweizern von Wer-
ken auf die amtliche Zustédndigkeit und die Verfahren zu kanalisieren, auch wenn
er beteuert, ,[k]einen Krieg mit solchen Widersachern“ (S. 263) anfangen zu wol-
len. Eine neue Generation von Literaturkritikern falle — nach Swift — auf durch
~eine Vermischung von etwas Gelehrsamkeit, weniger Urteilskraft, noch weniger
Witz, vieler Einbildung und sehr vieler Bosheit“ (S. 265). Auf die — auch von Swift
bemitihte — klassische Definition des satirischen Genres zuriickgreifend, konsta-
tiert Gottsched, dass die neueren Kritiker — nach Swift — ,blof3[] Wespen“ seien,
»welche nur mit unglicklichen Stacheln versehen sind, aber kein Honig bringen“
(ebd.). Gleichsam in die Rolle Swifts schliipfend, will sich auch Gottsched mit sol-
chen neueren Kritikern ,scharmiitzeln (S. 263). Was die Zircher betrieben, sei
namlich keine Satire im Gewand der Literaturkritik, sondern ein Pasquill,60 und
daher verdienten sie eine ,ernstliche Widerlegung® gar nicht (ebd.). Dieser Vor-
wurf entfaltet sich vor dem Hintergrund, dass die regelpoetische Position Gott-
scheds ins Hintertreffen geraten war, wahrend sich die Positionen Bodmers und
Breitingers fiir dsthetische Positionen der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts we-
nigstens anschlussfahig erwiesen.

Swifts The Battle of the Books — wie auch A Digression concerning Critics in
The Tale of the Tub enthalten — ist denn auch Gegenstand einer doppelten Uber-
setzung: Der Leipziger Ubersetzung von Wolff aus dem Jahr 1729 folgte 1758 —
mit zwanzigjéhriger Verspétung — eine Ubersetzung durch den Winterthurer Dia-
con Johann Heinrich Waser (1713-1777).%* Der ,Kampf", Battle of the Books, wird

schaften und freyen Kiinste. Des III. Bandes 1. Stiick (1746), S. 261-282. Mit Seitenzahl im Text
zitiert.

60 Barry Murnane: ,Bittere Pillulen®. Literaturkritische Pharmazie um und nach 1700. In: Ders.:
Essen, toten, heilen (Anm. 11), S. 109-131, hier S. 128.

61 Jonathan Swift: Vollstdndige und Wahrhaffte Erzehlung von dem unter den Biichern gehalte-
nen Treffen. In: Swift und Wolff: Mdhrgen von der Tonne (Anm. 56), Anderer Theil, S. 5-62. Mit
Blatt-Paginierung bzw. Seitenzahl im Text zitiert.

62 Jonathan Swift: Vollstdndige und wahrhafte Erzehlung von dem lezten Freytag unter den
alten und neuen Biichern gehaltenen Treffen in der Bibliothek zu St. James. In: Ders.: Satyrische
und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Ziirich: Orell] 1758, S. 263-314. Der Uberset-
zer ist laut Vorwort ,Johann von Breitenfels’, ein Pseudonym des Winterthurer Diacons Johann
Heinrich Waser. Vgl. Ludwig Hirzel: ]. H. Waser. In: Vierteljahrschrift fiir Litteraturgeschichte 5
(1892), S. 301-312. Nach Hirzel hat Waser 1765 Butlers Hudibras uibersetzt, den Bodmer 1737 be-



138 —— Christoph Schmitt-MaaR

im Vorwort der ,Leipziger* Ubersetzung von Wolff aus dem Jahr 1729 historisch
korrekt in die englische Quarrel um die Vorherrschaft der ,alten und der ,neuen‘
Autoren zwischen William Temple (1628-1699), William Wotton (1666—1727) und Ri-
chard Bentley (1662-1742) eingeordnet® und mit einem Frontispiz ausgestattet, das
die dritte Variante des literaturkritischen Krieges verbildlicht: Nicht Schlachtordnun-
gen oder einzelne Kritiker und Autoren werden gezeigt, sondern die Biicher selbst
werden zu Waffen, mit denen sich die Autoren munitionieren (Abb. 3).5* Die vorgeb-
liche Fragmentaritit des Manuskripts enthebt den Autor Swift wie den Ubersetzer
der Notwendigkeit, vom Sieg einer Partei zu erzédhlen. Und obwohl Swift warnt, die
erwahnten Autoren mit den lebenden Personen gleichzusetzen, bekennt er: ,Ich
habe aus langer Erfahrung gelernet, daf$ man sich von dergleichen Leuten, die ich
hier angegriffen habe, nichts {ibels zu befiirchten hat.“ (Vorrede des Autoris, Bl. A2").

Der ,Krieg [sei] ein Kind des Hochmuths“ und habe seinen ,natiirlichste[n]
Ursprung” in ,Begierde“ und ,Geiz“, setzt dann Swifts Satire ein (S. 5f.). Swift be-
miuht einen satirischen Vergleich: Wenn in einem ,Hunde-Staat ein einzelner
Hund das Vorrecht auf einen Knochen behauptete, so wiirde aus einer ,Republik
der Hunde“ eine Monarchie, so dass die ganze ,Hunde-Republik in einen offentli-
chen Krieg verwickelt wird“ (S. 6), da der gliickliche Eroberer des Knochens lau-
ter ,Haf}, Neid und Murren“ unter den Verlierern provoziere. Ebenso verhalte es
sich in der ,Republik der Gelehrten“ (S. 7) und dem zugehorigen Parnafs, dessen
grofierer und hoher gelegener Teil von den ,Alten bewohnt sei, was den Wider-
spruch der ,Neuern‘ erfordere (S. 8). Im Streit um Erhéhung oder Abtragung des
Hiigels sei es ,zu einem weitldufftigen und hitzigen Kriege gekommen*“. ,Gantze
Béche Dinte“ (S. 9) seien vergossen worden, die ,an statt der Pfeile gebrauchet“
und die ,vermittelst gewisser Maschinen, die man Federn nennet, unter den

gonnen hatte, war jedoch mit der Ziircher (geistlichen) Zensur in Konflikt geraten. Bodmer und
Breitinger scheinen Waser hingegen unterstiitzt zu haben. Vgl. auch Anett Liitteken: ,Feuerblé-
ser in der Kirche und dem Staat“. Samuel Butlers Hudibras und der Satire-Diskurs der Ziircher
Aufklérer. In: Bodmer und Breitinger im Netzwerk der europdischen Aufklarung. Hg. von
ders. und Barbara Mahlmann-Bauer. Géttingen 2009, S. 663—-694. Dass Gottsched den Hudibras als
»Scherzgedicht in ,Knittelversen“ auffasst (Gottsched: Dichtkunst [Anm. 20], S. 797), belegt,
warum er satirische Schriften der Englander nur schwerlich als Waffe zur Hebung des ,deut-
schen Geschmacks‘ nutzen kann, verweist doch der Knittelvers (vom Althochdeutschen ,chnutil“)
auf eine stumpfe Waffe, zumeist in den Handen von Bauern.

63 Fir eine historische Einordnung (und Relativierung von Swifts satirischen Zuspitzungen)
vgl. Joseph M. Levine: The Battle of the Books. History and Literature in the Augustan Age. Ithaca,
London 1991.

64 Hierbei handelt es sich um einen vereinfachten (spiegelverkehrten) Nachdruck der mafigebli-
chen englischen Neuausgabe von 1710, die jedoch die Schlachtordnung wahrt (wahrend der eng-
lische Originaldruck das Chaos der Schlacht und der ineinander fallenden Heere abbildet).



,Mit den Waffen der lachenden Satire“ = 139

i

L

ffK?N
e
1
L

4 'ﬁ -

"A ,7 ol 0

& &

! ¢

¥ |

:»': & 15
; =— 2

4 |

[ = |
=
e -—;‘ — - s = )

Abb. 3: Jonathan Swift: Des beriihmten Herrn D. Schwifts Méhrgen von der Tonne. Zum allgemeinen
Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollstandigen Begriffe einer allgemeinen
Gelehrsamkeit, aus dem Englischen [...]. Altona: auf Kosten guter Freunde 1729. © Zentralbibliothek
Zirich, 25.892. Public domain: https://doi.org/10.3931/e-rara-63276.


https://doi.org/10.3931/e-rara-63276

140 —— Christoph Schmitt-MaaR

Feind“ geschossen wiirden (S. 10).%® Die Ingredienzen der Tinte (,Gall-Aeppffel
und Kupffer-Wasser*, ebd.) zeichneten sich durch ihre Bitterkeit und Giftigkeit
aus. Da keine Partei sich als besiegt zu erkennen geben wolle, errichteten beide
»Sieges-Zeichen“, namlich ,Disputationes, Gegen-Meynungen, Dissertationes [...],
Antworten, Gegen-Antworten, Repliquen, Remarquen® etc. (S. 11).

Diese Schriften nun wiirden in Bibliotheken eingelagert, und in diesen ,,ist
eben der Geist, welcher die Streiter selbst beseelet hat, als sie noch am Leben
waren; und nach ihrem Tode wandert ihre Seele hinein, solche zu beleben®
(S. 12). Damit die solcherart beseelten ,Streit-Schriften nun nicht tibereinander
herfallen, werden sie von den Bibliothekaren an ,Ketten [...] geleget“. Doch hétten
sich die Ketten bei den jiingsten, der Querelle entsprungenen Streitschriften, ,wel-
che von einem tiberaus bosen Geiste beseelet worden, nicht bewdéhrt (S. 13).
Daher seien die Biicher der koniglichen Bibliothek nicht zu bindigen gewesen
und wéren gegeneinander in eine ,erschreckliche[ ] Schlacht“ gezogen (S. 14). Auf
Seiten der ,Neuern‘ kdmpften ,funffzig tausend“: ,meistentheils leichte Reuter,
schwer bewaffnetes Fuf3-Volk, und Soldaten, die man vor Geld gedinget hatte*;
jedoch seien die Soldaten ,schlecht bewaffnet, und noch iibler gekleidet“ und ihre
Pferde ,rechte Schind-Mehren“ (S. 17). Die Alten hingegen entscheiden, ,nur de-
fensive“ vorzugehen, worauf zahlreiche Soldaten der Neueren ,desertirten
(S. 19). Die Neueren kénnen sich zudem nicht einigen, ,wer sie commandiren
sollte“, ,denn ein jeder gemeiner Reuter wollte GeneralifSimus seyn“ (S. 30 f.). Al-
lerdings konnen die Modernes auf neuzeitliches Kriegsgerat zurtickgreifen, wie
»Raqueten® (S. 31), ,Kugeln“ (S. 32) oder ,stinckende Feuer-Kugeln“ (S. 31). Die
Soldner ,hatten weder Waffen noch Muth, und hielten gar keine Kriegs-Disziplin“
(S. 32). Die ,Armee der Alten“ ist hingegen ,lange nicht so zahlreich, es fehlen
v. a. Fufivolk und Séldner (S. 33). Die traditionell in Schlachten verwendeten Waf-
fen — Pferde, Riistungen, Speere, Schwerter, Pfeile, Spiefie, Gewehre, Pistolen und
Kanonen - verschaffen den Modernes zwar zundchst einen Vorteil, die Kampf-
kraft der Alten jedoch ist unbezwungen.

65 In Wasers Ubersetzung heift es: ,In diesem Streit sind ganze Béche von Dinte erschopfet,
und die Erbitterung von beyden Theilen bis aufs Hochste getrieben worden. Denn es ist zu wis-
sen, daf die Dinte in allen Treffen der Gelehrten das [!] Hauptwaffen ist, welche man Federkiele
nennt, so pflegen dapfere Streiter von beyden Seiten eine unglaubliche Menge dieser Kiele mit
einer solchen Hize und Geschiklichkeit auf einander abzuschiessen, daf es nicht anders 1af3t, als
ob es ein Treffen von Stachelschweinen ware. Diesen gewéhrlichen Liqueur bereitete der Inge-
nieur welcher ihn erfunden, aus zwo Ingredienzien, aus Galldpfeln und Kupferwasser, um durch
die Bitterkeit und das Gift derselben, die Gemiithsfassung der Streiter nicht allein einiger Massen
abzubilden, sondern auch zuunterhalten [!]¢ (Swift: Erzehlung [Anm. 62], S. 272).



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 141

Die Gotter greifen nun in die Kampfhandlungen ein, wobei Momus die Partei
der Modernes, Pallas die der Anciens vertritt. Da die Sache der Neueren nicht gut
steht, bittet Momus ,eine[ ] gewisse[] schadliche[] Gottheit, Critik genannt“, um
»Beystand“ (S. 35):

Sie lag in ihrer Héle ausgestrecket, und um sie herum lagen die Leichname unzehlicher Bii-
cher, die halb aufgefressen waren. Zu ihrer rechten Hand saf$ die Unwissenheit[,] ihre Mut-
ter, die Alters halben stock blind war. Zur lincken war der Hochmuth, ihr Vater, welcher
seiner Tochter von dem Papiere, das sie selbst zerrissen, einen Aufsatz machte. Hiernechst
befand sich ihre Schwester, die Meynung, die sehr leicht von Fiissen war; Sie hatte die
Augen verbunden, und dabei einen harten und dicken Kopff, und doch ist sie {iberaus leb-
hafft, und dreht sich immer in der Runde herum. (S. 35f.)

Die Gottin macht sich auf den Weg zur koniglichen Bibliothek, um die ,Schlacht-
Ordnung beyder Armeen in Augenschein® (S. 39) zu nehmen, aber auch, um regu-
lierend in die Schlacht einzugreifen, indem sie mit ,einem schwarzten Safft von
Galle und Rufs so kiinstlich spritzte[ ], daf$ lauter Buchstaben heraus kamen* (S. 40).
Aus ihrer Milz reifdt sie Parasiten — also Kritiker — ab, um sie als Geschosse gegen
Autoren zu werfen, damit ,Dummbheit und Grobheit“ (S. 41) ihr Werk tun kénnen.
Herausragend ist die Ausstattung des Klassizisten Richard Bentley, der mit dem Kri-
tiker William Wotton die Liga der Modernisten anfiihrt: ,Wenn er sich [..] durch
den Zorn sehr erhitzt hatte, so distillirte er von seinen Lippen eine schwartze Es-
sentz, wie Dinten, von iiberaus schédlicher Wirckung® (S. 51). Analog fehlt ihm ein
Gewehr und er muss mit einem ,Dresch-Flegel“ und einem ,Pif8-Pot“ vorliebneh-
men. Bentley beansprucht ,die Waffen desjenigen Feindes, welchen ich gefangen
nehmen, oder umbringen werde“, was ihm Julius César Scaliger zunachst verwei-
gert, da das Studium der Humaniora ihn nur ,tumm und niedertrachtigt“ gemacht
habe, so dass er ein ,vollkommener Pedante“ und ,,Windmacher“ geworden sei
(S. 52). Swift findet in der Ubertragung der Metapher des Krieges eine Entsprechung
fiir die Entwicklung des literarischen Marktes in England, wahrt also die Verhalt-
nisse der Realitit; fiir dieses Verhiltnis findet die deutsche f]bersetzung von Wolff
keine Entsprechung und kann daher auch nicht die deutschen Verhéltnisse paral-
lelfithren — vielleicht auch, weil Wolff nicht alle von Swift erwéhnten englischen
Autoren zu dechiffrieren und einzuordnen vermag.

Die 20 Jahre spiter publizierte Ubersetzung des Schweizers Waser hingegen
kann etwas mehr Details zu den englischen Autoren beisteuern und ihre Rolle in
der Quarrel jeweils kurz umreifien. Explizit auf den Leipzig-Zircher Literatur-
streit bezieht sich eine Anmerkung zu John Milton (1608-1674) und die ,selzamen
und zum Theil lacherlichen Critiquen, welche die Neuern Kunstrichter unsrer
Zeit iber Miltons Poesie schreiben®; sie seien ,zu bekannt, als dafd wir etwas
davon anfiihren® (S. 288). Waser nutzt folglich nicht die Moglichkeit, den engli-



142 —— Christoph Schmitt-MaaR

schen Biicherkrieg auf den Leipzig-Ziircher Literaturstreit auszuweiten. In Wolffs
Ubersetzung — zehn Jahre vor dem Literaturstreit entstanden — wird hingegen
nur der ,Fleifs* Miltons gertihmt; auch die Folgeauflage von 1747 aktualisiert die
Anmerkungen nicht, etwa mit Blick auf den Literaturstreit. Die agonale Metapher
des Krieges ist daher nur eingeschréankt fiir das deutschsprachige Publikum ver-
mittelbar: einmal, weil eine Ubersetzung zu frith, und einmal, weil sie zu spat
kommt.

3 Ausblick: Alexander Popes ITEPI BAOO'YZ Or, Of
The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)

Vom Hohepunkt des deutschen Literaturstreits sei abschliefend ein Blick auf den
Ausgangspunkt dieses Literaturstreits geworfen. Er entfaltet sich an Alexander
Pope, und zwar an dessen satirischer Schrift IIEPI BAOOYZ Or, Of The Art of Sink-
ing in Poetry von 1728 (die zum Erscheinungszeitpunkt noch Swift zugewiesen
wurde). In einer Prosaparodie von Pseudo-Longinus’ dsthetischer Schrift ITepi
Uyoug (Uber das Erhabene) macht Pope die zeitgendssischen Dichter lacherlich,
indem er die Verwendung des Begriffs ,bathos<® einfiihrt, um einen fehlgeschla-
genen Versuch der Erhabenheit mit einer Antiklimax zu bezeichnen. Nach Pope
entsteht der Eindruck des Lacherlichen durch die Kombination von sehr ernsten
Gegenstdnden mit sehr trivialen. Das radikale Nebeneinanderstellen von Ernstem
und Frivolem bewirkt zweierlei: Erstens verstofit es gegen den ,Anstand (decorum),
d. h. gegen die Angemessenheit des Themas, und zweitens erzeugt es durch eine
unerwartete und unangemessene Gegenuberstellung Komik. Pope belegt seine
asthetischen Urteile mit einer Vielzahl von Gedichtzitaten, die er der jingeren und
jingsten englischen Dichtung entnimmt. Bereits fiinf Jahre nach der englischen
Edition erscheint eine Ubertragung ins Deutsche durch Wolff, der ja bereits Swifts
Battle of the Books erstiibersetzt hatte.®” Wolff verhalt sich neutral, indem er den
englischen Vers-Beispielen jeweils eine Prosaiibersetzung beigibt. Bereits ein Jahr
spater kommt es jedoch zu einer Neutibersetzung durch den Gottschedianer Jo-
hann Joachim Schwabe ,mit Exempeln [..] vornehmlich [..] aus unsern Deutschen
Dichtern durchgehends erldutert®, wie das Titelblatt verkiindet und damit die

66 Altgriechisch Babog (bathos), Tiefe, als Antonym zu tog (hiipsos), Héhe.

67 Alexander Pope: Peri bathus s[ive] Anti-sublime. Das ist D. Swifts Neueste Dicht-Kunst, Oder
Kunst in der Poesie zu kriechen, mit Exempeln aus den Englischen Poeten erleutert; nebst einem
Vorschlage, wie das Aufnehmen dieser Poesie zu beférdern sey. Aus dem Englischen ins Deutsche
ibersetzt [von Georg Christian Wolff]. Leipzig: Grof$ 1733.



,Mit den Waffen der lachenden Satire® =— 143

Neuiibersetzung rechtfertigt.® Pope hatte in seiner Schrift nicht nur ausgefiihrt, dass
ein Genie® ,ganze Armeen von Werken und Schriften® mit sich bringe, und mehr
noch: dass ,Kriegeshandwerk“ und ,Dichtkunst“ derart wesensverwandt seien, dass
ein ,grosse[r] Feldherr jederzeit auch ein ,heroische[r] Dichter* sei.’® Wahrend die
Schwabe-Ubersetzung dieses satirische Argument Popes wortwortlich nimmt und Kri-
tisch-parodistische Aspekte emendiert, transportiert die Wolff-Ubersetzung” in Wort-
wahl und Duktus die satirische Intention Popes. Es ist bezeichnend, dass Schwabes
(und damit Gottscheds) Verstandnis von Satire versagt, sobald die bellizistische Meta-
phorik auf das Genre des Heldenepos angewandt wird — jene Gattung, die vor allen
anderen durch eine Kriegs-Thematik gekennzeichnet ist. Wahrend Pope mit gleich-
sam ,offenem Visier* kaimpft und die Namen der beispielhaft kritisierten Autoren an-
fithrt, versehen Gottsched und Schwabe die Namen der von ihnen angefiihrten Au-
toren mit einem Asterisk. Wo der Vergleich, die Paralléle, selbst zur Waffe im
Literaturstreit zu werden droht, schreckt Gottsched folglich vor der Wertungsfunk-
tion von Literaturkritik zurtick, die sich in der Satire entfaltet. Die letzte Auflage von
Gottscheds Critischer Dichtkunst verweist folgerichtig (aber verkiirzend) unter dem
Eintrag ,Komisches Heldengedicht‘ einzig auf den eigenen Deutschen Dichterkrieg.
Trotz des ,Ubersetzungswettbewerbs’ der franzésischen und englischen Epyllien
bleibt der agonale Vergleich mit anderen Literaturen, anderen Nationen und ande-
ren Praktiken der Literaturkritik unbefriedigend, da die satirische Intention der
deutschsprachigen Diskussion offenbar den argumentativen Boden entzieht. Die Waf-
fen der literaturkritischen Satire werden damit im ,deutschen Kritikerkrieg* stumpf.”

68 Alexander Pope: Anti-Longin, Oder die Kunst in der Poesie zu kriechen. [Aus dem Engl. von
Johann Joachim Schwabe.] Leipzig: Léwe 1734. Auf Popes Lehrgedicht Essay on Criticism (1711)
kann hier nur verwiesen werden: 1741 bis 1745 erscheinen zwei Ubersetzungen, die dem Leipzi-
ger bzw. dem Ziircher Kreis zugeordnet werden konnen (Versuch iiber die Critik aus dem Engli-
schen des Herrn Pope. Nebst einem Versuche einer Critik tiber die deutschen Dichter, [...] von
M. Gottfried Ephraim Miiller. Dresden: Walther 1745; Carl Friedrich Drollinger: Alexander Popen
Versuch von den Eigenschaften eines Kunstrichters. In: Sammlung critischer, poetischer und an-
derer geistvollen Schriften 1 (1741), S. 49-84). Signifikant ist die ,Ubertragung’ der bei Pope aufge-
flihrten englischen Dichternamen auf deutschsprachige Verhéaltnisse. Auch wenn es sich um ein
Lehrgedicht handelt (und nicht um eine Satire und daher hier unberticksichtigt bleibt), so ma-
chen die Ubertragungen Popes Essay zu einer unfreiwilligen Satire. Vgl. auch Anm. 22 (fiir Gott-
scheds generische Einordnung).

69 Schwabe libersetzt ,vollkommener Kopf“ (Pope: Anti-Longin [Anm. 68], S. 35).

70 Ebd.

71 Pope: Peri bathus (Anm. 67), S. 20 f.

72 Erst mit Lessing scheinen sie wieder scharf zu werden, vgl. Dirk Rose: Lessings Krieg. Zum
publizistischen und polemikgeschichtlichen Ort der Litteraturbriefe (1759-1765). In: Krieg und
Frieden im 18. Jahrhundert. Kulturgeschichtliche Studien. Hg. von Stefanie Stockhorst. Hannover
2015, S. 93-111. Die Literaturbriefe entstehen zur Zeit des Siebenjahrigen Krieges (1756-1763).






Friedrich Vollhardt
Das Ende der Hollenstrafen

Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen
Gotthold Ephraim Lessings

Im Mai 1773 erschien im Deutschen Merkur eine kurze Rezension des ersten Ban-
des von Nicolais Roman, die Christoph Martin Wieland, der Herausgeber der Zeit-
schrift, selbst verfasst hat. Es sei ein ,lehrreiches®, in einem ,simpeln Styl“ gehal-
tenes Buch, das ,mit mehr Verstand als Witz und mit mehr Geschmack als
Laune“ geschrieben sei. Die auftretenden Personen werden von Wieland kurz
charakterisiert, worauf die Empfehlung folgt, mit ihnen _Bekanntschaft“! zu ma-
chen. Ein Lob? Das lasst sich kaum bestreiten, ware da nicht der fehlende Witz,
den man sich von einem satirischen Roman eigentlich erwarten darf. Doch einer
deutlicheren Fiirsprache bedurfte es gar nicht, da das Buch rasch zu einem Best-
seller wurde, die zwanzigtausend im eigenen Verlag gedruckten und verkauften
Exemplare sprechen fir sich. Die dritte Auflage war bereits 1784 vergriffen, eine
vierte folgte — bedingt durch das Religionsedikt und die mit dem Regierungsan-
tritt Friedrich Wilhelm II. einsetzende Restauration — erst 1799, wo Nicolai in der
Vorrede erklart, dass er aus Furcht vor Repressalien auf eine Neuausgabe zu-
nichst verzichtet habe.”

Der Erfolg kam nicht von ungefahr. Denn Nicolai hat fiir seinen Roman mit
zwei literarischen Vorbildern beim Publikum geworben. Zum einen bezieht er
sich bereits im Titel auf Laurence Sternes Tristram Shandy, was gleich naher zu
betrachten ist. Zum anderen schreibt er eine vielgelesene ,prosaisch-comische’
Dichtung fort, die Moritz August von Thiimmel 1764 unter dem Titel Wilhelmine
oder der vermdhlte Pedant verdffentlicht hatte. Die Kammerjungfer Wilhelmine
wird von Nicolai der héfischen Welt entzogen und mit dem ebenfalls bei Thiim-
mel auftretenden Prediger Sebaldus verheiratet, was — nach Uberschreitung der
Milieugrenzen — zu einer gliicklichen Ehe fithrt. Wilhelmine erweist sich als gebil-
det, erwahnt wird ihr Abonnement der von Nicolai herausgegebenen Briefe, die
neueste Litteratur betreffend (eine frithe Form des embedded marketing), die sie
~ganz frisch von der Presse“ (SN 17) studiert. Sie ist eine selbstbewusste Verehre-

1 Zit. nach der von Bernd Witte herausgegebenen Kritischen Ausgabe des Romans von Friedrich
Nicolai, die dem in drei Banden 1773, 1775 und 1776 publizierten Erstdruck folgt: Das Leben und
die Meinungen des Herrn Magister Sebaldus Nothanker. Stuttgart 1991, S. 534 f. — Die folgenden
Seitenverweise im Text in runden Klammern (Sigle: SN) beziehen sich auf diese Edition.

2 Vgl. Karl Aner: Der Aufklérer Friedrich Nicolai. GiefSen 1912, S. 161.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-008



146 = Friedrich Vollhardt

rin des Philosophen Christian Wolff, dessen ,kleine Logik“ sie ,auswendig“ (SN
18) kennt, fiigt sich dann jedoch in die Rolle der Ehefrau und Mutter. Das Gliick
des Paares scheitert jedoch an Konflikten, die sich aus dem Beruf des Pfarrers er-
geben. Sebaldus ist ein freundlicher, der Gemeinde zugewandter, aber nonkon-
former Geistlicher, der in eine theologische Auseinandersetzung mit dem Gene-
ralsuperintendenten ,,D.[oktor] Stauzius“ gerét, in der er beim Verhor unterliegt.
Seine heterodoxen Ansichten machen ihn verdachtig, das kirchliche Lehramt
schreitet ein und suspendiert den Aufklarer, der nur bedingt als solcher zu be-
zeichnen ist. Wilhelmine iiberlebt die Demiitigung nicht, der Sohn lasst sich fiir
das Militar werben, die jingere Tochter stirbt. Am Ende der als Einleitung dienen-
den Erzdhlung stehen Sebaldus und seine Tochter Mariane allein vor einem unge-
wissen Schicksal.

Die Handlung des Romans teilt sich nun auf die beiden Figuren auf, wobei
zwei soziale Raume beschrieben werden.? Mariane wird Hofdame in einem adeli-
gen Haus, wo sie als subalterne Erzieherin und Gesellschafterin die iiblichen
Schicksalsschldge und Nachstellungen erleidet, aber auch einen Verehrer findet.
Der verschwundene Bruder taucht wieder auf, Vater und Tochter sind erneut ver-
eint, und durch einen unverhofften Gewinn in der Lotterie wird fiir Mariane der
Weg zur Hochzeit mit dem empfindsamen Dichter Sdugling frei — man kennt die
Schemata und Motive aus der trivialen Erzdhlliteratur, mit der Marianen-
Handlung sollte zweifellos das Bediirfnis nach Unterhaltung befriedigt werden.
Anders die Sebaldus-Handlung, auf die hier allein eingegangen wird. Sie fithrt in
die Zentren der Aufklarung, wo zwischen den Vertretern der Orthodoxie und der
Vernunftreligion, zwischen Pietisten und Freigeistern tiber Grundfragen der
christlichen Religion debattiert wird. Unschwer lassen sich dabei reale Vorbilder
ausmachen. Der Superintendent Stauzius erinnert an den Hamburger Hauptpas-
tor Johann Melchior Goeze, hinter einem verntinftigen Berliner Prediger er-
scheint der Philosoph Johann August Eberhard, ein Autor des Verlegers Nicolai,
der sich selbst in der Figur des Buchhédndlers Hieronymus portratiert hat.

3 Die hier gegebenen Hinweise zur Romanhandlung folgen der Darstellung bei Astrid Drose:
Friedrich Nicolais satirischer Roman Sebaldus Nothanker und der Hollen-Diskurs der Spataufkla-
rung. In: Aufkldrung erzéhlen. Hg. von Frauke Berndt und Daniel Fulda. Hamburg 2018, S. 254—
267, bes. S. 257-259.



Das Ende der Héllenstrafen = 147

1 Die Religionssatire im Roman

Der mit einer Liebesgeschichte eréffnete Roman wandelt sich zu einer Religions-
satire, in der iiber zentrale Lehr- und Glaubensfragen gestritten und die zeitge-
ngssische Kontroversliteratur keineswegs sparsam zitiert wird. Die Namen der
Autoren werden dabei unverschliisselt genannt. Der informierte Leser kann so
am aktuellen Streitgesprach teilhaben, die vom Autor bevorzugte Position einneh-
men und als Abonnent von Nicolais Allgemeiner deutscher Bibliothek tiberdies die
Rezensionen zu den erwdhnten Abhandlungen nachlesen. Dass der Roman im
Verbund mit der Herausgabe der Rezensionszeitschrift — dem wichtigsten Unter-
nehmen des Verlags — entstanden ist, hat Nicolai selbst ganz offen erklart. Am
8. Mérz 1771 schreibt er dazu an Lessing:

Ich briite seit einiger Zeit auch tiber einen Roman, der zwar kein Buncle [sc. The Life of John
Buncle, Roman von Thomas Amory] werden wird, aber in Absicht auf die heterodoxen Sétze
auch nichts besser. Wenigstens soll ein orthodoxes sdchsisches Priesterkind, wie Sie, noch
wohl Argernis daran nehmen. Die allgemeine deutsche Bibliothek kommt, wie die géttlichen
Strafen, langsam, aber desto schérfer. [...] Wollte Gott, ich diirfte an die deutsche Bibl.[iothek]
gar nicht mehr denken! Ich bin von neuerer Litteratur so voll, daf ich, wie jeder, der den
Magen zu voll hat, nicht verdauen kann. Ich habe oft schon aufhéren wollen; wissen Sie, was
mich zurtick halt? Die theologischen Artikel. Sie haben eine so merkwiirdige Revolution in
deutschen Kopfen verursacht, daf$ man sie nicht muf$ sinken lassen. Sie haben vielen Leuten
Zweifel erregt, und dadurch die Untersuchung rege gemacht. — Gut! werden Sie sagen; ich
will der Zweifel noch mehr machen, wenn ich die Orthodoxie gegen die neuern Heterodoxen
verteidige; diese werden sich alsdann verantworten und deutlicher erkldren miissen.*

Der Roman flankiert die mit dem Rezensionsorgan betriebene Politik des Verle-
gers, die einer klaren Strategie folgt, indem sie die ,neuern Theologen“ gegen die
Orthodoxie unterstiitzt — zumindest vorerst noch, wie er dem Adressaten gegen-
uber zu verstehen gibt. Nicolai ist irritiert, dass Lessing mit der Verteidigung des
kirchlichen Lehramtes gegen die Neologie offenbar eine entgegengesetzte Strate-
gie verfolgt, weshalb er sich mit einer Invocatio (,Nein, liebster Freund!“) selbst
unterbricht, um noch einmal die mit dem satirischen Roman verbundenen péda-
gogischen Intentionen zu verteidigen; dass das Lehrreiche den Witz und die
Laune tiberwiegt, hat Wieland sehr wohl gespiirt.

Noch bevor der erste Band des Sebaldus Nothanker zur Ostermesse 1773 er-
schienen ist — zwei weitere sollten bis 1776 folgen —, zeigt sich an diesem Brief

4 Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe in zwo6lf Bdnden. Hg. von Wilfried Barner u. a.
Frankfurt a. M. 1985-2003; hier Bd. 11/2, S. 172 f. — Die folgenden Seitenverweise im Text in run-
den Klammern (Sigle: FA fiir ,Frankfurter Ausgabe‘) mit Band- und Seitenzahl beziehen sich auf
diese Edition.



148 = Friedrich Vollhardt

weit mehr als nur eine Unstimmigkeit zwischen den alten Weggefidhrten. Nach-
dem Lessing in den friihen 1760er Jahren seine Mitarbeit an den Literaturbriefen
abrupt aufgekiindigt hatte, fand ein intensiverer Austausch kaum noch statt. Zu
Nicolais Rezensionsfabrik, der Allgemeinen deutschen Bibliothek, hat Lessing trotz
vielfacher Aufforderungen keinen einzigen Beitrag geliefert, was er in einem
Brief gegeniiber Rudolf Erich Raspe eigens betont (,noch zur Zeit keine Sylbe ge-
arbeitet*’). Und in einem seiner Briefe, antiquarischen Inhalts, die er gegen den
Hallenser Professor Klotz richtet, heifst es ebenso knapp wie unmissverstiandlich:
wHerr Nicolai ist mein Freund; aber mit seiner Allgemeinen Bibliothek habe ich
nichts zu schaffen.“ (FA 5/2, 570) Uber die ins Grundsitzliche fiihrenden Fragen
war man sich offenbar nicht mehr einig, da Lessing weder an einer Rationalisie-
rung des Dogmas (obsolete Diskussion) noch an dessen Verspottung (Nicolais Sa-
tire) gelegen war. Mit den theologischen Streitschriften, die in Wolfenbiittel nach
1770 entstanden sind, wollte er, zugespitzt formuliert, die ,Zukunft der Aufkla-
rung von Wahrheiten abhéngig machen, die keine mehr waren“°® was bei Nicolai
auf volliges Unverstidndnis stief3. Gleich zwei Mal apostrophiert dieser ihn daher,
wenn auch scherzend, als Orthodoxen, kurz als einen in bestimmten Fragen nicht
ganz ernst zu nehmenden Provokateur.

In der Forschung ist erst der spéte Nicolai, also der Verfasser der Reisebe-
schreibung und Katholikenhasser, der Kritiker von Schillers Horen und der Je-
naer Romantik sowie der unbelehrbare Gegner der Philosophie Immanuel Kants
und Fichtes als ein Relikt der Berliner Aufkldrung bedauert oder vor der bereits
bei der Jeunesse dorée im spaten 18. Jahrhundert hemerkbaren ,Altersdiskrimi-
nierung*’ in Schutz genommen worden. Diese Datierungen erscheinen mir frag-
wirdig. Die Aufklarung, wie sie Nicolai mit seiner Satire programmatisch vertritt,
hatte beim Publikum zunéchst noch einen durchschlagenden Erfolg, konnte aber
bereits beim Erscheinen des Romans aufgrund ihres normativen Vernunftbegriffs
als uberholt betrachtet werden. Diese Diskrepanz ist ebenso interessant wie er-
Kldrungsbediirftig. Uber die Griinde geben zwei Briefe Nicolais an Lessing aus
dem Jahr 1773 Auskunft, in denen auch die im Sebaldus Nothanker entwickelte
Religionssatire angesprochen wird. Aus beiden Schreiben spricht ein sich stei-
gerndes Unverstandnis, was die Position Lessings betrifft. Dieser hatte in einer
Leibniz gewidmeten Abhandlung ein Buch von Johann August Eberhard scharf

5 FA 11/1, 580.

6 Hermann Timm: Gott und die Freiheit. Studien zur Religionsphilosophie der Goethezeit. Bd. 1:
Die Spinozarenaissance. Frankfurt a. M. 1974, S. 112.

7 Barbara Becker-Cantarino: Nicolais Vertraute Briefe von Adelheid B** an ihre Freundin Julie
S$** Fichte und Schlegel. In: Friedrich Nicolai im Kontext der kritischen Kultur der Aufklarung.
Hg. von Stefanie Stockhorst. Géttingen 2013, S. 95-109, hier S. 104.



Das Ende der Héllenstrafen = 149

kritisiert, in dem die orthodoxe Lehre von der ewigen Hollenstrafe bestritten
wurde, welche Lessing umgekehrt zu verteidigen scheint. Nicolai, der das Werk
Eberhards in Verlag genommen hatte, ist konsterniert:

Wegen Ihres unbefugten Angriffs auf mein privilegiertes Verlagsbuch, Eberhards Apologie
des Sokrates, sollte ich Thnen billig den Text lesen, wenn ich heute nur Zeit hatte. Aber, wie
Thr Leute seid! Zuletzt wird ein Ketzer, der nach IThrer Art ewig verdammt, und nach Eber-
hards Art nicht ewig verdammt wird, gleich gut wegkommen.

Sie sollen, noch diese Ostermesse, de ma facon den ersten Band eines Buchs bekom-
men, worin viel von der Ewigkeit der Hollenstrafen vorkommt. Raten Sie was das ist?
(FA 11/2, 532)

Gemeint ist der Nothanker-Roman, den Lessing, wie Nicolai anfiigt, ebenfalls ,wi-
derlegen“ konne, ,wenn Sie Herz haben!“ Lessing bleibt eine Antwort schuldig,
weshalb Nicolai nach Erscheinen des Buches eine solche erbittet, wobei erneut
das kritisierte Dogma und die fragwiirdige Haltung des Freundes — Lessing ein
inoffizieller Mitarbeiter der Orthodoxie! — erwahnt wird, die er offenbar fiir eine
Marotte halt:

Mein lieber Lessing! Ob Sie gleich ein tauber und stummer Gotze sind, der nicht antwortet,
so richte ich doch immerfort meine Gebete an Sie, und bringe IThnen meine Opfer. Hier ist
ein neues! Sie miissen es gut aufnehmen, weil ich Sie in diesem Buche citiert habe. Sie kon-
nen wohl denken, daf ich nicht umsonst so hoflich will gewesen sein. Lesen Sie also und
schreiben Sie mir Thr Urteil, welches von einem orthodoxen Theologen, wie Sie sind, wohl
nichts geringers sein wird, als daf} ich, mitten im Himmel, die Siinde ein solches Buch ge-
schrieben zu haben, im Sinne behalten, und dadurch vielleicht mitten in der ewigen Herr-
lichkeit ewig verdammt bleiben kann. (FA 11/2, 546)

Nicolai hat Lessing in seinem Roman in der Tat ,citiert“, noch dazu aus einem
Privatbrief. Das von Lessing erbetene Urteil tiber die Satire blieb aus, ein kurzer
Dank erfolgte erst einige Monate spater. Der ,Nothanker“ habe ,Vergniigen ge-
macht®, schreibt Lessing, auch wiirde er gerne — wozu es nicht kommt - ,weit-
lauftig[er]“ ausfiihren, was er sich ,bei verschiednen Stellen gedacht habe“, um
dann anzufiigen: ,und ich denke, ich habe mancherlei dabei gedacht, wenn ich
itzt anders weif}, was denken heif3t.“ (FA 11/2, 568) Sapienti sat. Dass man ungleich
denkt, wird mit Zuriickhaltung, aber unzweifelhaft angedeutet. Uber das Dogma
von den Hollenstrafen, das Ziel der Satire, wurde nicht mehr gesprochen; dazu
hatte Lessing bereits vor der Publikation des Romans alles Entscheidende gesagt.
Zu diesem Punkt gleich mehr.

Uber die kontriren Grundprimissen und Beweissysteme lieR8 sich offenbar
keine Einigung erzielen. Das betraf vor allem die Reichweite und Leistungskraft
der Rationalitat. Was bei Lessing anklingt, sollte erst mit der kritischen Philoso-
phie Kants und deren Rezeption weitere Kreise ziehen und zu neuer Deutlichkeit



150 = Friedrich Vollhardt

gebracht werden. Aufklarung ist fiir Lessing nicht mehr nur die Befreiung der
Vernunft aus ihren Tduschungen, sondern zugleich die Aufthebung von Irrti-
mern, welche die Vernunft selbst erzeugt. Rationalitét als solche erscheint ihm
dann zweifelhaft, wenn sie nur pratendieren kann, aus sich auf Wahrheit orien-
tiert und durch sich selbst von jeder ,, Tduschung befreit sein zu konnen“.? Auch
dem Religionsgesprich, das in Nathan dem Weisen gefiihrt wird, sind solche Uber-
legungen vorausgegangen. Damit werden Grundannahmen aufklarerischen Den-
kens beriihrt, {iber die keine Einigung mehr erzielt werden konnte. Das Problem
wird an spaterer Stelle noch einmal aufzunehmen sein, wenn es um Lessings Stel-
lungnahme zu dem Dogma geht, das fiir Nicolai nur mehr ein Gegenstand der Sa-
tire sein konnte, die weiteres Nachdenken fiir tiberfliissig erklart. Noch kurz an-
zumerken ist, dass der Briefwechsel zwischen den beiden Freunden nach diesem
kurzen Austausch tiber mehrere Jahre ganz abbricht.

2 Aufklarerische Rationalitat?

Am Beginn der 1770er Jahre muss sich ein Wandel vollzogen haben, der nicht allein
Stil- und Geschmacksfragen betroffen hat. Das rationalistische Sprachverstidndnis,
wie es Nicolai vertrat, geriet in die Kritik. Das erfahrungsbhezogene Urteilsvermdgen
und die Alltagsevidenz bildeten die Leitlinien seiner Interventionen und zugleich
die Vorgaben fiir das Rezensionsorgan, was zu Konflikten mit den Autoren fithren
musste, die sich dem Diktat einer simplifizierenden Schreib- und Denkart nicht
langer unterwerfen wollten. Kennzeichnend fiir die Diskussionslage ist das Zer-
wiirfnis mit Johann Gottfried Herder, einem Mitarbeiter der Aligemeinen deutschen
Bibliothek. Nachdem Herders Alteste Urkunde des Menschengeschlechts 1774 er-
schienen war - eine bahnbrechende Studie in der alttestamentlichen Wissenschaft
und Bibelexegese® —, warnte Nicolai den jungen Theologen leicht herablassend vor
den karriereschadigenden Folgen eines dunklen Stils. In einem Brief vom 13. Juni
1774 heifit es:

In Leipzig, ist mir ein Exemplar auf Schreibpapier der dltesten Urkunde zugesendet worden,
ich vermuthe in Threm Namen, und Sie sollen fiir dieses Zeichen Ihrer Freundschaft den
besten Dank haben. Ob ich gelesen habe, ist keine Frage; daf ich verstehen soll, verlangen
Sie vielleicht selbst nicht. [...] Einer Threr Freunde, hat an einen andern geschrieben, er
solle nicht eher iiber die Urkunde urtheilen, bis er sie siehenmahl gelesen hatte! War es

8 Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt a. M. 1982, S. 51.
9 Vgl. Christoph Bultmann: Die biblische Urgeschichte der Aufklarung. Johann Gottfried Herders
Antwort auf die Religionskritik David Humes. Tiibingen 1999.



Das Ende der Hollenstrafen = 151

3ten 4ten

denn nicht moglich, es so einzurichten, dafd sie wenigstens beym oder mahle ver-

standlich wire! Mein liebster Freund! Sie schreiben orientalisch [...].1°

Die Reaktion Herders, mit der er die Zusammenarbeit fiir beendet erklarte, war
denkbar scharf, wobei auch der satirische Roman eine kritische Wiirdigung erfahrt:

Und wer sind Sie, mein Herr, und all ihre Freunde, daff Sie Ihre Denkart zur Norm alles
Wifiens u. Denkens anschlagen? [...] Meinetwegen laf8e sich die Schrift, wie Sebaldus Noth-
anker [!] lesen oder Eberhards Predigten von Jesus Xst oder Ludovicis Kaufmannslexikon
mir nur desto lieber! [...] Wer hat mich gedungen, um ich weif nicht, welche Schule, umher-
zutanzen: — doch was erniedrige ich mich, so auch nur zu fragen?"!

Es spricht kaum fiir die ,Souverénitat des Herausgebers“ der Allgemeinen deutschen
Bibliothek, dass dieser ,lieber auf mittelméfSige, aber linientreue Beitrdger zurtick-
griff’? und sich iiber die Griinde fiir das Ausscheiden eines seiner wichtigsten Mit-
arbeiter keine Gedanken machte; diese betrafen die Geltung von wissenschaftlichen
Theorien und Erklarungsweisen, die Nicolai prinzipiell nicht in Frage stellte.

Der polemische Absagebrief charakterisiert den Stand der Diskussion iiber
Nicolais ,Schule“ zum Zeitpunkt der Ver6ffentlichung des Romans. Das Unver-
stdndnis gegentiber der Genesisinterpretation Herders zeigt, wie weit sich eine
Debatte bereits entwickelt hatte, die auf eine religionstheoretische Neuorientie-
rung hinauslief, wie sie in anderer Weise auch von Lessing gesucht wurde. Das
Problem der ewigen Hoéllenstrafen erschien im Vergleich mit diesen programma-
tischen Entwiirfen als antiquiert. Dennoch hatte Nicolai ein sicheres Gespur
dafiir, die umstrittene Lehre in den Hauptstrang seiner satirischen Erzdhlung ein-
zufithren, um ein noch immer méachtiges Instrument der Angsterzeugung und
Disziplinierung zu entlarven und in einer Weise fiir Aufklarung zu sorgen, die
seinem Begriff von Rationalitat entsprach.

Welche Wirkung die Vorstellung von einem jenseitigen Strafort in der kirchli-
chen Verkiindigung noch immer entfaltete — die drastischen Bilder hatten sich
noch nicht verbraucht —, zeigt ein Gedicht aus der Jugendzeit Goethes, an das sich
der Autor spéter noch einmal erinnert hat. Es ist 1764/65 entstanden und unter
dem Titel Poetische Gedanken iiber die Hollenfahrt Jesu Christi auch gedruckt wor-

10 Herder’s Briefwechsel mit Nicolai. Im Originaltext hg. von Otto Hoffmann. Berlin 1887, S. 106
108 (Brief XXXI). — Zu diesem Brief auch Rudolf Haym: Herder nach seinem Leben und seinen
Werken. Bd. 1. Berlin 1877, S. 614 £.

11 Johann Gottfried Herder: Briefe. Bd. 3: Mai 1773 — September 1776. Bearbeitet von Wilhelm
Dobbek und Glinter Arnold. Weimar 1985, S. 107 f. (Brief vom 29. Juli 1774).

12 Norbert Christian Wolf: Der spéte Nicolai als Literaturpapst. Zu den Hintergriinden der fort-
schreitenden Verrohung in der literarischen Offentlichkeit um 1800. In: Stockhorst (Anm. 7),
S. 51-73, hier S. 61.



152 = Friedrich Vollhardt

den. Die emphatische Verteidigung der Hollenstrafen ist in ihrer Kompromisslo-
sigkeit orthodox-protestantisch, was darauf schliefien lasst, dass hier ein Dogma
verteidigt werden sollte, das von der Theologie der Aufklarung bereits verab-
schiedet worden war:

Hier lieget Ihr in ewgen Ketten,

Nichts kann Euch aus dem Pfuhl erretten,
Nicht Reue, nicht Verwegenheit.

Da liegt, kriimt Euch in Schwefel-Flammen!
Thr eiltet Euch Selbst zu verdammen.

Da liegt und klagt in Ewigkeit!

Auch Ihr, so Ich [Christus] Mir auserkohren,
Auch Ihr verschertztet Meine Huld;

Auch Thr seyd ewiglich verlohren,

Thr murret? Gebt Mir keine Schuld.®

Nicht nur was die Form der Verse und die Bildlichkeit betrifft, entspricht das
Poem der Lehrdichtung des spéten 17. und frithen 18. Jahrhunderts. Der junge
Mann will sich im Glauben gefestigt zeigen, da wohl ldngst Zweifel an der ewigen
Verdammnis aufgekommen waren. Klopstocks Messias, der ein ganz anderes Bild
der teuflischen Machte entwarf, war bereits 1748 erschienen. Im Jahr 1830 hat
sich Goethe an seinen frithen Text erinnert und in einem von Eckermann aufge-
zeichneten Gesprach dazu bemerkt:

Ich habe als sechzehnjéhriger Knabe ein dithyrambisches Gedicht tiber die Hollenfahrt
Christi geschrieben, das sogar gedruckt, aber nicht bekannt geworden und das erst in diesen
Tagen mir wieder in die Hinde kommt. Das Gedicht ist voll orthodoxer Borniertheit und
wird mir als herrlicher PaR in den Himmel dienen.**

Warum ist es Goethe so spat wieder in die Hande geraten? Wie Albrecht Schone
zu Recht vermutet, hatte dieser Blick ins Jenseits etwas mit der Himmelfahrt
Fausts am Schluss der Tragddie zu tun, an der Goethe zu dieser Zeit arbeitete —
nicht im Blick auf das Strafgericht, sondern im Gegenteil mit Anspielungen auf
eine Haresiegeschichte des Christentums, die auf Origenes und dessen Lehre von
der Wiederbringung aller, der Apokatastasis panton, zuriickgeht."

13 Johann Wolfgang Goethe: Gedichte 1756-1799. Hg. von Karl Eibl. Berlin 2010, S. 21.

14 Johann Peter Eckermann: Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. Hg. von
Ernst Beutler. Miinchen 1976, S. 740 (17. Mérz 1830).

15 Vgl. Albrecht Schone: Fausts Himmelfahrt. Zur letzten Szene der Tragddie. Miinchen 1994,
bes. S. 20 ff.



Das Ende der Héllenstrafen == 153

3 Der Rationalismus und die ruling passion der
Hauptfigur

Was Goethe im Riickblick als ein kontrovers gefiihrtes, intellektuell jedoch be-
schranktes Streitgesprach erinnert, war ein halbes Jahrhundert friither ein Thema
mit Sprengkraft und grofier 6ffentlicher Wirkung, nicht nur im protestantischen
Deutschland. Einen ersten Hohepunkt erreichte die Debatte 1767 mit der Verof-
fentlichung des Romans Bélisaire von Jean-Francois Marmontel, der — um noch
einmal an Goethe zu erinnern — die Frage nach der Allerlosung, das heif3t der
Nicht-Verdammung auch der Heiden stellte. In der nachfolgenden Kontroverse
wurde Sokrates zur exemplarischen Figur, an der man die unterschiedlichen
Standpunkte erlduterte, wie schon der Titel des von Lessing kritisierten Buches
von Johann August Eberhard zeigt: Neue Apologie des Sokrates, oder Untersu-
chung der Lehre von der Seligkeit der Heiden (1772). Die Menge der polemischen
Schriften lasst sich kaum tiiberblicken. Einige Momentaufnahmen des europaweit
geflihrten Streits hat Nicolai in den dritten Band seines Romans integriert und
mit dem persénlichen Schicksal des Protagonisten verkniipft.'®

Doch bereits im ersten Band wird der Landpfarrer durch den Erzahler als
ein aufgeklarter Theologe und Gegner der tiberkommenen Lehre charakterisiert,
was mit seiner Vorliebe fiir apokalyptische Geschichtsdeutungen zunéchst nicht
in Ubereinstimmung zu bringen ist. Eine feine Ironie wird bemerkbar:

Zu beklagen war es [...], dafd dieser sonst gutmiitige Mann [...] im Herzen nichts weniger als
orthodox war. [...] Am meisten aber ging er in der Lehre vom Tausendjéhrigen Reiche und
von der Ewigkeit der Héllenstrafen von der Dogmatik ab. Er glaubte das erstere steif und
fest, von der letztern hingegen hatte er sich nie tiberzeugen kénnen. Er glaubte, im himmli-
schen Jerusalem wiirden alle Gottlosen fromm werden. (SN, 13 f.)

Eine wichtige Kontrastfigur bildet der bereits erwdhnte Superintendent, dessen
Verteidigung des Dogmas sich nicht allein aus dem orthodoxen Lehramt, sondern
auch aus einer seit langem gepflegten Antipathie erklart:

Schon als D. Stauzius noch Dorfpfarrer war, hatte er sich mit Sebaldus oft iiber die Ewigkeit
der Holle gestritten, die er mit groffem Eifer behauptete, und von der Sebaldus, wie wir
dem Leser schon haben merken lasen, Begriffe hatte, die zwar ganz menschenfreundlich,
aber gar nicht orthodox waren. (SN, 32)

16 Vgl. Richard Schwinger: Friedrich Nicolais Roman Sebaldus Nothanker. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Aufklarung. Weimar 1897, S. 55 f.



154 =—— Friedrich Vollhardt

Sein Kirchenvolk behandelt er — man darf an Preufien denken — wie eine ,wohl-
eingerichtete[ ] Compagnie Soldaten®, die sich ,blos nach dem Wink ihrer Obern
beweget“, wozu die Erzeugung von Furcht durchaus niitzlich ist. Um nicht nur
die Bauern, sondern auch den Adel ,in kirchlicher Zucht zu halten“, malt ihnen
Stauzius zur imaginativen Vergegenwértigung des grausamen Geschehens die
Holle ,recht schrecklich, namlich als ,héllischen Schwefelpfuhl“ mit den ent-
sprechenden ,Martern der Verdammten“ aus, ,wobei er denn mit einem holen kla-
genden Tone das Wort ewig! ewig! ewig! sehr oft erschallen liefs“ (SN 33).

Damit ist die satirische Situation hinreichend beschrieben. Jorg Schonert hat
vorgeschlagen, diese als ein Modell zu denken, bei dem das Relationsdreieck von
Objekt, Leser und Erzdhler um ein ,viertes Element“ erweitert wird: ,Es handelt
sich um den Begriff der ,Norm‘ als Fluchtpunkt fiir das vernichtende, deutende
und erkennende Vorgehen des Satirikers.“'” Das Kommunikationsmodell bietet
ein hilfreiches Instrument zur Analyse satirischer Texte, da sich der Autor, sein
Objekt, die Leser und das Wertkriterium wechselseitig aufeinander beziehen las-
sen. Die satirische Situation erfasst dabei nicht nur die Form des Textes, sondern
auch ,seine intendierten, Struktur gewordenen Beziehungspunkte und Wirkungs-
absichten“'® Die Darstellung des Falschen impliziert das Richtige, woriiber ein
Konsens zu erzielen ist. Hier stellt sich die Frage, ob eine der Romanfiguren
Tréger der Norm ist, die Orientierung geben soll.

Zunéchst wird man an den Magister Nothanker denken, doch der sympathi-
sche Philanthrop erweist sich als naiv, seine tégliche Auslegung der Apokalypse —
fiir den Erzahler ,ein so ungereimtes Ding“ (SN 423) — widerspricht dem der Ratio
folgenden Denken. Um die Figur vielschichtiger zu gestalten, hat der Autor ihr
nach dem Vorbild des Tristram Shandy dieses ,Steckenpferd“ (SN 14) angedichtet.
Da fiir den Leser zunéchst offen bleibt, wie sich Sebaldus’ Vorliebe fiir die ,dun-
kelsten Bilder“ (SN 15) der Heiligen Schrift mit seiner aufgeklarten Vernunftreli-
gion vertragt, wird ein Spannungsmoment in die Handlung eingefiihrt. Das ab-
sonderliche Verhalten soll die Singularitdt und Exzentrizitit des Charakters
unterstreichen, wobei Nicolai vermutlich auf die ironische Warnung in Sternes
Tristram Shandy Bezug genommen hat: ,,Gibt sich ein Mann dem Walten einer
beherrschenden Leidenschaft preis — oder anders gesagt, fiihrt ihn sein Stecken-
pferd tiber Stock und Block, — dann adieu kithle Vernunft und brave Besonnen-

17 Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart 1969,
S.28.

18 Ebd. - Vgl. auch Phobe Annabel Hacker: Geistliche Gestalten — gestaltete Geistliche. Zur litera-
rischen Funktionalisierung einer religiésen Sprecherposition im Kontext der Neologie. Wiirzburg
20009, S. 195.



Das Ende der Héllenstrafen == 155

heit!“!® Der Leser weif von Beginn an, dass Sebaldus sein Lebenswerk, die Er-
griindung der Offenbarung des Johannes, nicht abschliefen wird. Als guter Ken-
ner und Ubersetzer? des Earl of Shaftesbury setzt Nicolai den falschen Ernst der
apokalyptischen Sinnsuche einem test by ridicule aus, der religiose Enthusiasmus
widerlegt sich selbst und wird dem Spott ausgesetzt: ,Wenn Torheit zum Impuls
der Wahrheitsfindung [...] wird, handelt es sich um eine ,0Offenbarung des Lacher-
lichen‘.«*!

Auf den letzten Seiten des Romans nennt der Erzdhler dann noch einen
Grund fiir die irrationale Liebhaberei der Hauptfigur, dass namlich ,ein Mensch
sehr wohl in allen Dingen so denken und handeln konne, dafl ihn die ganze ib-
rige Welt fiir verstidndig gelten 14f3t, und nur in einem einzigen so, daf} ihn jeder-
mann fir einen Thoren halt“ (SN 423). Diese Erklarung dient nicht allein der
nachtraglichen Plausibilisierung von Charaktereigenschaften, da Nicolai mit der
ruling passion des Sebaldus noch eine weitreichendere Absicht verband, die
gleich am Beginn des Romans deutlich wird. Kritisiert werden sollte die Philoso-
phie von Christian August Crusius (1715-1775), der zum einen als scharfsinniger
Gegner Christian Wolffs hervorgetreten war und zum anderen als Verfasser bi-
beltheologischer Abhandlungen, die sich in ihrer Begeisterung fiir die propheti-
schen Biicher gegen die aufklarerische Exegese wandten — ein Sebaldus-Syndrom.

In seiner Autobiographie Dichtung und Wahrheit hat sich Goethe an sein Stu-
dium in Leipzig und auch an Crusius erinnert, dem ,der prophetische Teil der
heiligen Schriften am meisten zusagte,“ da dieser ,das Gemiit und den Scharf-
sinn“ gemeinsam in Bewegung setze. Crusius und seine Schiiler wéhlten ,die dun-
kelsten, geheimnisvollsten Schriften zum Gegenstand ihrer Betrachtungen,“ um
»solche aus sich selbst durch Konjekturen, Rechnungen und andere geistreiche
und seltsame Kombinationen“** zu rechtfertigen. Das ist ein {iberraschend ge-
naues Portriat auch von Sebaldus Nothanker, den der Autor als einen ebenso
seifrige[n] Anhédnger der Crusiusschen Philosophie“ einfiihrt, ,welche unter allen
andern Philosophien am geschicktesten scheinet, die Theologie philosophischer,
und die Philosophie theologischer zu machen®. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm,

19 Laurence Sterne: Leben und Ansichten von Tristram Shandy, Gentleman. Neu tbersetzt von
Michael Walter. 9 Bde. Miinchen 1994, hier Bd. 2, S. 33.

20 Vgl. Mark-Georg Dehrmann: Das ,Orakel der Deisten“. Shaftesbury und die deutsche Aufklé-
rung. Gottingen 2008; zu Nicolai S. 209 ff.

21 Héacker (Anm. 18), S. 199.

22 Johann Wolfgang Goethe: Samtliche Werke. Bd. 16: Dichtung und Wahrheit. Hg. von Peter
Sprengel. Miinchen 2006, S. 299. — Zu den durch die biblisch-prophetischen Schriften ausgelosten
Kontroversen vgl. Detlef Doring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibniz’ und die Leipziger Auf-
klarung in der ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart, Leipzig 1999, bes. S. 122, Anm. 460:
»Goethes Urteil [trifft] den wesentlichen Kern der Auseinandersetzungen.“



156 =—— Friedrich Vollhardt

eines ,der scharfsinnigsten Gewebe von Prophezeyungen aus der Apokalypse“ zu
ziehen; von dieser ,Spitzfilndigkeit“ (SN 13, 15) kann er seine Frau Wilhelmine al-
lerdings nicht tiberzeugen, diese bleibt Wolffianerin, wodurch die ,beiderseitige
Zuneigung“ (SN 18) indes nur gestarkt wird.

Parallel zu der Arbeit an dem Roman hat Nicolai 1775 im 26. Band der Allge-
meinen deutschen Bibliothek pseudonym eine Sammelrezension zu D. Christian
August Crusius verdffentlicht, deren Untertitel lautete: Mit antiapokalyptischen
Augen betrachtet, von D. Balthasar Becker, den jiingern, womit auf den alteren
Prediger Balthasar Bekker (1634-1698) angespielt wird, den Verfasser der Bezau-
berten Welt, einer cartesianisch argumentierenden Kritik des Teufels- und Dadmo-
nenglaubens mit bedeutender Wirkung, da sich Christian Thomasius bei der Ab-
schaffung der Hexenprozesse auf Bekker berufen konnte. Mit der Uberwindung
des Aberglaubens und dem Ende der barbarischen Justizmorde lief§ sich der Be-
ginn der Aufklirung auf die Zeit um 1700 datieren® und zugleich — hier diirfte
das eigentliche Motiv von Nicolais Crusius-Kritik zu suchen sein — eine Genealogie
des Vernunftbegriffs und des eigenen rationalistischen Standpunkts begriinden.
Zur selben Zeit hat der Aufklarungstheologe Johann Salomo Semler eine Neuiiber-
setzung von Bekkers Werk herausgegeben.**

4 Das theologische Streitgesprach im Roman und
in der Realitdt

Der Streit iiber das Dogma wird im Roman immer wieder aufgenommen und in
verschiedenen Gesprachskonstellationen durchgespielt. Im vierten Buch des ers-
ten Teils trifft Sebaldus auf einen Pietisten, der sich allen verntinftigen Argumen-
ten verschliefSt und die Diskussion dadurch beendet, dass er auf dem Hohepunkt
der Auseinandersetzung ein Kirchenlied anstimmt, dass vor den Qualen und der
Verzweiflung der auf ewig verdammten Siinder warnt und so das Inferno an-
schaulich macht. Diese Wendung gewinnt einen witzigen Effekt dadurch, dass

23 Vgl. Annemarie Nooijen: Die Entzauberung der bezauberten Welt. Die deutsche Rezeption
von Balthasar Bekkers Betoverde Weereld in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts als Beitrag
zum Aufklarungsdiskurs. In: Niederldndisch-Deutsche Kulturbeziehungen 1600-1830. Hg. von Jan
Konst, Inger Leemans und Bettina Noak. Gottingen 2009, S. 213-234.

24 Zum Anlass und zum weiteren Kontext der Crusius-Rezension vgl. Hans-Peter Nowitzki: ,,...
man miiste denn schon ein so apocalyptisches Auge haben, wie Bengel“. Christian August Crusius’
Jfinstre Philosophie. In: Christian August Crusius (1715-1775). Philosophy between reason and revela-
tion. Hg. von Frank Grunert, Andree Hahmann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2021, S. 370-391.



Das Ende der Hollenstrafen == 157

genau angegeben wird, in welchem immer noch gebrduchlichen und vom kirchli-
chen Lehramt empfohlenen Gesangbuch sich das Lied findet. Das ebenso anti-
quierte wie rigide Instrument der Kirchenzucht desavouiert sich selbst, die Norm
der Satire muss gar nicht erst aufgerufen werden.

Der Pietist hélt an seiner Doktrin ebenso fest wie Sebaldus an seinem auf-
Klarerischen Credo, eine Verstindigung findet nicht statt. Das auf der Landstrafie
gefiihrte Gesprdch wird durch einen Eingriff des Erzédhlers beendet, der den
Uberfall durch zwei Rauber schildert, in dessen Folge sich der Frommler durch
sein Verhalten als scheinheilig entlarvt, wahrend sich Sebaldus durch sein ver-
niinftiges und hilfsbereites Handeln im Nachhinein als der Uberlegene erweist
(die Gleichniserzahlung vom Barmherzigen Samariter klingt an). Auch wenn er
die wenig menschenfreundlichen Ansichten seines Gesprachspartners nicht teilt,
ist er gleichwohl bereit, mit ihm als Person zu verkehren; seine Haltung bewéhrt
das aufklérerische Konzept von Toleranz. Die Gegner Nicolais, darunter Heinrich
Jung-Stilling, haben die Réuberszene dankbar aufgegriffen, um iiber die formale
Kritik an der nur mithsam in den Handlungsverlauf integrierten Episode (,Lehr-
jungenarbeit“) dem Angriff auf den Pietismus die satirische Spitze zu nehmen.

All das vollzieht sich auf dem Weg nach Berlin. Als Sebaldus nach einigen
Verwicklungen dort eintrifft, kommt es auf der Allee unter den Linden zu einer
weiteren denkwiirdigen Begegnung. Auf einer Bank belauscht er das Gesprach
zwischen einem jungen Kandidaten und einem orthodoxen Prediger lber die
Freigeisterei in Berlin und die neue Vernunfttheologie, wobei er sich unvorsichti-
gerweise einmischt, da sich die Wahrheit durchsetzen soll:

Sebaldus aber war dabey sehr unruhig, und riickte sich auf der Bank hin und her, so daf er
unvermerkt dem Prediger naher kam. Dieser fuhr fort: ,Und unsern neumodischen Theolo-
gen, die die Welt haben erleuchten wollen, die so viel untersucht verniinftelt, philosophirt
haben, wie wenig haben sie ausgerichtet! wie miissen sie sich kriimmen und winden! Sie
philosophiren Sétze aus der Dogmatik weg, und lassen doch die Folgen dieser Satze stehen;
sie brauchen Worter in mancherley Verstande, sie verwickeln sich in ihre eignen Schlingen,
sie sind aufs dufierste inkonsequent. —“ Sebaldus fiel ihm schnell in die Rede: ,,Und wenn sie
denn nun inkonsequent wéren? Wer einzelne Vorurtheile bestreitet, aber viele andere
damit verbundene nicht bestreiten kann oder darf, kann, seiner Ehrlichkeit und seiner Ein-
sicht unbeschadet, inkonsequent seyn oder scheinen. Die Verbesserer der Religion mdgen
immerhin ein zerrifines Buch seyn, dafs weder Titel noch Register hat, und in welchem hin
und wieder Blatter fehlen; aber auf den vorhandenen Blattern stehen néthige, niitzliche,
vortreffliche Sachen, und ich will diese Blétter, ohne Zusammenhang, lieber haben, als Mee-

25 Zit. nach Rainer Vinke: Jung-Stilling und die Aufkldrung. Die polemischen Schriften Johann
Heinrich Jung-Stillings gegen Friedrich Nicolai (1775/76). Stuttgart 1987, S. 150; vgl. auch Horst
Moller: Aufklarung in Preussen. Der Verleger, Publizist und Geschichtsschreiber Friedrich Nico-
lai. Berlin 1974, S. 93 f.



158 = Friedrich Vollhardt

nens Beweis der Ewigkeit der Hollenstrafen [sc. Heinrich Meene (1710-1782), Konsistorialrat
und Superintendent], und wenn dieff Buch noch so komplet wére.“ Der Prediger schaute,
mit stierem Blicke, und verlédngertem Angesichte, dem Sebaldus gerade ins Gesicht, zog sei-
nen Hut langsam ab, und sagte, indem er sich gegen ihn neigte, mit einem Tone voll Nach-
druck und Wiirde: ,,Sie sind also, wie ich merke, ein Gonner der neuern heterodoxen Theo-
logen.“ (SN 210 f.)

Es handelt sich um ein gelehrtes Pro und Contra mit einer klaren Verteilung der
Rollen und den Héllenstrafen als Paradebeispiel. Die von Sebaldus vorgebrachten
Argumente erweisen sich zwar als tUberlegen, dennoch endet das Gespréach, wie
iiblich, ohne Einigung, in diesem Fall aber auch ohne weitere Folgen fiir den Ver-
teidiger der ,neuern heterodoxen Theologen“. Auch diese Szene zeigt nur eine
schwache Anbindung an die Handlung. Auffallend ist die dreifache Wiederholung
der Inkonsequenz, die man den Neologen zum Vorwurf macht. Diese Formel hat
Nicolai mit Bedacht gewahlt und dem orthodoxen Geistlichen in den Mund gelegt,
was fiir die Eingeweihten ein besonderer Spaf} gewesen sein muss, denn hier zi-
tiert er Lessing aus der privaten Korrespondenz, in die er Einblick hatte: ,Wir
haben nachher oft dartber gelacht, erinnert sich Nicolai, ,,dass ich ihn in mei-
nem Romane im Kostiime eines Predigers redend eingefiihrt hatte«.®

In der Tat hat sich Lessing in dieser Weise gedufert, vor allem in Briefen an
den Bruder Karl, nachdem ihm dieser am 20. Marz 1773 mitgeteilt hatte, dass ,Ni-
colai auf Ostern einen Roman herausgeben [wird]; und seine Freunde befiirchten,
er werde sich um alle Mitarbeiter an seiner Bibliothek im theologischen Fache
schwatzen, auch um die allerunorthodoxesten®. Auf diese Ankiindigung hat Les-
sing mit deutlichen Worten tber ,unsere neumodischen Geistlichen“ reagiert, die
er mehr verachte als die Orthodoxen, da sie ,,Theologen viel zu wenig, und Philo-
sophen lange nicht genug® sind: ,,Ich bin von solchen schalen Képfen auch sehr
iiberzeugt, daf}, wenn man sie aufkommen 1af3t, sie mit der Zeit mehr tyrannisie-
ren werden, als es die Orthodoxen jemals getan haben.“ (FA 11/2, 536 u. 540) Denk-
bar ist, dass die Prediger-Episode daraufhin in den Roman eingefiigt wurde, um
das abschétzige Urteil der eigenen satirischen Norm zu unterwerfen. Doch worin
genau bestand der Dissens zwischen Nicolai und Lessing?

In den Augen Lessings ging der Versuch, die Theologie nach rationalen
Grundsétzen einzurichten und so dem Zeitgeist anzupassen, mit der Beseitigung
einer alteren Tradition einher, bei der sich die Reformpartei in einer tiberlegenen
und unangreifbaren - fiir ihn intoleranten — Position zu wissen glaubte, ohne die
Vorladufigkeit des eigenen Standpunktes als einer Tradition unter anderen zu re-
flektieren. Die Vernunft konnte in diesem Verdrangungswettbewerb nicht das

26 Zit. nach Schwinger (Anm. 16), S. 40.



Das Ende der Hollenstrafen = 159

ausschlaggebende Kriterium bilden, da sie selbst —anders als der Rationalismus
des 18. Jahrhunderts bis hin zu Nicolai annahm - einer Dynamisierung und Tem-
poralisierung unterworfen war. Die Verteidigung des Dogmas sollte die neuen Re-
formatoren zu einer Antwort auf diese ins Grundsétzliche fithrende Frage her-
ausfordern. Lessing zielte auf eine Wechselwirkung zwischen den Traditionen,
um das Ergebnis von einem Standpunkt aus zu beobachten, der einen Zweifel in
beiden Richtungen zuliefS. Hier kommt die fiir seine grofien Werke so charakteris-
tische Skepsis ins Spiel. Vor allem im Spatwerk lasst er seine Anschauungen vor-
laufig, ja provisorisch erscheinen. Seine Freunde haben die Strategie erkannt,
svielen Leuten Zweifel“ zu erregen, um dadurch, wie Nicolai in dem anfangs zi-
tierten Brief?” zustimmend schreibt (s. 0. S. 147), eine genauere Untersuchung der
Problemlage zu ermdglichen.

Daher riihrt Lessings ganz anderer Umgang mit der Lehre von den Hoéllen-
strafen.?® Bei seiner scheinbaren Parteinahme fiir die Orthodoxie hat er bisweilen
etwas subtil argumentiert, ohne sich dabei, wie er in einem an den Bruder Karl
gerichteten Brief betont, von der ,Hauptsache“ abbringen zu lassen, ,nemlich
davon: die Holle“, welche die Aufkliarer Eberhard und Nicolai abschaffen wollen,
»ist gar nicht, und die, welche wirklich ist, ist ewig“ (FA 11/2, 567). Was in der bild-
lichen Sprache der Religion den Zusammenhang von Siinde und Verdammung il-
lustrieren, zur Bufie auffordern und zur Besserung anleiten sollte, wird als unver-
meidlicher Konflikt (,ewig“) dem individuellen Handeln zugerechnet. Die
Vorstellung der Hoélle als Gewissenserfahrung findet sich in der Tradition, aber
bei Lessing wird dieser intramentale Ort doch anders gefasst und die Stinden-
strafe als eine zu erkldrende Folge der Verfehlung naturalisiert.

5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen
Nicolai

Die Auseinandersetzung zwischen Nicolai und Lessing hatte ein Nachspiel. Im
Jahr 1801 veroffentlichte Johann Gottlieb Fichte eine Streitschrift, deren Titel auf
den satirischen Roman Nicolais anspielt: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare
Meinungen. Der polemische Text enthielt Personalinjurien, die eine Verdffentli-

27 Dieser Brief fahrt dann fort: ,Wer unsern neuern Theologen nicht von der Seite der Orthodo-
xie, sondern von der Seite der natiirlichen Theologie, ihre Inconsequenz zeigen konnte: das wére
eine schone Sache!“ (FA 11/2, 173)

28 Zu dieser Deutung vgl. Friedrich Vollhardt: Gotthold Ephraim Lessing. Epoche und Werk. Got-
tingen 2018, S. 301f,; auf die dort entwickelten Uberlegungen wird im Folgenden zuriickgegriffen.



160 =—— Friedrich Vollhardt

chung in Preufien verhinderten, weshalb Fichte zum Verlag Cotta auswich und
die Herausgabe August Wilhelm Schlegel iibertrug (Nicolais Horen-Kritik prades-
tinierte den Tiibinger Verleger fiir diese Aufgabe). Schlegels Vorrede liefs keinen
Zweifel daran zu, dass mit dem noch immer einflussreichen Verleger, Pamphletis-
ten und Herausgeber der Allgemeinen deutschen Bibliothek abgerechnet werden
sollte, zynisch wird auf die Vernichtung des Gegners gezielt:

Was Nicolai’n betrifft, so weifs ich wohl, daf§ ich ihm durch die Herausgabe dieser Schrift
die grofite Wohlthat erweise. Was kénnte ihm, der seine hauptsachlichen Gegner nicht ein-
mal dahin bringen kann, seine weitlauftigen Streitschriften zu lesen, geschweige denn zu
beantworten, der ihnen hdchstens nur einige hingeworfne Sarkasmen ablockt, glorreicheres
begegnen, als daf8 Fichte auf ihn, als auf ein wirklich existirendes Wesen, sich férmlich ein-
1a£t, ihn aus Principien construirt, und ihn wo moéglich sich selbst begreiflich macht? Der
Tag, wo diese Schrift erscheint, ist unstreitig der Ruhmbekronteste seines langen Lebens
und man konnte besorgen, er werde bei seinem ohnehin schon schwachen Alter ein solches
UebermaR von Freude und Herrlichkeit nicht iiberleben.”

Auch Fichte spricht von Nicolai als einem ,todten Mann“ aus einer vergangenen
Epoche, da das ,Princip seiner Denkweise die Unabénderlichkeit unmittelbar in
sich selbst erhalt“® Sein simpler Rationalismus, das Pochen auf Erfahrungswis-
sen und Verstandlichkeit, die pauschale Ablehnung der neueren Philosophie und
Literatur bilden in ihrer Gesamtheit einen Habitus der ,absoluten Oberflachlich-
keit und totalen Seichtigkeit. Dies war das Schicksal unsers Helden. [...] Die abso-
lute Oberfliche ist das nackte abgerifne Faktum, als solches.“*! Die BloRstellung
zielt auf den Inhalt, die Form und den Stil der Nicolaischen Schriften, auf seine
Vorliebe fiir die Anekdote, aber auch den Klatsch und die {ible Nachrede, gepaart
mit einer Abneigung gegenitiber jedem Systemdenken, kurz auf seine ,grofie Geis-
tesgebrechlichkeit®, worauf sich der Angriff zur Invektive steigert:

Es ist kein Zweifel, daf$ auch ein Hund, wenn man ihm nur das Vermégen der Sprache und
Schrift beibringen konnte, und die Nicolaische Unverschdmtheit, und das Nicolaische Le-
bensalter ihm garantiren konnte, mit demselben Erfolg arbeiten wiirde, als unser Held [...];
es wiirde eine Aesthetik entstehen, nach welcher jeder Spitz die Schonheit einer Emilia Ga-
lotti kunstmégig zerlegen [konnte,] [...] und die Bibel wiirde endlich von allem noch tibrigen
Aberglauben gereinigt, und so ausgelegt werden, wie ein aufgeklarter Pudel sie verstandig
finden, und wie er selbst sie geschrieben haben kénnte.*

29 Johann Gottlieb Fichte: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare Meinungen. Ein Beitrag zur
LitterarGeschichte des vergangenen und zur Pddagogik des angehenden Jahrhunderts. Hg. von
A. W. Schlegel. Tiibingen 1801, S. IV.

30 Ebd, S.71.

31 Ebd, S. 68 f.; Hervorhebungen nicht beriicksichtigt.

32 Ebd,, S. 79-81.



Das Ende der Hoéllenstrafen = 161

Diese Kritik ist ricksichtslos, sie geht iiber das tibliche Maf} hinaus ,— und sie hat
in der Mafilosigkeit ihrer eigenen Konfundation von moralischem Verdikt und in-
tellektueller Redlichkeit doch sachlich recht bis in die einzelnen Begriffe. Das
macht eine Verteidigung Nicolais gegen Fichte fast zur Unméglichkeit.“** Dem
lasst sich zustimmen, doch hier ist weder die ad personam-Polemik zu rechtferti-
gen noch deren Zuldssigkeit zu priifen. Gefragt werden soll vielmehr nach dem
Zerwiirfnis zwischen Lessing und Nicolai, das in der Schméhschrift eine tiberra-
schend grofie, ja exemplarische, in die Zukunft hineinwirkende Bedeutung erhalt.

Nicolai hat dem selbst Vorschub geleistet, indem er 1794 den eigenen Brief-
wechsel mit Lessing verdffentlichte, nicht ohne herablassende Bemerkungen
uber die merkwiirdige Entwicklung des einstigen Freundes, was Fichte ironisch
aufgreift: Nicolai habe bekanntlich ,die gréften Schriftsteller der Nation“ gebil-
det, darunter ,einen Lessing, der nur leider in seinen spétern Jahren umschlug,
rechthaberisch und unfolgsam wurde, und dafiir zur wohlverdienten Strafe in
Zweifel an der Griindlichkeit der Bibliothekarischen Aufklirung“** verfiel. Wie
genau die ironischen Wendungen das von dem einstigen Freund verzeichnete
Lessing-Bild treffen, zeigt ein Dokument aus dem Nachlass von Nicolai, das Fichte
nicht kennen konnte. Kurz vor der Verdffentlichung der Korrespondenz hatte
Karl Lessing eine Biographie seines Bruders publiziert,® {iber die sich Nicolai ent-
riistete, wie die zahlreichen Annotationen in seinem Handexemplar®® zeigen, die
bereits auf den im Briefwechsel angeschlagenen Ton vorausweisen. Nicolai bean-
spruchte die Auslegungshoheit tiber das Leben und Werk Lessings, was den jin-
geren Verehrern Lessings®’ als ,Schurkerei, Biiberei, Liige“*® erschien. Nach
solchen Vorwiirfen wird Fichtes Polemik schérfer, der Ton ernster und die Anspra-
che an den Leser direkter, der ,ein Urtheil in dieser Sache begehrt“,39 wovon sich

33 Wilhelm Schmidt-Biggemann: Nicolai oder vom Altern der Wahrheit. In: Friedrich Nicolai
1733-1811. Essays zum 250. Geburtstag. Hg. von Bernhard Fabian. Berlin 1983, S. 198-256, hier
S. 241.

34 Fichte (Anm. 29), S. 21; Hervorhebung nicht berticksichtigt.

35 Gotthold Ephraim Lessings Leben, nebst seinem noch tibrigen litterarischen Nachlasse. Bd. 1.
Hg. von Karl Gotthelf Lessing. Berlin 1793.

36 Richard Maria Werner: Nicolais Exemplar von Lessings Leben. In: Archiv fur Litteraturge-
schichte 12 (1884), S. 533-543.

37 Zu ihnen gehorte auch Friedrich Schlegel, der sich in der Kritik an Nicolai mit Fichte einig
wusste; vgl. Christian Benne: Nachwort des Bandherausgebers. In: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Bd. 34: Lessings Gedanken und Meinungen. Aus dessen Schriften zusammengestellt und
erlautert von Friedrich Schlegel. Hg. von Christian Benne. Paderborn 2024, S. 583-650, bes.
S.626 f.

38 Fichte (Anm. 29), S. 95.

39 Die folgenden Zitate ebd., S. 98-101.



162 = Friedrich Vollhardt

auch zwanzig Jahre nach dem Tod Lessings niemand ausnehmen wollte. Die ent-
scheidende Wendung im Leben Lessings glaubt Fichte in seinem Aufenthalt in
Breslau zu erkennen, also in den 1760er Jahren:

Von da an wurde ein rastloses Hinstreben nach der Tiefe und dem Bleibenden in allem
menschlichen Wissen an ihm sichtbar; und eine der deutlichsten Erscheinungen dieser Ver-
adnderung war eine sich durchaus nicht verbergende Verachtung gegen Nicolai’s Person,
und ganzes Werk, und Wesen [...].

Um diese Behauptung zu belegen, zitiert Fichte aus dem von Nicolai selbst edier-
ten Briefwechsel, der seit dieser Zeit immer spérlicher wird und sich schliefSlich
ganz auf Geschaftliches reduziert. Das beredte Schweigen Lessings gegentiber
dem von Nicolai betriebenen Rezensionswesen und seinem Nothanker-Roman
lasst nur eine Schlussfolgerung zu: ,So war ihm die Aufklérerei und der Neologis-
mus in der Theologie, wie er in der D.[eutschen] B.[ibliothek] getrieben wurde,
ein wahrer Greuel, und er driickte unter vier Augen sich oft kraftig dariiber
aus“ — wozu als Nachweis der berithmte Brief Lessings an den Bruder Karl dient,
in dem die ,neumodische Theologie“ als ,Mistjauche“ bezeichnet wird.

Der Exkurs endet mit einer Gegentiberstellung. Zwischen den beiden Kontra-
henten sind Grenzen zu ziehen, unterschieden werden die Einstellungen zur
Wahrheit und Wissenschaft, aber auch die Charakterbildung und das persénliche
Verhalten:

Und Nicolai, der sich mit Lessings Freundschaft briistete, der die Ehre des Todten gegen den
Vorwurf vertheidigte, daf er — kein so seichter Kopf gewesen sei, als ein Nicolai, hat die
Stirn, seinen Briefwechsel mit Lessing, aus dem wir [...] Ausziige geliefert, selbst herauszu-
geben? Warum nicht? Er hat lange Noten dazu gemacht, in denen er sich herausredet, Les-
singen fiir einen wunderlichen Kopf, fiir einen iibellaunigen Brummer, fiir ein tiiberspann-
tes Genie ausgiebt, und seine ihm (dem Nicolai) selbst ungelegnen Meinungen aus der
leidigen Paradoxie und DisputirSucht erklart.

Hier waren Korrekturen vorzunehmen, denn das von Nicolai entwickelte Kli-
schee von dem ebenso streitstichtigen wie dysphorischen Kritiker haftete zdh an
Lessing und wirkt bis heute nach (Stichwort ,Streitkultur9). Demgegeniiber war
darauf zu bestehen, dass Lessing die intellektuellen Auseinandersetzungen nicht
um ihrer selbst willen gefiihrt hat, der Streit bildete fiir ihn ein Medium der
Wahrheitsfindung, was Fichte emphatisch betont:

Heiliger Schatten, vergieb uns, daf wir in demselben Zusammenhange von dir [Lessing] re-
deten und von Ihm [Nicolai]l. Wenn auch keine deiner Behauptungen, wie du sie in Worte
fafitest, die Probe halten, keines deiner Werke bestehen sollte, so bleibe doch dein Geist des
Eindringens in das innere Mark der Wissenschaft, deine Ahnung einer Wahrheit, die da



Das Ende der Héllenstrafen = 163

Wabhrheit bleibt, dein tiefer inniger Sinn, deine Freimiithigkeit, dein feuriger Haf$ gegen alle
Oberflachlichkeit und leichtfertige Absprecherei unvertilgbar unter deiner Nation!

Lessing hat, wie der Hollendiskurs zeigt, Orientierungspunkte gesetzt, durch die
Redegewohnheiten und Argumentationsroutinen aufgebrochen werden sollten —
das lasst ihn konkurrenzlos erscheinen. Im Riickblick wird fir Fichte jedoch zu-
gleich ein zeitlicher Abstand erkennbar, da Lessing seine Innovation aus alteren
Traditionen bezieht, die gleichwohl eine Integration des Wissens ermdéglichen
sollten, bei der eine auf sinnliche Erfahrung fixierte Ratio nicht den alleinigen
Maf$stab bilden durfte. Was Lessing einzufiihren versuchte, ist um 1800 als ,ho-
here Aufklarung‘ bezeichnet worden.*® An Nicolai ist diese Entwicklung vorbeige-
gangen.

40 Diesen Aspekt vertieft Wolfram Hogrebe: Das Zwischenreich. 10 pueta&v. Frankfurt a. M. 2020,
bes. S. 84.






Wilhelm VolRkamp
,Was niemand horen wollte“
Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust IT

In den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts nimmt Goethes Kritik an der herauf-

kommenden Moderne stetig zu. Faust wird zum Paradigma eines Weltprozesses,

der die Zeitspanne zwischen dem Faust-Fragment von 1790 bis zur Vollendung des

Dramas 1831 umfasst." Die einzelnen Teile im Faust II werden disparater gemacht,

ihre Selbststandigkeit ist programmatisch. Es geht um transpersonale Verhaltnisse:

»Die psychologisierende Darstellung des Menschen tritt zurtick hinter den phantas-

magorischen ,Formeln, welche die Welt zu erfassen suchen, durch die er [der

Mensch] gefiihrt wird.“*

Satire ist ein Mittel, Widerspriichlichkeiten, Disproportionalititen in der
Ubergangszeit von der stindischen zur funktionsorientierten, modernen biirgerli-
chen Gesellschaft zu vergegenwértigen. Dabei wahrt Goethe Distanz sowohl zu
den konkreten zeitgendssischen Verdnderungen als auch zu seinen Darstellungs-
techniken: Stilmittel der Ironie, Parodie oder Burleske verweisen durchgehend
auf ein mehrstimmiges Strukturprinzip der ,verkehrten Welt‘: ,Heute sind die
Narren los“ (5196).%

Die Mehrstimmigkeit zielt in drei Richtungen, die sich modellartig unterschei-
den lassen:

1. Die satirische Kritik der zeitgendssischen Finanzpolitik am Beispiel der Ver-
mehrung des vorhandenen Kapitals durch die Einfithrung des Papiergeldes:
,Kaiserliche Pfalz“ (1. Akt).

2. Eine differenzierte satirische Distanzierung von tiberlieferten Imaginationen,
vornehmlich als Mythenkritik der antiken Helena-Traditionen (3. Akt).

1 Vgl. insgesamt Michael Jaeger: Fausts Kolonie. Goethes kritische Phdnomenologie der Moderne.
Wiirzburg 2004. Zusammenfassend ders.: Goethes Faust. Das Drama der Moderne. Miinchen
2021.

2 Albrecht Schéne: Kommentar. In: Johann Wolfgang Goethe: Sdmtliche Werke. Briefe, Tagebii-
cher und Gesprache. Hg. von Friedmar Apel, Hendrik Birus, Dieter Borchmeyer u. a. 40 Bde.
Frankfurt a. M. 1985-2013 (im Folgenden zitiert unter der Sigle FA mit Abteilungs- und Bandnum-
mer), hier Bd. I 7/2, S. 388. Faust-Zitate mit Versangaben im laufenden Text nach Bd. I 7/1 dieser
Ausgabe.

3 Heinz Schlaffer spricht im Blick auf den ,Mummenschanz“ davon, dass die ,beiden Darstel-
lungsformen, Karneval und Allegorie, [...] nicht nur bewuf$t prasentiert“ werden, sondern ,be-
reits in sich reflektiert” sind (Heinz Schlaffer: Faust Zweiter Teil. Die Allegorie des 19. Jahrhun-
derts. Stuttgart 1981, S. 69). Diese Beobachtung lasst sich fiir die satirischen Ziige im Faust IT
verallgemeinern.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-009



166 —— Wilhelm VoRkamp

3. SchlieSlich eine Herrschaftskritik am Beispiel des im 5. Akt geschilderten um-
fassenden Kolonisationsprojekts.*

In diesen drei genannten Feldern lassen sich Goethes intertextuelle Verfahren
der ironisch-kritischen Transformation des vorliegenden historischen und seman-
tischen Materials mittels Selektion und Neukombination beobachten.® Differen-
zierte literarische Techniken werden jeweils konstruktiv und punktgenau auf die
einzelnen geschilderten Vorgidnge angewandt, ochne dass es zu Generalisierungen
und Verallgemeinerungen im Sinne einer pauschalen Kritik der Moderne kommt.
Bei den einzelnen Beispielen bleiben der Text- und Bildzusammenhang zu be-
ricksichtigen, um die ironische und satirische Treffsicherheit nachvollziehen
zu konnen. Die satirische Situation entspricht einer historischen Konstellation,
die kommunikativ aufgeldst wird. Dabei geht Goethe von einem doppelten litera-
rischen Verfahren aus, indem er einerseits das Karnevaleske im Sinne einer um-
fassenden Narretei zur Voraussetzung fiir die jeweilige satirische Kritik wéhlt. Sie
erinnert an von Michail Bachtin beschriebene Verfahren. Hier dominieren die
Topoi der verkehrten Welt. Andererseits wird von vornherein eine selbstreflexive
Position eingenommen, indem sich der Dramatiker selber als ,Satiriker“ vorstellt:

Wifst Thr was mich Poeten

Erst recht erfreuen sollte?

Diirft ich singen und reden

Was niemand horen wollte. (5295-5298)

Diese Doppelheit von verkehrter Welt und Selbstreflexion als ,Satiriker*, der sich
in seiner Rolle damit selbst unter einen (umfassenden) Vorbehalt stellt, bleibt zu
bedenken. Hier konnte eine Diskussion iiber Goethes Normenvorstellung einset-
zen. Die doppelte Rahmung ist auch insofern wichtig, als im Folgenden eine Reihe
von gesellschaftlich-politischen Tatsachen karikiert werden, die unmittelbar auf
die Heraufkunft der historisch-politischen Moderne bezogen werden konnen.

4 Zur neueren Faust-Forschung vgl. Carsten Rohde, Thorsten Valk und Mathias Mayer (Hg.):
Faust-Handbuch. Konstellationen — Diskurse — Medien. Unter Mitarbeit von Annette Schéneck.
Stuttgart 2018, sowie die Literaturangaben in Jaeger (Anm. 1).

5 Vgl. den von Steffen Schneider gepragten Begriff der ,Archivpoetik‘ in: Ders.: Archivpoetik. Die
Funktion des Wissens in Goethes Faust II. Stuttgart 2005.



,Was niemand héren wollte* =— 167

1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am
Beispiel der Einflihrung des Papiergeldes

Zu Recht ist darauf hingewiesen worden, dass Goethe zur Zeit der Abfassung von
Faust II in den 20er Jahren des 19. Jahrhunderts tliber die aktuellen politischen
und wirtschaftlichen Verhdltnisse genau informiert war. Die Wirtschaftslehren
von Adam Smith, der Physiokraten und der Saint-Simonisten waren ihm vertraut.
Die aktuellen politischen Diskussionen ebenso — auch aufgrund der Lektiire des
Globe, den er seit 1825 abonniert hatte. AufSer den zeitgendssischen gesellschafts-
politischen Vorschldgen dirften die utopischen Konzepte Saint-Simons von einer
modernen Industriegesellschaft (Du systéme industriel [1821/22] und der Caté-
chisme des industriels [1823/24]) fiir Goethe eine zentrale Rolle gespielt haben,
weil hier wirtschaftspolitische Vorstellungen auf die Vervollkommnung der ge-
sellschaftlichen Ordnung insgesamt zielen.® Die schockartige Erfahrung der Juli-
revolution von 1830 sieht Goethe im Horizont der Revolutionsereignisse seit 1789
und zudem als das ,unvermittelte Streben ins Unbedingte in dieser durchaus be-
dingten Welt; es erscheint [ihm] im Jahre 1830 vielleicht ungehériger als je“.” Auf
dem Hintergrund eines in der ,Kaiserlichen Pfalz“ verfallenden Staatswesens
kann man am besten den Verfall der Finanzen und Geldpolitik darstellen. Das
~Papiergespenst der Gulden“ (6198) ist jene Konsequenz, die aus dem Verfall der
realen Metall-Wahrung erfolgt und satirisiert werden kann. Das Fiktive, Triigeri-
sche und Schemenhafte des Papiergeldes steht fiir das Maskenhafte und Unabge-
sicherte einer als Gesamtkarneval geschilderten Welt, die die Problematik des
Ubergangs der feudalen zur biirgerlichen Gesellschaft exemplarisch dokumen-
tiert. Wenn der Kaiser die Rolle des Plutus verkérpert und damit alle Untugenden
der Reichtumsvermehrung darstellt, wird die vollstindige satirische Choreogra-
phie des finanziellen Bankrotts im Zusammenhang eines karnevalistischen Szena-
rios offenbar.

6 Vgl. Gottlieb C. L. Schuchard: Julirevolution, St. Simonismus und die Faustpartien von 1831. In:
Zeitschrift fir deutsche Philologie 60 (1935), S. 240-274. Zu Saint-Simon insgesamt Richard Saage:
Saint-Simons Utopie der Industriegesellschaft. In: Richard Saage: Utopische Profile. Bd. 3: Industri-
elle Revolution und Technischer Staat im 19. Jahrhundert. Miinster 2002, S. 9-33.

7 Zit. nach Werner Keller: Groffe und Elend, Schuld und Gnade. Fausts Ende in wiederholter
Spiegelung. In: Aufsatze zu Goethes Faust II. Hg. von Werner Keller. Darmstadt 1991, S. 316-344,
hier S. 344. Thomas Zabka hat dartiber hinaus auf Parallelen zwischen einem akademischen Zoo-
logenstreit und der Julirevolution hingewiesen; vgl. Ders.: Uberlagerte Gespriche. Goethes Reak-
tion auf die Julirevolution und den franzdsischen Akademiestreit 1830. In: Goethe-Jahrbuch 114
(1997), S. 341-345.



168 —— Wilhelm VoRkamp

Der Kommentar des Herolds: ,Es ist ja nur ein Maskenspaf3“ (5728) bezeich-
net Plutus als ,Maskenheld“ (5737), und von daher ist es nur ein Schritt, den ge-
samten Verfall des Staatswesens im Sinne einer verkehrten Welt darzustellen.
Goethe bedient sich dabei nicht nur der literarischen Mittel des Karnevalesken,
sondern ebenso einer Uberspitzen Theatralisierung in der Tradition der Comme-
dia dell’arte (5215 ff.). Die konkreten Anspielungen etwa auf die Assignaten der
Franzosischen Revolution oder die Schatzanweisung der dsterreichischen Staats-
anleihe bzw. der preuffischen Tresorscheine des 19. Jahrhunderts machen, wie
Albrecht Schone gezeigt hat, die generelle Skepsis gegentiber dem ,kiinstlichen“
Geld deutlich.

Dass die satirischen Einzelszenen im Kontext einer umfassenden Kritik des
modernen Finanzkapitalismus stehen, ist vor allem im ersten Akt des Faust II of-
fenkundig. Wenn Mephisto als der oberste (satirische) Spielmeister am Schluss
der Szene formuliert: ,Wer zweifelt noch an unsres Narren Witz“ (6172), kann
dies nicht daruber hinwegtauschen, dass sich Goethe als kritischer Beobachter
selbst in diesen Zusammenhang stellt und alle Formen der geschilderten Proble-
matik des Papiergeldes als generelle Beispiele fiir die sich abzeichnende zuneh-
mende ,Finanzialisierung® (Joseph Vogl) der Gesellschaft und das Triigerische der
modernen Entwicklung betrachtet. Schon in der Diskussion der ékonomischen
Verhéltnisse lasst sich diese generelle Kritik an einer Entpersonalisierung des
wirtschaftlichen Kosmos (vgl. Georg Simmel) nicht iibersehen, wenn er den ,Sati-
riker“ formulieren lasst: ,Was niemand horen wollte“ (5298).

2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel
Helenas: die klassisch-romantische
sPhantasmagorie

Helena ,paralysiert“ (6568), so Mephisto. Damit ist der Rahmen vorgezeichnet, in
dem sich Goethes klassisch-romantische ,Phantasmagorie“ bewegt. Adressatenbe-
zogene Rezeption und Rezeptionsgeschichte bilden die Pole der dargestellten He-
lena-Mythologie. Im Unterschied zu der im 1. Akt von Faust II eingefiihrten selbst-
reflexiven Figur des ,Satirikers“ am Kaiserhof bleibt die vor allem im 3. Akt (,Vor
dem Palaste des Menelaos zu Sparta“) dargestellte Helena-Szene im Bereich der
iberlieferten, traditionalen ,klassischen‘ Fiktion. Die Darstellung Helenas repra-



,Was niemand héren wollte* =— 169

sentiert Imagination und iibersteigerte Einbildungskraft:® Konkrete Anspielungen
auf historische Vorgdnge und Verdnderungen am Beginn der Moderne fehlen. Die
ironisch-satirische Kritik richtet sich auf den Mythos, seine Erzdhlungen und ste-
ten Erweiterungen sowie die anhaltende Faszination bei den Rezipienten und In-
terpreten:

[Es]

Ist viel geschehen, was die Menschen weit und breit

So gern erzdhlen, aber der nicht gerne hort

Von dem die Sage wachsend sich zum Marchen spann. (8513-8515)

Und im Blick auf den Philologen in einem Gesprdch mit Eckermann: ,Es steckt
ein ganzes Altertum darin, sagte ich [Eckermann]. Ja, sagte Goethe, die Philologen
werden daran zu tun finden [...]<.°

Die ,Unendliche Sehnsucht Faust’s nach der einmal erkannten héchsten
Schonheit“!® entspricht der Sehnsucht des Publikums. Eckermann weiter im Ge-
sprach mit Goethe:

Fur den antiken Teil [...] firchte ich nicht, denn es ist da das grofie Detail, die griindlichste
Entfaltung des Einzelnen, wo Jedes geradezu das sagt, was es sagen soll. Allein der moderne,
romantische Teil ist schwer, denn eine halbe Weltgeschichte steckt dahinter, die Behand-
lung ist bei so grofsem Stoff nur andeutend und macht sehr grofie Anspriiche an den Leser.
~Aber doch, sagte Goethe, ist alles sinnlich, und wird auf dem Theater gedacht, jedem gut in
die Augen fallen. Und mehr habe ich nicht gewollt. Wenn es nur so ist, dafs die Menge der
Zuschauer Freude an der Erscheinung hat; dem Eingeweihten wird zugleich der héhere
Sinn nicht entgehen, wie es ja auch bei der Zauberflste und andern Dingen der Fall ist.“"!

Der Hinweis auf das Theatralische und das Theaterpublikum wird von Ecker-
mann konkretisiert: ,Es wird [...] auf der Bithne einen ungewohnten Eindruck
machen, daR ein Stiick als Tragddie anfingt und als Oper endigt.“** Der Hinweis
auf die Oper kommt nicht von ungefahr und macht auf die Potenzierung der He-
lena-Erzdhlung in einem anderen Medium, einem musikalischen Genre aufmerk-
sam. Sie ist konstitutiv auch im Blick auf Helenas Bemerkung, dass sie zum ,,Idol“
gemacht worden sei: ,Ich schwinde hin und werde selbst mir ein Idol.“ (8881)

8 Heinz Schlaffer (Anm. 3) betont, dass Helena ,,in ein schieres Bewusstseinsphdnomen* der Mo-
derne verwandelt werde (ebd., S. 106) und es ,nicht tbertrieben“ sei zu behaupten: ,die Antike
wird im Laboratorium der Moderne hergestellt“ (ebd., S. 109).

9 Johann Peter Eckermann: Gesprédche mit Goethe. In den letzten Jahren seines Lebens. In: FA II
12, S. 219 (Gespréache vom 29.01.1827).

10 Johann Wolfgang Goethe: Paralipomenon P63. In: FAT7/1, S. 595.

11 Eckermann (Anm. 9), S. 219.

12 Ebd.



170 —— Wilhelm VoRkamp

Dies wird besonders im Blick auf den Liebhaberkatalog — Theseus, Patroklos, Me-
nelaos, Paris und Achill — betont. Er bietet eine differenzierte Fiktionalisierung
und Steigerung unter Gesichtspunkten ménnlich-erotischer Wunschphantasien.

Schon am Anfang der Szene - in der Beschworung des Scheinhaften und Ima-
gindren — wird die Zweideutigkeit Helenas als Hauptmerkmal hervorgehoben.
Die Polarisierung von Gutem und Bosem (8594), ,Freuden und Qualen“ (8635),
»Scham und Schénheit“ [Phorkyas/Mephisto] (8755) machen deutlich, dass die
»sMannlustige [...] so wie verfiihrt verfithrende“ (8777) ist und bleibt:

Die Scham betriibt, die Schonheit aber frech gesinnt,
Bis sie zuletzt des Orkus hohle Nacht umféngt,
Wenn nicht das Alter sie vorher gebadndigt hat. (8761-8763)

Als projektives Idealbild aber bleibt sie ewig jung. Hervorgehoben wird — das
zeigt schon der Hinweis auf die Oper — das Bildhafte und Theatralische im Ver-
such, Helena in unterschiedlichen Bildern zu vergegenwértigen.”® Allerdings (wie
es der Chor formuliert): ,Die Gestalt aller Gestalten / Welche die Sonne jemals be-
schien“ (8907{£.) als Erinnerung in Fausts Worten:

Die Wohlgestalt die mich voreinst entziickte,
In Zauberspiegelung begliickte,
War nur ein Schaumbild solcher Schone! (6495-6497)

Von daher ist das Gespensterhafte nicht fern, und in satirischer Zuspitzung betont
Mephisto:

Denkst Helenen so leicht hervorzurufen
Wie das Papiergespenst der Gulden. (6197f.)

Der Vergleich, der mit der Papiergeldproduktion gezogen wird, ist mehr als auf-
schlussreich, insofern — wiederum aus der Rezipientenperspektive — das Schein-
hafte und Gespenstische der Helena-Figur betont wird. Phorkyas kommentiert:
»Gespenster! — — — Gleich erstarrten Bildern steht ihr da“ (8930), wenn von Helena
und Paris die Rede ist. Von der Satire des Scheinhaften bleiben die Philologen
nicht verschont, wenn der Gelehrte formuliert:

Die Gegenwart verfiihrt ins Ubertriebne,
Ich halte mich vor allem ans Geschriebne. (6535f.)

13 Vgl. Schneider (Anm. 5).



,Was niemand héren wollte* =— 171

Die Wiedererinnerung an Helena in der Form archivpoetischer Verfahren bildet
die Rezeptionskritik eines Mythos, der sich zugleich als Gegenstand einer Roman-
tikkritik erweist. Er wird mit der Satire des wieder und wieder erzahlten Mythos
verkniipft. Fiktionskritik im Blick auf das ,,Geschriebene“ und Ilusionskritik im
Blick auf die Rezeption (,Selbstentriickung®) gehdren zusammen. Der Hinweis auf
die finanzpolitische Illusionierung mittels Papiergeld (,Papiergespenst der Gul-
den®) ist ebenso charakteristisch wie die Ilusionskritik des Mythos von der
»Schonheit der Schonheit“ Helenas; zentral ist jene Kritik der ,,Phantasmagorie,
die die Problematik der erotischen Illusion als Fiktion hervorhebt:

Die Phantasie, in ihrem héchsten Flug,
Sie strengt sich an und tut sich nie genug. (6115f.)

Die Diskussion tiber die Formenwelt des Schonen ist kritischer Ausdruck einer
Reflexion der satirisch grundierten Imagination. Ubersteigerte Einbildungskraft
lasst sich exemplarisch am Beispiel Helenas kritisieren.

3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des
Konjunktivistischen

Im Unterschied zum Helena-Mythos, der im Zeichen potenzierter Fiktionalisie-
rung als Trugbild dargestellt ist und in dem das Scheinhafte ironisch-satirisch
kommentiert wird, steht der 5. Akt in unmittelbarem Zusammenhang mit den histo-
risch-aktuellen Ereignissen der Juli-Revolution von 1830." Daher steht der 5. Akt
ganz im Zeichen einer satirischen Realitatskritik im Unterschied zur reflexi-
ven Fiktionskritik der Helena-Szenen. Goethes Kritik der Moderne im Faust II
richtet sich auf eine grundsatzliche Verdnderung der historischen Verhaltnisse
im Zeichen eines teleologisch motivierten Bewegungszwangs. Konkretisiert im
umfassenden Kanalbau und damit im radikalen Kontrast zum Status des locus
amoenus von Philemon und Baucis nutzt Goethe eine Skala wiederkehrender iro-
nisch-satirischer Mittel, nachdem zuvor die Arbeiten am Kolonisationsprojekt
im Zeichen von Gewalt vergegenwartigt werden. ,Krieg, Handel und Piraterie“
(11185) sind die von Mephisto benannten ,,drei gewaltigen Gesellen; Weltherr-

14 Vgl. dazu Jochen Schulte-Sasse: ,Gesteigerte Bildhaftigkeit ist Ausdruck einer tiberhohten Ein-
bildungskraft.“ (Ders.: Einbildungskraft/ Imagination. In: Asthetische Grundbegriffe. Historisches
Worterbuch in sieben Bénden. Hg. von Karlheinz Barck u. a. Bd. 2: Dekadent — Grotesk. Stuttgart,
Weimar 2010, S. 88-120, hier S. 92).

15 Vgl. Keller (Anm. 7).



172 —— wilhelm VoRkamp

schaft und ,Welt-Besitz“ (11242) die Ursachen fiir das ,Wegrdumen‘ der Alten und
des Wanderers. Zuriick bleibt ein ,Scheiterhaufen dieser Drei“ (11369). Noch der
erblindete Faust gibt Befehle zum ,Vollbringen“ (11501) des ,grofSte[n] Werk[s]“
(11509).

Die Charakterisierung von Fausts Herrschaft und Gestaltungswille steht im
Zeichen seiner Selbsttduschung: ,Graben“ und ,,Grab“ (11558) sind die Pole einer
satirischen Disproportionalitat, der verkehrten Welt als Strukturprinzip. Das lau-
tende ,Glocklein® (11258), widriges ,Geklingel“ (11262) oder das zusammenbre-
chende ,Kapellchen“ (11330) — alles Zeichen, die dem Zuschauer und Leser deut-
lich machen sollen, dass das ,,Geklirr der Spaten®, das Faust ,ergétzt (11539), auf
seinen bevorstehenden Tod verweist. Der Wunsch, ,tatig-frei zu wohnen* (11564),
und das Reden von der ,neusten Erde“ (11566) lassen sich als Kennzeichen einer
Satire der Kolonialutopie verstehen. Fausts Herrschaftsvision wird als Gewalt-
herrschaft durchschaut. Das Volk bleibt Objekt und wird damit nicht zum Subjekt
der Geschichte.

Schwieriger ist indes die Interpretation des Konjunktivistischen im 5. Akt.
Faust, begabt mit einem unbedingten und ins Unbedingte zielenden Trieb (so
Ernst Bloch)'® gehért in die Reihe jener prometheischen Figuren, die in Goethes
Werk eine zentrale Rolle spielen. Verbunden ist damit eine Dialektik des Fort-
schreitens und des Fortschritts, die gerade im 5. Akt von Faust II offenbar wird.
Ist die Vision: ,Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn“ (11580) auch Teil der
grundlegenden Satire am Fortschrittsdenken der Moderne?

Ohne Zweifel liefert die Formulierung vom , Vorgefihl“ (11585) einen Hin-
weis auf Goethes Augenblicksvorstellung, wonach ,dem Augenblick das Mogli-
che fiir die Zukunft abzugewinnen*“ sei.l” Kann dieses (zweideutige) Wunschbild
einen Ausweg darstellen oder verrét auch dies noch jene satirische Distanz, die den
5. Akt durchgehend bestimmt? Wéhrend Faust die Arbeiter zu horen glaubt (,Wie
das Geklirr der Spaten mich ergétzt!“ [11539]), bereiten ihm in Wahrheit die Die-
ner des Todes sein Grab. Die ironische Distanz zur inhaltlichen Interpretation des
Augenblicks kann auch dann oder gerade dann nicht geleugnet werden, wenn
Faust als eine Leitfigur der Grenziiberschreitung mit einem Willen zum Uner-
reichbaren verstanden wird. Der Augenblick kann zum leeren Augenblick wer-
den, wie es Mephisto formuliert, er stiinde im Zeichen eines ,vollkommne[n] Ei-
nerlei“ (11597).

16 Vgl. Wilhelm Voffkamp: Messianismus und Geschichte der Utopie bei Ernst Bloch. In: Wilhelm
Voffkamp: Emblematik der Zukunft. Poetik und Geschichte literarischer Utopien von Thomas
Morus bis Robert Musil. Berlin, Boston 2016, S. 273-283.

17 Goethes Brief an Zelter, 01.11.1829. In: FA 11 11, S. 184-186, hier 184.



,Was niemand héren wollte* =— 173

Fest steht, dass es Goethe nicht um irgendeine Form zielgerichteter Teleologie
gehen kann. ,,Das unvermittelte Streben ins Unbedingte“ erscheint ihm angesichts
der aktuellen Situation nach der Juli-Revolution als ,,ungehorig“. Verbunden ist
damit die Absage an eine fortschrittsorientierte Zweckrationalitdt der Moderne.
Dennoch bleibt dem Zuschauer/Leser nicht verborgen, dass hier das eigentliche
Problem von Goethes Kritik der Moderne zu finden ist. Verfallt jedes Streben
nach Verdnderung einer satirischen Kritik? Gibt es Momente des Innehaltens, die
bei aller Kritik der aktuellen Gegenwart punktuelle Aussichten auf eine Situation
jenseits der Moderne eréffnen?

Hier scheint mir die eigentliche Problematik der Satire der Moderne bei Goe-
the zu liegen. Faust II gibt auf diese Frage keine abschliefende Antwort. Im Dia-
log zwischen Faust und Mephisto bleibt ein Wunsch nach Potentialitit bei gleich-
zeitiger Satire des utopischen Konjunktivs. Vergessen werden darf dabei auch
nicht, dass Goethe immer wieder betont hat, dass es sich im Faust nicht um ho-
mogene, sondern um einzelne, ,fiir sich bestehende kleine Weltenkreise, die [...]
einander wenig angehen®, handle. Im Dialog mit Goethe hat Eckermann davon
gesprochen, dass er ,die Fabel eines berithmten Helden blof§ als eine Art von
durchgehender Schnur“ verwende, ,,um darauf aneinander zu reihen was er Lust
hat“. Goethe bestatigt, ,daf} die einzelnen Massen bedeutend und klar seien, wéh-
rend es als ein Ganzes immer inkommensurabel® bleibt.'® Das gilt auch fiir die
satirischen Momente und Komponenten im Faust II.

In unterschiedlichen Funktions- und Formenwelten — Geldwirtschaft und Fi-
nanzkritik am Beispiel der Einfiihrung des Papiergeldes, Mythenkritik als Dekon-
struktion der fortdauernden Helena-Verehrung und -Rezeption und als Kritik des
utopischen Konjunktivs (ohne den Moglichkeitssinn grundsétzlich aufzugeben) —
zeigt Goethe eine Skala von satirischen Darstellungstechniken, die nichts Abge-
schlossenes haben. Sie ermdglichen vielmehr eine Form der interpretierenden
Beobachtung, die fiir die heraufkommende Moderne selbst charakteristisch ist.

Ohne Zweifel geht es in der (revolutiondren) Faust-Figur um die Darstellung
einer Form von Moglichkeiten, die ihren dialektischen Ausdruck in der Doppel-
heit von Zukunft (im Vorgriff auf das Kolonisationsprojekt) und Tod (im Aushe-
ben des eigenen Grabes) findet. Das utopische Siedlungs-Projekt wird als eines
der fortlaufenden faustischen Unerséttlichkeit ebenso Gegenstand der Satire wie
die individuelle Verblendung gegeniiber dem eigenen Tod. Mephistos Kommentar
formuliert die zugespitzte Analyse der prinzipiellen Potentialitat des Augenblicks,

18 Eckermann (Anm. 9), S. 433 (Gesprache vom 13.02.1831). Vgl. dazu Keller (Anm. 7) und Wil-
helm Vof$kamp: ,Hochstes Exemplar des utopischen Menschen“: Ernst Bloch und Goethes Faust.
In: Voflkamp (Anm. 16), S. 284-295, hier S. 287.



174 —— Wilhelm VoRBkamp

wenn er vom ,letzten, schlechten, leeren Augenblick“ spricht (11589). Damit ver-
dndert sich die literarische Figur der Satire und ihre Konzeption selbst: Es geht
nicht mehr um den klassischen, von Schiller formulierten bindren Gegensatz und
»Widerspruch der Wirklichkeit mit dem Ideale“,' sondern das Satirische konsti-
tuiert sich in einer bestimmten Reflexion als dsthetisches Problem.?

19 ,Satirisch ist der Dichter, wenn er die Entfernung von der Natur und den Widerspruch der
Wirklichkeit mit dem Ideale (in der Wirkung auf das Gemiit kommt beides auf eins hinaus) zu
seinem Gegenstande macht.“ Friedrich Schiller: Uber naive und sentimentalische Dichtung. In:
Ders.: Samtliche Werke. Auf der Grundlage der Textedition von Herbert G. Gopfert hg. von Peter-
André Alt, Albert Meier und Wolfgang Riedel. 5 Bde. Miinchen 2004, hier Bd. 5, S. 721.

20 Vgl. Helmut Arntzen: Die Satiretheorie der Aufklarung. In: Neues Handbuch der Literaturwis-
senschaft. Bd. 11: Européische Aufklarung I. Hg. von Walter Hinck. Frankfurt a. M. 1974, S. 57-74.



Personenregister

Addison, Joseph 123
Aristoteles 70, 102

Bachtin, Michail 166

Baumagarten, Alexander Gottlieb 41-43, 133

Bayle, Pierre 128

Beccaria, Cesare 62,74

Beer, Michael 113

Bekker, Balthasar 156

Bentley, Richard 138, 141

Besser, Johann von 130

Bodmer, Johann Jakob 68, 124, 129-132, 134,
136-138

Béhmermann, Jan 2, 6

Bohse, August 125f.

Boileau, Nicolas 129, 134-136

Bloch, Ernst 172f.

Bonaparte, Napoleon 114

Boswell, James 107

Brant, Sebastian 83, 85, 100

Breitinger, Johann Jacob 124,130, 132, 134, 137f.

Brion Friedericke 108
Brion, Jakob 108

Calliére, Francois de 128

Churchill, John, Duke of Malborough 4
Cramer, Johann Andreas 49, 51
Crusius, Christian August 155f.

Dedekind, Friedrich 83

Defoe, Daniel 101

Demokrit 91f., 95f., 98f.
Dobbelin, Carl Theophil 110, 117
Dreyer, Johann Matthias 133
Dryden, John 68

Diirer, Albrecht 118f.

Eberhard, Johann August 146, 148f., 151, 153, 159
Ebert, Johann Arnold 48

Eckermann, Johann Peter 152, 169, 173
Ephraim, Benjamin Veitel 109-117, 119-121
Ephraim, Heine Veitel 110

Erasmus von Rotterdam 83, 85f.

Eschenburg, Johann Joachim 68
Euripides 91f., 95f.

Fichte, Johann Gottlieb 148, 159-163
Fielding, Henry 67

Fischart, Johann Baptist Friedrich 85
Flaubert, Gustav 17

Friedrich August II. 20

Friedrich II. 61, 110, 120

Friedrich Wilhelm II. 114, 145
Furetiére, Antoine 124-126, 128f.

Gellert, Christian Flrchtegott 45-59

Georgi, Christian Siegmund 36

Goethe, Johann Wolfgang von 46f., 57,108, 121,
123, 151-153, 155, 165-173

Goeze, Johann Melchior 146

Goldsmith, Oliver 101-121

Gottsched, Johann Christoph 19-26, 28-33, 39,
44, 69, 124, 128-138, 143

Guéret, Gabriel 128

Habermas, Jirgen 66

Hamann, Johann Georg 65

Handke, Peter 1

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 76
Heine, Heinrich 26, 63

Heraus, Carl Gustav 130

Herder, Johann Gottfried 68f., 121, 150f.
Hippokrates 91f., 95f.

Homer 131

Horaz 48

Iselin, Isaak 73, 82

Johnson, Samuel 107f.
Jung-Stilling, Heinrich 157
Justi, Johann Heinrich Gottlob von 61-82

Kabelka, Ralf 2,6
Kaysersberg, Geiler von 85
Klausing, Heinrich 30-32
Kleist, Heinrich von 63

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783112206676-010



176 —— Personenregister

Klopstock, Friedrich Gottlieb 43,123,130, 152
Klotz, Christian Adolph 148

Knigge, Adolph 47

Kénig, Johann Ulrich 130, 133

Kraus, Karl 61,75

La Fontaine, Jean de 126

Lamprecht, Jacob Friedrich 133

Lange, Joachim 26f., 32-39, 42f

Lessing, Gotthold Ephraim 46, 61, 69, 80, 110,
115f., 123, 131, 143, 145, 147-151, 153, 158f.,
161-163

Liscow, Christian Ludwig 46f., 72

Locke, John 17

Loscher, Valentin Ernst 20, 30

Ludovici, Carl Glinther 26f., 40, 151

Luhmann, Niklas 66, 88f.

Machiavelli, Niccolo 80, 82
Marmontel, Jean-Francois 153
Marperger, Bernhard Walter 20
Maupertius, Pierre Louis Moreau de 61
Mauvillon, Eléazar 131

Mauvillon, Jakob 79

Meier, Georg Friedrich 41-44,131
Meil, Ludwig 117, 119

Mendelssohn, Moses 116f.

Milton, John 132, 135, 141f.

Moliere 126

Montesquieu, Charles-Louis de 48, 68
Morus, Thomas 86-88, 100, 172
Miinkler, Herfried 70

Murner, Thomas 83, 85

Neukirch, Benjamin 130
Nicolai, Friedrich 116f., 145-151, 153-163

Opitz, Martin 130

Partridge, John 18

Perrault, Charles 126

Pezzl, Johann 67

Pietsch, Johann Valentin 130

Platen, August von 63

Platon 116f.

Pope, Alexander 10, 48, 61, 68, 123, 129, 131,
136, 142f.

Rabener, Gottlieb Wilhelm 45-59
Raspe, Rudolf Erich 148
Reinbeck, Johann Gustav 40
Robert, Ludwig 113

Roslin, Karl Ludwig 63f.

Sachs, Hans 85

Sallengre, Albert-Henry de 126f.
Saint-Simon, Henri de 167

Sarasin, Jean-Francois 126

Savoyen, Prinz Eugen von 4

Schiller, Friedrich 68f., 148, 174

Schlegel, August Wilhelm 121, 160

Schlegel, Friedrich 161

Schlegel, Johann Adolf 49f.

Schmidt, Johann Lorenz 32-34, 36
Schwabe, Johann Joachim 22, 129, 131-133, 142f.
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper 23,155
Shakespeare, William 121

Simmel, Georg 168

Smith, Adam 14, 167

Sokrates 116f., 119, 121, 149, 153

Sterne, Laurence 145, 154f.

Sulzer, Johann Georg 68f., 132

Swift, Jonathan 1, 4f., 7-18, 48, 123, 134-142

Temple, William 138

Thomasius, Christian 74, 126, 156
Thimmel, Moritz August von 145
Tindal, Matthew 17

Toland, John 17

Waser, Johann Heinrich 136-138, 140f.

Wezel, Johann Karl 47, 67

Wieland, Christoph Martin 47, 62, 67, 73, 82,
83-85, 88, 91-94, 97-100, 121, 123, 145, 147

Wittgenstein, Ludwig 1

Wolff, Christian 20, 23, 25-28, 32f., 35f., 40-42,
62, 68, 73, 82, 146, 155

Wolff, Georg Christian von 136-138, 141-143

Wotton, William 138, 141

Voltaire X, 61, 64, 67, 80

Zedler, Johann Joachim 20, 24, 28f., 31, 35
Zinck, Barthold Joachim 133



	Open-Access-Transformation in der Literaturwissenschaft
	Inhaltsverzeichnis
	‚Gegenaufklärungen‘: Akte satirischen Fingierens bei Swift
	1 Das Satirische als Sprachspiel
	2 Satirische Simulation
	3 Swift und die Simulation des Pamphlets
	4 Satirische Simulation als ‚Gegenaufklärung‘
	5 Satire als Textsortensimulation

	Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“: Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus
	1 Philosophiegeschichte als Geschmacksgeschichte: das „Seculum demonstrativum“ und Gottscheds „satirische Situation“
	2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil der ‚Wertheimer Bibel‘
	3 Ästhetik der Philosophie

	„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“: Gottlieb Wilhelm Rabeners Satirische Briefe – ein satirischer Briefsteller?
	1 Gottlieb Wilhelm Rabener als vergessener Autor
	2 Traditionslinien satirischer Briefe
	3 Gellerts Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen (1751) und Rabeners Satirische Briefe (1752)
	4 Fazit

	„Freybeuter der Vernunft“: Zum Verhältnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob von Justi
	1 Satire und Recht – ein inniges Verhältnis?
	2 Satire im Zeitalter der Aufklärung versus aufklärerische Satire
	3 Justis Satiretheorie oder „Freybeuter der Vernunft“
	4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis politische Satiren

	Schildbürger, Lalen und Abderiten: Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen 16. und 18. Jahrhundert
	1 Schildbürger, Lalen und Abderiten
	2 Schilda, Laleburg und Utopia
	3 Abdera – das thrazische Athen
	4 Dysfunktionale und stecken gebliebene Ausdifferenzierung
	5 Die Krise einer halb-aufgeklärten Gesellschaft
	6 Schilda, Laleburg und Abdera

	Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne
	1 „A Poor Deluded Wanderer“
	2 Der englische Roman und das Berliner Drama
	3 Die Unsterblichkeit der Seele
	4 Die jüdische Autorschaft

	„Mit den Waffen der lachenden Satire“: Zur Armierung der aufgeklärten Literaturkritik vor Lessing
	1 Ars critica und Literaturkritik
	2 Übersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin und Jonathan Swifts The Battle of the Books
	3 Ausblick: Alexander Popes ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)

	Das Ende der Höllenstrafen: Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen Gotthold Ephraim Lessings
	1 Die Religionssatire im Roman
	2 Aufklärerische Rationalität?
	3 Der Rationalismus und die ruling passion der Hauptfigur
	4 Das theologische Streitgespräch im Roman und in der Realität
	5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen Nicolai

	„Was niemand hören wollte“: Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust II
	1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am Beispiel der Einführung des Papiergeldes
	2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel Helenas: die klassisch-romantische „Phantasmagorie“
	3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des Konjunktivistischen

	Personenregister



