
Satiren der europäischen Aufklärung



Frühe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur  
und Kultur im europäischen Kontext

Herausgegeben von 
Achim Aurnhammer, Joachim Hamm, 
Martin Mulsow, Bernd Roling 
und Friedrich Vollhardt

Band 264



Satiren der 
europäischen 
Aufklärung
Herausgegeben von
Gideon Stiening und Friedrich Vollhardt

Unter Mitarbeit von  
Christine Vogl



Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 38 wissenschaftliche 
Bibliotheken und Initiativen ermöglicht, die die Open-Access-Transformation in der Deutschen 
Literaturwissenschaft fördern.

ISBN 978-3-11-914842-9
e-ISBN (PDF) 978-3-11-220667-6
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-220690-4
ISSN 0934-5531
DOI https://doi.org/10.1515/9783112206676

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte, 
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.). 
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die 
Verpflichtung zur Recherche und Klärung liegt allein bei der Partei, die das Material 
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025936538

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 Gideon Stiening and Friedrich Vollhardt, bei den Autorinnen und Autoren, 
Zusammenstellung © 2025 Gideon Stiening and Friedrich Vollhardt, Gideon Stiening und Friedrich 
Vollhardt, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston, Genthiner Straße 13, 10785 Berlin
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyterbrill.com.
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyterbrill.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit: 
productsafety@degruyterbrill.com

https://doi.org/10.1515/9783112206676
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyterbrill.com
http://www.degruyterbrill.com
mailto:productsafety@degruyterbrill.com


Open-Access-Transformation in der 
Literaturwissenschaft

Open Access für exzellente Publikationen aus der Deutschen Literaturwissenschaft: Dank der Unter
stützung von 38 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen können 2025 insgesamt neun litera
turwissenschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access veröffentlicht 
werden, ohne dass für Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.

Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Veröffentlichung 
dieses Titels ermöglicht:

Universitätsbibliothek Augsburg
Universitätsbibliothek Bayreuth
Universitätsbibliothek der Freien Universität Berlin
Universitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin
Universitätsbibliothek Bielefeld
Universitätsbibliothek Braunschweig
Staats- und Universitätsbibliothek Bremen
Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt
Technische Universität Dortmund
Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden (SLUB)
Universitätsbibliothek Duisburg-Essen
Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf
Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a. M.
Niedersächsische Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen
Universitätsbibliothek Greifswald
Fernuniversität Hagen, Universitätsbibliothek
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg / Universitäts- und Landesbibliothek Sachsen-Anhalt
Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek – Niedersächsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover
Rheinland-Pfälzische Technische Universität Kaiserslautern-Landau
Universitätsbibliothek Kassel – Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel
Universitäts- und Stadtbibliothek Köln
Universität Konstanz, Kommunikations-, Informations-, Medienzentrum (KIM)
Université de Lausanne
Universitätsbibliothek Leipzig
Universitätsbibliothek Marburg
Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universität München
Universitäts- und Landesbibliothek Münster
Bibliotheks- und Informationssystem (BIS) der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg
Universitätsbibliothek Osnabrück
Universitätsbibliothek Passau
Universität Potsdam
Universitätsbibliothek Regensburg
Universitätsbibliothek Rostock
Universitätsbibliothek Vechta
Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel
Universitätsbibliothek Wuppertal
Zentralbibliothek Zürich





Jörg Schönert zum 80. Geburtstag





Vorwort
Das 18. Jahrhundert gilt als Zeitalter der Aufklärung und zugleich als das europäi
sche Jahrhundert der Satire.1 Der entscheidende Grund für die enge Verbindung 
des Projekts der Aufklärung mit dieser literarischen Gattung und ihren Schreib
weisen bestand (und besteht noch) in der Annahme, dass sich die Prinzipien der 
aufklärerischen Vernunft nicht allein durch die Kraft des besseren Arguments in 
eine gesellschaftliche und staatliche Praxis umsetzen lassen, sondern durch Kritik 
erstritten werden müssen, was zu „spannungsvollen Abbildungen der Zeitreali
tät“2 führt.

Im Jahrhundert der Aufklärung erweitert sich dabei die überlieferte Kunst
form der Satire in einer bis dahin ungekannten Weise. Ihre Stilmittel und Darbie
tungsformen finden Eingang in andere Gattungen, etwa den Roman, aber auch in 
die zunächst in England entstehenden, dann rasch in ganz Europa verbreiteten 
Moralischen Wochenschriften, also in die öffentliche Kommunikation.3 Das neue 
Zeitschriftenformat zeigt exemplarisch, worauf die Autoren abzielen: Es geht um 
gesellschaftsbezogene Wirkung und ein „neues Sozialbewußtsein“,4 das heißt um 
Fortschritt und Emanzipation in verschiedenen Bereichen. Der Freiheit zu den
ken wird dabei ein hoher Wert beigemessen, was am Ende des Jahrhunderts zu 
der ernüchternden Frage führt, warum das Zeitalter der Aufklärung noch kein 
aufgeklärtes Zeitalter sei.5

Jörg Schönert hat in seiner zweiten großen Studie zur Form und Funktion 
der Satire die Entwicklung des Erzählens und die Umakzentuierungen in den Tex
ten der Aufklärung verfolgt und gezeigt, wie sich eine zunächst von der Zuver
sicht auf Veränderung getragene satirische Energie im Laufe des Jahrhunderts 
verbraucht und zu einer defätistischen Haltung führt, die sich in die Literatur der 
Romantik transformiert.6 Die Abhandlungen des vorliegenden Bandes knüpfen 

� Wie zutreffend diese Charakterisierung ist, hat Wolfgang Weiß gezeigt: Swift und die Satire 
des 18. Jahrhunderts. München 1992.
� Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart, Tübin
gen 1969, S. 1.
� Vgl. Katja Barthel: Trauer, Scherz, Satire – Elegie und Trauerrede in deutschen Moralischen 
Wochenschriften englischen Vorbilds. In: Trauerpoetik. Die Elegie im Kontext von deutsch- 
britischen Literaturbeziehungen 1750–1850. Hg. von Andrea Resse. Göttingen 2015, S. 61–90.
� Schönert: Roman und Satire (Anm. 2), S. 117.
� Die Unterscheidung geht zurück auf Immanuel Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklä
rung?, die 1784 in der Berlinischen Monatsschrift erschienen ist.
� Vgl. Jörg Schönert: Satirische Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzählens 
in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 1976; 
online publiziert 2010: http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_ 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-202

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


an die literarhistorischen Beobachtungen von Jörg Schönert an und erweitern 
diese in komparatistischer Perspektive. Dabei werden auch neuere theoretische 
Überlegungen zur Funktion der satirischen Kommunikation einbezogen.7

Hervorgegangen sind die Beiträge aus einem Kolloquium, das vom 7. bis 
9. Juni 2022 zum 80. Geburtstag von Jörg Schönert in München stattgefunden hat. 
Ihm ist das Buch gewidmet. Das Anliegen der Vortragenden war es, die kollegia
len und freundschaftlichen Verbindungen, die sich über mehrere Generationen 
und Fachgrenzen hinweg im Kreis um Jörg Schönert gebildet haben, für ein Sa
tire-Projekt zu nutzen, das die Arbeiten des Jubilars fortführt und ergänzt. Leider 
konnten die Vorträge von Andreas Kablitz, der Voltaires Candide behandelte, und 
Carlos Spoerhase hier nicht dokumentiert werden.

Die Herausgeber haben vielfach zu danken: Der Fritz Thyssen Stiftung für die 
Finanzierung der Tagung sowie der Carl Friedrich von Siemens Stiftung für die 
großzügige Förderung und Gastfreundschaft; dem Verlag, insbesondere Herrn Ro
bert Forke, für das Entgegenkommen und die gute Zusammenarbeit; schließlich 
allen Autoren und Moderatoren, die zum Gelingen des Unternehmens beigetra
gen haben. Unser besonderer Dank gilt dem Kabarettisten Bruno Jonas für das 
am Ende des Kolloquiums geführte Gespräch mit Jörg Schönert, in dem nach den 
Grenzen der Satire in der Kultur und Gesellschaft der Gegenwart gefragt wurde.

Die Organisation der Tagung und die Formatierung der Typoskripte lagen in 
den Händen von Rebecca Thoss und Iris Carle, die Einrichtung der Beiträge bei 
Anette Syndikus und Christine Vogl, denen wir für das − nicht selbstverständli
che − Engagement und die Sorgfalt bei der redaktionellen Tätigkeit danken.

Bremen und München-Solln, im Frühjahr 2025 
Gideon Stiening 

Friedrich Vollhardt 

aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 6. Mai 2024). Zur Skepsis der Spätaufklärung im Anschluss auch 
an Schönert vgl. Vanessa Pietrasik: La satire en jeu? Critique et scepticisme en Allemagne à la fin 
du XVIIIe siècle. Tusson 2011.
� Jörg Schönert: Theorie der (literarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung 
von Textstruktur und kommunikativer Wirkung [1980, gemeinsam mit Emmy Rottenmoser]. In: 
Textpraxis 2 (1/2011). http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der- 
literarischen-satire (letzter Zugriff: 6. Mai 2024), und Carlos Spoerhase: Methodenskizze zur syste
matischen Rekonstruktion der literarischen Satire. In: Scientia Poetica 24 (2020), S. 307–320. Die 
angloamerikanische Forschung hat hier ebenfalls neue Einsichten eröffnet: Theorizing Satire. Es
says in Literary Criticism. Hg. von Brian A. Connery und Kirk Combe. New York 1995; Paul Simp
son: On the Discourse of Satire. Towards a Stylistic Model of Satirical Humour. Amsterdam 2003; 
Charles A. Knight: The Literature of Satire. Oxford 2004; A Companion to Satire. Ancient and Mo
dern. Hg. von Ruben Quintero. Oxford 2007.

X Vorwort

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire
http://www.uni-muenster.de/Textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire


Inhaltsverzeichnis
Gideon Stiening, Friedrich Vollhardt 
Vorwort IX

Andreas Mahler 
‚Gegenaufklärungen‘. Akte satirischen Fingierens bei Swift 1

Steffen Martus 
Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu 
machen“. Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus 19

Anna Axtner-Borsutzky 
„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ Gottlieb Wilhelm 
Rabeners Satirische Briefe – ein satirischer Briefsteller? 45

Gideon Stiening 
„Freybeuter der Vernunft“. Zum Verhältnis von Recht und Satire bei 
Johann Heinrich Gottlob von Justi 61

Jan-Dirk Müller 
Schildbürger, Lalen und Abderiten. Zum Wandel der Gesellschaftssatire 
zwischen 16. und 18. Jahrhundert 83

Liliane Weissberg 
Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 101

Christoph Schmitt-Maaß 
„Mit den Waffen der lachenden Satire“. Zur Armierung der aufgeklärten 
Literaturkritik vor Lessing 123

Friedrich Vollhardt 
Das Ende der Höllenstrafen. Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und 
das beredte Schweigen Gotthold Ephraim Lessings 145



Wilhelm Voßkamp 
„Was niemand hören wollte“. Aspekte satirischer Kritik der Moderne im 
Faust II 165

Personenregister 175

XII Inhaltsverzeichnis



Andreas Mahler 
‚Gegenaufklärungen‘
Akte satirischen Fingierens bei Swift

1 Das Satirische als Sprachspiel
Satiregemäß beginne ich mit dem Sprechakt einer Mahnung: „Vergiß nicht,“ wen
det sich in einer verstreuten Notiz Ludwig Wittgenstein exhortativ an sich, „daß 
ein Gedicht, wenn auch in der Sprache der Mitteilung abgefaßt, nicht im Sprach
spiel der Mitteilung verwendet wird“.1 Wittgenstein scheidet in seinem Selbsthin
weis mithin sprachliche Struktur und kommunikative Funktion, mediale Vorgabe 
und rezeptiven Umgang, syntakto-semantische Verfasstheit und pragmatischen 
Gebrauch: was nach außen hin aussieht wie sprachliche Informationsvermitt
lung, so ermahnt er sich, muss lange noch nicht im dazu analogen Sprach- oder 
Kommunikationsspiel der faktualen Übermittlung semantischer Inhalte Verwen
dung finden; wer ein Gedicht alleinig auf seinen vermeintlich ‚wahren‘, wo nicht 
‚authentischen‘ Inhalt liest – etwa auf den real erlebbaren Ort der Goethe’schen 
Zitronen oder der Wordsworth’schen Narzissen –, verfehlt dessen kommunikati
ven Sinn womöglich schon im Keim. Denn wozu das Gedicht einlädt und auch 
auffordert, ist ein anderes Spiel – ein anderer Umgang – als die bloße Mitteilung 
eines einmaligen Sachverhalts oder auch Faktums.

Dies zielt auf die Differenz von lexikalischem Bestand und situationsgebunde
nem Einsatz; wohl kann ich – einem einst notorischen Beispiel folgend – ein 
sprachliches Gebilde so lesen, als wäre es nichts anderes als die faktuale Mittei
lung der Aufstellung des 1. FC Nürnberg vom 27. Januar 1968; gleichwohl er
scheint ein und derselbe Text, wie einstmals allseits bekannt, readymade-gleich in 
Peter Handkes notorischer Text-, wofern nicht eben gar Gedichtsammlung Die In
nenwelt der Außenwelt der Innenwelt (1969), als wäre er etwas ganz anderes:2 im 
ersten Spiel tue ich so, als ginge es um die Darstellung eines Sachverhalts, und 
nehme ihn als Information lediglich zur Kenntnis; im zweiten tue ich so, als ginge 
es um etwas anderes und lasse die vermeintliche Information am Ende womög

� Ludwig Wittgenstein: Zettel. Hg. von G. E. M. Anscombe und G. H. von Wright. Berkeley, Los 
Angeles 1967, S. 28.
� S. Peter Handke: Die Innenwelt der Außenwelt der Innenwelt. Frankfurt a. M. 1969, S. 53; für 
einen exemplarischen Bezug aus den 1970er Jahren siehe Karlheinz Stierle: Die Einheit des Tex
tes. In: Funk-Kolleg Literatur. Hg. von Helmut Brackert und Eberhard Lämmert. Frankfurt a. M. 
1977, Bd. 1, S. 168–187, hier S. 169 f.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-001



lich sogar ganz beiseite. Interessanterweise jedoch tue ich offenbar in beiden 
Fällen so, ‚als ob‘; hierauf wird zurückzukommen sein.

Vorerst will ich den Satz erst einmal umsetzen auf die Satire: ‚vergiss nicht,‘ 
so ließe sich analog umformulieren, ‚dass eine Satire, wenn auch in der Sprache 
der Mitteilung abgefasst, nicht im Sprachspiel der Mitteilung verwendet wird‘. 
Dies übersehen geflissentlich die Verfechter von Satire als bloßer Kritik. Wer 
sagt: ‚deine Suppe schmeckt mir nicht‘, hat damit noch nicht automatisch eine sa
tirische Äußerung gemacht.3 Im berüchtigten Böhmermann/Erdoğan-Zwist aus 
dem Jahr 2016 wollte man bekanntlich – und auch nicht ganz unberechtigt – tür
kischerseits genau dies vergessen (oder zumindest nicht wahrhaben oder negie
ren) und die Doppelconférence von Jan Böhmermann und Ralf Kabelka als krude 
‚schmähend‘ lügenhafte Mitteilung über erotisch-sexuelle Präferenzen des türki
schen Staatspräsidenten fassen, während die Moderatoren als Spiel zumindest af
fichiert im Sinn hatten, so zu tun, als würden sie an einem vermeintlich treffend 
verabscheuungswürdigen Negativbeispiel erklären, was man nach Artikel 5 des 
deutschen Grundgesetzes genau nicht machen darf.4 Dass ihnen dabei im – 
gleichwohl genau dies zu Demonstrationszwecken machenden – performativen 
Verlauf aus spitzbübischem Stolz über ihr vermeintliches Gelingen ausgerechnet 
ihre unbedingt glaubhaft mit zu spielende aufklärerische Entrüstung ein wenig 

� Die Verwechslung, wo nicht Gleichsetzung, von Satire und Sozialkritik durchzieht die gesamte 
Satire-Diskussion. Sie erscheint nach wie vor als hartnäckiges Vorurteil vor allen Dingen in Le
xika und Handbüchern. Für den Versuch einer Beschreibung des Satirischen über das Gefälle 
zwischen dem ‚Richtigen‘ gegenüber dem zu kritisierenden ‚Falschen‘ anhand des Begriffs der 
‚Norm‘ steht der Ansatz von Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur 
Poetik. Stuttgart 1969; eine systematische spätere Zusammenfassung bietet ders.: Theorie der (li
terarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung von Textstruktur und kommunika
tiver Wirkung. In: Textpraxis 2 (2011), S. 1–42. Für eine Absolutsetzung der Norm in der Satire
theorie s. etwa Klaus Schwind: Satire in funktionalen Kontexten. Theoretische Überlegungen zu 
einer semiotisch orientierten Textanalyse. Tübingen 1988, v. a. S. 69–84; für das Problem tautolo
gischer Ableitung von Norm und Normwidrigem aus demselben Informationsbestand s. meine 
Rezension hierzu in: Zeitschrift für französische Sprache und Literatur 101 (1991), S. 204–213, v. a. 
S. 207 f. Für den Ersatz eines festen, richtigkeitsgewissen Normbegriffs durch den eher zweifelnd 
relativen Begriff der ‚Tendenz‘ s. den entsprechenden Vorschlag in der Satiretheorie von Klaus 
W. Hempfer: Tendenz und Ästhetik. Studien zur französischen Verssatire des 18. Jahrhun
derts. München 1972, S. 30–36; eine fachgeschichtliche Einordnung der Debatte in eine vornehm
lich germanistische Rechtfertigungsstrategie liefert Harald Kämmerer: Nur um Himmels willen 
keine Satyren ... Deutsche Satire und Satiretheorie des 18. Jahrhunderts im Kontext von Anglophi
lie, Swift-Rezeption und ästhetischer Theorie. Heidelberg 1999, S. 1–25.
� Für den Versuch einer Erklärung des Scheiterns des Erdoğan-Gedichts als Satire s. Andreas 
Mahler: Der satirische Kontrakt. Performanzen des Satirischen. In: Zeitschrift für französische 
Sprache und Literatur 127 (2017), S. 253–277, hier S. 272–275.

2 Andreas Mahler



abhanden kam und auf diese Weise das vermeintliche Negativbeispiel insgeheim 
latent zu Eigenrecht ‚positivierte‘,5 sorgte allerdings für eine glückensgefährdende 
Erosion des vorgeblichen Spiels und nährte unversehens denn doch den Verdacht 
initial gewollter, ‚realer‘, faktualer Schmähung.

Wer ein sprachliches Gebilde zur Kenntnis nimmt, so ließe sich vorerst zu
sammenfassen, sollte also tunlichst mit darauf achten, in welchem (Verwen
dungs-)Spiel er oder sie sich befindet. Eine Äußerung, um sogleich titelgemäß an 
einem Swift-Beispiel zu applizieren, wie „His Grace! impossible! what dead!“ 
ließe sich in einem ersten Schritt entsprechend auffassen als mitteilender Aus
druck tiefer Bestürzung über eine unmittelbar vorgängige Nachricht des Able
bens einer hochgestellten offiziellen Persönlichkeit. Unter Hinzuziehung ihrer 
Folge „Of old age too, and in his bed!“ müsste man allerdings aufgrund des beide 
Zeilen zum couplet fügenden Reims (‚dead‘ – ‚bed‘) und des sich abzeichnenden 
zeilenbezogenen metrischen Gitters eines (wenn auch nur) vierhebigen Jambus 
einräumen, womöglich vergessen zu haben (oder auch noch nicht gewahr wor
den zu sein), dass man sich vielleicht doch eher im Sprachspiel eines Gedichts be
findet – was sich im Übrigen bestätigt fände durch die in der bislang vernachläs
sigten Überschrift des sprachlichen Gebildes vermerkte, vornehmlich literarische 
Gattungsbezeichnung der Elegie oder auch Totenklage. Nimmt man nochmals 
zwei Zeilen derselben Äußerung hinzu: „And could that Mighty Warrior fall? / 
And so inglorious, after all!“, ließe sich über das – zugleich rückwirkend den un
heldenhaften Tod in hohem Alter wie im ‚niederen‘ Bett mit infizierende – 
Schmähwort ‚inglorious‘ (statt des für die Elegie erwartbaren ‚glorious‘) ein weite
res Indiz finden, dass das angebotene Sprachspiel gleichwohl nicht vornehmlich 
das eines ‚bloßen‘ Gedichts ist, sondern dass man zusätzlich auch nicht vergessen 
sollte, dass es in satirischem Gebrauch steht, wie nicht zuletzt sein voller – wenn
gleich tunlichst nicht konkret referenzierender – Titel verrät: „A Satirical Elegy 
on the Death of a Late Famous General“.6 Ich könnte also in einem ersten Schritt 
so tun, als teilte mir die offensichtliche ‚Sprache der Mitteilung‘ etwas ‚Real- 
Faktisches‘ mit, müsste sodann aber in einem zweiten Schritt so tun, als ob sie 

� Die Funktionsformel einer ‚Positivierung von Negativität‘ wie die analoge Formulierung vom 
‚Hereinholen des Ausgegrenzten‘ geht zurück auf den Aufsatz zur Komik und zum Lachen von 
Joachim Ritter: Über das Lachen. In: Ders.: Subjektivität. Sechs Aufsätze. Frankfurt a. M. 1989, 
S. 62–92; für eine funktionsgeschichtliche Auswertung und Systematisierung hin auf eine allge
meine Literaturästhetik s. Rainer Warning: Funktion und Struktur. Die Ambivalenzen des Geistli
chen Spiels. München 1974.
� Ich zitiere das vielfach anthologisierte Gedicht aus der leicht zugänglichen und kommentierten 
Ausgabe British and American Classical Poems. Hg. von Ludwig Herrig, Horst Meller und Rudolf 
Sühnel. Braunschweig 1966, S. 296 (meine Titelherv.).

‚Gegenaufklärungen‘ 3



etwas anderes tut, nämlich den Tod einer gewichtigen Persönlichkeit rhetorisch 
zu betrauern, wo nicht gar im Stile einer Elegie zu beklagen, um schließlich in 
einem dritten einzugestehen, dass nochmal etwas anderes im Spiel ist: die Herab
setzung einer öffentlichen Person durch lediglich simulierte Trauer bis hin zur 
grimmig zufrieden konstativen Feier ihres Ablebens.7

Ich habe andernorts versucht, ein solches Spiel kommunikativer ‚Neu- 
Einstellung‘ oder auch ‚Umpolung‘ zu beschreiben als einen auf der pragmati
schen Ebene anzusiedelnden Wechsel der Kommunikationsmodalität und später 
näherhin als ‚satirischen Kontrakt‘.8 Klassischerweise, behaupte ich, besteht ein 
solcher aus drei Teilen: (1) dem tentativen Angebot einer ersten Modalität kom
munikativen Umgangs: der Text tut so, als teile er (faktual oder auch fiktional) 
jemandes Tod mit und schicke sich an zu einer Totenklage; (2) der gezielten Stö
rung des Angebots durch ein erstes irritierend unpassendes Wort wie etwa in 
diesem Fall ‚inglorious‘; (3) der allmählichen – vorwärts wie auch rückwärts 
wirkenden – Umpolung der angebotenen (faktualen oder auch fiktionalen) 
Kommunikationsmodalität samt dem modifizierten Angebot einer satirischen 
Lektüre auf der Basis textunabhängig zusätzlich aktivierten – immer schon ei
gens zu aktivierenden – Wissens. Dies gilt offensichtlich auch für das vorlie
gende okkasionalistische Gedicht.

Jonathan Swift hat allem Anschein nach das erst zwanzig Jahre nach seinem 
Tod, im Jahr 1764 erstmals gedruckte Gedicht am 16. Juni 1722 verfasst.9 Sein Re
degegenstand ist John Churchill, erster Duke of Marlborough, britischer Kriegs
held und von den Tories gehasster Haudegen, der unter anderem zusammen mit 
Prinz Eugen von Savoyen 1704 die legendäre Schlacht von Höchstädt bzw. Blind
heim/Blenheim gegen die Franzosen gewann und darüber hinaus offenbar in gro
ßem Stil darauf achtete, stets auch unmittelbar persönlicher Nutznießer sämtli
cher von ihm geführter Kriegshandlungen zu sein für das eigene, satt zu füllende 
Portefeuille. Der 16. Juni 1722 ist sein Todestag. Die Wendungen ‚a Late Famous 
General‘, ‚His Grace‘ und ‚that Mighty Warrior‘ referieren genau auf ihn – nur, 
dass dem so ist, wird gerade nicht mitgeteilt, sondern lediglich andeutungsweise, 

� Für die Verschiebbarkeit und Konversion ein und desselben Textes zwischen Sach- und Fiktiv
kommunikation und umgekehrt s. Johannes Anderegg: Fiktion und Kommunikation. Ein Beitrag 
zur Theorie der Prosa. Göttingen 1977.
� S. Mahler: Der satirische Kontrakt (Anm. 4), insbes. S. 258–262; zur Verwischung und zum be
wussten Offenhalten von Kommunikationsmodalitäten in satirischen Verwendungszusammen
hängen s. auch Andreas Mahler: Moderne Satireforschung und elisabethanische Verssatire. Text
theorie – Epistemologie – Gattungspoetik. München 1992, v. a. S. 23–97.
� Eine der umfassendsten deutschsprachigen Darstellungen unter Berücksichtigung neuerer sa
tiretheoretischer Überlegungen liefert Wolfgang Weiß: Swift und die Satire des 18. Jahrhun
derts. Epoche – Werke – Wirkung. München 1992; zum behandelten Gedicht s. insbes. S. 198–200.

4 Andreas Mahler



in der drittletzten Zeile nochmalig über ‚duke‘, oblique mehrdeutig abgerufen. Es 
wird mithin als Mitteilung – als bereits andernorts mitgeteiltes ‚realweltliches‘ 
Wissen – gesetzt und vorausgesetzt.10

Hierin liegt die für das Satirische oft verhandelte ‚Indirektheit‘, seine allusive 
‚indirection‘. Dass dies ein Text über Marlborough ist, wird nicht direkt ausge
sprochen. Wohl ist er durchweg implizit gemeint, doch wird dies nirgends explizit 
gesagt, und wer es leserseitig gleichwohl auflösend expliziert, ist ‚selber schuld‘, 
und nicht der Text, geschweige denn sein (realer) Autor Swift. Dass der Bedichtete 
der Duke of Marlborough ist, ist mithin kennerhaft vorausgesetzt. Dies ist unei
gentliche Referenz, vorausgesetztes Weltwissen, Sprechgegenstand und nicht
Sprechgegenstand: möglicher, aber nicht notwendiger – und somit recht eigent
lich auch nicht ‚einklagbarer‘ – Wirklichkeitsbezug.11 Auf diese Weise kann der 
Autor des satirischen Texts so tun, als handle er ganz allgemein von irgendeinem 
kürzlich erst verstorbenen Militär, und der Leser desselben Textes – ein vertrau
ter Freund im Geist oder womöglich gar allein Swift selbst – kann zugleich, 
ebenso phatisch gemeinschaftsbildend wie klandestin aggressionsentlastend, für 
sich so tun, als ginge es um niemand anderen als ganz spezifisch um den verma
ledeiten, endlich toten Duke of Marlborough. Dies ist satiretypische ‚Doppelung‘, 
ein Versuch des Offenhaltens und der Lizenz, es ist die Gratwanderung eines ‚Als- 

�� Dies ist die Grundformel einer auf der Trennung von Gattung und transgenerischer Schreib
weise beruhenden neueren Theorie der ‚Satire‘ als satirischem Sprechen; sie zeigt sich ebenso in 
Hempfers Definition des Satirischen als „funktionalisierte (mediatisierte) Ästhetik zum Ausdruck 
einer auf Wirkliches negativ und implizierend zielenden Tendenz“ (Hempfer: Tendenz und Äs
thetik [Anm. 3], S. 34) wie in Weiß’ extrapragmatisch zusammenfassender Beschreibung der ‚sati
rischen Sprechsituation‘, wonach „der Sprecher beim Adressaten die Vertrautheit mit der politi
schen, gesellschaftlichen und kulturellen Situation, über die er redet, als gegeben voraussetzt“ 
(Wolfgang Weiß: Probleme der Satireforschung und das heutige Verständnis der Satire. Einlei
tung. In: Die englische Satire. Hg. von dems. Darmstadt 1982, S. 1–16, hier S. 14). Ähnlich auch 
Ingrid Hantsch: Semiotik des Erzählens. Studien zum satirischen Roman des 20. Jahrhun
derts. München 1975, S. 55 f. Für rezentere Zusammenfassungen satiretheoretischer Überlegun
gen s. Harald Kämmerer und Uwe Lindemann: Satire. Text und Tendenz. Berlin 2004, sowie Sven 
Hanuschek: Art. Satire. In: Handbuch der literarischen Gattungen. Hg. von Dieter Lamping. Stutt
gart 2009, S. 652–661; enttäuschend in theoretischer Hinsicht ist, trotz der Aufnahme in die an 
sich renommierte anspruchsvolle Reihe, John T. Gilmore: Satire. London 2018.
�� Dies meint die Rede vom ‚amimetischen‘ Charakter des Satirischen, wonach das Satirische 
oftmals das von ihm avisierte und zu treffende Objekt weder explizit benennt noch darstellt, son
dern lediglich dessen Kenntnis voraussetzt bzw. darin allusiv impliziert; zum Gedanken, dass 
sich in satirischer Textualität aus den genutzten Verfahren „nicht unmittelbar die bedrohliche 
Wirklichkeit ergibt, sondern diese [...] eine Tendenz“ aufbauen, „die erst ihrerseits [...] auf ein 
außerhalb des Textes vorgegebenes Wirkliches zielt“, s. Hempfer: Tendenz und Ästhetik 
(Anm. 3), S. 85 f.

‚Gegenaufklärungen‘ 5



ob‘ (ganz wie bei Böhmermann/Kabelkas leicht verrutschtem Versuch impliziter 
persönlicher Schmähung im Schein expliziter didaktischer Aufklärung): die ge
samte entfaltete negativ-kritische Energie – von der Reduktion der zitierten Ein
gangsbetroffenheit auf die auch mögliche bloße, routiniert konversationelle Ge
sellschaftsfloskel; über den vermeintlich schmachvollen (Alters-)Tod im Bett statt 
strahlend-jugendlich kraftvoll-heldischen Fallens auf dem Feld; dessen insgeheim 
erhoffte Erwartung samt karnevalesk herabsetzendem Schluss („Threescore, I 
think, is pretty high; / ’Twas time in conscience he should die. / This world he 
cumbered long enough; / He burnt his candle to the snuff; / And that’s the reason, 
some folks think / He left behind so great a stink“; V. 11–16); das einsame Begräb
nis und die daraus zu ziehende Lehre („Let pride be taught by this rebuke, / How 
very mean a thing’s a duke / From all his ill-got honours flung / Turned to that 
dirt from whence he sprung“; V. 29–32) – all diese aufwendig herabsetzende rhe
torisch-semantische Verarbeitung von vermeintlich ehrenhaft errungenem ‚fame‘ 
zu ebenso tatsächlichem wie offensivem ‚stink‘ und ‚dirt‘ oszilliert beständig zwi
schen zwei möglichen, in keinem Fall aber eindeutig und mit Bestimmtheit aufzu
lösenden Referenzen. Ich will versuchen, dies umzusetzen auf die Fiktion, auf 
Akte des Fingierens.

2 Satirische Simulation
In Absetzung von den ebenso langen wie fruchtlosen binär-oppositiven Entgegen
setzungen von augenscheinlich immer schon lediglich erfundener Fiktion einer
seits und offensichtlich tatsächlicher Wirklichkeit andererseits hat man den Akt 
des Fingierens im Sinn eines Prozesses des ‚Machens‘ auf ternäre Weise pragma
tisch versucht zu definieren als eine Art ‚Ingestaltziehung‘ eines gedanklichen 
Imaginären mit den vorhandenen Mitteln eines vornehmlich diskursiv geprägten 
Realen.12 Hieraus resultiere als Ergebnis jede Fiktion. Vielleicht gilt dies in gewis
ser Weise sogar für jeden Akt der Versprachlichung als einer medial geprägten 
semiotischen Ingestaltziehung: in der Formulierung jedes vorerst noch diffusen 
Gedankens ziehe ich diesen mit den Mitteln des mir Gegebenen in eine Art 
sprachlicher Gestalt, die ihn fixiert und vermeintlich ausdrückt (‚re-präsentiert), 
auch wenn sie ihn doch eher im Moment der Versprachlichung recht eigentlich 
erst ‚macht‘ (‚prä-sentiert‘). Hierüber konstruiere ich, baue, ‚bastele‘ ich – sprach

�� Zur Auflösung der binären Opposition und ihrer Ersetzung durch ein ternäres dynamisches 
Geflecht s. Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropolo
gie. Frankfurt a. M. 1993, seine Kurzdefinition S. 20.

6 Andreas Mahler



lich ‚symbolisierend‘ – meine ‚Welt‘, mein ‚Habitat‘.13 Ich simuliere fiktiven wie 
faktischen Inhalt; ich simuliere fiktionale wie faktuale Stimme; ich simuliere fin
gierte wie tatsächliche Textualität. Differenziert man nach altem, klassischem 
Muster die kommunikativen Ebenen des vermittelnden materialen Texts (Syntak
tik: Ebene 2), der vermittelnden fingierten wie fingierenden Stimme (Binnenprag
matik: Ebene 3), der vermittelten fiktiven ‚Wirklichkeit‘ (Semantik: Ebene 4), so 
tue ich zum einen so, als gäbe es die von mir besprochene fiktive/faktische Welt 
(E4), zum anderen so, als gäbe es einen diese evozierenden, mitteilenden, ‚ma
chenden‘ fiktionalen/faktualen Sprecher (E3), und schließlich so, als sei der Text 
genau das, als was er generisch, verwendungsbezogen, ausgegeben wird (E2; mit 
Ebene 1 als der realweltlichen Ebene außerhalb des Texts mit all ihren jeweiligen 
Instanzen und Referenzen).14 Der Akt des Fingierens beschränkt sich mithin nicht 
allein auf das fiktive (oder auch mutmaßlich faktische) Resultat (die ‚Welt‘: E4); er 
umfasst sowohl die textintern fingierende Instanz (die ‚Stimme‘: E3) als auch das 
textextern fingierte Resultat (den Text in seiner materialen Gestalt: E2).

In Swifts „Death of a Late Famous General“ betrifft dies auf Inhaltsebene 
etwa die Vorstellung vom einsam trostlosen Begräbnis eines vermeintlich etwa 
Sechzigjährigen (der echte Herzog war im Übrigen perfiderweise bei seinem Able
ben 72 Jahre alt), welches am Todestag des 16. Juni – behauptetermaßen ohne 
Witwe und ohne Waisen – offensichtlich noch gar nicht stattgefunden haben 
kann („Behold his funeral appears, / Nor widow’s sighs, nor orphan’s tears, / 
Wont at such time each heart to pierce, / Attend the progress of his hearse“; 
V. 17–20). Auf Vermittlungsebene betrifft es die vorgeblich betroffene Sprecher
klage, in der der Sprecher nur so tut, als ob er geschockt trauere (‚impossible! 
what dead!‘), in Wirklichkeit aber doch eher schmäht, wo nicht, wie sich später
hin zeigt, erleichtert frohlockt (‚’Twas time in conscience he should die‘: ‚endlich 
isser weg‘). Und auf Textebene betrifft es die Gattung der Elegie, wonach der Text 

�� Zum Gegensatz eines sich auf Gegebenes beziehenden, vermeintlich nachgängig mimetischen 
‚Imitierens‘ zu einem Eigenständiges aufbauenden, erst durch den Text gemachten, performati
ven ‚Symbolisieren‘ s. ebd., S. 426–515; zum Gedanken, wonach unsere ‚Welt‘ bzw. die „Kultur 
einen integralen Bestandteil des Menschen verkörpert, [...] weil sie das von ihm geschaffene 
künstliche Habitat darstellt, durch das er sich als der manifestiert, der er ist“, was zugleich be
sagt, „daß sich der Mensch durch das, was er hervorbringt, selbst produziert“, s. Wolfgang Iser: 
Emergenz. Nachgelassene und verstreut publizierte Essays. Hg. von Alexander Schmitz. Konstanz 
2013, S. 76.
�� Ich beziehe mich auf den kommunikativen Systematisierungs- und Differenzierungsversuch 
der allzu früh verstorbenen Münchner Literaturwissenschaftlerin Hannelore Link: Rezeptions
forschung. Eine Einführung in Methoden und Probleme. Stuttgart u. a. 1976, S. 11–38; für eine se
miotisch ausgerichtete Umsetzung auf satirische Texte s. Mahler: Moderne Satireforschung 
(Anm. 8), S. 39–55.

‚Gegenaufklärungen‘ 7



seinerseits nur so tut, als folge er aufrichtig dem behaupteten Gattungsmuster, 
während er es recht eigentlich strategisch – oder vielleicht eher gar im Certeau’
schen Sinne taktisch – nutzt zur massiv eigeninteressierten ‚Überschreibung‘, 
eben für eine ‚satirical elegy‘.15

Die Ingestaltziehung läuft also auf allen drei Ebenen. Swift nutzt den Tod des 
Herzogs (1) zum einen für die ihn befriedigende Artikulation eines vorgestellten 
schmachvollen Begräbnisses samt Schmähung des Verstorbenen; (2) zum anderen 
für den lustvollen Entwurf einer im Schein der Trauer mit dem Toten hämisch 
abrechnenden Sprechinstanz; und (3) eben nicht zuletzt für die oblique Modellie
rung einer generischen Textualität, die in seiner Verwendung eine ganz andere 
Funktion erfüllt als die ihr angestammte. Er ‚tut so‘, als berichte er ohne konkrete 
Namensnennung von einem Tod samt Begräbnis; er ‚tut so‘, als beklage er das un
fassliche Ableben einer öffentlichen Person; er ‚tut so‘, als nutze er hierfür einver
nehmlich nach allen Regeln der Kunst die generische Struktur der Elegie.

Vor allem Letzteres, so meine These, macht Swift zu seinem zukunftsweisen
den System. Wohl fingiert er (‚in Gestalt ziehend‘) durchweg semantische Inhalte 
(E4) zum satirischen Treffen realer Referenzen – wie bekanntlich in Gulliver’s 
Travels unter anderem etwa das zeitgenössische politische England, seine Bezie
hungen zu Frankreich wie zudem akute Fragen antiker Staatsphilosophie oder 
auch Probleme der damals aktuellen, säkular aufgeklärten Wissenschaftsentwick
lung.16 Wohl fingiert er Stimmen und Sprechinstanzen (E3) für ein satirisches Be
sprechen realweltlicher Problemlagen – wie etwa in A Tale of a Tub ein allego
risch abwägendes, hochmögend intellektuelles Nebeneinanderstellen der 
wichtigsten Weltreligionen bis hin zur invalidierenden Nichtung des eigenen 
Sprechens als der Verfertigung eines – im karnevalesk relativierenden Sinne – 

�� Zum Gegensatzpaar von mainstream-geleiteter, offizieller ‚Strategie‘ und subversiv wider
ständiger ‚Taktik‘ s. Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Übers. von Ronald Voullié. Berlin 
1988, insbes. S. 23 f. u. S. 77–97.
�� S. Jonathan Swift: Gulliver’s Travels (1726). Hg. von Peter Dixon und John Chalker. Harmonds
worth u. a. 1987. Für eine dezidierte Lektüre des Romans als Prosasatire s. Bernhard Fabian: Gul
liver’s Travels als Satire. In: Weiß: Die englische Satire (Anm. 10), S. 315–333; für eine umfassende 
Rekonstruktion der referentiellen Bezüge s. Hermann Real und Heinz J. Vienken: Jonathan Swift, 
Gulliver’s Travels. München 1984. Für eine Beschreibung satirischer Indienstnahme des Reise
romans s. Weiß: Swift (Anm. 9), S. 206–222; für eine Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen 
Wissenschaft s. Andreas Mahler: Die Materialität der Transparenz. Sprache, Politik und Literatur 
in der englischen Aufklärung. In: Europäische Sozietätsbewegung und demokratische Tradition. 
Die europäischen Akademien der Frühen Neuzeit zwischen Frührenaissance und Spätaufklä
rung. Hg. von Klaus Garber und Heinz Wismann. Tübingen 1996, Bd. 1, S. 721–754, v. a. S. 734–739.

8 Andreas Mahler



bloßen ‚book on nothing‘.17 Vor allem aber fingiert er Textualität (E2): er zieht 
Imaginäres / sein Imaginäres in die textuelle Gestalt einer Elegie, eines Reise
romans, einer Erzählung, eines Pamphlets, Traktats, Briefs und weiteres, um in 
deren fingiertem – weniger vorgegebenem oder auch, wie vorhin noch gesagt, 
‚überschriebenem‘ als seinerseits eben erst (mit)gemachtem, eben mit in Gestalt 
gezogenem – ‚Gefäß‘ impliziertes Realweltliches zu treffen.18 Dies wäre seine, viel
leicht seine wesentlichste, Art ‚ästhetisch sozialisierter Aggression‘: der seine urei
gene Aggression ‚sozialisierenden Ästhetisierung‘.19 Ich gehe dies im Folgenden 
am vielleicht notorischsten Swift’schen Beispiel näher an.

3 Swift und die Simulation des Pamphlets
Ich komme also zum Offensichtlich-Unvermeidlichen. In A Modest Proposal fin
giert Swift von Anbeginn die textuelle Gestalt eines Traktats.20 Der Textauftakt tut 

�� S. Jonathan Swift: A Tale of a Tub and Other Works (1704). Hg. von Angus Ross und David 
Woolley. Oxford 1990; das Zitat, „to write upon nothing“, S. 102 (Herv. dort). Für eine Analyse 
standpunktzersetzender satirischer Metaphorik im Tale of a Tub s. Werner von Koppenfels: 
Swifts Tale of a Tub und die Tradition satirischer Metaphorik. In: Weiß: Die englische Satire 
(Anm. 10), S. 352–388; für einen gründlichen und hochinformativen Kommentar s. die deutsche 
Ausgabe Jonathan Swift: Ein Tonnenmärchen. Übers. von Ulrich Horstmann. Hg. von Hermann 
J. Real. Stuttgart 1994. Zur Praxis eines satirisch-karnevalistischen Nullsummenschreibens s. An
dreas Mahler: Über nichts. Praktiken des Ästhetischen. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 
N.F. 65 (2015), S. 203–225, mit Blick aufs Tonnenmärchen v. a. S. 222.
�� Zur Metapher vom jeweiligen generischen „Gefäß“, welches sich die transgenerische Schreib
weise des Satirischen „wählt“ bzw. ‚miterfindet‘, s. am Beispiel der Komödie Walter Hinck: Ein
leitung. Die Komödie zwischen Satire und Utopie. In: Ders. und Reinhold Grimm: Zwischen Satire 
und Utopie. Zur Komiktheorie und zur Geschichte der europäischen Komödie. Frankfurt a. M. 
1982, S. 7–19, die Zitate S. 16; für eine systematische Darstellung parasitärer satirischer ‚Überfor
mung‘ gegebener (bzw. in meinem Sinne ‚mitgemachter‘) generischer (Wirts-)Strukturen im 
Œuvre Swifts s. Weiß: Swift (Anm. 9), S. 192–248.
�� Die Formel von der Satire als „ästhetisch sozialisierte Aggression“ geht zurück auf den viel 
zitierten nützlichen Forschungsbericht von Jürgen Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire. 
In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 45 (1971), Son
derheft, S. 275–377, hier S. 282; für Weiterentwicklungen seiner Position s. auch ders.: Art. Satire. 
In: Fischer Lexikon Literatur. Hg. von Ulrich Ricklefs. Frankfurt a. M. 1996, Bd. 3, S. 1723–1745, 
sowie ders.: Art. Satire. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 3., neu bearb. Aufl. 
Hg. von Klaus Weimar, Harald Fricke und Jan-Dirk Müller. 3 Bde. Berlin 1997–2003, hier Bd. 3, 
S. 355–360.
�� S. Jonathan Swift: A Tale of a Tub, and other Satires (1704). Hg. von Kathleen Williams. London 
1975, S. 255–264 (alle Folgezitate nach dieser Ausgabe); ich greife in der Folge auf, was ich andern
orts unter jeweils anderem Blickwinkel z. T. ausführlicher niedergelegt habe in Mahler: Moderne 

‚Gegenaufklärungen‘ 9



so, als sei das zu Lesende ein ernstgemeinter Vorschlag zur Verbesserung der 
Lebensumstände vor allem der Neugeborenen im zeitgenössischen, armutsge
plagten Irland. Materialiter – auf der Ebene der Syntaktik (E2) – simuliert der Be
ginn eine Flugschrift oder ein Pamphlet. Die meisten Ausgaben drucken allein 
schon auf typographischer Ebene die Textsortenbezeichnung „A Modest Proposal“ 
flugschriftenähnlich so, als wäre dies ein eye-catcher für vorbeilaufendes Publi
kum, und fügen dessen lockenden Inhalt kursiv in der Folgezeile an: „FOR Preven
ting the Children of poor People in Ireland, from being a Burden to their Parents or 
Country; and for making them beneficial to the Publick“. Zudem wird der Text ei
gens eindeutig datiert („Written in the Year 1729“).21

Ein Pamphlet ist ein Öffentlichkeitstext; es nimmt Bezug auf die Gegenwart 
und schreibt sich in der Regel ortsgebunden ein in eine laufende Debatte; sein 
vordringlichstes Anliegen ist die Verfolgung eines Arguments; entsprechend ist 
seine textuelle Gestalt sichtbar nach außen hin strukturiert. Swifts Modest Propo
sal folgt in aller Einvernehmlichkeit und Sichtbarkeit dem argumentativen Mus
ter der für das gewählte genus deliberativum maßgeblichen rhetorischen dispo
sitio.22 Seine 33 Traktatabsätze gliedern sich entsprechend in einen positiv 
einstimmenden, das Sprechen begründenden exordialen Auftakt (Absatz 1–7) mit 
anschließender Darlegung einer den angekündigten Titelvorschlag zu Beginn in 
fast wörtlicher Wiederaufnahme unterbreitenden umfassenden narratio („I shall 
now therefore humbly propose my own Thoughts“; Absatz 8–16), welche nach 
einer Unterbrechung durch eine abschweifende digressio („I have too long digres
sed, and therefore shall return to my Subject“; Absatz 17–19) in einer ausführlich 
begründenden confirmatio („I think the Advantages by the Proposal which I have 
made, are obvious, and many, as well as of the highest Importance“; Absatz 20– 
28) und einer ebenso dezidiert wie knapp abwehrenden refutatio („I can think of 
no one Objection [...] unless“; Absatz 29–30) durchargumentiert wird, bevor die 
abschließende peroratio („But, as to my self, having been wearied out for many 
Years with offering vain, idle, visionary Thoughts, and at length utterly despairing 
of Success, I fortunately fell upon this Proposal“; Absatz 31–33) das thesenbestäti
gende Fazit zieht. Die Ingestaltziehung simuliert also syntaktisch die Form des 
Pamphlets oder auch Traktats; sie suggeriert zugleich binnenpragmatisch die Op
tion selbstautorisierender faktualer Kommunikation; sie insinuiert obendrein se

Satireforschung (Anm. 8), S. 80–90, u. ders.: Der satirische Kontrakt (Anm. 4), S. 261–264. Für wei
tere Analysen hierzu s. Johann N. Schmidt: Satire. Swift und Pope. Stuttgart u. a. 1977, S. 102–112, 
Weiß: Swift (Anm. 9), S. 242–248, sowie Kämmerer und Lindemann (Anm. 10), S. 237–244.
�� So auch die der Davis’schen Gesamtedition (s. u. Anm. 34) folgende zitierte Everyman- 
Ausgabe von Swift: Tale (Anm. 20), S. 255 (Herv. dort).
�� Zur orthodoxen Erfüllung einer regulären dispositio s. Schmidt (Anm. 20), S. 103 f.

10 Andreas Mahler



mantisch einen ernstzunehmenden sozio-ökonomischen Vorschlag als zu explizie
renden Inhalt.

Swift lässt sich Zeit; eine längere Textstrecke lang tut er in seiner textualen 
Ingestaltziehung zunächst so, als eröffne sich das Angebot ernsthafter faktualer 
Kommunikation. Das meiotische ‚modest‘ signalisiert bereits im Titel die topische 
Bescheidenheitshaltung eines altruistisch ums Gemeinwohl bemühten, modera
ten Sprechers, der erst einmal in einer captatio um sein Rederecht zu buhlen 
sucht, bevor er sich ans Eigentliche traut. Zugleich streicht die Anliegenzeile das 
angestammte Nützlichkeitsstreben des ebenso kleintuenden wie großmeinenden 
projector heraus, dem nach eigenem Bekunden offensichtlich nichts als die Ver
meidung (‚prevent‘) des Negativen (‚burden‘) zur Bewirkung des Positiven (‚bene
ficial‘) naheliegt. Dies spezifiziert der erste Absatz; er adressiert ein allfällig zu 
beklagendes Problem („a melancholly object“), nämlich dasjenige zeitgenössisch 
flächendeckender, lästiger Bettelei vor allem hungriger Kinder in Dublins Straßen 
und darüber hinaus im ganzen Land, „importuning every Passenger for an Alms“. 
Dies, so der Sprecher, untergrabe Anstand – die gesellschaftlich erwartete ehrliche 
Arbeit für eine sozialgefällig akzeptable „honest Livelyhood“ – und Sitte – die Ver
meidung eines fortgesetzten unproduktiven Lebenswandels, der vor allen Dingen 
darin besteht, „to employ all their Time [...] to beg“ – und lasse die Bevölkerung 
von Kindesbeinen an in ebenso hoffnungs- wie hilflosem Zustand („helpless“), was 
letzten Endes zu Verwahrlosung, Kriminalität, Auswanderung und allgemeiner, 
nicht zuletzt konfessioneller, wenn nicht gar selbstversklavender, Verirrung führe: 
„who, as they grow up, either turn Thieves for want of Work; or leave their dear 
Native country, to fight for the Pretender in Spain, or sell themselves to the Barba
does“; dem sei Einhalt zu gebieten. Hierfür postuliert der Sprecher sodann im zwei
ten Absatz eine communis opinio („it is agreed by all Parties“): der skizzierte Zu
stand sei angesichts des „present deplorable State of the Kingdom“ eine zusätzliche 
„Grievance“ und fordere entsprechend geeignete Maßnahmen: „and, therefore, 
whoever could find out a fair, cheap, and easy Method of making these Children 
sound and useful Members of the Commonwealth, would deserve so well of the 
Publick, as to have his Statue set up for a Preserver of the Nation“. Die Sorge um 
das Gemeinwohl greift der dritte Absatz auf, indem er den Anspruch weitet auf alle 
Kinder aus armen Familien und so Tragweite und Nützlichkeit des Vorschlags noch 
einmal potenziert („a much greater Extent“), bevor sich der vierte Absatz anschickt, 
die ausgestellte Nützlichkeit des „important Subject“ in Absetzung von ähnlich lau
tenden, doch laut Sprecheransicht kalkulatorisch missgeleiteten – und allein des
halb schon unbrauchbaren – Alternativvorschlägen („mistaken in their Computa
tion“) rechtfertigend richtig, das heißt rational-merkantilistisch, durchzurechnen.

‚Gegenaufklärungen‘ 11



Der Text signalisiert sich mithin als zeitgenössisches Pamphlet im Stile etwa 
eines William Petty, welches, allen Regeln der Rhetorik folgend, einen sich in Be
zugnahme auf andere Autoritäten („I am assured by our Merchants“; „I have 
been assured by a very knowing American of my Acquaintance in London“) zu
nehmend geschickt selbst autorisierenden Sprecher aufbaut, der augenscheinlich 
ohne eitle Selbstüberschätzung und in wohlgereifter, verantwortungsbewusster 
Überlegung genau die gesuchte ‚fair, cheap, and easy Method of making these 
Children sound and useful Members of the Commonwealth‘ zu unterbreiten in 
der Lage ist.23 Die angestrebte Textsortensimulation – und darum geht es Swift 
(und mir) – scheint mithin durchweg gelungen und perfekt.

Der vierte Absatz enthält jedoch zugleich auch ein potentielles Störelement – 
wie etwa das Lexem ‚inglorious‘ aus der bereits genannten Elegie. Im Rahmen 
einer den Fehlrechnern entgegenkommenden concessio räumt der Sprecher zu
nächst noch einmal bagatellisierend ein, dass kleine Kinder eigentlich doch gar 
nicht so viel kosten, mithin das wahre Problem dort gar nicht liege: „It is true a 
Child, just dropt from its Dam, may be supported by her Milk, for a Solar Year 
with little other Nourishment; at most not above the Value of two Shillings, which 
the Mother may certainly get, or the Value in Scraps, by her lawful Occupation of 
Begging“: schon zwei Schillinge, oder zur Not auch der Gegenwert in Lumpen, 
stellten schließlich die Ernährung des Säuglings mühelos (‚certainly‘) sicher, 
zudem sei das Betteln hierfür durchaus auch berechtigt (‚lawful‘). Die dabei 
gleichsam en passant eingeschmuggelte Wendung ‚just dropt from its Dam‘ mag 
dabei auf den ersten Blick wirken wie ein bloßer ‚slip of the tongue‘, ein im Eifer 
des hehren argumentativen Gefechts versehentlich unterlaufener Lapsus des 
Menschenfreunds samt seinem ehrenwerten Ziel. Gleichwohl signalisiert sie über 
‚dropt‘ und ‚dam‘ ein Gefälle zwischen Mensch und Tier, zusätzlich verstärkt 
durch das sächliche Pronomen ‚its‘ für das Kind und den Rückbezug des femini
nen ‚her‘ auf das Muttertier der ‚dam‘.24 Dies ist ein erstes Anzeichen einer Ani
malisierung der irischen Armen, der Reduktion menschlichen Lebens zum reinen 
Objekt. Solche Irritation wird im fünften Absatz gleichwohl nochmals vorüberge
hend aufgefangen in einem ernsthaften Argument der Abtreibungsvermeidung – 
und damit genau der Verhinderung von Akten eines eigens lexematisch ausge
stellten und dadurch auf sich aufmerksam machenden, ebenso menschenunwür

�� Zu William Petty und weiteren merkantilistischen Theoretikern s. ebd., S. 85 f. u. 102, sowie 
Weiß: Swift (Anm. 9), S. 243–245.
�� Das OED verzeichnet unter „dam“: „2. A female parent (of animals, now usually of quadru
peds)“ bzw. „3. Mother (human): usually in contempt“, und unter „drop“: „14. To let fall in birth; 
to give birth to (young); to lay (an egg). The usual word in reference to sheep“. Beides konnotiert 
Niederes, Animalisches und mithin Verachtung.

12 Andreas Mahler



digen wie verachtenswerten „murdering“ und „sacrificing“ – über nunmehr wie
der plakativ ‚korrekte‘ Benennungen wie erneut eher neutral „Children“ und vor 
allem „poor innocent Babes“ und einen damit verbundenen, den Akt der Abtrei
bung gebührlich verabscheuenden, herzzerreißenden Appell an „Tears and Pity 
in the most Savage and inhuman Breast“.

Vor diesem Hintergrund erfolgt sodann der Vorschlag. Denn was über die Au
torität des „very knowing American“ ins Spiel kommt, ist das vermeintliche Wis
sen „that a young healthy Child, well nursed, is, at a Year old, a most delicious, 
nourishing, and wholesome Food; whether Stewed, Roasted, Baked, or Boiled; and 
I make no doubt, that it will equally serve in a Fricasie, or Ragoust“. Mit dem 
Wort ‚food‘ kollabiert die Menschenfreundsfassade: die horrende Katze ist aus 
dem Sack; über die ostentativ dehnende Multiplikation der auf attraktive 
Schmackhaftigkeit abzielenden Zubereitungsarten ist Swift überdies zusätzlich 
bemüht, den zu erzielenden Schockeffekt eindrücklich isotopisch zu verstärken. 
Damit kippt aber die Option unschuldiger faktualer Kommunikation. Der sozio- 
ökonomische Vorschlag des besorgten projector zeigt mit einem Schlag sein 
wahres Gesicht: die bemitleidenswerten, hilfsbedürftigen Säuglinge werden 
zum einen erst einmal reduziert auf bloße, obendrein im allerwahrsten Sinne 
‚konsumierbare‘ Körper und zum zweiten sodann auf anonym rein in Stückzah
len berechenbare merkantile Ware. Dies schlägt zunächst binnentextuell zu
rück. Denn die nicht abgetriebenen, mitleidsbestimmt geretteten ‚poor innocent 
babes‘ müssen, dem Vorschlag folgend, nun für das Projekt ihrerseits natürlich 
im Alter von einem Jahr erstmal eigens genau ‚ermordet‘ und ‚geopfert‘, um 
nicht zu sagen: geschlachtet werden, um als Verzehrgut zur Verfügung zu ste
hen, und werden zynischerweise mithin erst als Leichen zu den versprochenen 
vollgültigen und nützlichen ‚Mitgliedern‘ der genannten Gesellschaft. Dies affi
ziert zudem in genannter Weise rückwirkend etwa den Status des projector als 
selbsternanntem ‚Preserver of the Nation‘, denn, wie sich zu erweisen beginnt, 
ruht sein unmeiotisch für sich gar eine Statue einfordernder künftiger Ruhm 
auf einem ganz in rationaler Systematik durchgeführten Massenmord.

Darüber hinaus aber setzt, wie schon angedeutet, das Swift’sche Pamphlet 
die Kenntnis anderer zeitgenössischer merkantilistischer Pamphlete voraus – wie 
etwa eben derjenigen des nirgends genannten William Petty – samt ihren gezielt 
eingesetzten Argumenten zur jeweilig vorgeschlagenen ‚Verbesserung‘ der 
Menschheit. Erst über die Kenntnis anderer, sich ihrerseits offenkundig interessiert 
philanthropisch gebender merkantilistischer Berechnungen des ‚Reichtums einer 
Nation‘ anhand seiner Menschen kommt die Perfidie (proto)kapitalistischen 
Nützlichkeitsdenkens samt seiner menschenverachtenden Reduktionen in den 

‚Gegenaufklärungen‘ 13



Blick.25 Statt also den Diskurs fürs Argument zu nutzen, wird der Diskurs nun
mehr in seinem Funktionieren ausgestellt und gezeigt.26 Er fällt aus der gewohn
heitsmäßigen Latenz und zeigt das hinter ihm stehende ‚System des Denkens und 
Argumentierens‘ in all seiner offenen Infamie.27 Hierin liegt die konstatierte Dop
pelung: indem Swift das ökonomische Denken seiner Zeit scheinbar einvernehm
lich nutzt, stellt er es zugleich aus und macht bewusst.28

Dies zeigt in aller Deutlichkeit der Folgeabsatz; er nimmt zunächst noch ein
mal das ‚humbly‘ auf und präsentiert sodann detailgenau die heilsbringend ‚rich
tige‘ Kalkulation. Hierin liegt der Schlüssel des Arguments:

I do therefore humbly offer it to the publick Consideration, that of the Hundred and Twenty 
Thousand Children, already computed, Twenty thousand may be reserved for Breed; where
of only one Fourth Part to be Males; which is more than we allow to Sheep, black Cattle, or 
Swine; and my Reason is, that these Children are seldom the Fruits of Marriage, a Circum
stance not much regarded by our Savages; therefore, one Male will be sufficient to serve four 
Females. That the remaining Hundred thousand, may, at a Year old, be offered in Sale to the 
Persons of Quality and Fortune, through the Kingdom; always advising the Mother to let 
them suck plentifully in the last Month, so as to render them plump, and fat for a good 
Table. A Child will make two Dishes at an Entertainment for Friends; and when the Family 

�� Für den insbesondere das englische 18. Jahrhundert entscheidend prägenden liberalistischen 
Ansatz eines sich selbst regulierenden marktliberalen Wealth of Nations etwa eines Adam Smith 
s. Weiß: Swift (Anm. 9), S. 52–57; ob dies bereits als Vorläufertum eines späterhin allgemein Gel
tung beanspruchenden kapitalistischen Systems anzusehen ist, wie es sich vor allem in der In
dustrialisierung im 19. Jahrhundert auszubilden beginnt, bedürfte einer eigenen Diskussion.
�� Dies wäre der radikal metadiskursive Charakter des Satirischen, das Vorzeigen und Bewusst
machen des diskursiven Spiels und seiner manipulativen Kraft, wie ich es versucht habe zu ent
wickeln in Mahler (Anm. 8), S. 55–77. Es mündet nicht mehr in eine verbesserungsgewisse Rich
tigkeitsphantasie, sondern thematisiert Verunsicherung und Offenheit, ein Unbehagen, wie dies 
zuweilen auch in der angelsächsischen Forschung herausgestellt wird, einen auch und gerade 
bei Swift beobachtbaren Endzustand des „discomfort“ (Frederic V. Bogel: The Difference Satire 
Makes. Reading Swift’s Poems. In: Theorizing Satire. Essays in Literary Criticism. Hg. von Brian 
Connery und Kirk Combe. Houndmills 1995, S. 43–56, hier S. 53), wonach eingestanden werden 
muss: „The notion that clear moral standards are at the center of satire is open to challenge.“ 
(Dustin Griffin: Satire. A Critical Reintroduction. Lexington, KY 1993, S. 37)
�� Zur bislang einlässigsten Definition des ‚Diskurses‘ als jeweils themenspezifisches ‚System des 
Denkens und Argumentierens‘ s. Michael Titzmann: Kulturelles Wissen – Diskurs – Denksystem. 
Zu einigen Grundbegriffen der Literaturgeschichtsschreibung. In: Zeitschrift für französische 
Sprache und Literatur 99 (1989), S. 47–61, hier S. 51; für einen Modifikationsvorschlag weg vom 
‚System‘ hin zum Gebrauch s. Andreas Mahler: Diskurs. Versuch einer Entwirrung. In: Zeitschrift 
für französische Sprache und Literatur 120 (2010), S. 153–173.
�� Zur sprachlich bewusstmachenden Theoretisierung des ausstellenden Charakters des literari
schen/ästhetischen Texts unter dem Stichwort eines ‚display text‘ siehe Mary Louise Pratt: 
Toward a Speech Act Theory of Literary Discourse. Bloomington, IN 1977, v. a. S. 136–148.

14 Andreas Mahler



dines alone, the fore or hind Quarter will make a reasonable Dish; and seasoned with a little 
Pepper or Salt, will be very good Boiled on the fourth Day, especially in Winter.29

Mithin ist, wie der wiederholte Verweis auf ‚reason‘ oder auch ‚reasonable‘ sugge
riert, alles unabweisbar vernünftig ausgedacht und durchgerechnet: von den 
120 000 Kindern stehen 20 000 zur Verfügung für die ‚Zucht‘, 5 000 männlich, der 
Rest weiblich; die übrigen 100 000 dienen dem Verzehr und ernähren die über sie 
versorgten Personen ‚of Quality and Fortune‘ ebenso grundständig wie dauerhaft, 
sogar bis in den vierten Tag und bis hinein in den Winter; und Arm und Reich 
sind es zufrieden. Wie viele marktliberale Projekte der Zeit errechnet also auch 
dieses eine win-win-Situation: Lösung der Existenzprobleme für die Armen, keine 
Belästigung mehr und schmackhaftes Essen für die Reichen. Der projector klärt 
uns auf über etwas, woran wir nie gedacht haben, und erweist uns dessen unab
weisbar allseitig benefiziale Nützlichkeit; doch zeigt uns Swift im hellen Schein 
der avisierten Benefizialität eben zugleich auch deren unenthebbar dunkle Seite.

4 Satirische Simulation als ‚Gegenaufklärung‘
Dies meine ich mit der funktional-textuellen Bezeichnung ‚Gegenaufklärung‘ im 
zunächst dezidierten Singular wie sodann in Erweiterung auch im Plural: Swifts 
Modest Proposal, so will ich behaupten, ist eine solche ‚Gegenaufklärung‘, seine 
textsortenfingierenden Satiren insgesamt nichts anderes als ‚Gegenaufklärun
gen‘.30 Die Simulation des Pamphlets zeigt uns seine Brauch- wie Missbrauchbar
keit zugleich – wie zudem die Missbrauchbarkeit des von ihm transportierten 
ökonomischen Diskurses; hinter der fingierten aufklärerischen Fassade lauert 
eine ‚gegen-‘ (und mit-) ‚aufklärerische‘ Bewusstmachung ihres – trotz allen Ver
drängens und Verschweigens – stets im regelrechten ‚Kalkül‘ mitschwingenden, 
mit präsenten, von den betroffenen Menschen mitzubezahlenden inhumanen 
Preises.

�� Swift: Tale (Anm. 20), S. 257 f. (Herv. dort).
�� Ich bin mir der Äquivokation des Begriffs vollauf bewusst. Vor allem in den Geschichtswis
senschaften bezeichnet der Ausdruck ‚Gegenaufklärung‘ in Einheit mit dem der ‚Gegenreforma
tion‘ den Versuch der Restauration (oder auch Diskurs-Renovatio) orthodoxer katholischer Ein
sinnigkeit gegenüber den Tendenzen säkularisierender Eigenmündigkeit dessen, was man 
ebenso vereinseitigend ‚Aufklärung‘ genannt hat. Gleichwohl scheint mir die gewählte Bezeich
nung genau die Swift’sche Doppelgesichtigkeit ins Bild zu rücken, mit der er vermeintlich posi
tiv-optimistischen Aufklärungsgedanken einen gleichermaßen skeptisch-aufklärerischen Gegen
gedanken entgegenstellt.

‚Gegenaufklärungen‘ 15



Dies verweist noch einmal auf die grundständige Doppelung auch des ‚Akts 
satirischen Fingierens‘. Durch die fingierende ‚Ingestaltziehung‘ seines referenz
bewussten Imaginären mit den Mitteln eines textsortenspezifischen Realen er
weist sich der Swift’sche Text als Pamphlet und kein Pamphlet, als Argument und 
eigenes Gegenargument, als ernstgemeinter Vorschlag und nicht ernstnehmbarer 
Nicht-Vorschlag zugleich. Er wird ‚in einem anderen Spiel gespielt‘. In aller gebo
tener ‚Dialektik‘ oder – so man will – in all seiner aufklärerisch / gegenaufkläreri
schen ‚Radikalität‘31, zeigt der Text unweigerlich beide Seiten der Medaille: 
neben – man verzeihe mir in der Folge die Liste der auf die Aufklärung bezoge
nen Sottisen – dem ‚Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Un
mündigkeit‘ die hinterrücks umgehend selbstbewirkte ‚Neuverschuldung‘;32

neben der Feier der aufklärungsgeboten „universale[n] vernunftbetonte[n] Hal
tung in theoretischer und praktischer Absicht“ die stets mit im Spiel befindliche, 
vernunftgeführte Unvernunft;33 neben der unverhohlenen literarischen ‚Propa
gierung‘ des ‚Denkstils der Aufklärung‘ zugleich auch seine insistent mitlaufende 
literarische ‚Befragung‘.34 Dies steht ganz im Zeichen von Swifts skeptischer For
mel vom Menschen als im besten Falle ‚rationis capax‘ samt seinem Bild von der 
Satire als gewissermaßen ‚blindem Spiegel‘: als „SATYR is a sort of Glass, wherein 
Beholders do generally discover every body’s Face but their Own“.35 In seinen 
Akten satirischen Fingierens zeigt uns Swift menschliches Agieren als verwirrend 
turbulentes Spiel zwischen aufklärerisch-vernunftbetonter Exklusion und gleich
zeitiger mit- wie gegenaufklärerischer (Re-)Inklusion; zwischen bewusst rational 
argumentierendem Ausschluss und unmittelbar notwendigem Wiederhereinho

�� Zur Aufklärung als durchweg ambivalenter Epoche, welche neben ihren befreienden Aspek
ten stets auch die dadurch erneut erkauften unfreien Aspekte mit einkalkulieren muss, s. die be
kannten Thesen in Max Horkheimer und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philoso
phische Fragmente (1947). Frankfurt a. M. 1986; zum Gedanken einer allumfassend kompro- 
misslosen ‚Radikalaufklärung‘ s. auch Jonathan I. Israel und Martin Mulsow (Hg.): Radikalaufklä
rung. Berlin 2014.
�� Für einen eingangs an Kant ausgerichteten knappen informativen Abriss s. den Eintrag von 
Franklin Kopitzsch: Art. Aufklärung. In: Fischer Lexikon Geschichte. Hg. von Richard van Dül
men. Frankfurt a. M. 1995, S. 131–140, v. a. S. 131 f.
�� So die bewusst knapp gehaltene Kurzdefinition bei Carsten Zelle: Art. Aufklärung. In: Realle
xikon (Anm. 19), Bd. 1, S. 160–165, hier S. 160.
�� S. hierzu die ‚zusammenfassenden Thesen‘ in Klaus W. Hempfer: Zum Verhältnis von ‚Litera
tur‘ und ‚Aufklärung‘. In: Aufklärung. Hg. von Roland Galle und Helmuth Pfeiffer. München 2007, 
S. 16–54, hier S. 53 f.
�� So das bekannte Diktum von Jonathan Swift in ders.: Prose Writings. Hg. von Herbert Davis 
u. a. 16 Bde. Oxford 1939–1974, hier Bd. 1, S. 140.

16 Andreas Mahler



len; zwischen menschheitsregelnder Negativität und unhintergehbar miterfolgen
der Positivierung.36

5 Satire als Textsortensimulation
Die Swift’schen Akte des Fingierens beschränken sich also nicht allein auf den 
Entwurf fiktiver Welten; auch betreffen sie nicht nur die Evokation einer fiktio
nalen Stimme – oder zuweilen, wie späterhin bei Flaubert, etwa auch die Simula
tion ihrer Absenz; sie vermögen über all dies hinaus zudem die simulierende Sug
gestion einer textuellen Gestalt. Ein Text wie A Modest Proposal tut so, als wäre 
er ein Pamphlet, doch ‚in Wirklichkeit‘ zeigt uns seine lediglich fingierende Inge
staltziehung, was ein Pamphlet, so es eins wäre, unversehens zu tun, wo nicht gar 
anzurichten, imstande ist.

Diese Art der Textsortensimulation, so will ich behaupten, ist Swifts vor
nehmlichste trouvaille. Als argumentationsfreudiger, politikbewusster irischer 
Gesellschaftsbeobachter bedient er sich ihrer stets erneut für die Bloßstellung 
dessen, was ihm je als Exzess vornehmlich englisch geprägten aufklärerischen 
Tuns und Denkens erscheint: heimtückisch ingestaltziehend ersinnt und insze
niert er immer wieder eine vermeintlich aufklärerische textuelle Form zur gegen
aufklärerischen Demaskierung der von ihr herkömmlich transportierten Inhalte. 
Dies betrifft, um zum Abschluss kurz noch einige weitere Beispiele zu erwähnen, 
etwa erneut die Ingestaltziehung seines satirischen Imaginären in ein fingiertes 
Pamphlet in „An Argument to prove, that the Abolishing of Christianity in Eng
land, may, as Things now Stand, be attended with some Inconveniences, and 
perhaps, not produce those many good Effects proposed thereby“, wo er die Ge
stalt der religiösen Streitschrift nutzt zu einer affichiert von Zweifeln angenagten, 
affirmativen Durchargumentierung der insbesondere von den Deisten und Frei
denkern seiner Zeit, wie etwa John Locke, John Toland oder auch Matthew Tindal, 
vertretenen Ansicht, wonach Kirche und Staat strikt zu trennen seien, um den 
Bürgern des Landes die ihnen gebührende, vernunftorientierte Handlungs- und 
Glaubensfreiheit zu gewähren, wobei sich sein Sprecher zunehmend in rein ober
flächlichen, rationalistisch nutzengetriebenen Argumenten für einen nominellen 
Beibehalt des Christentums verliert und dadurch selbst zum Gegenstand seines 

�� Zur Ritter’schen Äquivalenzformel von der Positivierung von Negativität bzw. dem ästheti
schen Hereinholen von Ausgegrenztem und deren Folgen s. oben Anm. 5.

‚Gegenaufklärungen‘ 17



eigenen satirischen Sprechens wird.37 Es betrifft aber etwa auch so etwas wie die 
Prätention einer vermeintlichen Nachricht wie in den Bickerstaff Papers, wo es 
um die Zukunftsvoraussagen der damals äußerst beliebten Almanache geht, aus 
denen die Leser mehr oder minder abergläubisch Handlungsanweisungen für 
ebenso glückliche wie zu vermeidende kommende Tage zogen. In seinen „Predic
tions for the Year 1708“ simuliert Swift einen solchen Almanachtext zur Vorher
sage des Ablebens eines der einflussreichsten Almanachhersteller der Zeit, John 
Partridge, für den 29. März des begonnenen Jahres, dessen Tod er prompt in 
einem seinerseits simulierten Brief mit dem Titel „The Accomplishment of the 
First of Mr. Bickerstaff‘s Predictions. Being an Account of the Death of Mr. Par
tridge, the Almanack-maker, upon the 29th Instant“ bestätigt.38 Hierin gelingt es 
ihm, Partridge über eine Stellungnahme zur Scharlatanerie Bickerstaffs dergestalt 
in eine Auseinandersetzung zu ziehen, dass dieser sich in deren Verlauf als unse
riöser Nachrichtenerfinder unfreiwillig zunehmend selbst demaskiert.

Im Fingieren fremder Textualität, so mein Fazit, liegt ein wesentlicher Grund 
der bis heute reichenden Wirkmacht Swift’scher Satire.

�� S. Jonathan Swift: An Argument against Abolishing Christianity (1711), in: Ders.: A Tale of a 
Tub (Anm. 20), S. 225–238; zur Diskussion der religiösen Streitschrift als Vehikel der Satire 
s. Weiß: Swift (Anm. 9), S. 237–242.
�� S. Jonathan Swift: Bickerstaff Papers and Pamphlets on the Church (1708). Hg. von Herbert 
Davis. Oxford 1966, v. a. S. 137–170, die Zitate S. 141 u. 153; für die Nutzung der Gattung ‚Nachricht‘ 
als Satire s. Weiß: Swift (Anm. 9), S. 234–236.

18 Andreas Mahler



Steffen Martus 
Die „ärgerliche Gewohnheit, die 
wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“
Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus

1 Philosophiegeschichte als 
Geschmacksgeschichte: das „Seculum 
demonstrativum“ und Gottscheds „satirische 
Situation“

Am 25. September 1737 wurde Johann Christoph Gottsched vor das Dresdener 
Oberkonsistorium geladen. Die versammelten Theologen beschuldigten den Leip
ziger Philosophieprofessor („Professor Dialecticae et Metaphysicae“, wie ihn der 
Protokollant nannte), dass er „in seinen Collegiis und Schrifften viele anstößige 
Dinge vortrage und sowohl wieder die Christliche Religion überhaupt, als auch 
insonderheit wieder die Evangelische Theologie und Theologos mit harten Reden 
und Urtheilen sich sehr vergehe, anbey der Academischen Verfaßung zuwieder 
handle, sich ein unbefugtes RichterAmbt anmaße, und dadurch bey der studiren
den Jugend Schaden und Ärgernüß anrichte“.1 Es handelte sich um eine komplexe 
Anklage, die verschiedene Aspekte miteinander verschränkte und damit jene 
Wechselbezüge auflistete, die aus Perspektive der Geistlichen eine Krise epocha
len Ausmaßes bedeuteten: Die Anschuldigungen betrafen den theologischen und 
philosophischen Gehalt von Aussagen („anstößige Dinge“), die Art und Weise der 
Äußerung („mit harten Reden und Urtheilen“), pädagogische Effekte bei der „stu
direnden Jugend“ und juristische Fragen der „Academischen Verfaßung“, die the
matische Zuständigkeiten nach Maßgabe der frühneuzeitlichen Gesellschaftsord
nung regeln sollte.

Im Sommer des Jahres hatte Gottsched bereits bemerkt, wie von Seiten des 
Oberkonsistoriums Druck aufgebaut worden war. Es kursierten Gerüchte, wer 
sich der – von Gottsched im Unterricht vermittelten – wolffianistischen Philoso

� Detlef Döring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibniz’ und die Leipziger Aufklärung in der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1999, S. 141. Im Folgenden greife ich zurück auf 
meine Darstellung der Entwicklung in Steffen Martus: Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert – 
ein Epochenbild. Berlin 2015, S. 413–424. Ich danke Christiane Neubauer und Marielena Rasch für 
die kritische Durchsicht meines Beitrags.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-002



phie widme, werde in Sachsen kein Kirchenamt erhalten. Gottscheds Veranstal
tungen wurden daher nur noch von Juristen und Auswärtigen besucht. Am 
11. Juli war es dann so weit: Die Theologen der Leipziger Universität reichten am 
Dresdener Hof eine Klage gegen ihren Kollegen aus der philosophischen Fakultät 
ein. Gottsched erfuhr wenige Wochen später, am 17. September, von der Be
schwerde.2 Friedrich August II. (bzw. August III.) gab der theologischen Fakultät 
und seiner geistlichen Behörde Recht, gewährte dem Angeklagten jedoch eine Ka
renzzeit. Gottsched informierte Graf Manteuffel, seinen wichtigsten höfischen 
Mentor, und reiste mit einem Stapel Empfehlungsschreiben bewaffnet zum Ver
hör. Bei Hof überbrachte er die Empfehlungen diversen Räten und Ministern und 
bat um Unterstützung für sich und die „gesunde Vernunft“.3

Der Zeitpunkt der Anklage war kein Zufall: Am 1. November 1736 hatte Fried
rich Wilhelm I. das Verbot von Vorlesungen über Christian Wolffs Metaphysik 
und Moral in Brandenburg-Preußen aufgehoben.4 Zu diesem Zeitpunkt erschien 
Gottscheds wolffianistisches Grundlagenwerk über die Ersten Gründe der ge
sammten Weltweisheit bereits in einer neuen Fassung und dokumentierte seine 
Lehrerfolge. 1737 folgte die zweite Auflage des Versuchs einer critischen Dicht
kunst. Parallel dazu verjagte Gottsched im Oktober 1737 in einem eigens dafür 
verfassten Stück den Harlekin von der Bühne und feierte damit den Erfolg seiner 
groß angelegten Theaterreform aus dem Geist der Wolff’schen Ethik und Politik. 
Hatte das „Seculum demonstrativum“5 also begonnen? Aus theologischer Perspek
tive war es höchste Zeit, etwas gegen diesen zangenförmigen Angriff von Politik, 
Philosophie und Poesie zu unternehmen. Im Dresdener Oberkonsistorium rück
ten Vertreter der lutherischen Orthodoxie (z. B. Valentin Ernst Löscher) und 
Geistliche mit Affinitäten zum Pietismus (z. B. Bernhard Walther Marperger) zu
sammen und schlossen gegen einen gemeinsamen Feind die Fronten. Sie positio
nierten sich als Teil der Empörungsgemeinschaft auf Seiten der Leipziger Theo
logischen Fakultät.

Die Universität eignete sich aufgrund der Strukturhomologie von Gesellschafts- 
und Fakultätenordnung als Experimentierfeld für Fragen der sozialen Stabilisie

� Andres Straßberger: Johann Christoph Gottsched und die ‚philosophische‘ Predigt. Studien zur 
aufklärerischen Transformation der protestantischen Homiletik im Spannungsfeld von Theolo
gie, Philosophie, Rhetorik und Politik. Tübingen 2010, S. 385 f., S. 390 f.
� Döring (Anm. 1), S. 75–77; Straßberger (Anm. 2), S. 390 f.
� Vgl. zur Rehabilitationsgeschichte Wolffs: Johannes Bronisch: Der Mäzen der Aufklärung. 
Ernst Christoph von Manteuffel und das Netzwerk des Wolffianismus. Berlin, New York 2010, 
hier insbes. S. 72–122.
� Johann Heinrich Zedler (Hg.): Grosses vollständiges Universal-Lexicon Aller Wissenschafften 
und Künste. 64 Bde. u. 4 Suppl.-Bde. Halle, Leipzig 1731–1754 (im Folgenden zitiert als UL mit 
Bandnummer und Seiten- bzw. Spaltenzahl), hier Bd. 19, S. 1 f.

20 Steffen Martus



rung und Destabilisierung – genauer: für Fragen, die die Gesellschaftsform betra
fen. Das Verhör Gottscheds drehte sich in diesem Rahmen um dogmatische Gehalte, 
zugleich aber um die soziale Verbreitung von Gedankengut: um die Verfahren, mit 
denen Ideen Anziehungs- und Abstoßungskraft entwickeln und Argumente ihre 
Überzeugungskraft gewinnen oder einbüßen. Hier nun spielte die satirische Dimen
sion eine große Rolle, denn Gottsched wurde während des Verhörs immer wieder 
seine spöttische Haltung vorgeworfen, die „ärgerliche[ ] Gewohnheit, die wichtigs
ten Dinge lächerlich zu machen“,6 die unnötige Bitterkeit, der unsachliche Hohn, 
die „lächerliche Vorstellung“ bestimmter Sachverhalte7 oder die Anzüglichkeiten 
seiner Äußerungen.8 Die Theologen schlugen damit eine Richtung ein, die für Gott
sched sehr gefährlich werden konnte, zumal der Titel des ‚Religionsspötters‘ seit 
dem 17. Jahrhundert nur eine andere Bezeichnung für einen Atheisten war.9

In den 1730er Jahren hatte sich die Situation jedoch verändert. Gottsched selbst 
trat nämlich als Feind der „Brut der Spötter“ auf, die seit geraumer Zeit „mit so 
frecher Wuth / Des Glaubens Burg bestürmt[en]“. Er vertrat in dem auf 1734 datier
ten Gedicht, aus dem diese Zeilen stammen, die Position, „[d]aß ein heutiger Gottes
gelehrter auch in der Vernunft und Weltweisheit stark sein müsse“. Gegen die 
„Religionsspötter“ stellte er die „Synthese von Philosophie und Theologie als ele
mentare Forderung der Zeit“ dar:10

Wer Gottes Wort erkennt, die Offenbarung ehrt,
Des Geistes Sinn erforscht, die Männer Gottes hört,
Der läßt sich durch die Kraft der Schrift am besten lenken,
Da darf man ausser ihr an keine Gründe denken.
Wo aber die Vernunft sich selber Weihrauch streut,
Die Schrift nicht hören will, von Vorurtheilen schreyt,
Nur lauter Schlüsse macht, und aus geprüften Gründen
Die zweifelhafte Spur der Wahrheit sucht zu finden:
Da muß ein Glaubensheld auch anders wiederstehn;
Er selbst muß in das Feld der Weisheitlehren gehn;

� Döring (Anm. 1), S. 142.
� Ebd., S. 144.
� Ebd., S. 149.
� Atheismus „bildet [...] ein in sich geschlossenes Bündel von Postulaten. Dieses wird dann ab 
etwa 1740 vornehmlich mit dem Ausdruck ‚Freigeist‘ oder ‚Freidenker‘ bezeichnet. Daneben gibt 
es eine Reihe von Synonymen (‚Religionsspötter‘, ‚Spötter‘, ‚starke Geister‘, ‚Esprits forts‘, ‚Liber
tins‘, selten auch ‚Gottesleugner‘), die aber quantitativ im Vergleich weit dahinter liegen“ (Björn 
Spiekermann: Der Gottlose. Geschichte eines Feindbilds in der Frühen Neuzeit. 2., durchgesehene 
Aufl. Frankfurt a. M. 2021, S. 26).
�� So im Anschluss an Spiekermann (Anm. 9), S. 541.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 21



Aus Quellen der Natur der Wahrheit Bäche leiten,
Und die Vernünftler selbst aus der Vernunft bestreiten.11

Interessanterweise bezog Gottsched in dieser Fassung des Gedichts eine Position, 
die der geistlichen Generalkritik an der Philosophie durchaus entsprach, denn er 
kritisierte die Vernunft, sobald sie sich selbst genügte, auch dann, wenn sie „lau
ter Schlüsse macht“ und meinte, „aus geprüften Gründen“ die „Wahrheit“ allein 
finden zu können. In der zweiten Auflage seiner Gedichte korrigierte sich Gott
sched und kritisierte die hegemonialen Ansprüche der Vernunft nur für den Fall, 
dass sie „falsche Schlüsse macht, und aus vermeynten Gründen“ folgert.12 So oder 
so hatten es die „Gottesgelehrten“ dieser Diagnose zufolge nicht mehr mit „Ketze
reyen“ zu tun, sondern mit einer „neuartigen Qualität von Religionskritik“:13 mit 
grundsätzlichem Atheismus, der sich „vom Joch des Christenthums“ ganz und gar 
„befreyen“ wollte. Daher, so Gottsched, „fordert unsre Zeit“ eine philosophisch 
kompetente Theologie. Dass er dabei – für einen Wolffianer nicht unbedingt er
wartbar – mit der normativen Kraft des Faktischen argumentierte, scheint mir 
ein wichtiger Punkt zu sein. Zunächst freilich handelte es sich um eine Gedanken
figur, die zeitgleich mit der Etablierung eines ernstgemeinten Atheismus ent
stand, in den 1730er Jahren neu aufgelegt und bereits im aufklärungsinternen 
Rückblick als theologie- und philosophiehistorische Zäsur aufgefasst wurde, wie 
Björn Spiekermann in seiner monumentalen Untersuchung der Geschichte des 
„Gottlosen“ gezeigt hat.14 Gottscheds Berufung auf die „itzigen Zeiten“ bedeutete 
allerdings für die Vertreter des Oberkonsistoriums, die ihn verhörten, sich dem 
„itzigen Weltdünckel und Sinn“ zu ergeben.15 Es gehörte zum festen theologischen 
Argumentationsbestand, das Auftreten von Spöttern frei nach dem zweiten Pe
trus-Brief als Hinweis auf das nahe Ende aller Zeiten aufzufassen:16 „Und wisset 
das aufs erste, daß in den letzten tagen kommen werden spötter, die nach ihren 
eigenen lüsten wandeln [...]“.17

�� Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Gesammlet und herausgegeben von Johann Joachim 
Schwabe. Leipzig 1736, S. 630 f.
�� Johann Christoph Gottsched: Gedichte. Bey der itzigen zweyten Auflage übersehen, und mit 
dem II. Theile vermehret, nebst einer Vorrede ans Licht gestellet von Johann Joachim Schwabe. 
Bd. 1. Leipzig 1751, S. 584.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 541.
�� Vgl. ebd., S. 542.
�� Döring (Anm. 1), S. 145.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 46.
�� Das Neue Testament unsers Herrn und Heilandes Jesu Christi, dergestalt eingerichtet, daß der 
Griechische Grund-Text und die Deutsche Uebersetzung Martin Luthers neben einander stehen, 
Die Blätter aber, mit den Seiten der so gemein gewordenen Lateinischen Bibel, zur Bestärkung 
der in derselben erlangten Memoriae localis, richtig übereintreffen, mit den wichtigsten Lectioni

22 Steffen Martus



Nun hatte sich – u. a. aufgrund diverser Fehldatierungen – die Prognoseplau
sibilität einer unmittelbar bevorstehenden Apokalypse erheblich abgenutzt. Theo
logen waren zwar frühe Fachleute für Zeitenwenden, diese aber hatten ihre es
chatologische Dringlichkeit eingebüßt. Die Rechtgläubigen mussten sich auf ein 
Leben in einer Welt voller „Spötter“ einstellen. Nur erwähnt sei, dass Shaftesbury 
den „test of ridicule“ auch als Instrument dafür empfohlen hatte, nicht nur Eigen
schaften von „Männern“, „Manieren“ oder „Meinungen“, sondern auch von „Zei- 
ten“ zu identifizieren (Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, 1711): 
„Meynungen“, „Gebräuche“ und „Moden“ stabilisieren sich demzufolge durch 
ernsthafte „Feyerlichkeit“; Gelächter zersetzt nicht nur diese oder jene ange
maßte Geltung, es indiziert zudem, wie sich Plausibilitäten insgesamt verschie
ben: Bei Satiren handelt es sich also auch um Diagnoseinstrumente für Epochen
stimmungen.18

Die Analyse einer „satirischen Situation“19 bzw. eines „komplizierten Zu
sammenspiel[s] bewußtseinsgeschichtlicher, literaturfunktionaler, form- (d. h. 
vermittlungs-)geschichtlicher und gesellschaftlicher Momente“20 kann zu einem 
„Testfall für grundsätzliche Aussagen“ über die Funktion von Äußerungen „in 
einem abgrenzbaren historischen und sozialen Zusammenhang werden“.21 Der 
„test of ridicule“ wandte dabei ins Positive, was die Geistlichen im Kampf gegen 
Wolff vermeiden wollten: dass in schleichenden Prozessen bestimmte Selbstver
ständlichkeiten ihre Kraft verloren. Man hatte es offenbar mit einem Stimmungs
wandel zu tun, der die Binde- und Überzeugungskraft von Formen des Glaubens, 
der Apologie und des Bekenntnisses schwächte. „Satire zielt auf die Bewußtseins
veränderung und das Engagement ihrer Adressaten“, wie Jörg Schönert es in 
einem Merksatz formuliert hat. Sie vermittelt in ihrer „Tiefenstruktur“ eine „höher

bus variantibus des Griechischen Textes, iedes Capitels reichen Summarien, und beygefügten vie
len richtigen Parallelen, auch einer kurzen Harmonie der Evangelisten. Züllichau 1740.
�� Anton Ashley Cooper, Graf von Shaftesbury: Characteristicks, oder Schilderungen von Men
schen, Sitten, Meynungen, und Zeiten, aus dem Englischen übersetzt. Nebst einem Schreiben des 
Uebersetzers, welches die Anmerkungen des Freyherrn von Leibnitz enthält. Leipzig 1768, S. 12, 
S. 15.
�� Dazu Jörg Schönert: Satirische Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzäh
lens in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 
1976, insbes. S. 63 f.; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe 
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 30. April 2023).
�� Ebd., S. 54.
�� So in Abwandlung von Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 19), S. 35: „Für einen derart ex
ponierten Typ literarischer Kommunikation kann die Analyse satirischer Texte zu einem Testfall 
für grundsätzliche Aussagen über Aspekte der Literaturfunktion in einem abgrenzbaren histori
schen und sozialen Zusammenhang werden“.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 23

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


wertige Gegennorm“.22 Sollte man sich also, wie Gottsched forderte, den intellektu
ellen Trends der „satirischen Situation“, in der sich die Geistlichen befanden, hinge
ben und die neue Gedankenmode mitmachen?

Eigentlich hatte Gottsched bei seiner Vorladung zum Oberkonsistorium eine 
inhaltliche Auseinandersetzung mit der gerade in zweiter Auflage erschienenen 
Weltweisheit bzw. mit bestimmten Leibnizianischen Thesen erwartet und sich da
rauf auch gedanklich vorbereitet. Überraschenderweise aber fokussierten die 
Geistlichen Gottscheds Ausführliche Redekunst (1736), in der er sich auch zu Fra
gen der Homiletik geäußert hatte. Dass Gottsched sich in seiner inkriminierten 
Schrift selbst konzedierte, sie enthalte „satyrische[ ] Beschreibungen“, diente dem 
Oberkonsistorium als Beleg dafür, dass er sich über seine „Spötterey“ im Klaren 
war und gezielt zum Lachen anstiften wollte.23 Mit anderen Worten: Über weite 
Strecken des Verhörs ging es um die „Art zu predigen“, und um die „Art“, wie das 
Predigen von Gottsched traktiert wurde. Mit seinen „verächtliche[n] Expressio- 
n[es] [...] rede er denen jungen Leuten, wie ihnen die Ohren juckten“.24 Gottsched 
wurde mithin vorgeworfen, den (sinnlichen) Dispositionen seiner Zuhörer und 
Leser entgegenzukommen und Überzeugungs- und Zustimmungseffekte dadurch 
zu erzielen, dass er die geschmacklichen Neigungen des Publikums bediente. Von 
diesen sehr tiefgreifenden, vorargumentativen Respondenzen – mit Jörg Schönert 
formuliert: von den Effekten der satirischen „Tiefenstruktur“25 – ging dann die 
eigentliche Bedrohung aus. Die Geistlichen dachten die soziale Verbreitung von 
Ideen (auch) von deren ästhetischer Verführungskraft her bzw. ausgehend von 
der Form, in der bestimmte Gehalte auf verführerische Weise vermittelt werden.

Der finale Disput bezog sich folgerichtig auf die Frage, ob Gottsched nur die 
„Praetensionen der Römischen Kirche“ attackiert habe, wie er beteuerte, oder ob 
er „allen Religions Eyfer zu dämpfen die Meinung gehabt“. Die Geistlichen hielten 
den Eindruck fest, „daß er gar keine Religion einen Vorzug einräumen oder einen 
billigen Eyfer zugestehe“.26 Zedlers Universal-Lexicon stellte bei der sich über 
mehrere Artikel erstreckenden Worterklärung von „Eifer“ offenbar nicht um
sonst die theologische Perspektive in den Vordergrund. Dabei wurden zwei As
pekte herausgearbeitet: „Eifer“ betrifft einerseits die affektiv-volitionale Dimen
sion des Handelns, andererseits die Parteinahme für diejenigen, denen „wir wohl 

�� Jörg Schönert: Theorie der (literarischen) Satire. Ein funktionales Modell zur Beschreibung 
von Textstruktur und kommunikativer Wirkung. In: Textpraxis 2 (1/2011). http://www.uni-muens 
ter.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire (letzter Zugriff: 30. April 2023).
�� Döring (Anm. 1), S. 150.
�� Ebd., S. 143.
�� Schönert: Theorie der Satire (Anm. 22), S. 8–11.
�� Döring (Anm. 1), S. 152.

24 Steffen Martus

http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire
http://www.uni-muenster.de/textpraxis/joerg-schoenert-theorie-der-literarischen-satire


wollen“ – in diesem Sinn eifert auch Gott für die Menschen oder gegen die 
Feinde „seines Volcks“.27 Intrinsische Motivation zugunsten einer Sache und 
einer Gemeinschaft lässt sich jedoch nicht anordnen. Angesichts der ästheti
schen Dimension des Konflikts von Theologie und Philosophie, den das Ober
konsistorium im Fall Gottscheds exemplarisch austragen wollte, befanden sich 
die Geistlichen in einer Zwickmühle: Einerseits mussten sie an ihren Darstel
lungsidealen festhalten und deren Qualitäten betonen; andererseits konnten 
sie den empirischen Befund nicht einfach ignorieren, dass die Ohren der Ju
gend in einer bestimmten Weise „juckten“ und den Reizen der satirisch- 
spöttischen Diktion Gottscheds zugeneigt waren.

Die Geistlichen befanden, dass Gottsched durch „die Art des Vortrags“ be
stimmte Gegenstände der Rede, womöglich sogar „das theuer Wort Gottes bey uns 
verächtlich“ mache.28 Sie forderten daher von ihm, seinem Auditorium die Form
neutralität der Geltungskraft bestimmter „Sache[n]“ zu vermitteln. Gottsched ver
trat genau die entgegengesetzte Position, die er auch in dem bereits zitierten 
Gedicht artikuliert hatte. Seiner Auffassung nach entsprach die „Art“ seiner Gedan
kenäußerung den Zeitgegebenheiten, und genau deswegen beanspruchte er auch, 
durch die gewählten Verfahren den Glauben zu verteidigen:

Prof: er habe nur gemeinet bey itzigen Zeiten, da man von allen Dingen vemünfftige Ge
dancken und Beweise zuhaben suche, auch die so predigen solten, zu solchen und zu gründ
lichen Überzeugungen anzuweisen.29

Gottsched vertrat an dieser Stelle ein rationalistisches Darstellungskonzept, das 
auf die Transparenz des Ausdrucks setzt: Äußerungsformen entsprechen dem
nach unmittelbar Denkformen. Das eine, immer wieder behandelte Problem be
stand dann darin, ob die stilistische Adressierung der oberen Verstandeskräfte 
für die Gemeinde taugte, also auch der Menge der Un- und Halbgelehrten zuge
mutet werden konnte. Die Geistlichen machten aber noch auf einen anderen, 
sehr viel interessanteren Aspekt aufmerksam, dass nämlich auch die „demonstra
tivische“ Darstellungsweise der Wolffianer, die die „oberen Verstandeskräfte“ an
sprechen sollte, dies über sinnliche Worte tat, die in den „Ohren juckten“. Tat
sächlich zeigte sich Christian Wolff nicht allein stolz auf seine philosophischen 
Argumente, sondern auch darauf, dass er die geschmacklichen Neigungen und 
Dispositionen seiner Zeit verändert habe:

�� UL 8, Sp. 503 f.
�� Döring (Anm. 1), S. 143.
�� Ebd., S. 145.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 25



[...] nachdem ich darauf bedacht gewesen, wie ich die Philosophie gleichfalls zu mehrerer 
Deutlichkeit und Gewißheit brächte; so ist dieses die Ursache, daß diejenigen, welche in 
meinen Schrifften bewandert sind, keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was 
nicht verständlich genug erkläret, noch zulänglich erwiesen worden.30

Wolff gab damit der Klage recht, die schon am Anfang des Streits mit den halle
schen Pietisten gegen ihn erhoben worden war: Den Theologen erschien es so, als 
errege die Wolff’sche Methode „einen Ekel an der Lesung geistreicher Bücher“, 
als gewöhne er also seine Leser und Hörer an gewisse Darstellungsstandards, die 
die Geistlichen nicht erfüllten. Wer vor dem Wolff’schen Unterricht noch „gute 
Proben und Kennzeichen“ eines „Gott ergebenen oder doch folgsamen Gemütes“ 
aufgewiesen habe, erscheine danach „ganz aus der Art geschlagen“ und als „Ver
räter aller guten Ordnung“.31

In solchen und ähnlichen Formulierungen dokumentierte sich allerdings 
nicht nur das berechtigte Selbstbewusstsein Wolffs, der auf eine ganz außeror
dentliche Erfolgs- und Verbreitungsgeschichte in unterschiedlichsten sozialen 
und intellektuellen Milieus zurückblicken konnte. Dahinter verbarg sich auch – 
umgekehrt – das Eingeständnis eines rationalistischen Grundproblems: In gewis
ser Weise musste man nämlich schon vernünftig sein, um vernünftig zu werden. 
Was aber, wenn dies, wie bei den Pietisten, mit denen Wolff zum Zeitpunkt von 
Gottscheds Verhör schon einen sechzehn Jahre anhaltenden, ebenso erbitterten 
wie festgefahrenen Streit führte, nicht der Fall war? Was brachte Menschen dazu, 
in Wolffs Schriften „bewandert“ zu sein, also Zeit damit zu verbringen, sich 
daran zu gewöhnen und ihren philosophischen Geschmack auszubilden?

Es bedurfte einer Bereitschaft zum ‚gründlichen‘ Denkstil, einer Neigung zum 
„Geist der Gründlichkeit“, um mit einer entsprechenden Erwartung auf die Welt 
zuzugehen, für einen bestimmten Argumentationsstil und infolgedessen auch für 
bestimmte Argumente empfänglich zu sein. Als sich daher Carl Günther Ludovici 
an seine Bestandsaufnahme der Erfolgsgeschichte des Wolffianismus machte und 
1738 danach fragte, wer für sein Register von Wolffianern in Frage kommen 
könnte, nannte er ein bemerkenswertes Kriterium: Potentielle Wolffianer waren 
für ihn Menschen, die einen „guten Geschmack von der Gründlichkeit in den Wis

�� Johann Peter Süßmilch: Die Göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen Ge
schlechts, aus der Geburt, Tod, und Fortpflantzung desselben erwiesen. Nebst einer Vorrede 
Herrn Christian Wolffens. Berlin 1741, S. 9 (Vorrede von Wolff).
�� So Lange in seinem Gutachten, das die theologische Fakultät in Berlin eingereicht hat (zitiert 
nach Carl Hinrichs: Preußentum und Pietismus. Der Pietismus in Brandenburg-Preußen als reli
giös-soziale Reformbewegung. Göttingen 1971, S. 411).

26 Steffen Martus



senschafften“ besaßen32 – das war offenkundig ebenso vage formuliert wie für 
die geschmacksgeschichtliche Problemkonstellation aufschlussreich.

Auch Wolff jedenfalls wurde vorgeworfen, dass er in seinen Vorlesungen die 
Bereitschaft vermittelte oder unterstützte, über seine Gegner, unter denen sich 
eben auch eine Reihe prominenter Geistlicher befand, zu lachen – was dann um
standslos als Verhöhnung der Sache selbst gedeutet wurde. Wolffs Arroganz war 
aus gegnerischer Perspektive legendär. Es bestand eine grundsätzliche Affinität 
zum Satirischen insofern, als „dem Adressaten“, wie Jörg Schönert festgestellt hat, 
„im satirischen Vorgang de[r] Eindruck einer distanzierten Überlegenheit“ ver
mittelt wird.33 Immer wieder wurde Wolffs herablassende Haltung gegenüber 
den von ihm belächelten Theologen beklagt, die auf das Verhalten der Studenten 
abfärbe,34 „als welche mit ihm allein klug seyn wollen, alle andere verachten, 
und doch gemeiniglich nur stoltze Ignoranten sind“. Und weiter:

Zu den schädlichen Lehrsätzen kam noch diese arge Gewohnheit des Auctoris, daß er bey 
aller Gelegenheit höhnisch und verächtlich von der heil. Schrifft in seinen Lectionibus gere
det hat: davon noch so viele lebendige Zeugen vorhanden sind; daher unter den Studenten 
die äusserste Verführung entstund.35

Die Geistlichen – und das ist für die Frage nach dem Epochenbewusstsein der 
Aufklärung bemerkenswert – befassten sich mit Positionen, vor allem aber auch 

�� „Wenn ich in gegenwärtiger Schrifft diesen oder jenen gelehrten Mann mit Ruhm erwehnet, 
so ist solches nicht eher geschehen, als wenn ich nach vorangestellter Prüfung bin überzeuget 
worden, daß derselbe wahrhafftig einen guten Geschmack von der Gründlichkeit in den Wissen
schaften gehabt habe [...]“ (Carl Günther Ludovici: Ausführlicher Entwurff einer vollständigen 
Historie der Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhörer. Bd. 3. Leipzig 1738, unpag. 
[Widmung zur „Art“]; vgl. auch ders.: Ausführlicher Entwurff einer vollständigen Historie der 
Wolffischen Philosophie, Zum Gebrauche seiner Zuhörer. Bd. 2. Leipzig 1737, unpag. [Vorbericht 
zum „Geschmack“]).
�� Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 19), S. 66.
�� John Holloran: Wolff in Halle – Banishment and Return. In: Christian Wolff und die europä
ische Aufklärung. Akten des 1. Internationalen Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.– 
8. April 2004. Teil 5. Hg. von Jürgen Stolzenberg und Oliver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2010, 
S. 365–375, hier S. 366.
�� Joachim Lange: Kurtzer Abriß derjenigen Lehrsätze, welche in der Wolffischen Philosophie, 
der natürlichen und geoffenbahrten Religion nachtheilig sind, ja sie gar aufheben, und gerades 
Weges, obwohl bey vieler gesuchter Verdeckung, zur Atheisterey verleiten. Auf Ihre Königlichen 
Majestät in Preussen mündlich allergnädigst-ertheilte Ordre verfassset (zitiert nach Carl Günther 
Ludovici: Sammlung und Auszüge der sämmtlichen Streitschriften wegen der Wolffischen Philo
sophie zur Erläuterung der bestrittenen Leibnitzischen und Wolffischen Lehrsätze verfertiget 
und mit kurtzen Anmerckungen sowohl als vollständigen Registern versehen. Bd. 1. Leipzig 1737, 
S. 32).

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 27



mit Dispositionen, die sich besonders deutlich in satirischen Neigungen zeigten. 
Die Bereitschaft, bestimmte Personen, Handlungen, Äußerungsformen und eben 
auch Gehalte lächerlich zu finden und zu empfinden, formierte Lach-, Sach- und 
Formgemeinschaften. Diese Dispositionen fassten die Theologen nicht als indivi
duelle Verirrung auf, sondern als Effekte eines großen Zeittrends, als Epochen
phänomen. Sie hatten den Eindruck, mit Neigungen und Vorlieben zu kämpfen, 
die symptomatisch für die „Art“ der „heutigen Welt“ waren.36 Sie stritten gegen 
eine bestimmte intellektuelle Stimmungslage, gegen eine verführerische philoso
phische „Mode“, gegen die sich einstmals gute Argumente und eigentlich stabile 
Glaubensbestände als machtlos erwiesen. Um es mit einem Dresdener Pfarrer zu 
formulieren:

Einige haben an der gegenwärtigen Lehr-Art auszusetzen beliebt, daß sie nicht nach der 
Wolffischen Philosophie eingerichtet sey. Heiliger Gott! So sollen wir armen Prediger uns 
im Vortrag der höchstnöthigen Kunst seelig zu sterben, mehr nach der Mode, als dem geof
fenbahrten Wort Gottes richten? Ich habe gemeynt, wenn ich in allen meinen Predigten 
meinen Zuhörern mit Nachdruck eingepräget, der Tod sey ein hungriger Wolff, der uns alle 
nach und nach verschlinge, ich hätte Wolffische Philosophie genug fürgetragen. Mein Vor
satz ist nie gewesen, nach der heutigen Mode gelehrt und hoch, sondern nur erbaulich und 
also zu predigen, daß auch Einfältige ihre Erbauung daraus haben schöpffen können.37

„Eine Mode“ nun, so heißt es 1739 im entsprechenden ‚Zedler‘-Artikel, „über
schwemmt in kurtzer Zeit, wie ein reissender Strohm, ein gantz Land, und infi
cirt, wie eine ansteckende Seuche, die meisten Leute, bei denen sie eindringt“.38

Gegen intellektuelle Überschwemmungen und Seuchen lässt sich jedoch nicht ar
gumentieren. Man kann ihnen nur vorzubeugen versuchen oder sie über sich er
gehen lassen. Modephänomene basieren auf Neigungen und Stimmungslagen, die 
ebenso ungreifbar wie kraftvoll wirken. Die Gegner einer Mode stehen deren Ge
walt ohnmächtig gegenüber, weil modische Anziehungskraft etwas damit zu tun 
hat, wie Formen und Verfahren zu einem bestimmten Lebensstil passen. Gott
scheds Engagement für die Moralischen Wochenschriften ist auch aus diesem 
Grund schlüssig, denn dieses Medium bearbeitete alltägliche Lebensvollzüge, 

�� So etwa 1737 der Befund in der Inquisition Johann Christoph Gottscheds, der unter dem Ver
dacht stand, ein Wolffianer zu sein (Döring [Anm. 1], S. 145, S. 150).
�� Moritz Karl Christian Woog: Der Sarg eines gläubigen Christen als Noä Kasten wurde in er
baulichen und trostreichen Sterbens-Gedanken über die gewöhnlichen Sonn- und Festtags- 
Evangelien vorgestellet, und seiner Gemeinde in der Sophien-Kirche zu Dreßden Anno 1736 vor
getragen, Dresden 1736, unpag. (Vorrede, zum Teil zitiert bei Straßberger [Anm. 2], S. 383).
�� UL 21, Sp. 702.

28 Steffen Martus



schloss damit an polizeiliche Kontroll- und Erziehungsphantasien an39 und ver
suchte die Vernunft mit derselben Kraft zur Verhaltenssteuerung auszustatten, 
über die „Glaube“, „Gewohnheit“ oder eben die „Mode“ verfügt, „dieses phantasti
sche Ungeheuer“.40 Die Verführungskraft der Mode reichte nun in den 1730er Jah
ren bis zu den Fundamenten der Religion – um noch einmal den ‚Zedler‘-Artikel 
zu zitieren:

Also scheinet es bald, daß bey vielen thörichten Leuten heutiges Tages die Christliche Reli
gion, und die Lehre von GOtt, Himmel und Hölle nicht mehr Mode seyn will, weil man sich 
nun schon einige tausend Jahre damit herum getragen, und man nun einmal etwas neues 
muß zum Vorschein bringen.41

Was bedeutet es, die Aufklärung von ihrer modischen Seite aus zu betrachten? 
Diese von den Zeitgenossen angebotene Perspektive läuft jedenfalls nicht darauf 
hinaus, „fundamentale Aufklärungskritik“ zu üben. Es geht vielmehr darum, den 
„Machtanspruch der Vernunft“ zu problematisieren42 und die Aufklärung unter 

�� Vgl. die von Helga Brandes erstellte Themenübersicht in: Die vernünftigen Tadlerinnen 
1725–1726. Hg. von Johann Christoph Gottsched. Im Anhang einige Stücke aus der 2. und 3. Auf
lage 1738 und 1748. Neu hg. und mit einem Nachwort, einer Themenübersicht und einem Inhalts
verzeichnis versehen von Helga Brandes. Bd. 2. Hildesheim u. a. 1993, S. 31–37.
�� „Wer hat euch das Lehramt anvertrauet? Sagt mir einmahl, wer hat euch dazu bestellet, daß 
ihr eure Mitschwestern unterrichten sollet? Giebt es nicht Prediger genug, die mit bessern Waf
fen wider die Laster streiten als Ihr. Gewinnen diese nicht viel: was werdet ihr ohnmächtige aus
richten? Was der Glaube nicht vermag, wird Vernunft schwerlich ausführen. Was achtet man 
dieselbe? Eine lange Gewohnheit ist stärcker als die gründlichste Vorstellung aller Weltweisen, 
und die Mode, dieses phantastische Ungeheuer, ist vermögender, als alle Klugheitsregeln. Die 
Menschen wollen davon nichts hören und wissen. Sie machen die Augen zu, wenn man ihnen 
das Licht der Wahrheit vorhält. Sie stossen euch von sich, wenn ihr ihnen den rechten Gebrauch 
desjenigen beybringen wollet, was sie zu Menschen machet. Ist es also nicht eine vergebliche Ar
beit, die ihr übernommen habt?“ (Die vernünftigen Tadlerinnen [Anm. 39]. Bd. 1, S. 197).
�� UL 21, Sp. 702.
�� Gideon Stiening (Selbstermächtigung falscher Freunde? Zu den Formen historiographischer 
Aufklärungskritik und deren Folgen. In: Enlightenment Today. Sapere aude! – Have Courage to 
Use Your Own Understanding. Proceedings of the International Congress October 19th–22nd 2017 
in Graz. Hg. von Daniela G. Camhy. Baden-Baden 2020, S. 25–41, hier S. 33) verkehrt die Pointe, 
auf die es mir ankommt, geradezu in ihr Gegenteil: Bei der von ihm zitierten Formel „souveräne 
Geste der Selbstermächtigung“ (Martus [Anm. 1], S. 13) geht es mir um eine schiefe Deutung des 
berühmten Eingangspassus von Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, die ich im 
Anschluss verabschiede. Noch deutlicher wird diese Umdeutung beim Verweis auf die zweite 
Stelle, die Stiening bei dieser Gelegenheit anführt (Martus [Anm. 1], S. 885) und die sich um die 
Frage dreht, wie aufklärerisch mit dem Befund von „Abhängigkeiten“ umgegangen wird. Da Stie
ning (S. 34) Kondylis’ These von der „Rehabilitierung der Sinnlichkeit“ vermisst, lässt sich der 
von Ludwig Stockinger geäußerte Irrtum an dieser Stelle ebenfalls korrigieren: Stockinger hat 

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 29



dem Motto „Entdeckung der Unmündigkeit“43 zu beobachten, um vor diesem Hin
tergrund einen positiven Begriff des Projekts der Aufklärung aus der Aufklä
rungsepoche heraus zu entfalten. Wie also werden in der Epoche der Aufklärung 
Rationalitäts- und Mündigkeitsvorstellungen entwickelt, die sich auf den histo
risch spezifischen Befund der fundamentalen Eingebettetheit des Menschen in so
ziale, kulturelle oder natürliche Zusammenhänge einstellen?44

Im Briefwechsel mit Valentin Ernst Löscher, dem Gottsched beim Verhör ge
genübersaß, pointierte der Leipziger Theologieprofessor Heinrich Klausing die 
Herausforderung durch die Zeit. Rund sechs Wochen nach Gottscheds Verhör 
schreibt er am 9. November 1737:

Denn die studirende Jugend wird hier gantz verführet, durch die lose Philosophie, und an
dern mala, daß sie uns in unsern collegiis, wenn wir ihnen aus Gottes Worte und de simpli
citate fidei was vorsagen, fast gar nicht mehr glauben wollen, auch wol sensum dei verlie

bei seiner Kritik offenbar nur ins Personenregister meines Buchs geblickt – jedenfalls bezieht er 
sich nur auf die beiden Stellen, in denen Kondylis dort genannt wird (Ludwig Stockinger: Philo
sophie als Konfliktgeschehen. Vor fünfunddreißig Jahren erschien Panajotis Kondylis’ Darstel
lung der europäischen Aufklärung. In: Scientia Poetica 20 [2016], S. 121–136, hier S. 125 f.). In den 
Anmerkungen, die im Namensregister wie üblich nicht erfasst sind, finden sich aber mehr Be
züge, natürlich auch zu der von Stockinger für besonders wichtig gehaltenen These zum „Kon
fliktgeschehen“ (Martus [Anm. 1], S. 920, S. 930, S. 931, S. 933, S. 936, S. 955).
�� Z. B. Martus (Anm. 1), S. 11–19.
�� Heiner F. Klemme wollte diesen Aspekt in seiner erstaunlich nachträglichen Rezension offen
bar nicht wahrnehmen (Steffen Martus: Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert – ein Epochen
bild. In: Scientia Poetica 25 [2021], S. 459–466): Ich habe an keiner Stelle meines Buchs behauptet, 
dass „die Aufklärung“ gescheitert sei (ebd., S. 461) oder einen „pauschale[n] Abgesang auf die 
Epoche der Aufklärung und der in ihnen entwickelten Konzeptionen von Rationalität und Mün
digkeit“ angestimmt (ebd.). Stattdessen versuche ich, zu zeigen, welche Auffassungen von Ratio
nalität und Mündigkeit mit Blick darauf entfaltet werden, dass im Rahmen der Aufklärung die 
Abhängigkeiten, in die Menschen (kulturell, sozial, affektiv etc.) verstrickt sind, immer tiefsinni
ger herausgearbeitet werden. Immerhin gesteht Klemme offen ein, dass er die von ihm verwen
deten „Zitate [...] aus dem Zusammenhang gerissen“ hat (ebd., S. 463), sich also um die gedankli
chen Zusammenhänge, in die die Formulierungen eingebettet sind, nicht kümmert. Es ist 
übrigens auch kein Argument gegen die These, dass Kants Aufklärungs-Essay zu den Schriften 
zählt, mit denen der Philosoph Die Kritik der reinen Vernunft popularisieren wollte, dass sich Ge
danken daraus schon früher finden und sie aus einem anderen Anlass heraus entstanden sind 
(ebd., S. 463). Ich habe ja nicht behauptet, dass die Akzeptanzprobleme der ‚kritischen‘ Philoso
phie die Ursache für Kants Thesen zur Aufklärung waren. Es ging mir vielmehr – wie auch bei 
den anderen inkriminierten Passagen – um den Stellenwert von Ideen in einem bestimmten his
torischen Kontext. Generell wäre eine Auseinandersetzung mit der grundlegenden Studie von 
Lutz-Henning Pietsch hilfreich: Topik der Kritik. Die Auseinandersetzung um die Kantische Philo
sophie (1781–1788) und ihre Metaphern. Berlin, New York 2010.

30 Steffen Martus



ren. Es ist gut, daß etliche von denen, die daran schuld sind, neulichst ein wenig sind ge
sprencket worden. Gott gebe, daß sie und die andern sich auch daran kehren.45

Dieser fromme Wunsch erfüllte sich nicht. Denn, wie Detlef Döring, die Briefstelle 
trocken kommentierend, festgestellt hat: „[D]as Vordringen der Aufklärungsphilo
sophie ließ sich nicht mehr aufhalten“.46 Klausing, der immer wieder gegen die 
„Leibniz-Wolffische[ ] Philosophie“ polemisierte47 und in dem Gottsched den 
„ärgste[n] Ketzermacher“ sah, „den wir haben“,48 hatte bereits Anfang 1736 die 
Auswirkungen der „philosophischen Süntfluth“ beklagt, „da die Wolffische und 
höchst gefährliche und schädliche Philosophie [...] hier, in Wittenberg und Jena 
fast alles zu überschwemmen gesucht“.49 Nicht zufällig griff er die Bildlichkeit 
auf, mit der der ‚Zedler‘-Artikel die Macht der Mode beschrieben hatte. In Leipzig 
sei es „insonderheit H. Professor Gottsched“, „der dieses unter die Jugend bringet 
cum magno applausu“.50 Klausing wies darüber hinaus ebenfalls auf die satiri
sche Qualität und Effektivität der Indoktrination hin: Gottsched und „einige 
andre Magistri“ tragen die Wolff’sche Philosophie „mit einer so freyen und fre
chen art vor[ ], und zwar alles teutsch, daß sie dabey der studirenden Jugend sehr 
schaden“. Und er brachte auf den Punkt, worin die eigentliche Gefahr bestand: 
„Es geschieht dadurch, daß viele, ja sehr viele, wenn sie eine Zeitlang hier gewe
sen, alle religion auch wol sensum veri Dei verlieren“.51

2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil 
der ‚Wertheimer Bibel‘

Die Rede von einem „sensus dei“ und damit von einer auch affektiv verankerten 
Neigung zur Religion bzw. umgekehrt die Deutung des „Atheismus“ als Folge von 
„Affekt und Vorurteil“ war selbstverständlich nicht neu.52 Für die Frage, in wel

�� Döring (Anm. 1), S. 81.
�� Ebd., S. 81 f.
�� Ebd., S. 58.
�� Johann Christoph Gottsched: Briefwechsel, unter Einschluß des Briefwechsels von Luise Adel
gunde Victorie Gottsched. Band 5: 1738 – Juni 1739. Hg. und bearbeitet von Detlef Döring u. a. Ber
lin, Boston 2011, S. 57.
�� Döring (Anm. 1), S. 71.
�� Ebd., S. 71 f.
�� Ebd., S. 72.
�� Spiekermann (Anm. 9), S. 129, S. 139; hier mit Bezug auf eine Stelle in Marin Mersennes Quaes
tiones celeberrimae in Genesim (1623).

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 31



che Richtung der „sensus dei“ in der historischen Konstellation von Gottscheds 
Verhör gedacht wurde, ist das Memorial aufschlussreich, das dem zitierten 
Schreiben Klausings beilag. Darin nämlich wurde als Fanal der bedenklichen Zeit
trends vor allem eine Publikation genannt: die „freye Ubersetzung“ der Göttlichen 
Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus, die sogenannte ‚Wertheimer Bibel‘.53

Gottsched hatte sie, Klausing zufolge, in seinen Vorlesungen in höchsten Tönen 
gelobt;54 das Dresdener Oberkonsistorium hingegen fand darin eine Fülle „See
len-gefährliche[r] Anstösse und Irrungen“.55 Suchte man, wie etwa Joachim Lan- 
ge, nach einem Beispiel, „was für Früchte aus der Wolffischen Philosophie erfol
gen“, dann fand sich eine „sehr betrübte Probe an dem neuen Wertheimischen 
Bibelwercke“. Lange erschien alles daran „Wolffisch“. Und dies bedeutete eben 
auch, dass die „geoffenbahrte Religion“ „zum Gespötte gesetzet“ wurde.56 Das 
klingt eindeutig. Bei einem Blick in den Text traf man jedoch auf keinen wildge
wordenen Häretiker, der von atheistischen Grundsätzen beflügelt in einer hastig 
zusammengebastelten Broschüre den Glauben aus dem Untergrund heraus ver
spottete. Im Gegenteil: Der Übersetzer Johann Lorenz Schmidt bekannte sich, wie 
Wolff selbst, in einem opulent gestalteten Werk mit allem Ernst zu den „Absich
ten Gottes“, zur „wahren Erkänntniß Gottes und zur Vertheidigung der geoffen
barten Wahrheiten“. Sein Werk, so wünschte er sich, möge „zur Aufnahme einer 
gründlichen Erkäntniß Gottes und Ausübung einer rechtschaffenen Gottseligkeit 
gereichen“.57

Paul S. Spalding und Ursula Goldenbaum haben in mustergültigen Untersu
chungen und Dokumentationen dargelegt, wie sich in den harten Konflikten um 
die ‚Wertheimer Bibel‘ Öffentlichkeit im Spannungsfeld von Philosophie, Theolo

�� Johann Lorenz Schmidt: Die göttlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus. Der erste 
Theil worinnen Die Gesetze der Jisraelen enthalten sind nach einer freyen Ubersetzung, welche 
durch und durch mit Anmerkungen erläutert und bestätiget wird. Wertheim 1735.
�� Döring (Anm. 1), S. 72, Anm. 261; Ursula Goldenbaum: Appell an das Publikum. Die öffentliche 
Debatte in der deutschen Aufklärung 1697–1796. Mit Beiträgen von Frank Grunert u. a. Teil 1. Ber
lin 2004, S. 351–353, S. 360–364, S. 366–371.
�� Johann Nicolaus Sinnhold: Ausführliche Historie der verruffenen sogenannten Wertheimi
schen Bibel, oder derjenigen freyen Ubersetzung der fünf Bücher Mosis, welche unter dem Titel: 
Die Göttlichen Schriften vor den Zeiten des Messie Jesus: Der erste Theil: worinne die Gesetze 
der Jisraelen enthalten sind; im Jahr 1735 zu Wertheim gedruckt worden. Nebst nöthigen Regis
tern und einer Vorrede Sr. Hochwürdigen Magnificentz Johann Georg Walch. Erfurt 1739, S. 12.
�� Lange: Kurtzer Abriß (Anm. 35), S. 37 f.; zu den erheblichen Differenzen zwischen Wolff und 
Schmidt: Agatha Kobuch: Zensur und Aufklärung in Kursachsen. Ideologische Strömungen und 
politische Meinungen zur Zeit der sächsisch-polnischen Union (1697–1763). Weimar 1988, S. 69; 
Goldenbaum (Anm. 54), S. 332–335.
�� Schmidt (Anm. 53), S. 48 (Vorrede).

32 Steffen Martus



gie und Politik herauskristallisiert hat.58 Schmidt selbst platzierte seine Bibel- 
Übersetzung in zwei gegenläufigen Entwicklungen. Die eine handelte von der Er
folgsgeschichte des Christentums, in der Priester und Gelehrte das Volk hinters 
Licht führen und Zweifel an der Bibel tabuisiert haben. Die andere Geschichte er
zählte gegenläufig von der unaufhaltsamen Aufklärung, die überall gute Gründe 
fordert. Mittlerweile hätten nun die Bibelskeptiker die Oberhand gewonnen. 
Schmidt erkannte die Begründungspflicht an, die diese radikale Aufklärung der 
Theologie aufgebürdet hatte: Der Bibel mangle es allerdings aufgrund ihrer histo
rischen Entstehungsgeschichte an einer konsequenten Ordnung, die den ak
tuellen philosophischen Standards entspreche, und auch an einer Begrifflichkeit, 
die heutige Menschen verstünden. Eine „freye Ubersetzung“59 sollte diese Defizite 
durch eine klare, unverblümte Sprache, eine leicht fassliche Einteilung, hilfreiche 
Erläuterungen und generell eine logische Verknüpfung der Sätze beheben.

Der Übersetzer bzw. Verfasser der ‚Wertheimer Bibel‘ sah es offenbar für er
wiesen an, dass man – um die Formulierung Gottscheds noch einmal aufzugrei
fen – in den „itzigen Zeiten [...] von allen Dingen vernünfftige Gedancken und 
Beweise zu haben suche“ bzw. dass – mit den Worten Wolffs – selbst die Glau
bensbereiten und -willigen „keinen Geschmack mehr an demjenigen finden, was 
nicht verständlich genug erkläret, noch zulänglich erwiesen worden“. Sogar die 
Bibel musste daher auf das Niveau der aktuellen Darstellungsstandards gebracht 
werden. Dabei manipulierte Schmidt natürlich den dogmatischen Gehalt der 
Bibel. Vor allem aber setzte er ein Zeichen für einen bestimmten Denkstil. Selbst 
wenn es nämlich dogmatisch in dieser Bibelübersetzung mit rechten Dingen zuge
gangen wäre: Formal war damit der alte Streit zwischen Vernunft und Glauben 
zugunsten eines Primats der Philosophie entschieden, und das allein hätte schon 
Grund genug geboten, die ‚Wertheimer Bibel‘ der Ignoranz des Sündenfalls bzw. 
der Erlösungsbedürftigkeit des Menschen zu bezichtigen.

Schmidt behauptete durch die Art und Weise seines Vortrags die Zuständig
keit der menschlichen Vernunft auch für jene Gehalte, die über das menschliche 
Fassungsvermögen hinausgehen und daher der göttlichen Offenbarung vorbehal
ten waren. Als Joachim Lange die Übersetzung in die Hände bekam, lag es für ihn 
auf der Hand, dass der ‚Wertheimer‘ die „mechanische Metaphysick und Morale“ 
zum „hermeneutischen Schlüssel“ für die „Erklärung“ der Heiligen Schrift machen 
wollte.60 Die Vertreter dieser Philosophie setzen sich, „bey Geringschätzung aller 

�� Paul S. Spalding: Seize the Book, Jail the Author. Johann Lorenz Schmidt and Censorship in 
Eighteenth-Century Germany. West Lafayette, Indiana 1998; Goldenbaum (Anm. 54), S. 175–508.
�� Schmidt (Anm. 53), S. 30 (Vorrede).
�� Joachim Lange: Der Philosophische Religions-Spötter, in dem ersten Theile Des Wertheimi
schen Bibel-Wercks verkappet, Aber aus dringender Liebe zu JESU CHRISTO Und der reinen Mo

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 33



anderer, [...] mit einer ungemeinen Pralerey von ihrer Accuration und Demons
tration über alles hinweg [...]“ und erheben „die Fähigkeit ihres Verstandes so 
hoch [...], als wenn er keine Schrancken hätte, und sich auch die gantze heilige 
Schrift mit ihren Glaubens-Geheimnissen nach ihrem Principio des zureichenden 
Grundes müsse prüfen, beurtheilen und meistern lassen“. Dieser „philosophische[ ] 
Pedantismus“ müsse „schon an sich, auch ohne die unrichtigen Principia betrachtet, 
einen grossen Einfluß zur Verwirrung in der Ideologie geben“.61

Die Kontroverse spielte sich auf unterschiedlichen ästhetischen Ebenen ab. So 
richtete sich Joachim Langes Kritik inhaltlich etwa vor allem gegen Schmidts ge
zielte Ausblendung der Dreieinigkeitslehre. Das hatte allerdings immer auch eine 
ästhetische Dimension, weil die große heilsgeschichtliche Erzählung durch die ty
pologische Gesamtstruktur der Bibel, also durch die alttestamentarischen Verweise 
auf den Messias des Neuen Testaments bewahrt wurde. Dabei ging es um einzelne 
Formulierungen, aber auch um bibelsprachliche Besonderheiten, etwa um die Par
allelismen, die inhaltlich redundant und daher aus einer rationalistischen Perspek
tive unnötig waren, aber „von alters her“ daran erinnerten, dass auch bereits die 
ersten biblischen Bücher „mit dem Absehen auf das Geheimniß der heiligen Drey
einigkeit“ formuliert worden waren.62 Indem Schmidt die Bibel auf Kausalgenese 
verpflichtete und damit auf das geordnete Nacheinander von (natürlichen) Ursa
chen und Wirkungen, verabschiedete er eine Ordnung, die aufgrund ihrer ebenso 
komplexen wie losen Koppelung dem Beziehungssinn gedanklich und formal sehr 
viele Freiheiten ließ. Den Willen zu einer neuen, „demonstrativische[n]“ Ordnung 
signalisierte Schmidt bereits im Seitenbild: etwa durch die – aus Sicht Langes – 
„affectirte[ ] [...] Numeration“ oder durch die „allenthalben wiederhohlte[ ] Allega
tion der Anmerckungen, deren das Buch an der Zahl 1592. hat“.63 Auch wenn Lange 
durchaus eingestand, dass in den Anmerkungen „manches vorkömmt, damit es 
seine Richtigkeit hat“, so erschien ihm Schmidts „Definiren und Begriffe machen“ 
dermaßen „affectiret, daß man es ohne Eckel nicht wol lesen kann“, weil „auch von 
solchen Worten und Sachen des biblischen Textes“ Definitionen geboten wurden, 
„welche bereits jederman, auch zum theil den Kindern, aus dem Gebrauche und 
der täglichen Erfahrung bekant sind [...]“.64

saischen Lehre von demselben, freimüthig entlarvet, und in seiner natürlichen Gestalt dargestel
let. Halle 1735, S. 27.
�� Lange: Der Philosophische Religions-Spötter (Anm. 60), S. 31; Lange formuliert dies als rheto
rische Fragen.
�� Ebd., S. 22
�� Ebd., S. 25.
�� Ebd., S. 25 f.

34 Steffen Martus



Bei Lange zeigt sich das geschmacksgeschichtliche Dilemma. Die Dringlichkeit 
seiner Polemik ergab sich aus der Abstimmung mit den Füßen. Der Zulauf zum 
Wolffianismus ließ sich jedoch nicht wegpolemisieren. Von der „neu[en] Philoso
phie“ ging eine erhebliche Anziehungskraft aus. Daher setzte Lange Geschmacks
urteil gegen Geschmacksurteil: Man höre von „vielen Klagen“ über die neue Ge
neration von „philosophischen“ Predigern, deren Reden „kein Mensch verstehe, 
fast jederman aber mit Eckel anhöre“. Insbesondere das „affectirte Definiren und 
Begriffe machen“ komme beim Publikum nicht gut an:65 „Solche philosophische 
Cantzel-Gecke (die an statt dessen, daß sie CHristum predigen solten, bey ihrem 
definiren fast von lauter Möglichkeit, Würcklichkeit, Absichten, Begriffen, zurei
chenden Grunde usw. schwätzen, und dabey so aufgeblasen sind, daß kluge Leute 
nur einfältige Tröpfe in ihren Augen seyn müssen) hat die neue Philosophie gebo
ren“.66 Wenn nun aber der „Eckel“, also die gefühlsspontane Abneigung der Ge
meinde gegen die überheblichen Gesten und den argumentativen Habitus der 
neuen philosophischen Prediger tatsächlich so groß gewesen wäre: Warum kon
zedierte dann auch Lange, dass er gerade „einen solchen Periodum der Zeiten er
lebet, welcher wol nicht viel elender seyn kann“?67

Bemerkenswert ist an diesen Polemiken zunächst, dass bei Lange ein be
stimmter philosophischer Stil eine heftige und spontane körperlich-geistige 
Reaktion auslöst. Zedlers Universal-Lexicon erläutert dazu: Ekel habe als „Be
schwerde des Magens“ eine physiologische Dimension, zugleich zeige das Wort 
in der „Heil. Schrifft einen gar hefftigen Unwillen an, da sich alles im Leib 
gleichsam drüber umkehret [...]“.68 Offenbar geht es tatsächlich – wie Wolff es 
formulierte – darum, woran man „Geschmack“ findet. Zweitens ist aufschluss
reich, dass diese unwillkürliche und daher auch unwidersprechliche Reaktion 
ein bestimmtes Kollektiv definiert. Drittens fällt auf, dass Lange an dieser Stelle 
im Prinzip ein Modephänomen beschreibt und auch dabei Out- und Insider defi
niert: Auf Außenstehende wirkt die Mode der anderen typischerweise ‚affek
tiert‘, wohingegen die eigenen Vorlieben als natürlich, normal und gegeben aus
gezeichnet werden. Und viertens ist relevant, dass Lange einen Aspekt nicht in 
Betracht zieht: dass nämlich die auf den ersten Blick unökonomische Darstel
lungsweise der Wolffianer auch als Gewöhnungsstrategie und Verfahren der Ge
schmacksprägung funktioniert, die bestimmte Argumentationserwartungen vor
aussetzt und offenbar zugleich erfolgreich einübt. Es handelte sich um einen 
pädagogischen Kniff, den Wolff in der ‚Deutschen Politik‘ für die frühkindliche 

�� Ebd., S. 27.
�� Ebd.
�� Ebd.
�� UL 8, Sp. 149.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 35



Erziehung zum Wolffianismus empfohlen hatte: „Da der Satz des zureichenden 
Grundes der Grund der Vernunfft ist, diese aber in der Einsicht in den Zusammen
hang der Wahrheit bestehet (§. 368. Met.); so siehet man hieraus, daß die Kinder da
durch zugleich vernünfftig werden, wenn sie sich gewöhnen allezeit nach dem 
Grunde zu fragen [...]“.69 Wolff strebte damit nach Zugriff auf jene „Neigungen und 
Gewohnheiten“ an, die enorm stabil sind und sich „gar übel wieder ändern lassen“.70

Die ‚Wertheimer Bibel‘ war für die Geistlichen nur ein „betrübtes Denckmal“ 
unter vielen, das den wolffianistischen Denkstil durch „weitläuftige Umschweiffe“ 
ausstellte.71 Aus Perspektive der Gegner mochte es fraglos evident sein, dass es 
sich um eine „gantz lächerliche[ ] Art“72 handelte, um einen Fall für die Satire 
also. Das Problem bestand nun aber darin, dass diese satirische Evidenz an Über
zeugungskraft verlor bzw. dass eine immer größer werdende Gruppe von Men
schen ganz andere geschmackliche Vorlieben und Abneigungen entwickelte und 
mit Lachreflexen auf Phänomene reagierte, die früher nicht satirefähig erschie
nen waren. Vor diesem Hintergrund ist der Titel interessant, den Lange seiner 
Schrift gegen die ‚Wertheimer Bibel‘ gibt: Der philosophische Religions-Spötter. Er 
äußerte sich nämlich in seiner Abhandlung zu dieser satirischen Dimension nicht 
weiter, sondern sah sie als erwiesen an. Bei Gesinnungsgenossen konnte er auf 
Einverständnis rechnen, etwa bei dem Wittenberger Professor Christian Sieg
mund Georgi, der über Schmidt meinte: „Mit der Religion treibe er ein Gespötte, 
wenn er in der Vorrede p. 26. vorgebe, daß er seine Arbeit zur Bevestigung der 
Wahrheit, Ausübung der Gottseligkeit und Beförderung der Ehre Gottes unter
nommen“.73 Genau damit aber war es Schmidt sehr ernst.

Mit der Bezeichnung „Religions-Spötter“ wollte Lange wohl nicht wirklich 
zum Ausdruck bringen, dass er die „freye Ubesetzung“ in einem gattungstheoreti
schen Sinn für eine Bibelsatire hielt. Er wollte Schmidt vielmehr mit allen rechtli
chen und sozialen Folgen als Atheisten brandmarken.74 Das Motto seiner Polemik, 
die Schmidt eben überhaupt erst zum „Religions-Spötter“ machte, wäre aber 
selbst im Fall einer Satire aufschlussreich gewesen: „Die Gottlosen reissen den 
Grund um“ (Ps. XI,3). Es ging um die Fundamente. „Spötter“ nämlich sind Perso

�� Christian Wolff: Vernünfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Menschen 
und insonderheit dem gemeinen Wesen. Mit einer Einleitung von Hans Werner Arndt. Hildes
heim, New York 1975, S. 69 f.
�� Wolff (Anm. 69), S. 70.
�� So eine Tübinger Dissertation von Christoph Matthäus Pfaff aus dem Jahr 1736, zitiert nach: 
Sinnhold (Anm. 55), S. 178.
�� So noch einmal Pfaff, zitiert nach: Sinnhold (Anm. 55), S. 178.
�� Ebd, S. 246.
�� Vgl. wie oben dazu: Spiekermann (Anm. 9), S. 26.

36 Steffen Martus



nen, die „mit einem satyrischen Geiste versehen“ sind. Sie können sich „einer 
artigen und nachdrücklichen Spötterey gar wohl aus einem vernünfftigen Abse
hen bedienen“, und zwar in jenen Fällen, „da dem gemeinem Besten daran ge- 
legen, daß ein Irrthum, eine Gottlosigkeit, eine Eitelkeit zu einem Gelächter 
werden möge, wenn nehmlich anderer Gestallt demselben nicht kräfftig gnug 
könne gesteuret werden“.75 Die sozial positiven Effekte einer allgemeinen Verhal
tensbesserung sind durch die sozial negativen Folgen einer Bloßstellung einzel
ner Personen gerechtfertigt. Das Problem lag nun freilich einerseits darin, dass 
theologisch und philosophisch nicht mehr ausgemacht war, wann es sich um 
einen „Irrthum“, um eine „Gottlosigkeit“ und um ein lächerliche „Eitelkeit“ han
delte. Und andererseits schien es den Beteiligten so, dass die „Irrthümer [...] der
massen eingerissen, daß sie zu allgemeinen Lehren worden[,] durch das Vor
urtheil menschlicher Auctorität eintzig und allein in ihrer Blüte erhalten werden, 
und es also vergeblich seyn würde, sie ausrotten zu wollen, und dennoch den 
Grund derselben, das ist die schädliche Auctorität der Patronen und Verfechter 
derselben, die solche Auctorität offenbarlich mißbrauchen, in vollem Flor zu las
sen [...]“. Auch in diesem Fall überwiege „die Liebe der gantzen menschlichen Ge
sellschafft [...] die Liebe einer eintzeln Person“.76 Die sozialen Kosten steigen 
dabei freilich enorm.

Lange setzte sich mit den inhaltlichen Provokationen auseinander und reflek
tierte dabei durchaus die ideenästhetischen Reize, die davon ausgingen, reagierte 
aber nicht mit einem formalen Innovationsangebot, das der „Zeit“ angemessen 
gewesen wäre. Stattdessen blieb er bei seiner wirren, schlecht sortierten und in 
der Mischung aus deutschen und lateinischen Wörtern eher pedantischen Dar
stellungsweise. Oder anders: Er verließ sich letztlich ganz auf die inhaltliche Rich
tigkeit der eigenen Position. Auch im Verhältnis zur Öffentlichkeit zeigte er sich 
dem „itzigen Weltdünkel“ nicht gewachsen. Zwar mobilisierte er eine breite po
lemische Front – offenbar war ihm klar, dass die sachlichen Konkurrenzen mit 
dem Wolffianismus sozial entschieden wurden. Bezeichnend ist freilich die gera
dezu entwaffnende Naivität, mit der er auch hier auf Plausibilitäten zugunsten 
seiner Position vertraute. Denn dass selbst negative Presse zur Verbreitung der 
inkriminierten Sache beiträgt und gewisse Gewöhnungseffekte mit sich bringt, 
lag außerhalb seines Horizonts. Er wies auf Problematisierungen der Bibel hin, 
auf die man nur als versierter Theologe kommen konnte und brachte damit selbst 
treuherzige Leser darauf, welche häretischen Ideen man haben könnte. Vor 
allem aber lieferte er ausführliche Inhaltsangaben und teilweise sogar lange Zi

�� UL 39, Sp. 313.
�� Ebd., Sp. 313 f.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 37



tate aus einem Buch, das – wie er selbst bemerkte – „wol Vielen nicht zu Händen 
kommen wird, (zumal bey seinem so gar hohen Preise [...]) [...]“.77 Normalerweise 
bewegten sich religionsspöttische Publikationen im Untergrund, so dass eine brei
tere Öffentlichkeit ohne polemisches Ideenmarketing keine Notiz davon genom
men hätte. Im Fall der ‚Wertheimer Bibel‘ war es umgekehrt: Dieses Buch war 
viel zu kostspielig, um viele Leserinnen und Leser zu erreichen. Wie so oft trug 
auch hier ein Gegner der radikalen Aufklärung dazu bei, dass sich deren Positio
nen verbreiteten.78

Die ‚Wertheimer‘ hatten durch die hochwertige Aufmachung ihres von Adli
gen geförderten und finanzierten Bibelprojekts die Oberschichten und damit die 
traditionell tonangebenden Kreise angesprochen. Aufgrund des Formats, der gut 
geschnittenen Buchstaben und qualitativ hochwertigen Kupferstiche machte sich 
das Buch in jeder adligen Repräsentationsbibliothek gut. Um die Lektürefolgen 
musste man sich im Grunde genommen keine Sorgen machen. Und eigentlich 
konnte auch die hölzerne Diktion der wolffianistischen Bibel mit der hinreißen
den Prosa Luthers nicht konkurrieren. Erst die Skandalisierung durch polemische 
Gegenreaktion erweckte den Eindruck, dass hier eine Position vorlag, deren 
Plausibilitätspotential offenbar so groß war, dass in einer konzertierten Aktion 
dagegen vorgegangen werden musste. Zunächst nämlich deutete nach dem Er- 
scheinen der ‚Wertheimer Bibel‘ nichts auf jene erhitzte Debatte hin, die in den 
folgenden Jahren geführt wurde: In Leipzig und Hamburg erschienen im Sep
tember und Oktober 1735 positive Rezensionen. Das Übersetzungsprogramm 
wurde gelobt, nur nebenbei auf die skandalträchtigen Eingriffe in den Bibeltext 
hingewiesen. Für etwa ein Jahr wurde die ‚Wertheimer Bibel‘ ganz regulär ver
kauft. Dann aber heizten Streitschriften die Stimmung an, erklärten die Überset
zung für einen „Sünden-Dienst“ aus dem Geist des Wolffianismus und eskalier
ten dadurch die Situation.79

Die Logik der Skandalisierung kümmerte sich jedoch nicht darum, ob die 
eine oder die andere Partei Recht hatte, sondern lenkte – so oder so – die Auf
merksamkeit auf den inkriminierten Gegenstand selbst, verankerte ihn im kollek

�� Lange: Der Philosophische Religions-Spötter (Anm. 60), S. 8; vgl. hier auch das lange Zitat aus 
der Vorrede: ebd., S. 17–19.
�� Vgl. zu diesem Phänomen Christine Haug: Topographie des literarischen Untergrunds im Eu
ropa des 18. Jahrhunderts. Produktion, Distribution und Konsumption von ‚verbotenen Lesestof
fen‘. In: Geheimliteratur und Geheimbuchhandel in Europa im 18. Jahrhundert. Hg. von Christine 
Haug u. a. Wiesbaden 2011, S. 9–47, hier S. 15 f., S. 26 f.; Martin Mulsow: Die Transmission verbote
nen Wissens. In: Kulturen des Wissens im 18. Jahrhundert. Hg. von Ulrich Johannes Schneider. 
Berlin, New York 2008, S. 61–80, hier S. 75 f.
�� Goldenbaum (Anm. 54), S. 191–195; vgl. auch Kobuch (Anm. 56), S. 69–72.

38 Steffen Martus



tiven Gedächtnis und sorgte für seine Relevanz. Auf der einen Seite hielt die Skan
dalisierung mit juristischem und politischem Rückhalt Tabus aufrecht – wir 
haben es mit einer historischen Phase zu tun, in der Wissen „prekär“ war, wie 
Martin Mulsow betont hat.80 Bestimmte Wissensbestände gingen Machthabern in
haltlich gegen den Strich und wurden zensiert. Die Postwege waren unsicher. Bis
weilen fehlten Zeit, Fähigkeit oder schlicht die Lust, gelehrte Materialsammlun
gen in eine überlieferungsfähige Form zu bringen, so dass sie zumindest im 
Archiv landeten. Die Grenzen des Sagbaren waren enger, die Publikations
möglichkeiten bei aller Dynamisierung des Medienbetriebs geringer, das Risiko 
höher, dass eine Handschrift oder auch ein Druck in kleiner Auflage für immer 
verloren ging oder gezielt vernichtet wurde – wenn es schlecht lief, gleich ge
meinsam mit dem Autor. Auf der anderen Seite hob jede Skandalisierung, die auf 
den Umstand dieser Prekarisierungsverfahren hinwies, langfristig die Reiz
schwelle weiter an, weil das, was einst skandalös gewirkt hatte, im Lauf der Zeit 
seinen Provokationswert abnutzte, irgendwann normal und unerheblich er
schien, so dass sich der Raum des Sagbaren, Diskutierbaren und Befragbaren er
weiterte. Zudem waren die Bemühungen um Zensur aufgrund der föderalen 
Struktur des Alten Reichs nicht nur juristisch ineffektiv, sondern von Seiten des 
Ideenmarketing her gesehen sogar kontraproduktiv: Die Buchhändler freuten 
sich jedenfalls über das Interesse, das durch Lange und seine polemischen Gesin
nungsgenossen auf die ‚Wertheimer Bibel‘ gelenkt wurde. Die Übersetzung wurde 
zu einer gesuchten Rarität.

3 Ästhetik der Philosophie
Damit komme ich wieder auf den Anfang und auf das Verhör Gottscheds vor dem 
Dresdener Oberkonsistorium zurück: Gottsched nämlich knickte zwar angesichts 
der Drohung, als Atheist abgestempelt zu werden, verständlicherweise ein und 
kürzte die inkriminierten Passagen seiner Ausführlichen Redekunst in der zweiten 
Auflage von 1739. Die Geistlichen hatten allerdings einen Pyrrhussieg errungen. 
Tatsächlich verbreiteten die Ketzer- und Konsequenzienmacher auch hier gerade 
jenes Gedankengut, das sie ausmerzen wollten. In einem Bericht über seinen pu
blizistischen Werdegang bemerkte Gottsched später, die erste Auflage der Rede
kunst sei durch die Zensurmaßnahme „in öffentlichen Bücherversteigerungen 

�� Martin Mulsow: Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit. Berlin 
2012.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 39



sehr eifrig gesuchet und theuer bezahlet worden“.81 Mehr noch: Viele der gestri
chenen Positionen tauchten kurz danach in einer Fassung der Predigtlehre wie
der auf, die als Werk eines preußischen Geistlichen und unter der Schirmherr
schaft des einflussreichen Berliner Theologen Johann Gustav Reinbeck erschien: 
Mit dem Grund-Riß einer Lehr-Art ordentlich und erbaulich zu predigen lag 1740 
das „erste[ ] Predigthandbuch der homiletischen Aufklärung“ vor.82

Dass diese nicht nur ungewollten, sondern auf das Gegenteil des Intendierten 
hinwirkenden Effekte nicht nur im Rückblick ein Lächeln provozieren, weist 
noch einmal auf die insgesamt satirische Dimension der Konstellation hin: Wolff 
und seinen Anhängern fiel es nur deswegen so leicht, sich über die Geistlichen 
und ihre intellektuelle Praxis zu belustigen, weil diese sich eigentlich selbst schon 
lächerlich machten. Sie taten allerdings nichts anderes, als in gewohnter Weise 
den Glauben zu verteidigen. Eben dadurch aber förderten sie in einer neuen 
„satirischen Situation“ eine – aus ihrer Sicht – häretische Grundstimmung. Die 
Kontexte bzw. die „Zeit“-Bedingungen hatten sich geändert. Die Satirefähigkeit, 
-plausibilität und -evidenz, die mit dem „test of ridicule“ von den Wolffianern 
ermittelt wurde, ließ sich als Zeichen einer neuen „Zeit“ deuten, in der sich verän
derte Lach- und Geschmacksgemeinschaften und damit zugleich Sach- und Überzeu
gungskollektive bildeten.

Zwei Aspekte möchte ich abschließend festhalten: Zum einen spielte die nor
mative Kraft des Faktischen bei der Einschätzung der Lage eine erhebliche Rolle. 
Es scheint mir daher sehr aussagekräftig zu sein, dass Ludovici in der bereits er
wähnten „Historie“ des Wolffianismus schlicht an der Zahl der Personen, die eine 
Affinität zu Wolffs philosophischem „Geschmack“ zeigten, die Überzeugungskraft 
einer philosophischen Strömung ablas, die das „demonstrativische“ Jahrhundert 
begründete.83 Es handelt sich vermutlich um das erste Beispiel dafür, dass Geis
tesgeschichte mit quantitativen Verfahren geschrieben wurde. Ludovici verhan
delte dabei zwar Wolffs „Lehrart“ zunächst nur als eine „Mode“ unter anderen: 
„Es verhält sich mit den Lehrarten, wie mit den Kleider-Moden. Alle bedecken 
den Leib, und sind ihrer Absicht gemäß; jedoch ist eine bequemerer als die an
dere, und wird deßhalben den übrigen nicht ohne Grund vorgezogen“. Daher 
solle man nicht heftig über die Prävalenz für diese oder jene Lehre streiten: „man 
lasse einem jeden seine Weise.“84 Genau danach aber erklärte er schlüssig aus 

�� Zit. nach Straßberger (Anm. 2), S. 395, Anm. 88.
�� Straßberger (Anm. 2), S. 235; vgl. auch Marie-Hélène Quéval: Luise Adelgunde Victorie Gott
sched. Philosophie und Religion. In: Frauen, Philosophie und Bildung im Zeitalter der Aufklä
rung. Hg. von Sabine Koloch. Berlin 2010, S. 187–218, hier S. 197 f.
�� UL 19, S. 1 f.
�� Ludovici: Ausführlicher Entwurff (Anm. 32), Bd. 2, S. 270.

40 Steffen Martus



dem modischen Charakter bzw. der mehr oder weniger großen Bequemlichkeit 
philosophischer Verfahren, warum die Konflikte seiner Zeit so hart und unver
söhnlich ausfielen:

Wäre Sempronius, der wieder die mathematische Lehrart auf seinem Lehrstuhle mit Hän
den und Füssen strampelt, und die von Hrn. Wolffen angenommene Art, seine philosophi
schen Wahrheiten vorzutragen, in seinen Schrifften affectirt nennet, in den Schulen der Ma
thematicklehrer auferzogen worden: so würde er auf Verlangen alle Stunden mit einem 
cörperlichen Eyde betheuren, daß die mathematische Lehrart die geschickteste sey, Wahr
heiten gründlich vorzutragen. Wird die Gewohnheit in dem Cörper zur andern Natur, so 
mag man auch von der Seele behaupten, daß die Gewohnheit in selbige einen grossen Ein
fluß habe! Beydes bestätiget die Erfahrung.85

Wenn also kontingente Prägungen grundlegender Zu- und Abneigungen so hef
tige dogmatische Folgen haben: Was bedeutet dieser ‚empirische‘ Befund für das 
rationalistische Konzept von Überzeugungskraft aufgrund der Macht des besse
ren Arguments?

Zum Zweiten scheint es mir interessant, wie sehr gerade die Geistlichen auf
grund der normativen Kraft des Faktischen die Verführungseffekte der Wolff’
schen Philosophie von sinnlichen Reizen aus dachten: als Phänomen von Mode, 
affektiertem Gehabe, Angeboten zum Lachen oder der Wohltat von Superioritäts
gefühlen. Demnach würde gerade auch die „demonstrativische Lehrart“, die sich 
gezielt an die oberen Seelenvermögen wandte, über ästhetische Qualitäten ver
fügen. Erst wenn die unteren Seelenvermögen bestimmte Dispositionen der 
Vernunft erzeugt haben, sind demnach die Voraussetzungen für den richtigen 
philosophischen Geschmack gegeben. Um dieser fundamentalen Geneigtheit zu 
begegnen, musste man am „Grund der Seele“86 operieren. Und tatsächlich ver
folgte Alexander Gottlieb Baumgarten bei der Begründung der Ästhetik als philo
sophischer Disziplin ein durch und durch theologisches Vorhaben.87

Auch Georg Friedrich Meier fragte bei seiner durchaus eigenwilligen Popula
risierung von Baumgartens Lehre in den Anfangsgründen aller schönen Wissen
schaften nach der „aesthetischen Gewisheit“ und beurteilte Gedanken nach ihrer 

�� Ebd., S. 270 f.
�� Hans Adler: Fundus Animae – der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der Auf
klärung. In: DVjS 62 (1988), S. 197–220.
�� Dazu Dagmar Mirbach in: Alexander Gottlieb Baumgarten: Ästhetik. Übersetzt, mit einer Ein
führung, Anmerkungen und Registern herausgegeben von Dagmar Mirbach. Hamburg 2007, 
S. LXV–LXXII; vgl. auch Stefan Borchers: Die Erzeugung des ‚ganzen Menschen‘. Zur Entstehung 
von Anthropologie und Ästhetik an der Universität Halle im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 
2011, S. 137, S. 141–144, S. 153.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 41



„Schönheit“ und „Häslichkeit“.88 Dabei nahm er jene performativen Effekte in 
den Blick, unter denen die Theologen litten: Er warnte davor, Einwürfe zu beant
worten, „die demjenigen nicht in die Gedanken kommen, den man überreden 
will“.89 Die „Neuigkeit“ des Einwurfs entfalte nämlich ihre ganz eigenen Reize 
und mache einen Aspekt womöglich erst so „lebhaft“, „daß unsere Beantwortung 
dagegen nichts ausrichtet“.90 Sein praktischer Ratschlag wäre für Leute wie Joa
chim Lange sehr wertvoll gewesen:

Solche Einwürfe müssen mit einem gänzlichen Stillschweigen übergangen werden, und 
man mus nur diejenigen beantworten, von denen wir mit Grunde vermuthen können, daß 
sie der Person, die man überreden wil, in den Gedanken schweben [...] Diese beyden Regeln 
der Vorsichtigkeit werden sehr ofte in den Predigten verletzt. Die Prediger sind oft so unbe
dachtsam, daß sie ihren Zuhörern Einwürfe an die Hand geben, und sie beantworten die
selbe vielmals nur durch Machtsprüche, die nicht überredend genug sind, sie zerhauen die 
Knoten, an stat dieselben aufzulösen.91

Meier bezog in seine Überlegungen zur „aesthetischen Gewisheit“ freilich nur 
jene Äußerungen ein, die auf „lebhafte[ ] Erkenntis der Wahrheit“ zielen92 und 
Gegenstände betreffen, die „sinlich ganz gewis erkant werden können; oder 
deren Wahrheit man so klar auf eine sinliche Art erkennen kan, daß aller Zweifel 
an der derselben dadurch gänzlich wegfält“.93 Der „Weltweise“, der den „Ver
stand“ adressiert, und der „schöne Geist“, der sich an die „untern Kräfte der 
Seele“ wendet, verhalten sich Meier zufolge also zur Ästhetik in ganz unterschied
licher Weise.94 Meier verpasste damit die Pointe, die von den theologischen 
Wolff-Gegnern eigentlich vorbereitet worden war, weil er wie sein Lehrer Baum
garten einen Mittelweg zwischen den Kontrahenten einschlug. Meier hielt sich an 
die gedanklichen Grundstrukturen des Wolffianismus und argumentierte auf 
„gründliche“ Weise.95 Zugleich aber bestätigte er die Kritik der Geistlichen am 

�� Georg Friedrich Meier: Anfangsgründe aller schönen Wissenschaften. Halle 1748, z. B. S. 351.
�� Meier (Anm. 88), S. 389.
�� Ebd., S. 390.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 351.
�� Ebd., S. 356.
�� Ebd., S. 357.
�� „Allen Weltweisen ist bekant, daß man tausend Irthümern auf eine nothwendige Art unter
worffen ist, wenn man, in einem gewissen Felde der Erkentnis, noch nicht bis auf die ersten und 
algemeinen Grundsätze durchgedrungen. Und vielleicht ist der bisherige Mangel dieser ersten 
Gründe der schönen Erkentnis die Ursach, warum man die besondern schönen Wissenschaften 
noch nicht gründlich und systematisch genug abgehandelt hat. Vielleicht wird diese meine 
Schrift ein neues Feld von Untersuchungen entdecken [...]“ (Meier [Anm. 88], S. 2).

42 Steffen Martus



Pedantismus und an der Affektiertheit96 der „demonstrativischen“ Darstel
lungsform:

Ein jeder strenger philosophischer Vortrag ist, nach der Aesthetick betrachtet, mager und 
trocken, daher es begreiflich ist, warum Leute, die blos schöne Geister sind, an gelehrten 
Schriften, die ganz allein nach der philosophischen Lehrart geschrieben sind, keinen Gefal
len finden können. [...] Es kan keine trockenere Predigt erdacht werden, als eine solche, wel
che die göttlichen Wahrheiten eben so abhandelt, als es ein öffentlicher gründlicher Lehrer 
auf dem theologischen Catheder thut.97

Das hätte Joachim Lange nicht besser formulieren können, nur dass hier eben ein 
Philosoph mit entschiedenen Neigungen zum Wolffianismus argumentierte und 
dabei eine Maxime seines Lehrers geistesgeschichtlich widerlegte. Offenbar galt 
doch: Tertium datur.

Die Theologen hatten zwar aus Sicht der satirisch Betroffenen die grundle
gende ästhetische Verfasstheit der Kontroversen erfasst. Entweder aber hielten 
sie an ihren traditionellen, problematisch gewordenen Darstellungsformen fest 
oder sie denunzierten die neue philosophische Mode als unzulässigen Versuch, 
sich den Gemütern der akademischen Jugend einzuschmeicheln. Beiden Seiten 
fehlte es an jenen „schönen Geistern“, die laut Meier für die Schönheit der Gedan
ken zuständig waren. Eine dritte Instanz musste jene Probleme lösen, in denen 
sich Theologie und Philosophie verkeilt hatten: die Poesie.98 Der eine Weg führte 
zu Konzepten der „Heiligen Poesie“, die für einige Zeit eine neue Ernsthaftigkeit 
behaupten konnte, bis auch sie satirefähig wurde – man kennt die berühmten Er
müdungsszenen bei der Lektüre von Klopstocks Messias. Den anderen Weg 
schlug die „scherzhafte“ Dichtung ein und damit eine häufig lyrische Form von 
Poesie, über die man sich satirisch nicht lustig machen konnte, weil sie sich 
immer schon über sich selbst lustig machte.

Bezeichnenderweise wurden beide Richtungen – die Heilige Poesie wie die 
anakreontische Dichtung – von Vertretern der von Baumgarten neu begründeten 
Ästhetik literaturtheoretisch promoviert. Meier machte sich Gedancken von Scher
tzen (1744) und verteidigte zugleich Klopstocks Messias vehement gegen die Atta
cken der Gottschedianer. Der Streit um die Suprematie von Theologie oder Philoso
phie wurde zum Streit um die Autonomie der Poesie gegen die Philosophie99 – 

�� „Man billiget es nicht einmal an den Weltweisen, wenn sie gar zu unleugbare 
Wahrheiten mühsam beweisen wollen“ (Meier [Anm. 88], S. 361).
�� Meier (Anm. 88), S. 84.
�� Vgl. zum Folgenden Steffen Martus: Hoher Ton und tiefe Wirkung. Ästhetisierung von Vers
dichtung im problemgeschichtlichen Kontext des 18. Jahrhunderts. In: Euphorion 117 (2023), 
S. 127–152.
�� So im Anschluss an Goldenbaum (Anm. 54), S. 62–66, S. 70–73.

Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“ 43



es handelte sich um eine zeittypische Nivellierung semantischer Strukturen, die 
zuvor von hierarchischen Ordnungsmustern bestimmt war. Die „Gelehrsamkeit 
eines schönen Geistes“, so verkündete Meier ex cathedra, „in so ferne er als ein sol
cher betrachtet wird, [darf] nicht gründlich seyn“.100 Und weil Gottsched diese 
ästhetische Grundstimmung seiner Zeit nicht richtig einschätzte, geschah ihm nun 
das, was seinen theologischen Gegnern zuvor passiert war: Er wurde lächerlich. 
Wer von nun an bei Satiren über den „Magister Duns“ nicht mitlachte, machte sich 
jetzt zunehmend mehr Menschen verdächtig.

��� Meier (Anm. 88), S. 548.

44 Steffen Martus



Anna Axtner-Borsutzky 
„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber 
Gellert.“
Gottlieb Wilhelm Rabeners Satirische Briefe – ein satirischer 
Briefsteller?

1 Gottlieb Wilhelm Rabener als vergessener Autor
Gottlieb Wilhelm Rabeners Satiren sind heute nahezu unbekannt. Seine vierbän
digen Satirischen Schriften, insbesondere die Satirischen Briefe, haben kein nen
nenswertes Interesse der Forschung hervorgerufen. Gerade dieser Band ist je
doch in zeitlicher und gedanklicher Nähe zu Christian Fürchtegott Gellerts 
berühmten und gut untersuchten Briefen, nebst einer praktischen Abhandlung von 
dem guten Geschmack in Briefen entstanden. Dieser Beitrag verfolgt die These, 
dass Entstehungsgeschichte, Gestaltung und Funktion beider Schriften in Zusam
menhang gelesen werden müssen, wobei sich Rabeners Satirische Briefe als satiri
sche Erwiderung auf Gellerts Briefsteller deuten lassen.

✶

Erst wenige Jahre sind seit der Veröffentlichung von Gottlieb Wilhelm Rabeners 
Briefwechsel und Gesprächen vergangen.1 In der Einleitung betont der Herausge
ber, E. Theodor Voss, dass dies die erste Ausgabe ihrer Art sei – und ist damit im 
Recht. Er bezeichnet Rabener gar als „vergessenen Autor“,2 was einerseits auf 
den verheerenden Brand im „Feuer der preußischen Kanonade Dresdens von 
1760“3 zurückzuführen sei, durch den Rabeners sämtliche unveröffentlichte 
Schriften zerstört wurden, andererseits auf den bald einsetzenden Verlust des In
teresses an Rabener und der mangelnden Beschäftigung der Forschung mit ihm. 
Letztere resultiere vor allem aus dem äußerst moderaten und zahmen satirischen 
Spott, der in Rabeners Schriften aufzufinden ist.4 Gefährliche Laster oder gar Ver
brechen sucht man hier vergeblich:

� Gottlieb Wilhelm Rabener: Briefwechsel und Gespräche. Hg. von E. Theodor Voss unter Mitar
beit von Jan Müller. 2 Bde. Göttingen 2012.
� E. Theodor Voss: Einleitung. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 1, S. 9.
� Ebd.
� Vgl. Jürgen Jacobs: „Die Laster auf ihrer lächerlichen Seite“. Zur Satire der deutschen Frühauf
klärung. In: Erforschung der deutschen Aufklärung. Hg. von Peter Pütz. Königstein i. T. 1980, 
S. 271–288, hier S. 275.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-003



Rabeners Satiren ziehen gegen Geizhälse, Betschwestern, geschäftige Müßiggänger, unwis
sende Ärzte und habgierige Juristen, gegen pedantische Gelehrte, korrupte Geistliche, gegen 
Modetorheiten und Ausländerei zu Felde, – gegen jene Laster und Fehler also, die der zeit
genössische Leser schon in den erbaulichen Journalen und den satirischen Lustspielen atta
ckiert sah.5

Im Gegensatz zu den nachfolgenden Satirikern greife Rabener weder Obrigkeit 
noch Kirche an und meide politische Themen,6 was ihn für die Nachwelt weniger 
interessant erscheinen lässt. Dies führt dazu, dass die Arbeiten über Rabener mit 
Ausnahme der Dissertation von Nadja Reinhard aus dem Jahr 20137 mehr als fünf 
Jahrzehnte, teilweise ein ganzes Jahrhundert alt sind.8

Dies steht im Gegensatz zu Rabeners zeitgenössischer Bekannt- und Beliebt
heit, die um ein Vielfaches größer war. Sogar Lessing verfasste ein Sinngedicht 
auf Rabener, in dem er ihn folgendermaßen aufzog: „Der Steuerrat tritt ab, dem 
Satyr Platz zu machen: / Es weine, wer da will; ich, spitze mich auf Lachen.“9 Er 
bezog sich damit auf Rabeners Vorsatz, nach seinen bis 1755 publizierten vier 
Bänden der Satirischen Schriften zu Lebzeiten keine weiteren Schriften zu veröf
fentlichen, jedoch durchaus weiterzuschreiben, damit die nachfolgenden Satiren 
nach seinem Tode veröffentlicht werden könnten – dies wurde, wie oben ange
merkt, durch den Brand vereitelt. Nichtsdestotrotz ist Lessings Sinngedicht ein In
dikator für Rabeners zeitgenössische Bekanntheit, ebenso wie Goethes Erwäh
nung von Rabener in seiner autobiographischen Schrift Dichtung und Wahrheit. 
Im 7. Buch vergleicht er den „allgemein beliebten Rabener“,10 in dessen Schriften 
Goethe „weiter nichts erkennen [konnte], als dass er das Alberne albern gefunden 
habe“,11 mit Liscow und schreibt, Rabener habe es verdient, „von allen heiteren, 
verständigen, in die irdischen Ereignisse froh ergebenen Menschen als Heiliger 
verehrt zu werden“.12 Keinen Nachfolger gebe es, niemand habe sich gefunden, 

� Ebd., S. 272.
� Ebd., S. 276.
� Vgl. Nadja Reinhard: Moral und Ironie bei Gottlieb Wilhelm Rabener. Paratext und Palimpsest 
in den Satyrischen Schriften. Göttingen 2013.
� Vgl. Julius Mühlhaus: Gottlieb Wilhelm Rabener. Ein Beitrag zur Literatur- und Kulturge
schichte des 18. Jhd. Marburg 1908; Karl Kühne: Studien über den Moralsatiriker Gottlieb Wil
helm Rabener 1740–1755. Berlin 1914; Hansuli Wyder: Gottlieb Wilhelm Rabener. Poetische Welt 
und Realität. Zürich 1953.
� Gotthold Ephraim Lessing: Auf Rabners Tod. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert G. Göpfert u. a. 
Bd. 1: Gedichte, Fabeln, Lustspiele. München 1970, S. 48.
�� Johann Wolfgang Goethe: Werke. Hg. von Friedmar Apel u. a. Bd. 5: Dichtung und Wahrheit. 
Hg. von Klaus-Detlef Müller. Frankfurt a. M. 2007, S. 235.
�� Ebd., S. 236.
�� Ebd., S. 237.

46 Anna Axtner-Borsutzky



„der sich ihm gleich oder ähnlich hätte halten können“.13 Dies zeigt, dass Goethe 
zwar von Rabeners ästhetischem Können nicht sehr überzeugt war, dem zeit
genössischen Beifall jedoch durchaus zustimmen konnte.

Zudem wurden Rabeners Satiren bereits zu Lebzeiten mehrfach übersetzt. Es 
gibt französische, englische, holländische, dänische und schwedische Ausgaben 
der Satirischen Schriften.14 Umso erstaunlicher ist die nahezu völlige Abwesenheit 
seiner Satiren in der Forschungslandschaft. Dies mag – wie Jörg Schönert in sei
ner Habilitationsschrift über die satirischen Konstellationen im 18. Jahrhundert 
gezeigt hat15 – darin begründet liegen, dass Satiren vor allem erst im Nachgang 
zu Liscow und Rabener Konjunktur erfuhren: Christoph Martin Wieland, Johann 
Karl Wezel und Adolph Knigge sind hier nur als berühmte Beispiele anzuführen, 
die ihre Vorläufer in Vergessenheit geraten ließen. Insbesondere Rabener habe 
jedoch deren Weg geebnet, wie Jörg Schönert in der bei Walter Müller-Seidel ent
standenen Dissertation Roman und Satire anschaulich beschrieben hat, auch 
wenn er hier ebenfalls auf die mangelnde Überzeugungskraft von Rabeners Sati
ren hinweist – nicht zuletzt, da sich die Literaturauffassung grundlegend gewan
delt habe und Rabener dem nicht mehr gerecht werden konnte.16 Das Scheitern 
der Rabener’schen Satire begünstigte allerdings die Transformation der Prosa- 
Großform, des Romans. Insbesondere der Briefroman erfreute sich im 18. Jahr
hundert großer Beliebtheit „bei Autoren wie beim Publikum, und zwar euro
paweit“.17

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass Rabener mit seinen Satirischen Schrif
ten nicht nur zur Prosa-Großform des Romans einen wegweisenden Beitrag leis
tete, sondern auch zur Brieftheorie seiner Zeit. Ein bestimmter Teil von Rabeners 
Schriften ist, so meine These, neben einem entscheidenden Meilenstein für die 
Brieftheorie des 18. Jahrhunderts einzureihen: Christian Fürchtegott Gellerts 
Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen

�� Ebd.
�� Eine Bibliographie von Rabeners Schriften und deren Übersetzungen findet sich in Rabener: 
Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 2, S. 286–300.
�� Vgl. Jörg Schönert: Satirische Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzählens 
in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 1976; 
online publiziert 2010: http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_ 
aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 14. Februar 2023).
�� Vgl. Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart 
1969, S. 162.
�� Gideon Stiening: Briefroman und Empfindsamkeit. In: Das Projekt Empfindsamkeit und der 
Ursprung der Moderne. Richard Alewyns Sentimentalismusforschungen und ihr epochaler Kon
text. Hg. von Klaus Garber und Ute Széll. Paderborn 2005, S. 161–190, hier S. 162.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 47

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


aus dem Jahr 1751.18 Es handelt sich um den dritten Band der Satirischen Schrif
ten, die Satirischen Briefe von 1752.19 Diese nehmen eine Sonderstellung in Ra
beners Werk ein und antizipieren bereits die Entwicklung der seinem Werk nach
folgenden Briefromane konzeptionell.

2 Traditionslinien satirischer Briefe
Satirische Briefe als literarische Form sind keine Erfindung von Rabener, sondern 
haben eine lange Tradition, die mitunter bis zum antiken Dichter Horaz reicht 
und über die 1515/1517 erschienenen Dunkelmännerbriefe sowie Montesquieus Let
tres Persanes (1721) bis hin zur englischen Tradition rund um Swift und Pope führt. 
Rabener wendet sich schon früh und mehrfach englischen Vorbildern zu. Gemein
sam mit dem für seine Affinität zur englischen Literatur bekannten Johann Arnold 
Ebert gibt Rabener 1747/48 die Wochenschrift Der Jüngling heraus. Ebert gilt als 
„Repräsentant, Vermittler und Erneuerer der Wissens- und Bildungskultur des 
18. Jahrhunderts“,20 insbesondere was den Kulturtransfer aus England betrifft. Ra
bener selbst beschäftigte sich mehrfach mit englischen Schriften, wie nicht zuletzt 
eine Satire mit dem Titel „Geheime Nachricht von D. Jonathan Swifts letztem Wil
len“ aus den Neuen Beyträgen zum Vergnügen des Standes und des Witzes von 1746 
belegt.21 Er selbst wurde sogar als „deutscher Swift“22 bezeichnet, mitunter, da er 
mit den Satirischen Briefen auf englische Traditionen rekurriert.

Zudem gilt das 18. Jahrhundert als ‚Jahrhundert des Briefs‘, das der Briefkul
tur einen neuen Stellenwert gibt. Reinhard Nikisch bezeichnet sogar explizit die 
fünfziger Jahre des 18. Jahrhunderts als „die fruchtbarsten für die Entwicklung 

�� Vgl. Christian Fürchtegott Gellert: Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten 
Geschmacke in Briefen. Leipzig 1751.
�� Vgl. Gottlieb Wilhelm Rabener: Satirische Schriften. Dritter Teil. Reuttlingen 1788 [zuerst als: 
Sammlung satyrischer Schriften. Dritter Teil (Satyrische Briefe). Leipzig 1752].
�� Anett Lütteken: Johann Arnold Ebert. Repräsentant, Vermittler und Erneuerer der Wissens- 
und Bildungskultur des 18. Jahrhunderts. In: Johann Arnold Ebert. Dichtung, Übersetzung und 
Kulturtransfer im Zeitalter der Aufklärung. Hg. von Cord-Friedrich Berghahn. Heidelberg 2016, 
S. 19–41, hier S. 19.
�� Gottlieb Wilhelm Rabener: Geheime Nachricht von D. Jonathan Swifts letztem Willen. In: 
Neue Beyträge zum Vergnügen des Verstandes und des Witzes, 3. Bd., 4. Stück (1746), S. 255–292.
�� Vgl. Harald Kämmerer: Nur um Himmels willen keine Satyren. Deutsche Satire und Satire
theorie des 18. Jahrhunderts im Kontext von Anglophilie, Swift-Rezeption und ästhetischer Theo
rie. Heidelberg 1999, S. 58.

48 Anna Axtner-Borsutzky



der deutschen Brieftheorie überhaupt“.23 Daher ist nicht nur die satirische Form 
der Briefe in den Blick zu nehmen, sondern vor allem deren Bedeutung in einer 
Zeit, in der sich das Denken und Fühlen durch Briefwechsel konstituiert.24

Bemerkenswert sind in Bezug auf Rabeners Satirische Briefe folgende zwei 
Befunde: Erstens sind – im Gegensatz zu den vorhergegangenen Bänden der Sati
rischen Schriften – vor Erscheinen des dritten Bandes mit den Satirischen Briefen
keine Publikationen daraus vorab erschienen, was darauf hindeutet, dass sie 
werkförmig verfasst wurden. Zweitens stehen sie nicht nur zeitlich, sondern auch 
inhaltlich in engem Zusammenhang mit Gellerts Briefen, nebst einer praktischen 
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen. Die meisten dieser Briefe 
schreibt Rabener, wie im Briefwechsel nachzulesen ist, als ihn die Brotkunst des 
Beamtentums von der erfreulichen Arbeit des Schreibens abhält. Die Entstehung 
des Bandes wird von Briefwechseln begleitet, die nun in den zwei Bänden zu Ra
beners Briefwechsel und Gesprächen gelesen werden können. Dieser Umstand 
trägt nicht nur zur Kontextualisierung seiner satirischen Schriften bei, sondern 
erlaubt auch einen Blick auf Rabeners Praxis als Briefeschreiber. So schreibt Ra
bener an Johann Adolf Schlegel am 7. April 1752:

Wissen Sie denn, dass ich in vierzehn Tagen die Welt mit acht und zwanzig Bogen Witz in 
großen Octav beseligen werde? Wie gern hätte ich Ihnen vorher das Concept zugeschickt! 
Aber es war gar nicht möglich, G[iseke] und Gellert haben es in Ihrem und in aller Freunde 
Namen thun müssen. Die ganze Sammlung besteht aus satirischen Briefen.25

Kurz darauf meldet Rabener an Johann Andreas Cramer am 7. Mai 1752: „Ey! Ey! 
Ey! Wie wird es meinen armen satirischen Briefen gehen! Wie unvorsichtig bin 
ich, dass ich so muthwillig reize“,26 was er kurz darauf erfahren sollte. Denn 
umso erfreuter zeigt sich Rabener über die Reaktionen über das Erscheinen der 
Satirischen Briefe. Schon am 22. Mai 1752 schreibt er an Friedrich von Hagedorn:

Der Beyfall macht mich fast übermüthig, den Ew. etc. meinen satirischen Briefen geben. Er 
beruhigt mich wegen meiner Furcht, die ich hatte, man werde ihnen die Uebereilung anse

�� Reinhard Nikisch: Die Stilprinzipien in den deutschen Briefstellern des 17. und 18. Jahrhun
derts. Mit einer Bibliographie zur Briefschreiblehre (1474–1800). Göttingen 1969, S. 161.
�� Zum Stellenwert des Briefs im 18. Jahrhundert siehe Sibylle Schönborn: Gellert, Moritz und 
die Popularisierung der Brieftheorie. In: Handbuch Brief. Von der Frühen Neuzeit bis zur Gegen
wart. Hg. von Marie Matthews-Schlinzig u. a. Berlin, Boston 2020, S. 893–904.
�� Rabener an Johann Adolf Schlegel, 7. April 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 95, 
S. 174–175, hier S. 175.
�� Rabener an Johann Andreas Cramer, 7. Mai 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 103, 
S. 181–182, hier S. 182.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 49



hen, mit welcher ich diesen dritten Theil bey meinem unruhigen Amte seit dem Brachmo
nate vorigen Jahres ausarbeiten müssen.27

Diesen Briefen ist zu entnehmen, dass Rabener mit seiner Doppelrolle als Ober
steuersekretär und Satirenschreiber zunehmend gefordert war. Sie zeigen aber 
auch den Entstehungszeitraum der Satirischen Briefe, der sich wohl ab Juni 1751 
erstreckte. Dies ist hervorzuheben, da im selben Jahr Gellerts erfolgreiche und 
wirkungsmächtige Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Ge
schmacke in Briefen erscheinen – zu einem Zeitpunkt, als Rabener und Gellert in 
engem Austausch miteinander stehen.28 Nadja Reinhard bezeichnet die beiden 
als „engste Freunde“,29 nach E. Theodor Voss besuchten die beiden bereits ge
meinsam die Fürstenschule St. Afra in Meißen.30 In Bezug auf die zeitnahe Veröf
fentlichung beider Briefpublikationen erscheint dies nicht irrelevant. Wie der 
obige Brief an Schlegel zeigt, hat Gellert Rabeners Satirische Briefe vor der Veröf
fentlichung gelesen. Aber auch umgekehrt betrachtet hat offenbar Rabener nicht 
wenig mit Gellerts Briefen, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Ge
schmacke in Briefen zu tun. Es scheint beinahe, als habe Rabener Gellert dazu an
geregt, diese zu verfassen. Ja, mehr noch: Setzt man die nur ein Jahr später er
schienenen Satirischen Briefe von Rabener ins direkte Verhältnis zu Gellerts 
erfolgreichem Briefsteller, so wirken die einen Briefe wie eine Erwiderung auf 
die anderen, was einen Vergleich der beiden nahelegt.

Diese Zusammenschau erfolgt nicht unbegründet. In Gellerts Unvollständigen 
Nachrichten aus meinem Leben (1758) ist eine Passage zu finden, die genau im Ent
stehungszeitraum der beiden Briefbücher zu verorten ist:

�� Rabener an Friedrich von Hagedorn, 22. Mai 1752. In: Rabener: Briefwechsel (Anm. 1), Nr. 105, 
S. 183–185, hier S. 183.
�� Dies ändert sich nach der unautorisierten Veröffentlichung einiger Briefe zwischen den bei
den, vgl. Briefe von Rabener und Gellert, wie auch des Letztern Unterredung mit dem König von 
Preußen. Köln 1761. Zuvor waren einzelne Briefe bereits unter verschiedenen Titeln angeboten 
worden. Dazu Johannes Birgfeld: Unfreiwillige Politisierung der Literatur oder Rechtsverstoß als 
Erfolgsstrategie. Rabener und Gellert als Opfer eines sächsisch-patriotischen Verlegers. In: Justi
tiabilität und Rechtmäßigkeit. Verrechtlichungsprozesse von Literatur und Film in der Moderne. 
Hg. von Claude D. Conter. Leiden 2010, S. 149–167.
�� Nadja Reinhard: Der fließende Gellert und der spitzige Rabener. Thematisierung von Anony
mität und Autorschaft als Strategie der Selbst- und Werkpolitik in faktischen, fingierten und mo
difizierten Briefen. In: Cahiers d’études germaniques 70 (2016), S. 161–182, hier S. 166.
�� E. Theodor Voss: Art. Rabener, Gottlieb Wilhelm. In: Killy Literaturlexikon. Autoren und 
Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. Hg. von Wilhelm Kühlmann u. a. 2., vollst. überarb. 
Aufl. Bd. 9. Berlin, Boston 2010, S. 382–385, hier S. 382.

50 Anna Axtner-Borsutzky



Gelegenheit zur Herausgabe meiner Briefe. Rabener kam einstens [um 1750] zu mir in Groß
boßens Garten, wo ich spatzieren gieng, und redte mich sehr angelegentlich also an: Ich 
habe Ihnen etwas zu sagen. Sie müssen, sie mögen wollen oder nicht. Wir wollen Briefe, 
ungenannt, herausgeben. Ich ärgre mich, dass wir für junge Leute so wenig gute deutsche 
Briefe haben, und habe mich gestern über Tische mit einigen witzigen Schwätzern, die be
haupteten, daß man im Deutschen nicht familiär schön schreiben könnte, gezanket. Ich will 
an Gärtnern und unsre andern Freunde schreiben und mir ihren Beytrag ausbitten. Also 
sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert. Der liebe Gellert scheint erst unentschlossen. 
Nun fieng er endlich an, ohne meinen Namen, ja, durch Ihre Aufmunterung, ja, da will ich 
Briefe aufsuchen, wo ich welche von mir weis, und wenn ich welche schreibe, sie abschrei
ben lassen, und wenn ich ein halbhundert beysammen habe, sie Ihnen geben. Ich schickte 
ihm nach etlichen Monaten meine Briefe zu und bat mir seine zum Durchlesen aus. Er war 
sehr wohl mit seinem deutschen Plinius zufrieden, musterte etliche aus, und versprach mir 
die Seinigen bald. Aber nun fieng er an, müssen Sie noch eine Abhandlung von dem guten 
Geschmacke in Briefen schreiben; damit junge Leute auch einige [Lücke im Text]31

Dieser Auszug zeigt, dass zwischen Rabener und Gellert ein Gespräch bezüglich 
der Herausgabe ihrer Briefbücher stattgefunden hat, dessen Resultat die Veröf
fentlichungen von 1751 und 1752 darstellen.

Auch Johann Andreas Cramer erwähnt diese Begebenheit in seinem autobio
graphischen Rückblick: Rabener sei es gewesen, der sich schon lange gewünscht 
habe, dass die Deutschen zu einer „freyen und ungezwungenen Schreibart in 
Briefen“32 gewöhnt werden mögen. „Weil er [sc. Rabener] aber die Abneigung 
desselben [sc. Gellerts] vor neuen gelehrten Arbeiten kannte, so suchte er ihn 
durch eine freundschaftliche List zu diesem Unternehmen mehr zu verleiten, als 
zu überreden“,33 heißt es dort weiter. Zwar sind sowohl Gellerts als auch Cramers 
Aussagen zum Entstehungszusammenhang der beiden Texte autobiographisch 
und insofern nicht eindeutig zu belegen, sie weisen jedoch auf eine intellektuelle 
Verbindung zwischen Rabener und Gellert hinsichtlich ihrer zeitnahen Publi
kationen hin. Ob wohl Rabener auch mit dem „guten Freund“34 gemeint sein 
könnte, dem Gellert laut seiner Vorrede zu den Briefen, nebst einer praktischen 
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen die Sammlung zeigte? Rabener 
scheint jedenfalls in motivierender Weise in Gellerts Briefsteller involviert gewe

�� Vgl. Christian Fürchtegott Gellert: Unvollständige Nachrichten aus meinem Leben. In: Ders.: 
Gesammelte Schriften. Hg. von Bernd Witte. Bd. 5: Poetologische und moralische Abhandlungen, 
Autobiographisches. Berlin 1994, S. 313–342. Vgl. dazu mit Auszügen John F. Reynolds und Werner 
Jung: C. F. Gellerts autobiographischer Versuch Unvollständige Nachrichten aus meinem Leben. 
In: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1988, S. 1–34.
�� Johann Andreas Cramer: Christian Fürchtegott Gellerts Leben. Leipzig 1774, S. 64.
�� Ebd., S. 68.
�� Gellert: Briefe (Anm. 18), Vorrede 7v.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 51



sen zu sein und legt nur wenige Monate später seinen eigenen Briefband nach – 
nur ist dieser im Gegensatz zu demjenigen Gellerts satirisch.

Mit der Form von satirischen Briefen hatte Rabener bereits zuvor gearbeitet. 
Schon in der Augustausgabe der Beiträge zur Belustigung des Verstandes und des 
Witzes aus dem Jahr 1742 hatte Rabener eine seiner beiden programmatischen 
Schriften35 zur Satire in Briefform veröffentlicht: Das Sendschreiben von der Zu
verlässigkeit der Satire und deren Einrichtung.36 Es wird als Antwortbrief insze
niert, der an den Autor gestellte Fragen beantworten soll. Diese Tradition ist aus 
den Moralischen Wochenschriften wohlbekannt. Dem tatsächlichen Autor, so 
Wolfgang Martens,

ergibt sich hier die Möglichkeit zu zwangloser Abwechslung, was Gegenstand und Form sei
ner Erörterungen betrifft. Er kann Anfragen vorbringen, die die Diskussion in die ge
wünschte Richtung steuern. Er kann, indem er gleichsam die Partei des Publikums über
nimmt, das Publikum selbst aktivieren, ihm die Mitarbeit sozusagen vorexerzieren und es 
damit aus autoritätsgewohnter Passivität herauslocken zur Bildung eigener verantwortli
cher Meinung.37

Genau dies scheint Rabener mit seiner epistolaren Einkleidung zu verfolgen, 
wenn er im Sendschreiben erläutert, dass er die Arbeit mit Vergnügen aufnehme, 
weil er glaube, dass „der Unterricht eines Freundes [...] hierinnen mit noch 
mehrerm Nachdruck“38 wirken könne, als die Regeln fremder Personen. Er betont 
damit seine Erwartung an die Wirkmächtigkeit des Briefes, die gerade durch des
sen Form – zumal als privat inszeniert – entfaltet wird. Insbesondere, so schreibt 
er weiter, dürfe sich der Empfänger nicht verwundern, keine philosophische Ab
handlung zu erhalten: „und weil es ein Brief ist, den ich an Sie schicke, so bin ich 
hoffentlich entschuldigt, wenn ich keine systematische Ordnung dabey beob
achte“.39

�� Die andere wäre Gottlieb Wilhelm Rabener: Von dem Mißbrauch der Satire. In: Ders.: Samm
lung satirischer Schriften. Erster Teil. Leipzig 1751, S. 1–13. Vgl. dazu Erhard Friedrichsmeyer: Ra
bener’s Satiric Apologies. In: Exile and Enlightenment. Studies in German and Comparative Litera
ture in Honor of Guy Stern. Hg. von Uwe Faulhaber u. a. Detroit 1987, S. 11–18.
�� Gottlieb Wilhelm Rabener: Sendschreiben von der Zuverlässigkeit der Satire und deren Ein
richtung. In: Beiträge zur Belustigung des Verstandes und des Witzes. August 1742, S. 100–110. In 
der Februarausgabe war ebenfalls eine programmatische Schrift Gellerts erschienen, die Gedan
ken von einem guten deutschen Briefe.
�� Wolfgang Martens: Die Botschaft der Tugend. Die Aufklärung im Spiegel der Moralischen Wo
chenschriften. Stuttgart 1971 [1968], S. 59.
�� Gottlieb Wilhelm Rabener: Sendschreiben von der Zuverlässigkeit der Satire. In: Ders.: Samm
lung (Anm. 35), S. 133–146, hier S. 135.
�� Ebd., S. 135.

52 Anna Axtner-Borsutzky



Rabener gesteht der Briefform folglich schon mit dem Sendschreiben eine ge
wisse Leichtigkeit und Eingängigkeit im Gegensatz zu anderen Formaten zu. Wie 
Nadja Reinhard beschreibt, leite Rabener über das Medium des Briefes

seine Leser zur empfindsamen Identifikation mit der Fiktion der Leser als Leser, ermöglicht 
über diese Spiegelung ihre Selbstreflexion und erweist zugleich in praktischer Form die 
zuvor präsentierte Theorie seiner Satire, insbesondere die aus Vorsicht und Ehrbarkeit ge
botene Unpersönlichkeit seiner Satiren.40

Andererseits erlaubt die Rolle der fingierten Autorschaft eingesandter Leserbriefe 
oder Briefserien auch eine gewisse Distanz zum Geschriebenen, wodurch der Sa
tiriker Rabener in seinen Aussagen entlastet wird. Im Sendschreiben führt er wei
ter aus, dass er Satiren für ein „nöthiges Stück der Sittenlehre“41 halte, um das 
Laster lächerlich zu machen und den Menschen Abscheu davor beizubringen. 
Selbst wenn Satire den Lasterhaften nicht bessere, so halte sie vielleicht doch an
dere davon ab, „lasterhaft zu werden“42 – wobei zu den von ihm gemeinten Las
tern wohl Ehrgeiz, Geldgeiz und Wollust zählen. Kurzum, seine Satirenschreibe
rei sollte ordentlich sein, denn er wolle andere überzeugen, sie dürfe nicht 
ausschweifend sein, mehr Überlegung als Einbildungskraft sollte hineinfließen, 
dunkel dürfe sie nicht sein, da man den Leser ja belustigen und nicht ermüden 
wolle. Um dies zu erreichen, eignet sich die Briefform aufgrund ihrer kommuni
kativen Anlage in den Augen Rabeners am besten – vielleicht auch aufgrund 
ihrer potentiellen ‚Natürlichkeit‘, wie Gellert sie in seinem Briefsteller fordert 
und anzeigt.43

3 Gellerts Briefe, nebst einer praktischen 
Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen
(1751) und Rabeners Satirische Briefe (1752)

Rabeners und Gellerts Briefbücher sind, so meine These, als gemeinsam entstan
den zu betrachten und in Zusammenschau zu lesen. Bezüglich der Wirkmächtig

�� Reinhard: Moral und Ironie (Anm. 7), S. 101.
�� Rabener: Sendschreiben (Anm. 38), S. 135.
�� Ebd., S. 139.
�� Ausführlich dazu Yulia Mevissen: „ein galanter mensch muß in allem seinen thun natürlich 
seyn“. Zur Natürlichkeit als epistolarem Stilprinzip vor und bei Gellert. In: Daphnis 50 (2022), 
S. 347–372. Siehe auch Rafael Arto-Haumacher: Gellerts Briefpraxis und Brieflehre. Der Anfang 
einer neuen Briefkultur. Wiesbaden 1995, insbesondere S. 170–181.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 53



keit von Briefen sind sich Rabener und Gellert wohl einig. Doch wie gestalten sie 
ihre Briefe? Gibt es formale und inhaltliche Querverbindungen zwischen den bei
den Briefbänden? Eine vergleichende Synopse soll den Versuch einer Antwort lie
fern. Dabei werde ich die Aspekte des Gesprächscharakters, des Briefaufbaus 
sowie der Natürlichkeit in den Blick nehmen.

Nach Gellert müsse ein guter Brief „natürlich, deutlich, lebhaft, und nach der 
Absicht der Sache ueberzeugend geschrieben sein“.44 Diese Natürlichkeit zeige 
sich mitunter in der Leichtigkeit, die aus „der Richtigkeit und Klarheit der Gedan
ken des Ausdrucks“45 entstehe, ohne platt zu sein.

Ulrike Staffehl hat neben ausgewählten rhetorischen und erzählerischen Mit
teln sowie der Verwendung von Verben des Denkens und Fühlens auch einen für 
Gellerts Briefe konstitutiven Aufbau herausgearbeitet:46 Die Briefe beginnen mit 
einer Aussage über den Verfasser oder über den Adressaten, es gibt keinen in- 
medias-res-Beginn, darauf folgen Formeln der Höflichkeit. Der Hauptteil des Brie
fes ist geprägt von Lebhaftigkeit durch engen Adressatenbezug, fingierte Gegen
wärtigkeit, einen romanhaften Erzählstil, einen humorvollen Tonfall sowie durch 
Übertreibung. Die Worte und Redewendungen entsprechen, so Staffehl, der geho
benen Alltagssprache. Zudem weist sie darauf hin, dass nach Gellert „Tugendhaf
tigkeit und Moral des Verfassers“ durch gute Briefe sichtbar gemacht würden 
und ebenso „ein schlechter Brief auf den Charakter des Verfassers schließen 
ließe“.47 Wie Yulia Mevissen zuletzt darlegte, bedarf es für Gellerts Briefe „weder 
eines eigentlichen Anlasses zum Schreiben noch eines wirklichen Inhalts abseits 
der phatischen Komponente und des Gefühls“.48

Rabener wiederum nimmt einige dieser von Gellert formulierten Aspekte in 
seiner Vorrede zu den Satirischen Briefen nahezu wörtlich auf. Wie Gellert weist 
er darauf hin, dass man einen Brief so schreiben müsse, wie man sprechen 
würde. Allerdings schränkt er diese Forderung sogleich wieder ein:

Sie haben gelesen, dass man einen Brief so schreiben soll, wie man rede; aber weiter haben 
sie nicht gelesen, sonst würden sie gefunden haben, dass man im Stande seyn müsse, ver

�� Christian Fürchtegott Gellert: Gedanken von einem guten deutschen Briefe an den Herrn 
F. H. v. W. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. Auf das Jahr 1742. Leipzig, S. 177– 
189, hier S. 183.
�� Gellert: Briefe (Anm. 18), S. 29.
�� Vgl. Ulrike Staffehl: Natürlichkeitsfiktion im späten 18. Jahrhundert. Gellerts Brieflehre. In: 
Textprofile stilistisch. Beiträge zur literarischen Evolution. Hg. von Ulrich Breuer und Bernhard 
Spies. Bielefeld 2011, S. 217–234, hier S. 230.
�� Ebd., S. 222 f.
�� Yulia Mevissen: Medien- und Emotionspolitik der Rührung. Rührung im Brief und auf der 
Bühne bei Christian Fürchtegott Gellert. In: Goethe-Jahrbuch 139 (2022), S. 209–228, hier S. 217.

54 Anna Axtner-Borsutzky



nünftig zu reden und zu denken, wenn man es wagen wolle, vernünftige Briefe zu 
schreiben.49

Meint er damit wohl, dass man dies bei Gellert gelesen haben könnte? Vernünfti
ges Reden und Denken wird auch bei Gellert als notwendige Praxis des guten 
Briefeschreibens benannt. Später kehrt Rabener Gellerts Behauptung jedoch um. 
Er weist im Fortgang darauf hin, dass man doch „gemeiniglich genau anders 
schreibe, als man denke“,50 und gibt seinem Briefsteller damit eine unerwartete 
Wendung. Gerade da es gar nicht möglich sei, so zu schreiben, wie man denkt, 
kann der Versuch, eben jenes zu tun, als satirisch aufgefasst werden.

Für Gellert sind, wie oben gezeigt, insbesondere die äußerlichen Eigenschaften 
eines Briefes relevant, um ein Schriftstück zu einem solchen zu machen. Rabener 
nimmt diesen Aspekt in seiner Vorrede ebenfalls auf und übt Kritik daran. Denn 
nur durch die Anrede „Mein Herr“ oder „Gnädige Dame“, die oftmals über eine 
nüchterne Abhandlung gesetzt werde, würde allein aus dieser noch kein Brief wer
den. Diesen Punkt macht er anhand mehrerer Beispielbriefe deutlich, indem er sys
tematische Verzeichnisse sowie formelle Anzeigen und Berichte unter anderem mit 
„Hochedelgebohrne Frau, Hochzuehrende Frau Bürgermeisterinn“51 oder „Hoch
edelgebohrener Herr, Hochzuehrender Herr Amtmann“52 überschreibt, woraufhin 
aber kein gefühlvoller Brief mit Herz folgt, sondern eine Art Abhandlung.

Die Natürlichkeit hingegen kommt für Gellert mitunter gerade durch ein un
beschwerliches Schreiben zustande:

Wenn man also dem andern seine Traurigkeit, sein Mitleiden, seine Freude, seine Liebe, in 
einem hohen Maaße zu erkennen geben, oder in ihm selbst diese Empfindungen erwecken 
will: so lasse man sein Herz mehr reden, als seinen Verstand; und seinen Witz gar nicht.53

Rabener hingegen warnt davor, dass das Schreiben nicht nur leicht und einfach 
sei, sondern durchaus Mühe bereiten kann, und moniert, dass es keine deutschen 
Briefe mit Witz gebe – den Gellert ja gerade nicht in den Briefen sehen möchte.

So ist es in Rabeners Briefen oftmals eben nicht die bei Gellert gewünschte 
Natürlichkeit und Leichtigkeit, sondern eine übertriebene Steifheit und starre Re
gelhaftigkeit, flankiert von mehrmaligen Wiederholungen, die Gellerts angezeigte 

�� Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 3 f.
�� Ebd., S. 4.
�� Ebd., S. 49, Zitat aus dem Brief „CHRIA APHTHONIANA, wird um eine Rectoratstelle in einem 
kleinen Städtchen gebeten“, S. 49–52.
�� Ebd., S. 109, Zitat aus dem „Schreiben an einen Amtmann, der viel von der Küche, und nichts 
von der Amtsstube versteht“, S. 109 f.
�� Gellert: Briefe (Anm. 17), S. 79.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 55



Forderungen auf satirische Art und Weise vorführen. Die satirische Schreibart 
speist sich hier aus der Übertreibung und Umkehrung von Gellerts Forderungen. 
Einige Beispiele mögen dies illustrieren.

Rabener gibt einigen seiner Briefe eine beschwerliche, übertriebene und um
ständliche Anrede bei, die den Briefen jede Leichtigkeit zu nehmen scheint:

Hochwohlgeborner Herr, gnädiger Herr, 
Ew. Excellenz gnädigst mir ertheiltem Befehle unterthänigst nachzuleben, habe ich mir 
Mühe gegeben, alle diejenigen Subiecta quovis modo zu sondiren, von denen ich geglaubt, 
daß sie der hohen Gnade nicht ganz unwürdig wären, welche Ew. Hochwohlgebohrne Ex
cellenz, als ein wahrer Mäcenat, und Beschützer der schönen Künste und Wissenschaften, 
so großmüthig zu offerieren geruht haben.54

Die Überfülle an unterwürfigen Anreden sowie die mehrfache Wiederholung der
selben lässt den Brief an Ernsthaftigkeit verlieren. Der eigentliche Inhalt des Brie
fes, der Gellert zufolge natürlich, deutlich und lebhaft darzulegen ist, geht hier in 
der übertriebenen Anbiederung förmlich unter.

Einen ähnlichen Fall, der jedoch nicht durch überbordende Formalisierung, 
sondern durch ein überquellendes Herz verursacht wird, präsentiert Rabener mit 
dem Brief eines Kammermädchens, dem es vor lauter Natürlichkeit offenbar an 
Verstand mangelt:

Mein Herr Magister, 
Ich habe mit ihm geredet, dem gnädigen Herrn. Er sagte, – nein, gewiß nein, ich kanns 
Ihnen nicht sagen, was er sagte; erst sagte er gar nichts, aber hernach – ich werde ganz 
roth, er kriegte mich beym Kinne, und sagte, wie er immer ganz spaßhaft ist ...55

Das gefühlvolle Schreiben mit Herz nimmt hier so überhand, dass kein ganzer 
Satz mehr zustande kommt. Der Brief zeigt einerseits, dass die Forderungen Gel
lerts hier offensichtlich zu wörtlich genommen wurden, und andererseits, dass 
gerade die Einhaltung dieser Forderungen bei von ihren Gefühlen äußerst ergrif
fenen Briefverfassern zu Unverständlichkeit führen – was wiederum ein Wider
spruch zu Gellerts Wunsch nach Verständlichkeit ist.56 Rabener führt mit seinen 
Briefen auf subtile Art und Weise eine Gratwanderung vor zwischen der Einhal
tung der Regeln aus Gellerts praktischer Abhandlung und deren Widersinnigkeit 
bei strenger Beibehaltung.

�� Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 13.
�� Ebd., S. 24 f.
�� Zur rhetorischen Kategorie der perspicuitas im Brief vgl. Robert Vellusig: Aufklärung und 
Briefkultur. Wie das Herz sprechen lernt, wenn es zu schreiben beginnt. In: Das achtzehnte Jahr
hundert 35 (2011), S. 154–171, hier S. 164.

56 Anna Axtner-Borsutzky



Nach dem Brief des Kammermädchens folgt sogar noch ein Kommentar an 
den Leser,57 den er dazu ermutigt, sich selbst im Briefeschreiben zu üben:

Hat jemand von meinen Lesern Zeit und Lust, sich selbst im Briefschreiben zu üben, der 
wird wohl thun, wenn er den zweyten Theil dazu verfertigt, und die Neubegierde seiner 
Freunde befriediget, welche vielleicht gern möchten wissen wollen, ob der Candidat die 
Pfarre wirklich angenommen.58

Obwohl Rabener zwar anmerkt, dass es nicht seine Absicht gewesen sei, den „Le
sern durch diese Sammlung Formulare in die Hände zu geben, die sie bey andern 
Gelegenheiten brauchen könnten“,59 hat er dies offenbar doch im Sinn. „Ich wollte 
es wünschen“, fährt er fort, „dass man in der Welt schriebe, wie man dächte; auf 
diesen Fall würde meine Sammlung ungemein praktisch seyn, und ich würde vor 
andern Briefstellern unendliche Vorzüge erlangen!“60

Diese Stelle lässt aufmerken: Rabener setzt seine Satirischen Briefe hier in 
einen direkten Vergleich zu anderen Briefstellern der Zeit, womit man in Anbe
tracht der kurz aufeinanderfolgenden Publikationsdaten nahezu zwangsläufig an 
Gellerts Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in 
Briefen aus dem Vorjahr denken muss. Rabener spricht allerdings von einer 
„ziemliche[n] Menge“61 an Briefstellern, womit unter anderen die beiden eben
falls im Jahr 1751 erschienenen Schriften von Stockhausen und Schaubert gemeint 
sein könnten.62

Da Rabener mehrfach betont, dass das Geschriebene meist anders gedacht 
als formuliert wurde und damit gerade das Gegenteil zu verstehen sei, sind diese 
einleitenden Passagen äußerst interessant. Ihm gelingt es, die Satirischen Briefe
für die Leser doch als eine Art Briefsteller zu markieren, indem er eine Konkur
renz zu den zeitgenössischen Briefstellern zwar verneint, diese aber damit trotz
dem ins Gedächtnis ruft. Dabei verweist er auf den nicht ernst zu nehmenden Ef
fekt seiner Briefinhalte und -formen, die sich letztlich doch an Beispielen aus 
Briefstellern orientieren. Dies tut Rabener gerade deshalb, weil die zeitgenössi

�� Diese Zwischenschaltung eines kommentierenden ‚Erzählers‘ erfolgt in den Satirischen Brie
fen mehrfach und trägt dazu bei, ausgewählte Teile als kleine Briefromane zu verstehen. Hier ist 
sogar explizit die Rede vom „kleinen Roman [...], welcher in den nachstehenden sechs Briefen 
erzählt wird“ (Rabener: Satirische Schriften [Anm. 19], S. 26).
�� Ebd., S. 26.
�� Ebd., Vorbericht, S. 10.
�� Ebd., Vorbericht, S. 11.
�� Ebd., Vorbericht, S. 2.
�� Johann Christoph Stockhausen: Grundsätze wohleingerichteter Briefe. Helmstedt 1751 und Jo
hann Wilhelm Schauber: Anweisung zur Regelmäsigen Abfassung Teutscher Briefe. Jena 1751.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 57



sche Begeisterung für das Briefeschreiben – nach der vorangegangenen Begeiste
rung für die Anakreontik – enorm hoch war:

Mit den Briefen gehet es uns eben so [sc. wie mit der Anakreontik], und wir sind in Gefahr, 
bey dieser Art des Witzes noch mehr auszustehn, je gewisser ein jeder glaubt, daß es sehr 
leicht sey, Briefe zu schreiben, und je leichter es ist, aus allem, was man geschrieben hat, 
einen Brief zu machen.63

Er greift dementsprechend eine Praxis auf, die der allgemeinen Aufmerksamkeit 
entspricht und für jeden Leser eine lebensnahe Bedeutung haben kann. Dies ent
spricht seinem mehrfach artikulierten Leitsatz, ‚allgemeine Satire‘ zu schreiben, 
und damit keine Individuen bloßzustellen – vielmehr geht es ihm mit den Satiri
schen Briefen offenbar um eine allgemein anerkannte und viel verwendete Pra
xis, auch wenn der Inhalt der Briefe freilich einzelne Berufsgruppen oder Laster 
in den Blick nimmt. Menschenliebe als Beruf, „Laster zu schrecken, die lächerli
chen Fehler den Menschen verächtlich vorzustellen, vernünftige Bürger zu schaf
fen, alle Welt mit mir glücklich zu machen“,64 wie er im ersten Band der Satiri
schen Schriften schreibt, erstreckt sich eben nicht nur auf inhaltliche Satire, 
sondern auch auf praktisch genutzte und damit allgemein bekannte Briefformen.

Folgt man Gellerts Diktum, dass schlechte Briefe auch den schlechten Charak
ter ihrer Verfasser zeigen, so führt Rabener dies mustergültig vor, indem er seine 
schlecht geschriebenen Briefe von fragwürdigen, lasterhaften Charakteren schrei
ben und gleichzeitig formale Fehler sichtbar werden lässt.

4 Fazit
Vergleicht man nun Rabeners Satirische Briefe mit Gellerts Briefen, nebst einer 
praktischen Abhandlung, so lässt sich feststellen: Rabener verwendet den von Gel
lert vorgegebenen Gesprächscharakter der Briefe sogar formal, indem er ganze 
Brieffolgen – „kleine Romane“65, wie er sie selbst nennt – aneinanderreiht und 
damit multiperspektivische Gespräche fingieren kann. Er folgt dem von Gellert 
angemahnten Briefaufbau und Natürlichkeitspostulat entweder in übertrieben 
strengem Maße, sodass die Vorgaben ins Lächerliche gezogen werden – oder 
eben gerade in keiner Weise, sodass den Lesenden die fehlende Stringenz und 
Natürlichkeit performativ vor Augen geführt wird. Rabeners Satirische Briefe

�� Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), Vorbericht, S. 3.
�� Rabener: Sammlung (Anm. 35), Vorbericht, S. 12.
�� Rabener: Satirische Schriften (Anm. 19), S. 26.

58 Anna Axtner-Borsutzky



scheinen also als Pendant zu Gellerts Briefen konzipiert zu sein, die dessen episto
lographische Hinweise satirisch aufnehmen und dadurch letztlich bestätigen. 
Rabener schafft somit eine doppelte Satire, indem er nicht nur inhaltlich die 
üblichen Laster, sondern auch formal ein äußerst beliebtes und bekanntes Me
dium – den Briefsteller – satirisch vorführt. Dass Rabener und Gellert seit ihrer 
Schulzeit in engem Austausch miteinander standen und wohl gerade über das 
Thema des Briefeschreibens ausführlich miteinander diskutierten, ja sogar sich 
gegenseitig ermutigten, etwas für die Briefkultur zu tun, deutet auf eine enge Ver
bindung zwischen Rabeners Satirischen Briefen und Gellerts Briefen, nebst einer 
praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen hin, die bisher 
nicht gesehen wurde.

Rabeners Satirische Briefe wurden von vielen Zeitgenossen als dessen „beste 
Leistung“66 bezeichnet, auch wenn sie heute vergessen sind. Dies spricht für den 
Erfolg der Satirischen Briefe, die im Umfeld der gerade erst erschienenen Brief
steller auf ein hohes Interesse gestoßen sein dürften. Dieser Befund zeigt, dass 
die Konstellationen rund um zeitgenössische Publikationen auch im Hinblick auf 
formale Eigenheiten satirischer Schriften neue Zusammenhänge sichtbar werden 
lassen.

�� Hansuli Wyder: Gottlieb Wilhelm Rabener. Poetische Welt und Realität. Zürich 1953, S. 77.

„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“ 59





Gideon Stiening 
„Freybeuter der Vernunft“
Zum Verhältnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob 
von Justi

1 Satire und Recht – ein inniges Verhältnis?
Dass Satiren zum Gegenstand des Rechts, insbesondere des Strafrechts, werden 
können, ist ein gewichtiges Moment in der Geschichte der Gattung und der satiri
schen Schreibart bis in die Gegenwart;1 dass sich die literarische Satire zum Ana
logon bzw. gar zum Instrument des Strafrechts machen kann, hat Reinhard Me
ckel am Beispiel des satirischen Schreibens von Karl Kraus überzeugend gezeigt.2

Auch für das Zeitalter der Aufklärung – ein Zeitalter, das anders als das Krausens 
keineswegs durch Rechtsstaatlichkeit ausgezeichnet war – gilt diese Form der 
Vergegenständlichung der Satire durch das Recht. Berühmt ist in diesem Zusam
menhang der Prozess gegen Alexander Pope, den dieser allerdings aufgrund 
trickreicher Verschleierung einer Personalsatire über Lady Montagu gewinnen 
konnte.3 Anders erging es Voltaire mit seiner beißenden Satire auf Maupertuis, 
die auf Befehl Friedrichs II. 1752 öffentlich verbrannt wurde.4 Die Frage aber, ob 
auch das Recht oder die Gesetze je zum Gegenstand der Satire wurden oder auch 
nur werden konnten, ist bislang eher selten gestellt worden. Zu Gegenständen 
der Satire im Zeitalter der Aufklärung werden vor allem Problemlagen der Moral, 
der Religion, der Politik, d. h. insbesondere der Ständegesellschaft,5 oder auch der 
Gelehrsamkeit;6 gegen Ende des Jahrhunderts beschäftigen sich satirische Ro

� Verändert hat sich diese Problematik im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Einführung des 
gesetzlichen Persönlichkeitsschutzes, vgl. hierzu Sebastian Gärtner: Was die Satire darf. Eine Ge
samtbetrachtung zu den rechtlichen Grenzen einer Kunstform. Berlin 2009.
� Reinhard Merkel: Strafrecht und Satire im Werk von Karl Kraus. Frankfurt a. M. 1998.
� Vgl. hierzu Wolfgang Weiß: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. Epoche – Werke – Wir
kung. München 1992, S. 85 f.
� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Toleranz zwischen Geist und Macht. Was Lessing von Vol
taire lernte. In: Toleranz-Diskurse in der Frühen Neuzeit. Hg. von Friedrich Vollhardt. Berlin, 
Boston 2015, S. 331–362.
� Siehe hierzu u. a. Jörg Schönerts Habilitationsschrift von 1977: Satirische Aufklärung. Konstel
lationen und Krise des satirischen Erzählens in der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts; online publiziert 2010: www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoe 
nert_satirische_aufklaerung.pdf (letzter Zugriff: 3. August 2024).
� Zu Letzterem vgl. Alexander Košenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklärung. 
2. Auflage. Göttingen 2004.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-004

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


mane auch mit den Möglichkeiten und Grenzen der Aufklärung selber.7 Obwohl 
jedoch die Leistung des Rechts als zentralem Instrument intra- und interstaatli
cher Befriedung von vielen Aufklärern vor allem kritisch beäugt wird,8 wenden 
sie das Instrument der Satire eher selten auf diesen Gegenstand an.

Dass die Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Recht und der Satire als 
deren Gegenstand nicht ganz leicht zu beantworten ist – auch für das Zeitalter 
der Aufklärung nicht –, mag an folgendem Beispiel zu veranschaulichen sein: Die 
Fragestellung des Beitrags entstand aus einer Beschäftigung mit der strafrechtli
chen Behandlung der Homosexualität im 18. Jahrhundert. Das ist für den heuti
gen Leser und die heutige Leserin ein häufig schwer erträgliches Thema,9 zeigen 
sich hier doch die engen Grenzen des Zeitalters der Aufklärung, das eben noch 
kein aufgeklärtes Zeitalter war.10 Auffällig ist in diesem Zusammenhang, dass 
sich zwar die philosophische und juristische Strafrechtstheorie sowie die positi
ven Strafrechtsordnungen mit diesem ‚Vergehen‘ intensiv und extensiv beschäf
tigten, wobei beim Thema Homosexualität offenkundig jede aufklärerische Tole
ranz an ihr Ende gelangt war,11 auch wenn in der Strafrechtstheorie des späten 
18. Jahrhunderts durchaus Liberalisierungstendenzen zu verzeichnen waren.12

Entscheidend ist, dass die Dichtung auf diesen Sachverhalt, also die Homosexuali

� Siehe hierzu Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stutt
gart 1969.
� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Zwischen ‚Idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat 
und Geschlechterpolitik in Wielands Aristipp und einige seiner Zeitgenossen. In: Wieland-Studien 
11 (2021), S. 199–226.
� Vgl. hierzu Gideon Stiening: „Chi teme il dolore ubbidisce alle leggi“. Suizid und attische Liebe 
in den Strafrechtstheorien Christian Wolffs, Cesare Beccarias und Johann Adam Bergks. In: 
Deutsch-italienischer Kulturtransfer im 18. Jahrhundert. Konstellationen, Medien, Kontexte. Hg. 
von Chiara Conterno und Astrid Dröse. Bologna 2020, S. 81–110, sowie Gideon Stiening: Die „Nähe 
unseres Glücks“. Zur Dialektik der Abwesenheit in Johannes von Müllers Briefen an Graf Louis 
Batthyány Szent Ivány. In: Die Geschichtlichkeit des Briefes. Kontinuität und Wandel einer 
Kommunikationsform. Hg. von Norman Kasper, Jana Kittelmann, Jochen Strobel und Robert Vel
lusig. Berlin, Boston 2021, S. 215–243.
�� Zur Distinktion zwischen dem Zeitalter der Aufklärung und einem aufgeklärten Zeitalter 
siehe Immanuel Kant: Was ist Aufklärung? In: Kants Gesammelte Schriften. Hg. von der Preußi
schen [später: Deutschen] Akademie der Wissenschaften. Berlin 1900 ff. (im Folgenden zitiert als 
AA mit Band- und Seitenzahl), hier AA 8, S. 33–42, hier S. 40.
�� Siehe hierzu Gideon Stiening: Zwischen Sodomie und Götterliebe. Strafrecht und Literatur zu 
den Peccata contra naturam. In: Vom „Theater des Schreckens“ zum „peinlichen Rechte nach der 
Vernunft“. Literatur und Strafrecht im 17. und 18. Jahrhundert. Hg. von Eric Achermann und Gi
deon Stiening. Berlin, Heidelberg 2022, S. 211–236.
�� Siehe hierzu Arnd Koch: Die Entwicklung des Strafrechts zwischen 1751 und 1813. In: Feuer
bachs Strafgesetzbuch. Die Geburt des liberalen, modernen und rationalen Strafrechts. Hg. von 
dems., Michael Kubiciel, Martin Löhning und Michael Pawlik. Tübingen 2014, S. 39–67.

62 Gideon Stiening



tät überhaupt sowie deren strafrechtliche Belange, nicht eingeht. Es ist dies offen
bar ein Thema, das literarisch nicht reflektiert werden konnte.

Das Strafrecht zur sogenannten ‚Sodomie‘ und diese selbst sind mithin nicht 
literatur-, und also auch nicht satirefähig, und dies aus ideologischen Gründen: 
Sie ist nämlich theologisch tabuisiert. Es gibt noch ganz andere Felder des Rechts, 
die aus ganz anderen Gründen nicht zum Gegenstand der Literatur bzw. der Sa
tire taugen: Es gibt verwaltungsrechtliche, privatrechtliche Bereiche, deren Kom
plexität oder doch Abstraktheit sich nicht in eine literarisch-kritische Reflexion 
transformieren lassen. Nicht alles Recht bzw. deren Regelungsgegenstände sind 
also einer literarisch-satirischen Beschäftigung fähig. Dieser Sachverhalt ist je
doch grundsätzlich historisch bedingt, d. h. veränderbar: So bediente sich Hein
rich Heine schon Mitte des 19. Jahrhunderts ‒ im Rahmen seiner satirischen Kon
troverse mit August von Platen ‒ des mehr als subkutanen ‚Vorwurfs‘, der Gegner 
sei homosexuell,13 was nicht nur zeigt, dass diese bis weit ins späte 20. Jahrhun
dert ausgeübte Denunziation wirksam ist, sondern auch, dass Heine sie öffentlich 
thematisieren konnte – im 18. Jahrhundert noch undenkbar.

Dass es also Bereiche der Gesetzgebung und damit des Rechts gab, die zu be
stimmten Zeiten und unter bestimmten Bedingungen nicht satireförmig waren, 
ist kaum von der Hand zu weisen; für das 20. Jahrhundert gilt dies ohne Zweifel 
für die Gräuel des Holocaust sowie deren rechtliche Aufarbeitung, weil die Satire 
substanziell mit Momenten des Humors arbeitet, die jene Themen ausschließen. 
Es gibt also Grenzen der Satire und des satirischen Schreibens. Das heißt aller
dings nicht, dass andere Felder des Rechts sowie der Gesetze, d. h. der Gesetzge
bung oder der Rechtsprechung, nicht zu beliebten Gegenständen satirischer Refle
xion geworden wären: Satirische Auseinandersetzungen mit Richtern, Anwälten 
oder Rechtsgelehrten sind schon im 17. und 18. Jahrhundert – und damit weit vor 
Kleists ‚Richter Adam‘ – gerne bediente und populär gestaltete Kritikformen;14

selbst einzelne Gesetze der vielfältigen positiven Gesetzesordnungen können zum 
Gegenstand satirischen Spotts werden. Noch der ansonsten eher nüchterne 
Rechtsgelehrte Karl Ludwig Röslin kann sich in seiner Abhandlung über die beson

�� Zur sogenannten Platen-Affäre vgl. u. a. Christopher Keppel und Joachim Bartholomae (Hg.): 
„Schlaffe Ghaselen“ und „Knoblauchsgeruch“. Platen, Immermann und Heine streiten über fre
che Juden, warme Brüder und wahre Poesie. Hamburg 2012.
�� Siehe hierzu u. a. die prominente Kritik am theonomen Gesetzesverständnis der Schule von 
Salamanca durch Miguel des Cervantes: Don Quijote de la Mancha. Edicion, notas y anexos de 
Francisco Rico. Madrid 2011, hier S. 199–210; vgl. hierzu Gideon Stiening: Des Ritters freier Wille 
und der Zwang des Königs. Miguel de Cervantes’ kritische Reflexion auf die Rechts- und Moralbe
gründung der Spanischen Spätscholastik. In: Kollision und Devianz. Diskursivierungen von 
Moral in der Frühen Neuzeit. Hg. von Yvonne Al-Taie, Bernd Auerochs und Anna-Margaretha Ho
ratschek. Berlin, Boston 2015, S. 77–100.

„Freybeuter der Vernunft“ 63



dern weiblichen Rechte im Zusammenhang mit der Keuschheit als Rechtspflicht 
für beide Geschlechter einer vorsichtig satirischen Distanzierung nicht enthalten; 
so heißt es zu Bestimmungen über die Zeugung unehelichen Nachwuchses in der 
freien Reichstadt Ulm:

Von Ulm verdienet dieses eine Anmerkung, daß nach derselben Reichsstadt Gesez und Ord
nung in Straf offenbahrer Laster, auch leichtfertigen Verheurathens und anderer Unzucht, 
wie die in anno 1581 ausgegangen, und publicirt, jezt abermalen von neuem ersehen, an 
etlichen unterschiedlichen Orten geändert, verbessert und vermehrt, Ulm, 1616. f. Tit. 8. §. 
I. – 4. p. 15. wann ein Ehemann oder Lediger eine Jungfrau schwächt, einer wie der andere, 
ihro weiter nichts als ein paar Schuh, und wann sie schwanger wird, ein paar Gulden vor 
das Kindbett zu geben, das Kind hingegen zu sich zu nehmen schuldig seye.15

Dieses Gesetz in der Stadt Ulm ist selbst für den zumeist gestrengen Röslin hart 
am Rande der Realsatire; als veraltetes kann es folglich dem Spott der Juristen 
verfallen. Die Frage also nach der Satirefähigkeit von Recht und Gesetz im Zeital
ter der Aufklärung ist nicht abstrakt zu beantworten, sondern muss aspektuell 
differenziert werden. Darüber hinaus ist es von erheblicher Bedeutung zu 
berücksichtigen, wer aus welcher Perspektive satirisch spricht: Kant, der grund
sätzlich durchaus zu satirischem Schreiben vor allem über religiöse Schwärmer 
oder Juristen aufgelegt war,16 wurde bei der Betrachtung des „Rechts der Men
schen“, das er als „Augapfel Gottes“ bezeichnete,17 eher pathetisch. Voltaire hinge
gen, der den Gesetzen, die er vor allem aus der Realität des absolutistischen Will
kürstaates kannte, grundsätzlich wenig vertraute, weil er sie für unfähig hielt, 
gewichtige gesellschaftliche Konflikte wie den Konfessionsstreit einzuhegen,18

konnte in der ihm eigenen satirischen Herablassung über die „Organe der Jus
tiz“19 herziehen.

�� Karl Ludwig Christoph Röslin: Abhandlung von besondern weiblichen Rechten. 2 Bde. Stutt
gart 1775, Mannheim 1779, Bd. 1, S. 25.
�� Siehe hierzu Immanuel Kant: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philo
sophie. In: AA 8, S. 387–406.
�� Siehe hierzu Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. In: AA 8, S. 341–386, hier S. 353.
�� Vgl. hierzu Voltaire: Art. Fanatismus. In: Ders.: Kritische und satirische Schriften. Hg. von 
Fritz Schalk. München 1970, S. 603–606, spez. S. 604 f.
�� Vgl. hierzu Volker Reinhardt: Voltaire. Die Abenteuer der Freiheit. Eine Biographie. München 
2022, S. 121.

64 Gideon Stiening



2 Satire im Zeitalter der Aufklärung versus 
aufklärerische Satire

Um das Verhältnis zwischen Satire und Recht im 18. Jahrhundert zu erfassen, ist 
es zunächst erforderlich zu klären, was genau die Satire der Aufklärung bzw. eine 
aufklärerische Satire ist. Vorläufig ist dazu festzuhalten, dass Satiren während des 
‚Zeitalters der Aufklärung‘ nicht notwendig aufklärerische Satiren ausbilden 
mussten, nimmt man nur Hamanns ebenso wuchtiges wie lustvolles satirisches 
Schreiben gegen die Aufklärung und ihre Vertreter als Beispiel.20 Hamanns satiri
sches Schreiben ist vielmehr ein Instrument der Gegenaufklärung,21 so dass zu 
berücksichtigen ist, dass der satirische Standpunkt ein lediglich formeller ist,22

der zu einer Bindung an die Prinzipien der Aufklärung zusätzlicher inhaltlicher 
Bestimmungen bedarf. Neben vielen weiteren Besonderheiten der aufkläreri
schen Satire – so ihre Bindung an Rationalität, die Glückseligkeit des Einzelnen 
und das Gemeinwohl in Gesellschaft und Staat23 – ist es vor allem ihr enger Zu
sammenhang mit einer zentralen Reflexionsform der Aufklärung, nämlich der 
„Kritik“, der sich nach Kant bekanntlich „alles unterwerfen muss“.24 Das 18. Jahr
hundert gilt zu Recht als Zeitalter der Aufklärung und damit der Kritik und zu
gleich als „Jahrhundert der Satire“.25 Der entscheidende Grund für die enge Ver

�� In elaborierter Form zu ersehen an der letzten, unvollendeten Schrift von Johann Georg Ha
mann: Fliegender Brief. Hg. von Janina Reibold. 2 Bde. Hamburg 2018.
�� So zu Recht Isaiah Berlin: Die Gegenaufklärung. In: Ders.: Wider das Geläufige. Aufsätze zur 
Ideengeschichte. Frankfurt a. M. 1979, S. 63–92. Zu anderen Formen gegenaufklärerischer Satire 
siehe u. a. Wolfgang Albrecht: Biedermannsposen polemisch eifernd wider die Epidemie der Auf
klärungswut. In: Von ‚Obscuranten‘ und ‚Eudämonisten‘. Gegenaufklärerische, konservative und 
antirevolutionäre Publizisten im späten 18. Jahrhundert. Hg. von Christoph Weiß und Wolfgang 
Albrecht. 2. Auflage. St. Ingbert 1999, S. 155–192.
�� Das sieht beispielsweise Kurt Tucholsky durchaus anders; so heißt es in seinem berühmten 
Essay Was darf Satire?: „Eine Satire, die zur Zeichnung einer Kriegsanleihe auffordert, ist keine.“ 
(In: Kurt Tucholsky: Gesammelte Werke in 10 Bänden. Hg. von Mary Gerold-Tucholsky und Fritz 
J. Raddatz. Reinbek bei Hamburg 1975, Bd. 2, S. 42–44). Allerdings ist zu berücksichtigen, dass Tu
cholskys Text selber eine Satire ist, und zwar gegen die satirefeindliche Stimmung bürgerlicher 
Kreise noch im Jahre 1919.
�� So u. a. Winfried Freund: Prosa-Satire. Satirische Romane im späten 18. Jahrhundert. In: Han
sers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 3/2: 
Deutsche Aufklärung bis zur Französischen Revolution 1680–1789. Hg. von Rolf Grimminger. 
2. Auflage. München 1984, S. 716–738, hier S. 717.
�� Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Ausgabe 
hg. von Raymund Schmidt. Mit einer Bibliographie von Heiner Klemme. 3. Auflage. Hamburg 
1990, A XI.
�� Vgl. hierzu u. a. Wolfgang Weiß: Swift und die Satire des 18. Jahrhunderts. München 1992.

„Freybeuter der Vernunft“ 65



bindung des Projektes der Aufklärung als eines „Wandels durch Vernunft“26 mit 
der Gattung, aber auch mit der Schreibweise des Satirischen bestand und besteht 
in der von vielen Akteuren geteilten Annahme, dass sich die Prinzipien aufkläre
rischer Vernunft nicht allein durch den ‚zwanglosen Zwang des besseren Argu
ments‘ – so noch Habermas27 – in die gesellschaftliche und staatliche Praxis um
setzen ließen, sondern erstritten werden mussten.28

Jörg Schönert hat in seinen Publikationen zudem auf ein weiteres Wesensele
ment der Satire der Aufklärung hingewiesen, nämlich dass ihre Kritik von der Zu
versicht getragen sei, an den durch sie aufgedeckten Missständen tatsächlich und 
durch die Satire selbst Veränderungen erwirken zu können.29 Diese Zuversicht 
habe sich im Laufe des Jahrhunderts allerdings verbraucht und sei jener resignati
ven Haltung gewichen, die sich in den Satiren der Romantik dokumentieren lasse. 
Nimmt man nur Johann Gottlob von Justis ebenso wuchtige wie präzise Satiren auf 
und gegen den zeitgenössischen Adel, mag man am zweiten Teil der These zwei
feln. Die Frage nach den Konturen einer spezifisch spätaufklärerischen Satire 
werden mit den nachfolgenden Überlegungen zu Justi zu beantworten sein. Ent
scheidend aber ist und bleibt an der These Schönerts, dass eine Erforschung der 
aufklärerischen Satire nicht allein durch ihre ideen- sowie gattungs- und formge
schichtliche Kontextualiserung, sondern auch und vor allem – und zwar aufgrund 
ihres Anspruchs auf gesellschaftliche Wirksamkeit – unter sozialgeschichtlichen 
Perspektiven zu erfolgen hat.

Wie schon angedeutet: ein bevorzugtes Instrument der kämpferischen Seite 
der Aufklärung sahen deren Autoren und Autorinnen – im Übrigen auch ein In
strument der Aufklärungskritik und der Gegenaufklärung30 – in der literarisier
ten Form der Kritik, eben der Satire bzw. dem satirischen Schreiben.31 Dabei 
wurde diese Form kritisch-satirischen Schreibens aus den engen Grenzen der 
überkommenen Gattung heraus ausgeweitet zu einer allgemeinen Schreibweise, 

�� Siehe hierzu Georg Schmidt: Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhundert. 
München 2009.
�� Jürgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kom
petenz. In: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung? Hg. 
von Jürgen Habermas und Niklas Luhmann. Frankfurt a. M. 1971, S. 101–141, spez. S. 137 f.
�� Siehe hierzu u. a. Klaus W. Hempfer: Tendenz und Ästhetik. Studien zur französischen Vers
satire des 18. Jahrhunderts. München 1972 oder auch Martin van Gelderen (Hg.): Lichtenberg 
lacht. Aufklärung und Satire. Göttingen 2015.
�� Vgl. Schönert: Satirische Aufklärung (Anm. 5), S. 82 ff.
�� Vgl. hierzu u. a. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Politische Theologie der Gegenaufklärung. Ber
lin 2004.
�� Siehe hierzu Gunter Grimm (Hg.): Satiren der Aufklärung. Stuttgart 1979.

66 Gideon Stiening



die sich beispielsweise auch im Roman, aber auch in der Komödie oder in der 
Publizistik der Moralischen Wochenschriften oder gar in der Philosophie reali
sierte.32 So haben Henry Fielding, Voltaire, Christoph Martin Wieland, Johann 
Karl Wezel oder Johann Pezzl teils umfangreiche satirische Romane oder Erzähl
sammlungen vorgelegt,33 die sich mit zentralen Problemlagen der Aufklärung 
analytisch, kritisch und humoristisch beschäftigten.

Mit dem Stichwort ‚Moralische Wochenschriften‘ ist ein nach Auffassung der 
Forschung gewichtiges Proprium der aufklärerischen Satire angedeutet: Denn im 
Hintergrund bzw. als Fundament der Satire der Aufklärung wirke ein – bei den 
Autoren je unterschiedlicher – normativer Maßstab,34 gar eine Utopie,35 an dem 
bzw. an der die je vorgestellten Missstände reflektiert und humorvoll dargestellt 
würden. Diese in der Forschung weithin akzeptierte Voraussetzung scheint je
doch selbst kritisch befragt werden zu können und zu müssen: Liegen dem satiri
schen Schreiben tatsächlich stets material tugendethische oder rechtliche oder 
auch nur prudentielle, immerhin also normative Überzeugungen der Autoren zu
grunde, die im Zuge einer Interpretation rekonstruiert werden müssen, oder 
kann es auch rein formale Kriterien geben, wie u. a. die Geltung des für die Logik 
und Metaphysik des 18. Jahrhunderts zentralen Widerspruchsprinzips, die eine 
satirische Kritik hervorbringen und gestalten?36 Ein Widerspruch aber ist keine 
praktische Norm; gegen dieses Prinzip zu verstoßen, ist Ausdruck von Dummheit, 

�� Vgl. hierzu u. a. Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Ver
hältnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhun
dert. Tübingen 2001; Alexander Košenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklärung. 
2. Auflage. Göttingen 2004; Katja Barthel: Trauer, Scherz, Satire. Elegie und Trauerrede in deut
schen Moralischen Wochenschriften englischen Vorbilds. In: Trauerpoetik. Die Elegie im Kontext 
von deutsch-britischen Literaturbeziehungen 1750–1850. Hg. von Andrea Resse. Göttingen 2015, 
S. 61–90.
�� Siehe hierzu u. a. W. R. Irwin: Satire and Comedy in the Works of Henry Fielding. In: English 
Literary History 13 (1946), S. 168–188; Erwin Rotermund: Massenwahn und ästhetische Therapeu
tik in der Satire der späten Aufklärung. Christoph Martin Wielands Geschichte der Abderiten. In: 
Ders.: Artistik und Engagement. Würzburg 1994, S. 43–72; Ritchie Robertson: Johann Pezzl. Enlight
enment in the Satirical Mode. In: Ders.: Enlightenment and Religion in German and Austrian Lit
erature. Cambridge 2017, S. 193–205.
�� Siehe hierzu Jürgen Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire. In: DVjS 45 (1971), S. 275– 
377, oder auch Burkhard Meyer-Sickendiek: Die Satire als invektive Gattung. In: Kulturwissen
schaftliche Zeitschrift 6.1 (2021), S. 130–145.
�� Vgl. hierzu u. a. Paddy Bullard (Hg.): The Oxford Handbook of Eighteenth-Century Satire. Ox
ford 2019, spez. S. 475 ff.; kritisch zu dieser engen Bindung schon Charles A. Knight: The Litera
ture of Satire. Oxford 2004.
�� Siehe hierzu auch Freund: Prosa-Satire (Anm. 23), S. 717.

„Freybeuter der Vernunft“ 67



nicht aber von Bosheit oder eines Verbrechens.37 Und Dummheit – wie sich an 
den Satiren Justis zeigen soll – ist ein bevorzugter Gegenstand der satirischen, 
also kritischen und humorvollen Reflexion.38

3 Justis Satiretheorie oder „Freybeuter der 
Vernunft“

Eine weitere Besonderheit der aufklärerischen Satire besteht in ihrer engen Bin
dung an die theoretische Reflexion sowie Legitimation dieser Schreibart und Hal
tung. Schon John Dryden legt mit seinem Discours On Satire and Epic Poetry eine 
einflussreiche Theorie der Satire vor wie auch noch Alexander Popes Epilogues to 
the Satire oder die Encyclopédie mit einem weithin beachteten Artikel über die 
Satire. Auch die deutschsprachige Aufklärung brachte mit Artikeln und Essays 
von Bodmer, Sulzer, Eschenburg, Herder oder Schiller wichtige Theoriemodelle 
der Satire hervor;39 bislang wenig beachtet wurde in diesem Zusammenhang al
lerdings Johann Heinrich Gottlob von Justis (1717–1771) Beitrag.40

Justi war einer der bedeutendsten Kameralisten der europäischen Aufklä
rung.41 Sein Aufklärungsverständnis zielte jedoch nicht nur auf den Anspruch ab, 
mithilfe einer kameralistischen Theorie in die staatsökonomische Praxis eingrei

�� Vgl. hierzu die fundierende Stellung des Nonkontradiktionsprinzips bei Christian Wolff: Erste 
Philosophie oder Ontologie. Nach der wissenschaftlichen Methode behandelt, in der die Prinzi
pien der gesamten menschlichen Erkenntnis enthalten sind. §§ 1–78. Übersetzt und hg. von Dirk 
Effertz. Lateinisch/Deutsch. Hamburg 2005, S. 60–126 (§§ 27–55).
�� Es sind eben diese Unterschiede zwischen theoretischer und praktischer Vernunft ebenso wie 
zwischen den unterschiedlichen Formen der Normativität – Recht und Ethik –, die u. a. von 
Brummack nicht eingehalten werden, obwohl viele der von ihm betrachteten Autoren – so u. a. 
Heinsius – ihre satirische Kritik an „Dummheit und Bosheit“ deutlich unterscheiden (vgl. Brum
mack: Begriff und Theorie [Anm. 34], S. 316). Ohne Reflexion auf den systematischen Unterschied 
spricht Brummack später (S. 323) von „Verbrechen und Dummheit“ als Gegenständen der Satire, 
wobei weder der Unterschied zwischen Bosheit und Verbrechen einerseits noch der zwischen 
Dummheit und Verbrechen bzw. Bosheit andererseits berücksichtigt wird.
�� Vgl. hierzu die Zusammenstellung in Grimm: Satiren der Aufklärung (Anm. 31), die allerdings 
ergänzungsbedürftig ist.
�� Siehe hierzu aber demnächst Vincenz Pieper: Satire als Mittel der politischen Philosophie. Jo
hann Heinrich Gottlob Justis Auseinandersetzung mit Montesquieus De lʼEsprit des Loix. In: Jo
hann Heinrich Gottlob von Justi (1717–1771). Philosoph – Kameralist – Publizist. Hg. von Ere 
Nokkala und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2025 [im Druck].
�� Vgl. hierzu Ere Nokkala: From Natural Law to political Economy. J. H. G. von Justi on State, 
Commerce and International Order. Wien, Zürich 2019.

68 Gideon Stiening



fen zu wollen und zu können, was er in einigen nicht immer glücklichen Praxis
versuchen auch selber in die Tat umzusetzen versuchte. Dieses Verständnis impli
zierte darüber hinaus die Kunst satirischen Schreibens sowie des Schreibens von 
Satiren, die er als eine in die sozio- und staatspolitische Praxis eingreifende Refle
xionsform verstand. Als Theorie und Praxis stets vermittelnder Aufklärer ver
fasste er aber nicht nur eine Reihe von Satiren, er analysierte auch theoretisch 
die Eigenheiten dieser Gattung und Schreibart; so heißt es in der Vorrede zum 
ersten Band seiner insgesamt dreibändigen Satire-Sammlung aus dem Jahr 1760: 
„Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als 
die Peitsche der Satyre.“42 Es lässt sich also feststellen, dass der Autor eine eigen
tümliche Analogie bei gleichzeitig strikter Differenzierung zwischen staatlichem 
Strafen und der „Peitsche der Satyre“ herstellt, mithin zwischen Strafrecht und 
satirischem Schreiben.43 Das erfolgt keineswegs zufällig, weil Justi, auch wenn 
kein Strafrechtler, einer der bedeutendsten Staatsrechts- und Staatswirtschafts
theoretiker seiner Zeit war. Dabei fußt seine Staatswirtschaftstheorie auf allge
meinen natur- und staatsrechtlichen Prinzipien, die er mit einer Staatsklugheits
lehre und – als deren Teil – mit einer Kameralistik verbindet.44

An Justi lässt sich mithin zeigen, dass es zu den systematischen Konturen der 
Aufklärungssatire und den prägenden Bedingungen ihrer Entwicklungsgeschichte 
zwischen 1680 und 1800 gehörte, dass sie von einer auf hohem Niveau agierenden 
Theorie stets begleitet, kritisiert und befördert wurde.45 Justi macht diesen Zu
sammenhang von Theorie und Praxis der Satire in der erwähnten Vorrede seiner 
Scherzhaften und satirischen Schriften auch deutlich. Hier nämlich gibt er als 
guter Theoretiker zunächst eine Definition:

Das große Reich des Lächerlichen ist der Gegenstand der Satyre; ein Reich von unermäß
lichem Umfange, worinnen fast alle Menschen Unterthanen sind. Dieses Reich wird von Sr. 

�� Johann Heinrich Gottlob von Justi: Scherzhafte und Satirische Schriften. 3 Bde. Berlin 
1760–1765, hier Bd. 1, Vorrede [unpag.]. Im Folgenden zitiert als SatS mit Band- und Seitenzahl.
�� Diese Analogisierung entspricht bekanntlich älteren Traditionssträngen; so schreibt Albrecht 
Christian Rotth schon gut 80 Jahre vor Justi, dass der Zweck der Satire vor allem in ‚Besserung‘ 
und ‚Abschreckung‘ bestehe (Vollständige deutsche Poesie in drey Theilen. Leipzig 1688, Bd. 3, 
S. 73) ‒ zwei der zentralen Strafzwecke auch der Aufklärung, vgl. hierzu u. a. Christoph Luther: 
Aufgeklärt strafen. Menschengerechtigkeit im 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2016, S. 86 ff. u. ö. 
Der entscheidende Unterschied zwischen Rotth und Justi besteht darin, dass Letzterer auf diese 
Analogie reflektiert und sie damit zu einer systematischen Korrelation erweitert.
�� Siehe hierzu u. a. Axel Rüdiger: Staatslehre und Staatsbildung. Staatswissenschaften an der 
Universität Halle im 18. Jahrhundert. Tübingen 1999, spez. S. 224 ff.
�� In diesem Zusammenhang ist allerdings noch einiges zu bearbeiten; es waren durchaus nicht 
nur Gottsched, Lessing, Herder oder Schiller, sondern auch Sulzer, Lambert und eben Justi, die 
sich an diesen lebhaften und kontroversen Debatten zur Theorie der Satire beteiligten.

„Freybeuter der Vernunft“ 69



närrischen Majestät, der großen Monarchinn Thorheit beherrschet. Die Satyre ist ein Frey
beuther, der in Diensten der großen Königinn Vernunft stehet, die wider das Reich der 
Thorheit einen gerechten und unaufhörlichen Krieg führet: und da das Reich des Lächerli
chen bey seinem unermäßlichen Umfange sehr übel verwahrte Gränzen hat; so fällt der Sa
tyre nichts so leicht, als unaufhörliche Streitereyen mit dem glücklichsten Erfolge darinnen 
zu unternehmen.46

Die Satire ist also als literarische Gattung und Schreibweise eine gleichsam an
thropologische Konstante, weil sie zu ihrem Gegenstand das „Reich des Lächerli
chen“ hat – also des nach Aristoteles ungefährlich Devianten47 –, zu dem alle 
Menschen gehören. Dieses Reich ist eine Monarchie, die von einer Königin be
herrscht wird, nämlich der Torheit. In dieses Reich fallen allerdings Piraten ein, 
nämlich Satiren, die in den Diensten der Vernunft stehen. Mit Herfried Münkler 
haben wir es beim satirischen Kampf also mit einer asymmetrischen Kriegsfüh
rung zu tun.48 Dieser ‚Partisanenkrieg‘ ist jedoch ein ebenso gerechter wie ewiger 
Krieg, weil die Torheit als anthropologische Konstante bestimmt wird. Dabei sei 
ausdrücklich daran erinnert, dass gerechte Kriege – hier im Namen und im Auf
trag der Vernunft – gemäß der frühneuzeitlichen und noch gemäß dem Gros der 
aufgeklärten Naturrechtstheorie geführt werden mussten,49 weil ihnen ein Un
recht vorausging, das nach den Maßgaben des Naturrechts aufgehoben werden 
musste – man sprach in Abgrenzung von der persönlichen Rache von der Not
wendigkeit einer Genugtuung des Rechts.50 Die ‚Freibeuterin Satire‘ hat es aber 
auch leicht, weil das Reich der Torheit an seinen Grenzen schlecht bewacht ist, 

�� Justi: SatS 1, Vorrede [unpag.].
�� Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1991, S. 16/17: 
„τὸ γὰρ γελοῖόν ἐστιν ἁμάρτημά τι καὶ αἶσχος ἀνώδυνον καὶ οὐ φθαρτικόν, οἷον εὐθὺς τὸ γελοῖον 
πρόσωπον αἰσχρόν τι καὶ διεστραμμένον ἄνευ ὀδύνης. – Das Lächerliche ist nämlich ein mit Häß
lichkeit verbundener Fehler, der indes keinen Schmerz und kein Verderben verursacht, wie ja 
auch die lächerliche Maske häßlich und verzerrt ist, jedoch ohne den Ausdruck von Schmerz.“
�� Siehe hierzu Herfried Münkler: Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie. 
Weilerswist 2006.
�� Erst Rousseau und Kant setzten der Theorie des gerechten Krieges ein Ende, indem sie nach
weisen konnten, dass – weil es im Naturzustand keinerlei Recht geben könne – auch ein Krieg 
niemals gerecht sein kann; vgl. hierzu u. a. Gideon Stiening: Gott und der gerechte Krieg. Kants 
kritische Auseinandersetzung mit Achenwalls Ius naturae. In: Auf dem Weg zur kritischen 
Rechtslehre? Naturrecht, Moralphilosophie und Eigentumstheorie in Kants Naturrecht Feyer- 
abend. Hg. von Stefan Klingner und Dieter Hüning. Leiden, Boston 2021, S. 19–47.
�� Siehe hierzu u. a. Merio Scattola: Konflikt und Erfahrung: Über den Kriegsgedanken im Hori
zont frühneuzeitlichen Wissens. In: Kann Krieg erlaubt sein? Eine Quellensammlung zur politi
schen Ethik der Spanischen Spätscholastik. Hg. von Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stü
ben. Stuttgart 2006, S. 11–53.

70 Gideon Stiening



was bei deren ‚Ordnungsstruktur‘ auch nicht verwundert, ihr aber bei ihren 
Raubzügen ins Reich der Torheit zuträglich ist.

Justi führt diese Analogisierung zwischen dem Reich der Torheit und der lite
rarischen Auseinandersetzung mit ihm noch weiter: Während nämlich die echte 
Satire einen legitimen Krieg mit jenem Reich führt, muss aufgrund ihrer fehlen
den philosophischen Ausrichtung die Distanz zur Schmähschrift gewahrt bleiben, 
die der illegitimen Straßenräuberei bezichtigt wird:

Dahingegen ist die Schmähschrift der Nachbar der Satyre, ein großer Straßenräuber, der in 
Diensten des Neides steht, und in das Reich der Ehre nächtliche und verstohlne Einfälle 
thut, von welchen er aber gemeiniglich auf hinkenden Füßen und mit blutiger Nase zurück 
kommt.51

Die Schmähschrift oder das Pasquill sind also nicht im Dienste der Vernunft un
terwegs, sondern in dem des Neides, darüber hinaus haben sie auch kaum je 
Erfolg.

Justis Definition der Satire ist das Entree in eine umfangreichere Bestimmung 
von Gattung und Schreibart: Die Satire wird als Staats-Piratin der Vernunft im 
riesigen, unübersichtlichen Reich der Unvernunft vorgestellt, wobei dieser Kon
flikt zwar als unaufhebbar dargestellt wird, zugleich aber als eben das, was Jörg 
Schönert an der aufgeklärten Satire hervorgehoben hat: Als literarische Form 
einer für sie konstitutiven Absicht eines ‚Wandels durch Vernunft‘. Diese anfäng
lichen Bestimmungen entwickelt Justi noch weiter:

Hieraus kann man also beurtheilen, was eigentlich zu dem Bezirk der Satyre gehöret. Das 
Lächerliche, das Ungereimte, die Narrheiten, die thörichten Leidenschaften der Menschen 
und solche Laster, welche der Bestrafung der Obrigkeit nicht unterworfen sind, das sind die 
eigentlichen Gegenstände der Satyre: und alle diese Dinge kann die Satyre jemand auf eine 
lächerliche Art vorhalten, ohne ihre Gränzen zu überschreiten. Allein so bald sie jemand 
ein Laster und Verbrechen vorwirft, welches der Strafe der Obrigkeit unterworfen ist, und 
wodurch mithin dessen Ehre im eigentlichen Verstande beleidiget wird; so höret sie auf, 
eine Satyre zu seyn.52

Mit diesen Argumenten liefert Justi eine systematische Begründung dafür, dass 
und warum Homosexualität in der zeitgenössischen Satire nicht kritisch reflek
tiert werden darf: Alle Verbrechen und selbst alle Ordnungsvergehen, für die die 
staatliche Obrigkeit verantwortlich ist, können und dürfen nicht zum Gegenstand 
der Satire werden. Satire macht sich folglich lediglich ethische Vergehen und 

�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Ebd.

„Freybeuter der Vernunft“ 71



Konventions- oder Klugheitsbrüche zu ihren Gegenständen. Für alles andere ist 
nicht diese ‚Piratin der Vernunft‘, sondern der Staat zuständig.

Diese klare Distinktion zwischen Recht und Moral als Gegenständen staatli
chen Handelns bzw. satirischer Reflexion, muss als eine zentrale Eigenschaft der 
aufklärerischen Satire erkannt und erfasst werden: Als Kritik darf schon die Sa
tire der Aufklärung ‚alles‘ – aber nur auf dem Feld, das nicht durch staatliches 
Strafrecht und dessen Strafpraxis geregelt wird. Allerdings wird diese Abgren
zung in bestimmter Hinsicht wieder eingeschränkt:

Unterdessen kann man doch nicht sagen, daß Laster und Verbrechen, welche die Obrigkeit 
bestraft, gar kein Gegenstand der Satyre seyn sollten. Sie sind es allerdings, jedoch nur der
gestalt, daß sie allgemein lächerlich gemacht werden, ohne jemand insbesondre zu bezeich
nen, der sie an sich hat [...].53

Hier liegt für Justi ein weiterer Unterschied zwischen der Schmähschrift und der 
Satire: Die Erstere macht sich identifizierbare Individuen der Realität zum Gegen
stand – wie ebendies Liscow tat und damit die Grenze zwischen Pasquill und Sa
tire tendenziell einebnete. Nach Justi hingegen bleibt Satire, auch wenn sie sich 
strafbares Handeln zum Gegenstand macht, als Literatur im Feld des Allgemei
nen, Typologischen. An eben diesem Argumentationsschritt lässt sich nicht nur 
erkennen, warum sich die satirische Reflexion von den engen Grenzen der über
lieferten Gattungstradition befreite und in literarische Formen auswanderte, die 
das 18. Jahrhundert prägten wie die Komödie oder der Roman: weil sie eine ob
jektive Pflicht zu erfüllen hat, nämlich im Auftrag der Vernunft an der – hier 
ganz positiv gemeinten – Rationalisierung, Moralisierung und Humanisierung 
von Individuum, Gesellschaft und Staat mitzuwirken.54 Es lässt sich aber auch er
kennen, warum diese Entwicklung der satirischen Reflexion eine scharfe Tren
nung zwischen faktualem und fiktionalem Erzählen einfordern und befördern 
musste, weil sie nämlich nur in der Fiktion jene Allgemeinheit des Lächerlichen 
zum Gegenstand einer unbedingten Kritik erheben konnte, auf die sie abzielen 
musste. Erst in diesem Status der Fiktion werden die Möglichkeiten der aufkläre
rischen Satire voll ausgeschöpft, und daher kann sie sich als Fiktion durchaus 
Rechts- und Verordnungsbrüche zum Gegenstand machen.

�� Ebd.
�� Dieser Aspekt unterscheidet die Satire der Aufklärung auch scharf von den Formen satiri
schen Schreibens im 17. Jahrhundert, die sich noch häufig dem Dienst von weltanschaulichen, 
vor allem konfessionellen Interessen auslieferten; vgl. hierzu Helmut Arntzen: Satire in der deut
schen Literatur. Geschichte und Theorie. Bd. 1: Vom 12. bis zum 17. Jahrhundert. Darmstadt 1989, 
S. 203 ff.

72 Gideon Stiening



Justi verfolgt mit seinen theoretischen Überlegungen neben dem Bedürfnis 
nach präziser Bestimmung auch das Interesse an einer Apologie der Gattung bzw. 
der Schreibart:

Nach diesem Begriffe von der Satyre kann man schwerlich behaupten, daß sie verwerflich 
sei. Sie ist es, welche die Rechte der Vernunft wider die Thorheit und Narrheit vertheidiget: 
und indem sie die Undankbarkeit, einen stinkenden Geiz und andre Laster, welche die bür
gerlichen Gesellschaften nach der Natur ihrer Verfassungen schwerlich bestrafen können, 
mit lebendigen Farben abschildert; so rächet sie die beleidigte Menschheit, welche durch 
die Laster, als durch ein unvermerkt sich ausbreitendes Gift, so viel leidet, als durch un
natürliche Grausamkeiten.55

Die Satire der Aufklärung, die Justi an dieser Stelle genauer zu bestimmen sucht, 
verteidigt folglich die „Rechte der Vernunft“ gegen die Torheiten und Narrheiten 
der bürgerlichen Gesellschaft, also die Erscheinungen des Irrationalen in Indivi
duum, Gesellschaft und Staat. Mit den „Rechten der Vernunft“ ist an dieser Stelle 
kein Natur- oder Vernunftrecht in rechtsphilosophischer Hinsicht gemeint, son
dern der Anspruch der menschlichen Vernunft auf die Leitung von Denken und 
Handeln des Einzelnen sowie auf die Ordnung des Gemeinwesens. Zu diesem 
Zweck schildert die Satire ethische und politische Verwerfungen, eben Laster und 
Intrigen, in anschaulichen Farben und ergänzt damit gleichsam das staatliche 
Strafrecht, das diese moralischen Verfehlungen nicht bestrafen kann bzw. darf. 
Es sei ausdrücklich darauf hingewiesen, dass diese scharfe Begrenzung staatli
chen Handelns durchaus nicht der Mehrheitsmeinung der zeitgenössischen 
Staats- und Strafrechtstheorie entsprach, weil etwa Christian Wolff, Issak Iselin 
oder noch Christoph Martin Wieland die moralische Vervollkommnung der Un
tertanen eines Staates für eine Bedingung der Möglichkeit staatlicher Stabilität er
achteten,56 weshalb sie u. a. „übermäßiges Fressen und Saufen“ unter Strafe stel
len wollten.57 Nicht so bei Justi, der – hier einer anderen Aufklärungskonzeption 

�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Siehe hierzu u. a. Dieter Hüning: Die Schrankenlosigkeit des jus puniendi in Wolffs Natur
rechtslehre. In: Christian Wolff und die Europäische Aufklärung. Akten des 1. Internationalen 
Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale), 4.‒8. April 2004. Hg. von Jürgen Stolzenberg und Oli
ver-Pierre Rudolph. Hildesheim u. a. 2007, Teil 3, S. 293–310. Vgl. auch Gideon Stiening: ‚Politische 
Metaphysik‘. Zum Verhältnis von Politik und Moral bei Isaak Iselin. In: XVIII.ch: Schweizerische 
Zeitschrift der Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts 5 (2014), S. 136–162.
�� Christian Wolff: Vernünftige Gedanken von dem gesellschaftlichen Leben der Menschen und 
insonderheit dem gemeinen Wesen: „Deutsche Politik“. Bearbeitet, eingeleitet und hg. von Hasso 
Hofmann. München 2004, S. 290 f. (§ 379).

„Freybeuter der Vernunft“ 73



verpflichtet58 – Recht und Moral im Hinblick auf die Zuständigkeiten des Staates 
bzw. der Satire deutlich trennt. Dabei geht die formale Analogisierung von Satire 
und Strafe noch weiter, und zwar anhand einer Strafzweckbestimmung:

Die Strafe der Obrigkeit erbittert denjenigen, den sie betrifft, eben so sehr, als die Peitsche 
der Satyre. Die Obrigkeit hat auch selten die Besserung des Verbrechers zum Endzwecke. 
Wenn sie denselben hätte; so müßte sie den Verbrecher neben der Strafe auch von seinem 
Unrecht zu überzeugen suchen: und darum bekümmert man sich selten. Ihr Augenmerk 
geht also hauptsächlich dahin, durch schreckende Beyspiele andre von Lastern und Verbre
chen abzuhalten: und eben diesen Endzweck hat eine vernünftige Satyre.59

Strafe wie Satire zielen also weniger auf die moralische Verbesserung der durch 
Recht oder Literatur zu bestrafenden Person, als vielmehr auf Prävention durch 
Abschreckung anderer. Diese Betonung der Prävention entspricht erneut genuin 
aufklärerischen Tendenzen in der Strafrechtstheorie des mittleren 18. Jahrhun
derts: 1764 – also während auch Justis Satiren erschienen – veröffentlichte Cesare 
Beccaria mit Dei delitti e delle pene ein europaweit wahrgenommenes Plädoyer 
für ein humaneres und vor allem auf Prävention abzielendes Strafrecht.60 Die ab
gezweckte Prävention erfolgt aber nach Justi über die Überzeugungsänderung 
der Individuen und Untertanen, sie zielt auf Selbsterkenntnis, und zwar nicht nur 
einzelner Bösewichte und intellektuell Minderbemittelter, sondern aller Men
schen, denn:

Wenn wir nur erst überzeugt sind, daß wir alle, auch die Weisesten nicht ausgenommen, 
eine gute Dosin Narrheit besitzen, so sind wir auf einem sehr guten Wege begriffen. Wenn 
man einen Rasenden erst dahin gebracht hat, daß er seine Raserey erkennet; so ist der Zeit
punkt, in welchem er seinen Verstand wieder erlangen wird, nicht mehr weit entfernt: und 
das sind allemal die kleinsten Narren, welche ihre Narrheit einsehen. Nichts ist aber so ge
schickt, die Menschen überhaupt zu Erkenntniß ihrer Narrheit zu bringen, als die Satyre: 
und wenn sie allein diesen Nutzen leistet; so ist sie überaus hoch zu schätzen.61

Justi, der kurz zuvor betont hatte, dass die „Natur des Menschen“ weder ganz gut 
noch ganz böse sei, liefert mit diesem Argument seine wohl stärkste Begründung 
gegen das Pasquill, die von ihm von der Satire streng abgesonderte Schmäh
schrift. Denn wenn Dummheit und Bosheit anthropologische Konstanten nicht 
nur im Hinblick auf die Menschheit als ganzer und ihrer Entwicklung sind, son

�� Siehe hierzu u. a. Werner Schneiders: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der prakti
schen Philosophie im Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim, New York 1971, S. 316 ff. u. ö.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Vgl. hierzu Dieter Hüning: Philosophie der Strafe. Die Grundlegung des Strafrechts in der neu
zeitlichen Naturrechtslehre. Berlin, Boston 2023, S. 199–227.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

74 Gideon Stiening



dern vor allem insofern, als sie jedem Individuum unabänderlich eignen, auch 
wenn sie durch Selbsterkenntnis zu vermindern sind, dann lenken Schmähschrif
ten auf einzelne Individuen vom eigentlichen Telos der Satire ab: der Rationali
sierung und moralischen Besserung der Menschheit, vor allem aber, wie sich zei
gen soll, aller Staatsbürger. Auch diese Anthropologisierung der Voraussetzung 
und die Ausrichtung auf die satirische Kritik aller Individuen und Staatsbürger 
entspricht einem zentralen Anliegen der Aufklärung, nämlich dem „sapere aude“.

Erst vor diesem Hintergrund kann Justi einem gewichtigen Einwand gegen 
die satirische Schreibart begegnen, den er den „Feinden der Satire“ zuschreibt. 
Dabei geht es um die Legitimität der ‚Macht des Satireschreibers‘, „die Thorheiten 
ihrer Nebenmenschen lächerlich zu machen, und die Laster in ihrer Häßlichkeit 
abzubilden.“ Tatsächlich ist dies eine bis heute, also systematisch gültige Kritik 
am Satiriker, weil sie – anders als beispielsweise das Strafrecht – nicht institutio
nell eingebunden und damit nicht einer gewaltenteiligen Eingrenzung ihrer 
Macht ausgesetzt ist. Karl Kraus hat diese ‚Lizenz‘ ohne jede Einschränkung aus
gespielt.62 Für Justis Verständnis der aufklärerischen Satire, die für ihn die einzig 
legitime und ästhetisch valente ist, erweist sich diese Kritik allerdings als Schein
problem; denn für ihn ist auch der Satireschreiber an bestimmbare Kriterien und 
Regeln gebunden:

Die Satyrenschreiber vertheidigen die gesunde Vernunft, die Tugend, die Menschlichkeit; 
und man fragt noch, was sie vor Rechte darzu haben. Sind sie nicht Diener und Verehrer 
der gesunden Vernunft? Und wehe ihnen! wenn sie dieses nicht sind. Ihr elendes Ge
schmiere wird alsdenn seine Bestrafung in sich selbst durch die allgemeine Verachtung 
finden.63

Justi setzt mithin auf die kritische Öffentlichkeit, den bon sense commune, die 
bzw. der darüber entscheiden wird, ob ein Text tatsächlich eine Satire, d. h. auf
klärerisch ist oder diesen Begriff nicht verdient, d. h. ob sie Vernunft, Ethik und 
Humanität befördert oder nicht.

Diese Argumentation ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert: Zum einen 
wird ersichtlich, welch erhebliche Bedeutung schon bei Justi einer kritischen Öf
fentlichkeit zukommt; sie ist es und keineswegs der Staat, dessen Zensur er in der 
Folge als untaugliches Instrument zur Bewertung der Satire zurückweisen wird, 
die die soziale, politische und ästhetische Valenz einer Satire zu bewerten hat. 
Zum anderen erweist sich an dieser Überlegung, dass die von Brummack inaugu
rierte und seither weithin akzeptierte These von der Satire als „ästhetisch soziali

�� Siehe hierzu Merkel: Strafrecht und Satire (Anm. 2), S. 331.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

„Freybeuter der Vernunft“ 75



sierter Aggression“, die auf einen „satirischen Impuls“ zurückzuführen sei,64 zu
mindest für Justis Verständnis untauglich ist, weil er die Satire vielmehr als eine 
an rationale Kriterien gebundene, insofern auch intersubjektiv überprüfbare Re
flexionsfigur entwirft, die als durch Spott vermittelte immanente Kritik an der 
Rationalisierung und Humanisierung der Gesellschaft arbeitet. Und letztlich zeigt 
sich an Justis Bestimmung der Satire, dass Hegel, der zwar erkannt hatte, dass die 
Satire einen – rational rekonstruierbaren – Standpunkt bzw. eine Reflexionsfigur 
ausbildet, dennoch mit seiner Kritik an dem Zustand eines „Zwiespaltes [...] der 
abstrakten inneren Gesinnung und der äußeren Objektivität“65 zumindest die auf
klärerische Satire nach Justi verfehlt. Vernunft nämlich – und das gilt auch für 
Hegel – ist eben keine „abstrakte innere Gesinnung“.

Justi geht allerdings noch einen Schritt weiter, indem er aufzeigt, dass es 
sozio-, ja staatspolitische Bedingungen gibt, unter denen die Satire entweder ge
deiht oder verkümmert, der Standpunkt ihres Scheibers mithin keineswegs eine 
‚abstrakte innere Gesinnung‘ ausbilden kann:

In der That sind auch allemal diejenigen Regierungsformen, welche die Rechte der Mensch
heit und den Endzweck der bürgerlichen Gesellschaften am meisten unterdrücken, die hef
tigsten Feinde der Satyren. Die unselige Despoterey, welche alle Wohlfahrt und Glückselig
keit der Unterthanen und alle Rechte der Menschheit ihren Lüsten und Eigensinn aufopfert, 
ist die grausamste Verfolgerinn der Satyre: und dem aristocratischen Adel, welcher die Re
gierung des Staats mit Ausschließung und Unterdrückung aller andern Bürger allein an sich 
gerissen hat, ist nichts so empfindlich und schmerzlich als die Satyre. Diese unglücklichen 
Regierungsformen begnügen sich nicht, über die Menschen zu tyrannisiren; sie wollen auch 
denenselben die lezte Zuflucht der Unterdrückten abschneiden, nämlich den Versuch, ob 
sie nicht in ihren Tyrannen durch die erregte Schaam Empfindungen der Menschlichkeit 
und gerechtere Grundsätze, [...] wodurch ihr Elend gemildert werden könnte, hervorzubrin
gen vermögend sind. Man kann dannenhero die allgemeine Anmerkung machen, daß eine 
Monarchie, welche die Satyren durch eine große Strenge auszurotten suchet, allemal schon 
halb despotisch ist, und daß eine vermischte Regierungsform, welche die Satyrenschreiber 
stark verfolget, allemal schon auf die Seite der Aristocratie den Ausschlag hat.66

Echte, d. h. für Justi den Prinzipien der Aufklärung verpflichtete und daher – wie 
sich noch zeigen soll – ‚nützliche‘ Satiren sind nur in einem Staat möglich, der 
selbst den Prinzipien aufgeklärter Politik Rechnung trägt, d. h. die „Rechte der 
Menschheit“ und den Zweck des Staates, Beförderung von Wohlfahrt und Glück
seligkeit der Untertanen, verwirklicht. In seinem 1760 – also zeitgleich zum ersten 

�� Brummack: Begriff und Theorie (Anm. 34), S. 282 ff.
�� Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik II. In: Ders.: Werke in 20 Bän
den. Hg. von Karl Markus Michel und Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M. 1986, Bd. 14, S. 226.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.

76 Gideon Stiening



Band der Satiren – erschienenen staatstheoretischen Hauptwerk, Natur und 
Wesen des Staates, hatte Justi näherhin ausgeführt, dass Despoten sich dadurch 
auszeichnen, dass sie zum einen ihre souveräne Macht nicht auf die Beförderung 
des Gemeinwohls ausrichten, sondern für die Mehrung ihres Partikularwohls 
missbrauchen, und zum anderen die Rechte der Menschheit verletzen, die er als 
ursprüngliche Freiheit auch und vor allem in Religionsfragen sowie als Selbster
haltungsrecht konkretisierte.67 In der Vorrede zu seinen Satiren kommt die Publi
kationsfreiheit hinzu, die nur in Staaten statthabe, die jenen Prinzipien aufgeklär
ter Regierungen Rechnung tragen:

In allen Staaten hingegen, wo eine vernünftige Freyheit statt findet, die denen Rechten der 
Menschheit und dem Endzweck der bürgerlichen Verfassungen so gemäß ist, duldet man 
die Satyre und sieht ihr etwas nach. Es ist sogar der Natur der Democratie und einer ver
mischten Regierungsform, wo das Volk an der Regierung Antheil hat, gemäß, der Satyre 
eine große Freyheit zu gestatten, damit das Volk allemal einen Weg [...] frey läßt, wegen des 
Betragens der Ministers, oder der vornehmsten Bürger, gewarnet zu werden.68

Die aufklärerische Satire ist nach Justi mithin nicht nur ein Instrument zur Beför
derung von Rationalität, Moralität und Humanität des Menschen und der 
Menschheit, ihr Gedeihen ist zugleich Indikator für den Fortschritt eines Staates 
nach aufklärerischen Prinzipien. Denn nur ein Staat, der die Rechte der Mensch
heit einhält und die Zwecke des Staates verfolgt, ist als „Freund der Satyre“ des
halb zu bezeichnen, weil er auf die kritische Begleitung der Regierungsgeschäfte 
durch die Untertanen geradezu aufgebaut ist. An diesen Ausführungen zu den 
förderlichen oder hemmenden politischen Bedingungen für die Entwicklung der 
literarischen Satire wird letztlich ersichtlich, dass die Ziele der Satire, Rationalität 
und Moralität aller Untertanen eines Staates69 einschließlich seiner Herrscher, 
vermittelt werden in einen übergeordneten politischen Kontext. Nach Justi sind 

�� Johann Heinrich Gottlob von Justi: Natur und Wesen des Staates. Berlin, Stettin, Leipzig 1760, 
§ 197 und § 203.
�� Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass Justi die Gruppe derjenigen Untertanen, die Adres
saten und Leser der Satiren sein sollten, mit Nachdruck einschränkt: Der möglichen Kritik näm
lich, dass der „Pöbel“ satirische Kontroversen mit den Regierenden zum Anlass von Ungehorsam 
nehmen könne, entgegnet er, dass „der Pöbel in allen Landen [...] wenig oder gar keine Satyren“ 
lese, insofern eine Gefährdung des politischen Gemeinwesens durch Satiren eher unwahrschein
lich sei (ebd.). Dieses Aufklärungsverständnis ist erkennbar elitär, weil es den Großteil der Unter
tanen vom Prozess der Aufklärung durch Kritik ausschließt. Der Hinweis, dass auch Reimarus 
(vgl. hierzu Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Vereh
rer Gottes. Hg. von Gerhard Alexander. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1972, Bd. 1, S. 120 ff.) und der späte 
Kant (vgl. Immanuel Kant: Der Streit der Fakultäten. In: AA 7, S. 31 ff.) sich ebenfalls solchen Res
sentiments überließen, ist dabei weniger aufschlussreich als die Einsicht, dass die historische 

„Freybeuter der Vernunft“ 77



Satiren vor allem eines: politisch, und insofern für Stabilität, Sicherheit und 
Wohlfahrt des Gemeinwesens „nützlich“.70

Man kann die Ausführungen Justis zur Theorie der Satire insgesamt als ge
nuin aufklärerische Reflexion auf die Satire bzw. das satirische Schreiben be
zeichnen, und zwar als Instrument der moralischen Verbesserung des Menschen 
und der Menschheit nach den Maßgaben der Vernunft, der Moral und der Huma
nität, auf deren Realisierung der Mensch einen Anspruch, ein ‚Recht‘ gar habe. 
Mit der Erfüllung dieser gesellschaftlichen Funktion realisiert die Satire jene Stel
lung einer vierten Gewalt, die Kant dieser einige Jahre später als das Prinzip kriti
scher Öffentlichkeit zuschreiben sollte.71 Erst vor diesem Hintergrund wird er
sichtlich, dass zwar nicht strafrechtsrelevantes Verhalten, wohl aber die Gesetze 
und dabei auch das Strafrecht zu einem legitimen, weil nützlichen Gegenstand 
der Satire werden können.

4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis 
politische Satiren

Abschließend soll ein kurzer Blick auf eine der Satiren Justis geworfen werden, 
weil sich an diesem fiktionalen Text zeigt, dass er die Satire nicht nur in ihrer 
Funktion mit dem Strafrecht analogisiert, sondern bestimmte Bereiche des Rechts 
auch zum Gegenstand satirischer Reflexion und damit der Kritik macht. Justi be
fasst sich dabei vor allem mit dem Prozessrecht. Eine der bekannteren Satiren 
Justis ist Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. Geschildert wird in 
zwei Teilen, die im ersten Band der Satiren erschienen,72 das reichlich ver
pfuschte Leben eines jungen Landadligen, dessen einzige, ihm früh vermittelte 
Befähigung darin besteht, sich als Adeliger zu verstehen und dies auch durch Ab
grenzungsmechanismen auszustellen. Justis anschaulich geschilderte Adelskritik 
hat im Übrigen systematische Hintergründe: Er hielt, wie späterhin Jacob Mauvil

Aufklärung noch nicht aufgeklärt genug war, um ihren eigenen Prinzipien vollends zu entspre
chen.
�� Vgl. Justi: SatS 1, Vorrede.
�� Vgl. hierzu Gideon Stiening: Kants Begriff des öffentlichen Amtes oder ‚Staatsverwaltung‘ zwi
schen Aufklärung und Rechtstaatlichkeit. In: Jahrbuch für Europäische Verwaltungsgeschichte 19 
(2007), S. 141–169.
�� Johann Heinrich Gottlob Justi: Das Leben des Junker Hansens, eines Landedelmanns. In: Justi: 
SatS 1, S. 432–473; leider nur der erste Teil ist abgedruckt in Grimm: Satiren der Aufklärung 
(Anm. 31), S. 85–109.

78 Gideon Stiening



lon,73 die Ständegesellschaft für makroökonomisch kontraproduktiv und dabei 
insbesondere den Adel für einen Hemmschuh staatswirtschaftlicher Prospe
rität.74

Im zweiten Teil dieser Satire übernimmt Junker Hans von seinem Vater das 
zugehörige Landgut, samt Dörfern, Bauern und anderen seiner Patrimonialge
richtsbarkeit unterworfenen Gegenständen und Untertanen. Er tritt mithin seine 
Rolle als Princeps dieser ‚unvollkommenen Gesellschaft‘ an, die gleichwohl als ei
genständiger ‚Staat‘ bezeichnet und behandelt wird, und übernimmt damit alle 
drei ihm zustehenden Gewalten: Legislative, Exekutive und Judikative. Seine Exe
kutivgewalt übt er im Übrigen gerne durch übermäßige Gewalt an seinen Bauern 
aus.75 Die Strafgerichtbarkeit überträgt er allerdings, wie üblich, einem Gerichts
halter, der wie folgt in die Erzählung eingeführt wird:

[Er entschloss sich] nämlich einen andern Gerichtshalter anzunehmen. Derjenige, dessen 
sich sein Vater bedienet hatte, war so unglücklich gewesen, sich unsers Junkers Ungnade 
zuzuziehen; weil er sich öfters geweigert hatte, die Strafgerechtigkeit nach seinem Verlan
gen einzurichten. Unser Junker wollte nämlich diejenigen immer sehr hart bestrafet wissen, 
die sich seinen Absichten nicht vollkommen gemäß bezeigen wollten: und der rechtschaf
fene Gerichtshalter wollte lieber des jungen Herrn Gnade verscherzen, als die ihm vertrau
ten Gerichte zur Ungerechtigkeit missbrauchen. Deshalb hatte also unser Junker schon 
längst beschlossen, sich einen andern Gerichtshalter zu wählen, wenn er dereinst die Regie
rung des Dorfes selbst antreten würde.76

Junker Hans ist also bestrebt, eine – zumindest relativ – unabhängige Justiz zu 
verhindern; er sieht die Rolle des Gerichtshalters als die eines willigen Vollstre
ckers seiner uneingeschränkten und willkürlichen Macht; Justi spricht von „voll
kommener Ergebenheit“.77 Juridische Gerechtigkeit, die der alte Gerichtshalter 
eingeklagt hatte, wird so verunmöglicht. Nach dem Ableben seines Vaters nimmt 
er sich einen neuen Gerichtshalter, was seine Bauern auch umgehend zu spüren 
bekommen:

�� Jakob Mauvillon: Physiokratische Briefe an den Herrn Professor Dohm. Oder Vertheidigung 
und Erläuterungen der wahren Staatswirthschaftlichen Gesetze die unter dem Nahmen des Phy
siokratischen Systems bekannt sind. Braunschweig 1780.
�� Siehe hierzu Gabriel François Coyer u. a.: Der Handelnde Adel dem der Kriegerische Adel ent
gegen gesetzet wird. Zwey Abhandlungen über die Frage: Ob es der Wohlfahrt des Staats gemäß 
sey, dass der Adel Kaufmannschaft treibe? Aus dem Französischen übersetzet und mit einer Ab
handlung über eben diesen Gegenstand versehen von Johann Heinrich Gottlob Justi. Göttingen 
1756.
�� Justi: SatS 1, S. 455.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 457.

„Freybeuter der Vernunft“ 79



Die Bauren wurden auch gar bald überzeugt, daß es keine leeren Worte gewesen waren, 
die sie gehöret hatten. Der neue Herr Gerichtsverwalter wußte diejenigen auf alle Art zu 
drücken, mit welchen unser Junker unzufrieden war. Es wurden Processe wider sie erreget. 
Man bürdete ihnen allerley Ungehorsam und Verbrechen auf: und sie wurden entweder 
durch Verlust ihres Geldes, oder durch Gefängnißstrafe überzeugt, was das sey, einen un
gnädigen Junker zu haben.78

Rechtsprechung wird hiermit – wie schon bei Machiavelli79 – ausschließlich zu 
einem Instrument der Herrschaftsausübung, und zwar einer solchen, die unein
geschränkt der individuellen Willkür des Herrschers unterworfen wird, ohne sei
nen Untertanen subjektive Rechte zuzuschreiben oder sie wenigstens zu Objekten 
einer gemeinwohlorientierten Rechtsprechung zu machen. Justi dokumentiert 
hiermit anschaulich, warum Voltaire80 oder auch Lessing81 den Gesetzen miss
trauen: Im Rahmen monarchischer Herrschaftsordnung und ihrer feudalaristo
kratischen Durchsetzung konnten Gesetze und deren rechtsprechende Ausfüh
rung zu reinen Unterdrückungsinstrumenten missbraucht werden.

Gefügig gemacht wird der Gerichtshalter durch sinnliche Vergnügungen, die 
ihm der Junker zu verschaffen weiß:

Wenn demnach der Herr Gerichtshalter auf das Land kam, um Gerichtstag zu halten; so 
gieng es allemal sehr lustig zu. Die jungen Edelleute aus der Nachbarschaft, die mit Junker 
Hansen einerley Neigungen und Grundlage hatten, fanden sich alsdenn gemeiniglich bey 
ihm ein: und nachdem der Herr Gerichtshalter nach seiner besondern Gabe, die Gerechtig
keit zu verwalten, sich ein paar Stunden beschäfftiget hatte, denen Bauren das schwere Ge
wichte der lieben Gerechtigkeit empfinden zu lassen; so wurde das übrige Theil des Tages 
und gemeiniglich ein paar folgende Tage mit allen Ausschweifungen zugebracht, welche 
Leute dieser Art Vergnügungen zu nennen pflegen, und worunter ein unmäßiges Saufen 
und allerley Frevel und Muthwillen den obersten Rang einnehmen.82

Der satirische Humor dieser Passagen entsteht durch die nüchterne, nahezu sarkas
tische Schilderung unerhörten Unrechts durch Gesetze, d. h. hier durch Rechtspre
chung. Eine Interpretation ebendieses Sachverhaltes, den Justi präzise herausarbei
tet, kann erneut belegen, dass selbst bei einer satirischen Kritik des Rechts die 
Annahme, einer jeden Satire liege eine Norm zugrunde, keineswegs zwingend ist. 

�� Ebd., S. 456.
�� Siehe hierzu u. a. Gideon Stiening: Politik als ‚ausübende Staatsklugheit‘. Machiavelli und die 
Aufklärung. In: Comparatio 14.1 (2022), S. 103–125.
�� Vgl. hierzu Voltaire: Philosophisches Taschenwörterbuch. Hg. von Rainer Bauer, Stuttgart 
2020, S. 277–285.
�� Vgl. hierzu Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert 
G. Göpfert u. a. München 1970 ff., Bd. 2, S. 278.
�� Justi: SatS 1, S. 457.

80 Gideon Stiening



Denn einerseits könnte man durchaus von einer impliziten Norm sprechen, die 
den Humor und die Kritik der Satire hervorbringt: Der Instrumentalisierung von 
Recht und Gesetz zur willkürlichen Unterdrückung der Untertanen wird eine juri
dische Gerechtigkeit entgegengesetzt, unter der Gesetze nicht schlichte Waffen der 
Herrschaftsausübung sind, sondern unabhängige Normen der Regulierung freier 
und gleicher Bürger. Andererseits lässt sich die satirische Kontroverse auch als Hin
weis auf die streng formale Widersprüchlichkeit einer Rechtsprechung interpretie
ren, die Unrecht befördert. Und so ist die von Junker Hans ausgehende Willkürjustiz 
nicht allein Ausdruck seiner Bosheit, sondern auch seiner ausgiebig vorgeführten 
Dummheit – sie ist am Ende eben beides, aber nur, wenn man theoretische und 
praktische Vernunft als Kriterien der Kritik präzise unterscheidet.

Unabhängig von dieser Frage inszeniert Justi mit aller Deutlichkeit, dass Han
sens Dummheit und Bosheit zu einer Herrschaftsausübung führen, die statt des 
Gemeinwohls ausschließlich das eigene Partikularwohl im Blick hat; die Analyse 
dieses Sachverhalts wird mithilfe eines drastischen Sarkasmus ausgeführt:

Es ist nöthig, daß wir noch ein Wort mit denenjenigen Edelleuten reden, die die entgegenge
setzten Eigenschaften unsers Junkers an sich haben. Diese werden freylich scheele Gesich
ter machen, daß in dem vortrefflichen Bilde, das ich ihnen in der Person des Junker Han
sens vorstelle, nichts ähnliches von ihnen anzutreffen ist. Allein wer kann ihnen helfen? 
Warum haben sie ein so eigensinniges Mißtrauen zu den Verdiensten ihrer Vorfahren, daß 
sie dieselben zu ihrem Vorzuge nicht hinlänglich halten? Warum bemühen sie sich, eigene 
Tugenden und Verdienste zu erwerben? Warum befleißigen sie sich, einen richtigen Ge
brauch ihrer Vernunft zu erlangen? Warum widmen sie sich den schönen Wissenschaften 
und der Gelehrsamkeit? Warum bestreben sie sich, dem Vaterlande, in allerley Bedienun
gen nützlich zu werden? Warum vergießen sie ihr Blut zur Wohlfahrt des gemeinen We
sens? Wenn sie dieses alles unterließen; so würden sie das Glück haben, meinem Helden 
ähnlich zu seyn. Unterdessen ist es meine Schuld keinesweges. Man kann es einem Lebens
beschreiber nicht verdenken, daß er sich einen vollkommnen Gegenstand vor seine Feder 
erwählet. Wenn sie aber eigne Tugend und Verdienste vor sich haben; so sind sie allerseits 
Stifter ihres eignen und folglich eines neuen Adels.83

Junker Hans ist mithin das Gegenteil eines ‚neuen‘, von Justi auch anderorts ge
forderten ‚Leistungsadels‘, und er ist es, weil er weder Vernunft noch Tugend an
zuwenden weiß, vor allem aber ist er es, weil er dem Gemeinwohl widerspre
chend handelt, indem er – gerne auch mit anderen jungen Adeligen – sein Gut 
und dessen Bewohner nur vernutzt, um seine individuellen Interessen an sinnli
cher Genussmaximierung zu mehren – ein echter Tyrann eben. Dabei wird deut
lich herausgearbeitet, dass die moralischen Verfehlungen des Junkers, seine 
Selbstauslieferung an die ‚Tyrannei der Leidenschaften‘, politische Valenz haben, 

�� Ebd., S. 449 f.

„Freybeuter der Vernunft“ 81



weil er das Wohl seiner Untertanen nicht nur nicht berücksichtigt, sondern im 
Gegenteil das Zufügen von Leid zum Teil jener Bedürfnisbefriedigung macht.

Das Ende der Lebensgeschichte des Junker Hans ist dann schnell erzählt, und 
es ist mehr erbaulich als satirisch: Eine schwere Krankheit sowie die Ankündi
gung seiner zwischenzeitlich geehelichten, und doch immer wieder betrogenen 
Frau, sie bekomme ein Kind, ändert das Selbst- und Weltverhältnis des Junkers 
grundlegend, wobei der Einfluss eines die schwere Erkrankung nutzenden Geistli
chen eine prägende Rolle spielt. Junker Hans wird nicht nur Physikotheologe, der 
die Ordnung und Schönheit der Natur als Produkt eines ebenso weisen wie güti
gen Schöpfers begreift, sondern als „Vater seiner Unterthanen“84 ein patriarcha
ler Herrscher, ein das Gemeinwohl beachtender und fördernder Machthaber.

Dieses Ende ist zwar wenig spektakulär, dokumentiert aber anschaulich die 
Vorstellungen gelungener Herrschaft zwischen ‚sanfter Despotie‘85 und ‚patriarcha
ler Machtausübung‘86 während der Spätaufklärung sowie Justis Verständnis des 
Verhältnisses von Moral und Politik. Nicht etwa geht es – wie bei Wolff oder Iselin – 
um die moralische Gesinnung der Untertanen, sondern darum, den Herrscher den 
Gesetzen der Ethik zu unterwerfen, damit er seiner politischen Aufgabe, Sicherheit 
und Wohlfahrt des Gemeinwesens zu befördern, Rechnung trägt. Das fällt zwar 
hinter die Einsichten Machiavellis zurück, zeigt aber mit aller Deutlichkeit nicht 
nur die vorherrschende politische Konzeption der Spätaufklärung, sondern auch, 
inwiefern Justi die Satire als „nützlich“ beurteilt: Sie kann dazu beitragen, Herr
scher auf die rechte Bahn zu bringen; dafür muss sie frei von aller Zensur sein. 
Nicht das Recht ist Gegenstand der Satire, sondern der Missbrauch der Gesetze.

Die allgemeine und umfassende Kritik an der Amoralität und dem Unrecht 
solcher Herrschaftsausübung kann Justi aber nur gelingen, indem er nicht nur 
Moral und Recht präzise unterscheidet, sondern weil er diese sarkastische Kritik 
im Modus der Fiktion vorträgt, der ihn nicht nur vor strafrechtlicher Verfolgung 
schützte,87 sondern ihm jene „Allgemeinheit des Lächerlichen“ ermöglichte und 
erlaubte, die nur der Literatur vorbehalten ist und auf die er seiner aufkläreri
schen Pflicht gemäß abzielte.

�� Ebd., S. 474.
�� Vgl. hierzu Gideon Stiening: „Der sanfte Despot“ als normgebende Instanz rechtsfreier Verge
meinschaftung. Das Beispiel von Christoph Martin Wielands Geschichte des Agathon. In: Normati
vität in Recht und Literatur. Hg. von Thomas Gutmann und Martina Wagner-Egelhaaf. Berlin 
2025, S. 221–235.
�� Siehe hierzu Frank Grunert: Paternalismus in der deutschen Aufklärung. In: Paternalismus 
und Recht. Hg. von Michael Anderheiden u. a. Tübingen 2006, S. 9–27.
�� Siehe hierzu u. a. Günter Schmidt: Libelli Famosi. Zur Bedeutung der Schmähschriften, Schelt
briefe, Schandgemälde und Pasquille in der deutschen Rechtsgeschichte. Köln 1985.

82 Gideon Stiening



Jan-Dirk Müller 
Schildbürger, Lalen und Abderiten
Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen 
16. und 18. Jahrhundert

1 Schildbürger, Lalen und Abderiten
Die Frühe Neuzeit ist fasziniert von der Narrensatire und mit ihr verwandten Er
zählungen von Schelmen oder sonstigen Außenseitern. Vor allem aus dem 15. und 
16. Jahrhundert sind so unterschiedliche Texte wie Sebastian Brants Narrenschiff, 
der anonyme Eulenspiegel, Erasmus’ Laus stultitiae, Thomas Murners Narrenbe
schwörung und Großer Lutherischer Narr, der Eccius dedolatus, Dedekinds und 
Scheits Grobianus, die ‚Volksbücher‘ von Claus Narr und Hans Clawert, u. v. a. 
mehr zu nennen, zu denen dann am Ende des Jahrhunderts die Schwankromane 
Lalebuch (1597)1 und Schiltbürgerbuch (1598)2 treten.

Wielands Geschichte der Abderiten3 ist ein später Nachzügler der beiden Letz
teren. Wie deren Protagonisten sind die Abderiten Narren, die ihr Gemeinwesen 
zugrunde richten. Demzufolge, was der Erzähler als seine „Meynung“ kundtut, ist 
der Roman allerdings nicht „eine Art von Satyre auf kleine Republiken“. Er habe 
die Abderiten nur so geschildert, wie sie waren; „und wenn es zutrift, daß sie je

Anmerkung: Aus Gesprächen mit Jörg Schönert weiß ich, wie lohnend es ist, die Frühe Neuzeit als 
Einheit zu sehen. So versuche ich, zwei Texte vom Ende des 16. Jahrhunderts vor dem Hintergrund 
des 18. zu sehen. Dabei kehre ich waghalsig zu meinen Jugendinteressen zurück, obwohl ich in der 
Wielandforschung der letzten Jahrzehnte ein Laie bin.

� Das Lalebuch. Nach dem Druck von 1597 mit den Abweichungen des Schiltbürgerbuchs von 
1598 und zwölf Holzschnitten von 1680. Hg. von Stefan Ertz. Stuttgart 1971; im Folgenden zitiert 
als L mit Seitenangabe.
� Die Schiltbürger. Mit einem Nachwort und einer Bibliographie von Günter Schmitz. Hildes
heim, New York 1973; im Folgenden zitiert als S mit Seitenangabe.
� Christoph Martin Wieland: Die Abderiten. Eine sehr wahrscheinliche Geschichte (1774). In: 
Wielands Werke. Historisch-Kritische Ausgabe. Bd. 11/1: Text. September 1773 bis Januar 1775. 
Bearb. von Klaus Manger und Tina Hartmann. Berlin, New York 2009, S. 156‒463. Vgl. auch: Ge
schichte der Abderiten von C.M. Wieland. Erster Theil, der das erste, zweyte und dritte Buch ent
hält. Neu umgearbeitete und vermehrte Ausgabe. Leipzig 1781. In: Wielands Werke. Historisch- 
Kritische Ausgabe. Bd. 16/1: Text. Februar 1781 bis Januar 1782. Bearb. von Klaus Manger. Berlin 
u. a. 2014, S. 177‒487. Diese Ausgaben werden im vorliegenden Beitrag wie folgt zitiert: die Fas
sung des Teutschen Merkur als A 1774, die Buchfassung als A 1781. Vgl. hierzu auch Klaus Manger: 
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Handbuch. Leben ‒ Werk ‒ Wirkung. Hg. von Jutta Heinz. 
Stuttgart 2008, S. 295‒305.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-005



manden ähnlich sehen, so hat vermuthlich Natur und Zufall Schuld daran“. Wie
land will eine „Geschichte“ schreiben, die die Abderiten so darstellt, wie sie nun 
einmal sind; nicht von ihm hänge es ab, „zu machen, daß die Abderiten keine Ab
deriten seyn sollten“. Er will einen „wiewohl geringen Beytrag zur Geschichte des 
menschlichen Verstandes“ schreiben.4 Das stellt die Abderiten in den Zusammen
hang seines sonstigen Romanœuvres und der anthropologischen Abhandlungen 
der 1770er Jahre. Ungeachtet der schwankhaften Begebenheiten, die er erzählt, 
will der Roman ernst genommen werden wie die Geschichte des Agathon, deren 
zweite Fassung wenige Jahre zuvor erschienen ist. Vor diesem Hintergrund ist die 
Geschichte der Abderiten trotz Wielands Warnung eine Satire und wird allgemein 
auch als solche aufgefasst.5 Die Abderiten stellen sich ausdrücklich in die Tradition 
der Schwankbücher vom Ende des 16. Jahrhunderts.6 Wieland beruft sich zwar auf 
die antike Überlieferung der Narrheit Abderas und der Abderiten, erkennt aber in 
ihr ein Motiv, das sich auch in der neueren Literatur findet: „Ein Abderitischer Ein
fall, ein Abderiten-Stückchen war bey diesen [den Griechen] ungefehr, was ein 
Schildbürger- oder bey den Helvetiern ein Lalleburger Streich ist“.7

Was die Abderiten mit dem Schiltbürgerbuch und dem Lalebuch verbindet, ist 
die verquere Logik, die das Verhalten der Protagonisten leitet. Es gibt zwar nicht 
allzu viele Berührungspunkte mit dem Stoff der schlichten Schwänke selbst. Doch 
lohnt es sich, Wielands Hinweisen zu folgen und nach Beziehungen zwischen den 
Werken des 16. und des 18. Jahrhunderts zu fragen und den sozialen und politi
schen Kontext zu untersuchen, in dem die Lalen (Schildbürger) einerseits und die 
Abderiten andererseits ihre Narrheit ausleben. Jedes Mal handelt es sich um Ge
meinwesen, die durch die Narrheit ihrer Bürger zu absurden Aktionen und 
schließlich in den Untergang getrieben werden. Die Rahmenbedingungen dieses 
Handelns aber unterscheiden sich erheblich, mithin auch die Stoßrichtung der 
Satire.

Wieland will keineswegs an die anspruchslosen Historien des 16. Jahrhun
derts anknüpfen, als deren Beispiele er die „schöne Melusine“ und den „kleinen 

� A 1774, S. 157. Die Bemerkung fehlt im Vorbericht A 1781 (S. 179), doch findet sich gleichfalls der 
Gedanke, dass sich die Geschichte der Abderiten an der ‚Natur‘ orientiert.
� Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Diss. München 
1969, behandelt auch die Abderiten. Als Satire war der Roman Zensurmaßnahmen ausgesetzt 
(S. 56), denn er stellt die „bürgerliche Gesellschaftsordnung“ in Verzerrung dar (S. 60). Klaus 
Manger: Dogmatismus und Kosmopolitismus im klassischen Weimar. Christoph Martin Wielands 
Geschichte der Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 119‒135, nennt den Text auf S. 119 
„einen einzigartigen satirischen Roman von weltliterarischer Bedeutung“.
� Vgl. Werner Röcke: Schildbürger aus Abdera? Griechisch-antikes ‚Narrentheater‘, Sprichwort
wissen und das Schiltbürgerbuch von 1598. In: Daphnis 40 (2011), S. 665‒684.
� A 1774, S. 161; ähnlich A 1781, S. 184.

84 Jan-Dirk Müller



König Laurin“ nennt.8 Er steht eher in der Tradition der Narrensatire Sebastian 
Brants, Thomas Murners und Erasmus’ von Rotterdam Laus Stultitiae. In den der 
Erstpublikation folgenden Jahren beschäftigt sich Wieland intensiv mit Literatur 
des 15. und 16. Jahrhunderts, mit Sebastian Brants Narrenschiff, an das er, zusam
men mit Geiler von Kaysersberg, Hans Sachs und Fischart, im Teutschen Merkur
1776 erinnert – also genau in der Schaffenspause während der Arbeit an den Ab
deriten. So stellt sich in mehrfacher Hinsicht die Frage, was Wielands Satire, die 
keine Satire sein will, mit dem 16. Jahrhundert verbindet.

Die Satire verlangt, dass das verzerrt Dargestellte implizit oder explizit mit 
der Norm konfrontiert wird. Die Aktionen von Lalen, Schildbürgern oder Abderi
ten sind so närrisch, dass es keiner ausdrücklichen Korrektur bedarf. Allerdings 
ist die Charakteristik der Narrengemeinde ebenso wie die Folie, von der sich die 
Narrheit abhebt, in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts von der im 
18. Jahrhundert grundverschieden. Darin spiegelt sich der politische und soziale 
Prozess der Frühen Neuzeit. Das Lalebuch trägt das Erscheinungsdatum 1597, der 
älteste bekannte Druck des Schiltbürgerbuchs datiert von 1598. Die Frage der Prio
rität von Schiltbürgerbuch und Lalebuch ist umstritten.9 Die Argumente sind hier 
nicht zu wiederholen. Für die folgenden Überlegungen sind sie gleichgültig. Die 
beiden Texte sind, was den Kern der Schwänke betrifft, gleich.10 Schiltbürger- 
und Lalebuch handeln von einer kleinen Gemeinde, deren simple Bewohner 
elementare Regeln des Alltagsverständnisses und Alltagsverhaltens verletzen 
(z. B. ein Haus ohne Fenster bauen, Licht in Säcken transportieren, Salz säen und 
dgl.) und an der falsch interpretierten Wirklichkeit letztlich scheitern. Während 
aber das Schiltbürgerbuch sich damit begnügt, die närrischen Geschichten von 

� A 1774, S. 156; A 1781, S. 179 nennt stattdessen „die schöne Melusine“ und die „schaalsten aller 
Mährchen, der Dame D’Aunoy“.
� Für die Priorität des Letzteren plädiert Peter Honegger: Die Schiltbürgerchronik und ihr Ver
fasser Johann Fischart. Hamburg 1982; für die des Ersteren Stefan Ertz: Fischart und die Schilt
bürgerchronik. Untersuchungen zum Lale- und Schildbürgerbuch. 2 Bde. Köln 1989. Die Annahme 
der Autorschaft Fischarts für das Schiltbürgerbuch steht auf schwachen Füßen, zumal dieses 
nicht wie das Lalebuch im Verlag von Fischarts Schwager Jobin erschien, was ein mögliches Ar
gument für die Autorschaft wäre. Hinzu kommt, dass der Text gegenüber dem Lalebuch verderbt 
ist (unreiner Reim, Missverstehen eines Verbs). Das Lalebuch kann keinesfalls aus dem Druck 
des Schiltbürgerbuchs abgeleitet werden, aber es könnte wie dieses auf einer älteren Schwank
sammlung beruhen. Die Priorität ist aber gleichgültig, denn das Schiltbürgerbuch stimmt mit 
dem Bericht des Lalebuchs von der Herkunft der Narren überein, ebenso wie in der Schwank
reihe. Das Schiltbürgerbuch hat allerdings eine andere Einleitung, die den Bezug des Lalebuchs 
auf ‚Utopia‘ schwächt.
�� Abweichungen in Ertzʼ Ausgabe des Lalebuchs. Sie bestehen hauptsächlich im Austausch der 
Namen und einigen verderbten Reimen im Schiltbürgerbuch.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 85



den Schildbürgern in einem fiktionalen Nirgendwo anzusiedeln, verpflanzt die 
Vorrede des Lalebuchs Laleburg in die bekannte Welt. Beide Werke setzen ihren 
Gegenstand zu Utopia in Beziehung. Sie stellen damit weniger einen Bezug zum 
Text von Thomas Morus’ Utopia her als zu dessen Interpretation im 16. Jahrhun
dert als Entwurf einer verkehrten Welt.11

2 Schilda, Laleburg und Utopia
Das Schiltbürgerbuch geht gleich medias in res. Schon die „Vorrede an den Leser“ 
erzählt von der Narrheit der „Ausländischen frembden Schiltbürger“. Die Epi
theta ‚ausländisch‘, ‚fremd‘ markieren die Distanz dieser Welt zu der unsrigen.12

Von ihnen ist kaum etwas bekannt, da sie nicht dazu kamen „wegen anderer Cale
cutischen Geschäfte[ ]“, ihre Taten aufzuschreiben, und sie nur mündlich tradier
ten. Sie kommen aus einer Welt ohne Schrift, einer analphabetischen Welt. Dem 
„könig ex terra ignota [hat] von jhnen getreumet“. Der König ist ähnlich närrisch 
wie sie; er schickt seine einfältigsten Ratgeber als Kundschafter aus, nach den 
Schildbürgern zu forschen. Die Kundschafter müssen weit reisen. Sie ziehen 
„neben Utopia her“ und kommen endlich „zu Calacuten“ an.13 Die Schildbürger 
wohnen „hinder Kalecut/ in dem großmächtigen Königreich Misnopotania“. Die 
Boten stoßen dort auf Leute ähnlich „breiten verstands“ wie sie selber und wer
den sofort in einen Schildbürgerstreich verwickelt.

Das siedelt die Geschichte irgendwo ‚draußen‘, ‚weit weg‘ in einem närri
schen Land an. Es gibt ein Übermaß an Fiktionssignalen: „Calecut“, Chiffre für 
eine außereuropäische Welt, keine schriftliche Überlieferung, der König eines un
bekannten Landes, die Lokalisierung in „Misnopotamia“, dessen Name in einer 
dubiosen Etymologie erklärt wird.14 ‚Utopia‘ meint offenbar nicht das Land, das 

�� Erasmus’ Laus stultitiae war Thomas Morus, dem Verfasser der Utopia, gewidmet (9. Juni 
1508), was die untergründige Beziehung der Narrensatire zur Utopie dokumentiert.
�� S, Bl. A3r; im Abdruck der Vorrede in L, S. 151, 153; vgl. Stefan Ertz: Schilda und die Schildbür
ger. In: Wunderseltsame Geschichten. Interpretationen zu Schildbürger- und Lalebuch. Hg. von 
Werner Wunderlich. Göppingen 1983, S. 59‒87. Ertz weist die These zurück, das Schiltbürgerbuch 
sei eine Ortssatire.
�� Das verballhornte Kalkutta liegt fern im Osten, jenseits der christlichen Welt: ‚kalekutisch‘ 
bezeichnet z. B. im Triumphzug Kaiser Maximilians indigene Völker, die zum Reich der Habsbur
ger gehören.
�� Die Erklärung des Namens Misnopotami, „Als dann der Namen Misnopotami/ welcher Grie
chisch ist vnd einen Schwätzer (wie die Griechen gemeinlich sind/ doch nicht alle) heisset“ (S, 
S. 3), ist sekundär von den Lalen, d. h. von griech. lalein, ‚schwätzen‘, auf die Schildbürger über
tragen.

86 Jan-Dirk Müller



Thomas Morus als Gegenmodell zu den politischen Verhältnissen Europas ent
worfen hat.15 Es ist nicht mehr als eine Sigle für eine nicht-existierende, also er
fundene Welt. In dieser Welt sind die Schildbürger Narren vom ersten Augenblick 
an.

Das ist im Lalebuch16 anders, wo die Ortsangabe „Misnopotamia“ am Anfang 
durch „Utopia“ ersetzt ist und der Name Schildbürger regelmäßig durch „Lalebur
ger“. Hier ist der Name Utopia nicht ein bloßes Fiktionssignal, die Verbindung der 
Lalen zu Utopia ist enger. Utopia ist der Name eines Kaiserreichs, das Züge des 
Hl. Römischen Reichs deutscher Nation trägt. „Der Eyngang in diese Histori/ dar
innen vermeldet/ auß was Vrsachen vnd Anlaß solche beschrieben worden“, setzt 
überraschend ein: „Im Jahr von der Auffrichtung vnd Bestellung deß Großmächti
gen vnnd weitläufftigen Königreichs Vtopien“. In „Vthen“, der Hauptstadt von 
Utopia, findet unter dem Kaiser „Oudeis“ ein Reichstag statt, zu dem auch der Ich- 
Erzähler anreist.17 In der freien Zeit zwischen den Verhandlungen sieht er bei 
einer Erholungsreise auf einem See die Ruinen einer untergegangenen Stadt, von 
der er erfährt, dass sie Laleburg heißt. Deren Geschichte lässt er sich erzählen 
und erforscht sie dann weiter. Laleburg ist nur noch in Überresten an den Rän
dern der bekannten Welt zu finden und ist zugleich das radikale Gegenbild zu 
Utopia.

Der Rahmen des Lalebuchs bereitet also das Motiv der Binnenhandlung vor: 
dass das närrische Gemeinwesen Teil eines Kaiser-/Königreichs Utopia ist, wäh
rend es im Schiltbürgerbuch noch zu dem Phantasiereich Misnopotania gehört. 
Entgegen der Vorrede, die von der „Auffrichtung“ des Königreichs Utopia spricht, 
leben die Lalen schon unter der Herrschaft des „Keysers“ von Utopia. Sie lassen 
sich ihre Lebensweise (mithin ihre Narrheit) vom Kaiser sogar in einem parodier
ten Privileg verbriefen.18 Von Anfang an gehört Laleburg zu einem Reich mit 
einem Kaiser (König) an der Spitze, gewissermaßen in Deutschland um 1600 der 

�� Zum Verhältnis auch Jörg Jochen Berns: Der Weg von Amaurotum nach Laleburg. Unvorgreif
liche Gedanken zur Bedeutung der Utopia-Allusionen des Lalebuchs. In: Literatur und Kultur im 
deutschen Südwesten zwischen Renaissance und Aufklärung. Neue Studien Walter E. Schäfer 
zum 65. Geburtstag gewidmet. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Amsterdam 1995, S. 149‒172; vgl. Wil
helm Voßkamp (Hg.): Utopieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Utopie. 3 Bde. 
Stuttgart 1982.
�� Vgl. Werner Wunderlich: „Unerhörte Geschichten“. Vom Ursprung des Straßburger Lalebuchs 
(1597) und seinen Folgen für die deutsche Literatur. In: Ders.: Wunderseltsame Geschichten 
(Anm. 12), S. 154‒173; Hans Trümpy: Die Hintergründe des Schwankbuchs von den Laleburgern. 
In: ebd., S. 88‒120.
�� L, S. 5.
�� L, S. 105 f. (Kap. 28).

Schildbürger, Lalen und Abderiten 87



‚normalen‘ politischen Organisationsform.19 Vor diesem Hintergrund sind sie Nar
ren; vor diesem Hintergrund gehen sie unter.

Die Vorgeschichte der Lalen20 gleicht der der Schildbürger. Sie sind aus dem 
alten Griechenland vertrieben und stammen von einem der sieben Weisen Meister 
ab. Eine solche noble Herkunft ist bis zu Wielands Abderiten von Bedeutung, denn 
damit wird Narrheit vor den Hintergrund angestammter Weisheit gestellt. Die 
Lalen waren hochangesehene Räte, Diplomaten, Administratoren bei Königen und 
Fürsten. In ihrer Hand lag die Regierung. Sie wurden anfangs von Fall zu Fall kon
sultiert, schließlich an den Hof der Könige und Fürsten gezogen, wo sie kompetent 
die Spitze des Regiments leiteten. Dafür mussten sie ihre Heimat verlassen. Dort 
aber verkam durch ihre Abwesenheit ihr Hauswesen. Ihre Frauen bewältigten die 
Wirtschaft allein nicht, die Dienstboten wurden aufsässig, männliche Aufsicht war 
unabdingbar. Die Frauen beschlossen deshalb, ihre Männer zurückzuholen. Die 
Lalen gaben ihren Frauen nach. Die Fürsten und Herren ließen sie ungern ziehen. 
Um aber zu vermeiden, dass die Großen der Welt sie erneut von ihren heimischen 
Pflichten abwarben, beschlossen die Lalen, sich künftig dumm zu stellen. Auf 
die Dauer wurde diese Dummheit ihnen zur zweiten Natur. Consuetudo altera 
natura:21 So kam es, dass sie nicht mehr anders konnten und all die närrischen 
Dinge taten, für die sie bekannt sind.

Man versteht diese lange Vorgeschichte nicht, solange man sie nicht auf die 
sozialgeschichtliche Situation der Zeit bezieht. Seit Mitte des 15. Jahrhunderts bil
det sich in den Fürstenstaaten oder den großen Städten eine Funktionselite22 aus, 
die durch ein Universitätsstudium (meist Jura), durch rhetorische Brillanz und 
Übung im Schriftverkehr, auch durch praktische Fertigkeiten in der Steueradmi

�� Berns (Anm. 15), S. 160. Auch die Institution Reichstag und die gelehrten Berater stützen diese 
Ähnlichkeit. Der Name des Staatsgebildes bei Morus wird also auf eine Monarchie übertragen 
und so um seine politische Pointe gebracht.
�� L, Kap. 1 bis 5. Die Schwänke von den Schildbürgern mögen älter sein; die Genealogie der 
Schildbürger, die mit der der Lalen übereinstimmt, stammt aus dem Lalebuch. Sie passt für die 
Schildbürger – im Gegensatz zu den Lalen – überhaupt nicht.
�� Ebd., S. 52 (auch in S).
�� Zur funktionalen Differenzierung der modernen Gesellschaft Niklas Luhmann: Gesellschafts
struktur und Semantik. Bd. 1. Frankfurt a. M. 1980. Vgl. statt vieler Einzelbeiträge Claudia Märtl: 
Herzog Ludwig der Reiche, Dr. Martin Mair und Eneas Silvius Piccolomini. In: Das Goldene Jahr
hundert der reichen Herzöge. Hg. von Franz Niehoff. Landshut 2014, S. 40‒54: „Kein Fürst, keine 
Stadt von einiger Bedeutung konnte es sich mehr leisten, auf die Dienste sprachlich geschulter 
und juristisch ausgebildeter Experten zu verzichten, um in den sich verdichtenden Beziehungen 
auf Reichsebene die eigenen Interessen zu wahren. [...] Nicht wenige von ihnen hatten sich im 
Laufe des Studiums [zumal in Italien] mit Inhalten und Ausdrucksformen des italienischen Hu
manismus vertraut gemacht und wandten diese Kenntnisse in ihrer Korrespondenz, auf Gesandt
schaftsreisen oder bei einer der zahlreichen politischen Versammlungen an“ (S. 43).

88 Jan-Dirk Müller



nistration, im Handel, Bergbau, Münzwesen usw. qualifiziert ist. In den Händen 
dieser Funktionselite liegt die Politik. Aus ihr stammen die weisen Ratgeber der 
Fürsten, sie sind tonangebend auf den Ständeversammlungen und bei diplomati
schen Zusammenkünften und drängen den Adel zeitweise zurück. Nebenbei ge
sagt, ist sie die Trägergruppe des Humanismus. Dieser Prozess weist auf eine 
wachsende funktionale Differenzierung der Gesellschaft in der Frühen Neuzeit.

Darauf spielt das Lalebuch in der Vorgeschichte an. Die neue politisch-soziale 
Organisation zerstört freilich die traditionale Lebensweise. Die Folgerung ist am
bivalent. Sieht man auf das Ende Laleburgs, dann ist der Verzicht auf diese Rolle 
jedenfalls keine Lösung.23 Die Lalen gehörten vor ihrem freiwilligen Verzicht die
ser Funktionselite des frühneuzeitlichen Fürstenstaats an. Es wird erzählt, wie sie 
vormals Stützen der monarchischen Ordnung waren, der sie auch noch angehö
ren, wenn sie sich zur Rückkehr in ihre angestammten Verhältnisse entschlossen 
haben. Aber der Versuch, diese wiederherzustellen, misslingt; er wird zum Desas
ter. Die Schwankromane kennen keinen Ausweg. Die Stadt, das Stadtbürgertum 
und eine kommunale Verfassung sind aus der Welt des Lalebuchs ausgeblendet; 
sie erscheinen in ihnen nur in seltsamer Verzerrung.24

Die Rückkehr nach Hause, in ein Ackerbürgerstädtchen, das Züge eines Dor
fes hat, ist – mit den Begriffen Niklas Luhmanns beschrieben – Rückfall in einen 
segmentären Vergesellschaftungstyp, ist Regression auf eine überwundene 
Stufe.25 Zunehmend werden die Lalen ‚Bawren‘ genannt; sie gerieren sich als 
„Bawrsleute [...] welche gemeinlich für simpele/ schlechte eynfaltige Leute gehal
ten werden“.26 Anfangs gibt es über der Familie so gut wie keine gesellschaftliche 
oder politische Organisation, sodass jeder hergelaufene Fremde an die Spitze der 
politischen Ordnung treten kann. Bei der Ankündigung, dass der Kaiser sie auf
sucht, geraten sie in Schrecken, weil sie fürchten, dass ihre „angelegte narrey“ 
entdeckt werde und sie wieder an Höfe abgeordnet werden. Sie suchen bei ihrer 
„alten hingelegten Weyßheitte rhat und hilffe“, indem sie einen reimenden 
Schweinehirten zum Schultheiß wählen, um so ihre Nichtverwendbarkeit in der 
staatlichen Ordnung zu beweisen.27

�� Ich sehe nicht, wie die „Lalen die Defizite der landesherrschaftlichen Gesellschaftsordnung 
[...] schonungslos bilanzieren“, eher im Gegenteil; vgl. Hans-Jürgen Bachorski: LalUtopia. Ein Ge
sellschaftsentwurf und sein Gegenbild. In: Weltbildwandel. Selbstdeutung und Fremderfahrung 
im Epochenübergang vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit. Hg. von dems. und Werner Röcke. 
Trier 1995, S. 289‒313, hier S. 293.
�� Insofern nimmt das Lalebuch die neuerliche Dominanz landesherrlicher Ordnung vorweg.
�� Luhmann (Anm. 22), S. 66.
�� L, S. 68; ab Kap. 24 durchweg.
�� Ebd., S. 68 f.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 89



Sie haben sich damit aus jedweder politischen Ordnung verabschiedet in ein 
Gemeinwesen ohne politische Struktur. Einzig das Staatsziel haben sie übernom
men und suchen es basisdemokratisch (indem sie sich dauernd versammeln) auf 
närrische Weise zu verwirklichen. Es ist der ‚gemeine Nutzen‘. Der gemeine Nutzen 
ist das erklärte Staatsziel kommunaler Verfassungen im 16. Jahrhundert.28 Es wird 
in der Geschichte der Lalen schonungslos destruiert.29 In ihrer Gesellschaftsform 
ist es unmöglich, das selbstgesetzte Staatsziel zu erreichen. Deshalb ist das Lalebuch
kein Plädoyer für die „kleinen überschaubaren Gemeinschaften“,30 sondern im Ge
genteil die Verabschiedung dieses Modells. Die kommunalen Gemeinschaften sind 
unfähig, ihre eigenen Normen zu erfüllen. Elemente stadtbürgerlicher Strukturen 
erscheinen in satirischer Verzerrung. Gegenbild ist der funktionierende Fürsten
staat.31

Rückkehr ist nur um den Preis der Regression möglich. Die Dummheit erhält 
Verfassungsrang, wenn sich die Lalen ihre Dummheit vom Kaiser verbriefen las
sen. Der Rückkehr zur Familie zuliebe werden alle Fähigkeiten, denen sie ihren 
Aufstieg bei Hof verdankten, verleugnet. Die Folge ist der Untergang ihres Gemein
wesens und die Zerstreuung der Narrheit in die Diaspora der Welt: „doch ist jhr 
Thorheit vnd Narrey (welche das beste) vbergeblieben/ vnnd vielleicht mir vnnd 
dir auch ein guter theil darvon worden. Wer weist obs nicht wahr ist?“32 Die Lalen 
sind nicht einfach dumm, sie sind hoffnungslos rückwärtsgewandt. Das bestätigt 
sich von anderer Seite, wenn ihre Geschichte anlässlich eines Reichstags von Utopia 
aufgezeichnet wird. Zu diesem Zeitpunkt ist Laleburg längst untergegangen. Seine 
Ruinen ragen aber noch in die neue Zeit hinein, das Reich Utopia. Die Geschichte 
der Lalen ist also eingespannt zwischen dem Aufbruch in die Moderne durch eine 
neue Funktionselite und deren noch ausstehende Vollendung, der Zeit der „Auff
richtung vnd Bestellung deß Großmächtigen vnd weitläufftigen Königreichs Vto
pien“.33 Die Satire richtet sich gegen die Verweigerung der Moderne.

�� Siehe Winfried Schulze: Vom Gemeinen Nutz zum Eigennutz. In: HZ 243 (1986), S. 591‒626.
�� Bachorski (Anm. 23), S. 294‒299, beschreibt, dass der ‚gemeine Nutzen‘ zentral für die Ord
nungsvorstellungen im politischen Denken des 16. Jahrhunderts ist: Er zeigt (S. 303‒307), dass 
auch die Lalen sich bei ihren närrischen Beschlüssen auf den gemeinen Nutzen berufen, aber de 
facto ihn zerstören.
�� Ebd., S. 293.
�� Trümpy (Anm. 16), S. 100‒102, bringt das Lalebuch mit den demokratiekritischen Thesen Jean 
Bodins zusammen: die Meinung der Menge produziere Unsinn. Entsprechend spielt die Stadt als 
Sozialverband im Lalebuch keine Rolle. Trümpys Parallelen zu Bodins Ausführungen zur Demo
kratie wäre nachzugehen.
�� L, S. 139. Dieser Schlussabschnitt des Lalebuchs fehlt übrigens im Schiltbürgerbuch.
�� Dagegen sind die Parallelen zu inhaltlichen Aussagen der Utopia, die Berns (Anm. 15), S. 164‒ 
167, aufführt, eher vage. Sie beachten nicht die Unterschiede des politischen Systems.

90 Jan-Dirk Müller



3 Abdera – das thrazische Athen
Gut anderthalb Jahrhunderte später hat sich die Situation gründlich gewandelt. 
Zwar herrscht noch der absolutistische Fürstenstaat, dessen System Wieland we
nige Jahre zuvor im Goldenen Spiegel analysiert hatte, aber das Modell politischer 
Diskussion ist jetzt die Republik. Vom Agathon bis zum Aristipp bewegen sich 
Wielands Helden im Umkreis der antiken Poleis, in denen das Problem der Selbst
findung des Individuums in der Auseinandersetzung mit der Gesellschaft abge
handelt wird. Wielands Haltung zur Republik ist nicht unkritisch. In der Republik 
wirken sich die Schwächen der menschlichen Natur nur weniger direkt aus als 
durch die Launen eines absoluten Monarchen. Das antagonistische Intrigenge
flecht ist komplexer, aber gleichfalls verderbenbringend. Insofern fügt sich die 
Geschichte der Abderiten in Wielands lebenslange Auseinandersetzung mit den 
Unzulänglichkeiten jeder Staats- und Gesellschaftsform ein. Wieland gibt der 
Narrheit der Abderiten eine anthropologische Wende. In diesem Sinne ist die An
kündigung des Titels – „eine sehr wahrscheinliche Geschichte“ – mehr als ein iro
nisches Fiktionssignal, denn es geht um „Albernheiten und Narrheiten des ganzen 
Menschengeschlechts“, nicht um schwankhafte Erzählungen bornierter Bauern.

Die Abderiten haben – trotz Wielands Anspielung in der Vorbemerkung – auf 
den ersten Blick nur eine oberflächliche Ähnlichkeit mit den Lalen und Schildbür
gern. Vergleichbar ist die schildbürgerhafte Logik, z. B. die Planung eines Brun
nens ohne zureichende Wasserzufuhr34 oder die Feststellung der Identität einer 
Person durch den Vergleich mit einer Statue, die sie angeblich darstellt: Euripides 
ist nur Euripides, wenn er seinem in Abdera aufgestellten Bild gleicht.35 Auch der 
Prozess um des Esels Schatten und die Auseinandersetzung über die Frösche der 
Latona bieten für diese Logik zahlreiche Anlässe. Aber dergleichen schwankhafte 
Begebenheiten sind nur Begleiterscheinungen des zentralen Problems.

Der Roman beginnt Anfang März 1774 in Lieferungen im Teutschen Merkur zu erscheinen. Diese 
ersten Kapitel sind ein reiner Demokrit-Roman: der Philosoph gegen seine rückständigen Mitbür
ger. Eine erste Fortsetzung (Kap. 14) mit einem Anschlag auf Demokrits Vermögen und dessen 
Vereitelung durch Hippokrates erscheint Anfang Mai 1774. Eine zweite Fortsetzung, „Zweyter 
Theil“ überschrieben, die nur ein Kapitel enthält, das die Aufführung der Andromeda des Euripi
des, den Prozess um des Esels Schatten und das Ende Abderas durch die Frösche der Latona an
kündigt, folgt Mitte September 1774.

�� A 1774, S. 163.
�� A 1774, S. 299‒301; A 1781, S. 318‒320.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 91



Dann folgt eine Unterbrechung bis Ende Juli 1778. Der Neuansatz beginnt wieder mit dem 
„Zweyten Theyl“, und zwar mit einer neuen Adresse „An den Leser“, die an die Stelle des den 
zweiten Teil einleitenden Kapitels mit den Ankündigungen treten soll und an das 14. Kapitel des 
Demokrit-Romans anschließt. Es sind überleitende Kapitel von Hippokrates zum Theater in Ab
dera (Kap. 15 und 16), fortgesetzt Ende August bis Jahresende mit Kapitel 17 bis 26 über Euripides 
und Abdera. Als „Anhang“ erscheint ab Januar/Februar 1779 bis Ende Juni 1779 der Prozess über 
des Esels Schatten. Ende August/Anfang September bis Ende Oktober 1780 folgt „Das lezte Kapitel 
der Abderiten“ in zwei Teilen; es handelt über den Streit um die Frösche der Latona und das 
Ende Abderas. 

1781 veröffentlicht Wieland dann den ganzen Roman. Erst diese Buchausgabe hat zwei Teile 
mit fünf Büchern mit den Themen: die Abderiten und Demokrit, die Abderiten und Hippokrates, 
die Abderiten und Euripides, der Prozess um des Esels Schatten und der Streit um die Frösche 
der Latona. Damit erhält der Roman eine neue Struktur. Der ursprüngliche Text ist anders geglie
dert. Vor allem die Abschnitte über Hippokrates und die Frösche der Latona sind zu selbständi
gen Büchern aufgewertet. Der Text ist z. T. ausgeweitet. Mit dieser neuen Struktur ist eine Verän
derung der Konzeption verbunden.

Wielands Abderiten dürften wie die Lalen von ihrer Herkunft eigentlich keine 
Narren sein. Wieland entwirft, auf Basis antiker Quellen, eine analoge Ge
schichtskonstruktion wie das Lalebuch. Auch Abdera hat eine Vorgeschichte. 
Historisch leitet sich die Stadt von Athen her. Abdera liegt zwar im barbari
schen Thrazien, ist aber eine Pflanzstadt des ionischen Teos,36 das seinerseits 
eine „Atheniensische Colonie“ ist. In Jonien ist, Wieland zufolge, die athenische 
Kultur noch einmal gesteigert. Nach Thrazien transferiert, schlägt diese Kultur 
aber um, die Abderiten verlieren den „Charakter eines geistreichen Volkes“:37

„Nicht daß sie ihre vormalige Lebhaftigkeit ganz verlohren, oder sich in Schöpse 
verwandelt hätten […]. Ihre Lebhaftigkeit nahm nur eine wunderliche Wendung; 
und ihre Einbildung gewann einen so grossen Vorsprung über ihre Vernunft, daß 
es dieser niemals wieder möglich war, sie einzuholen“.38 Abdera will das thrazische 
Athen sein, das alle Vorzüge griechischer Zivilisation hat, aber die Nachahmung 
gerät zur Übertreibung und letztlich Karikatur Athens – in der Bauweise, in der 
bildenden Kunst, im Theater, im Philosophieren, im Denken der tonangebenden 
Schichten.

Dem Gegensatz Athen – Abdera entspricht im Lalebuch der Gegensatz 
Vthen – Laleburg. Die Ruinen von Laleburg liegen in der Nähe von Vthen, der 

�� Die ältere Geschichte von Abdera lässt Wieland beiseite; vgl. Hermann Bausinger: [Art.] Ab
dera. In: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Er
zählforschung. Bd. 1: A–ba. Hg. von Lotte Baumann. Berlin 1977, Sp. 10 f.; siehe auch Röcke: 
Schildbürger aus Abdera? (Anm. 6), S. 668 f. und S. 672‒674.
�� A 1774, S. 161; A 1781, S. 183.
�� A 1774, S. 161.

92 Jan-Dirk Müller



Hauptstadt von Utopia. Die Regression der Lalen steht in gegenbildlichem Bezug 
zu Utopia.39 Bei Abdera ist das Gegenbild nicht Utopia mit der Hauptstadt Vthen, 
sondern eine wirkliche republikanisch verfasste Stadtgemeinde, Athen.40 Das ent
spricht Wielands generellem Misstrauen gegen utopische Entwürfe.41 De facto 
weckt der Name Athen aber utopieähnliche Assoziationen. Athen steht in Wie
lands intellektuellem Kosmos für die höchste kulturelle Verfeinerung der Mensch
heit, für Urbanität, Blüte von Kunst und Wissenschaften, für eine gebildete Gesell
schaft. Abdera ist die Verfallsform der vollkommensten Gestalt, zu der sich 
menschliche Gesellschaft je entwickelt hat.

Athen ist Vorbild auch für die eigene Kultur. Die Verpflanzung athenischer 
Kultur in eine barbarische Umgebung spiegelt den Akkulturationsprozess 
Deutschlands. Das thrazische Athen hat insofern ähnliche Voraussetzungen wie 
eine mitteleuropäische Stadt, in die das klassische Muster verpflanzt werden soll. 
Auch hier kann die Nachahmung zur Karikatur führen. Es genügt nicht, das be
wunderte Vorbild oberflächlich nachzuahmen und im Übrigen in dumpfen, über
ständigen Traditionen zu verharren; es muss auch mit dessen Geist gefüllt 
werden.

Die entscheidende Differenz der Vorgeschichte gegenüber den Schwankroma
nen ist der Unterschied der politischen Systeme. Die politische Ordnung, deren 
Teil Abdera ist und an der sie gemessen wird, ist nicht mehr die Monarchie, son
dern die Stadt. Narrheit ist nicht mehr Regression in eine bäuerliche Welt und 
eine segmentär vorstaatliche Gesellschaftsform, sondern Entartung eines komple
xen Gesellschaftsgebildes. Maßstab Abderas ist die Städtelandschaft des klassi
schen Griechenlands. Entsprechend ist die abderitische Gesellschaft wie in einer 
wohleingerichteten Stadt funktional ausdifferenziert. Abdera hat zahlreiche 
rechtliche, religiöse, gesellschaftliche und administrative Institutionen. Die Funk
tionsdifferenzierung wird nicht rückgängig gemacht, indem die Abderiten wie 
die Lalen und Schildbürger in ihre bäuerliche Umgebung zurückkehren. Abdera 
ist keine Ackerbürgerstadt und kein besseres Dorf, sondern ein sozial reich ge
gliedertes Gemeinwesen mit Gelehrten, Priestern, einer akademisch ausgebilde
ten Funktionselite, prächtigen Gebäuden sowie einer lebendigen Musik- und 
Theaterszene. Abdera beansprucht, alle Vorzüge Athens zu vereinen, glaubt auf 
der Höhe der Zeit zu sein, doch ist es Produkt einer Fehlentwicklung.

�� Werner Röcke: Fiktionale Literatur und literarischer Markt. Schwankliteratur und Prosaro
man. In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegen
wart. Bd. 1: Die Literatur im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Hg. von dems. und Marina 
Münkler. München 2004, S. 463–506, hier S. 497, spricht von einer Anti-Utopie.
�� Ertz (Anm. 1), S. 5, vermutet in Vthen eine Anspielung auf Athen.
�� A 1774, S. 160.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 93



4 Dysfunktionale und stecken gebliebene 
Ausdifferenzierung

Die Ämter sind durchweg funktionswidrig besetzt. Die Fehlentwicklung lässt sich 
in die Anfänge Abderas zurückverfolgen: Vorzeiten war der „Nomophylax, oder 
Beschirmer der Gesetze, (eine der obersten Magistratspersonen), zugleich Vorsin
ger bey den gottesdienstlichen Chören, und Oberaufseher über das Musikwe
sen“.42 Als die Zeiten sich ändern, die Aufgaben sich differenzieren, wird ein Nomo
phylax gewählt, der zwar „die Gesetze ganz leidlich beschirmte, aber entweder 
schlecht sang, oder gar nichts von der Musik verstund“. Daher beschließt man:

‚Der beste Sänger aus Abdera sollte hinfür allzeit auch Nomophylax seyn‘; und dabey blieb es, 
solang Abdera stund. Daß der Nomophylax und der Vorsänger zwo verschiedene Personen 
seyn könnten, war in zwanzig öffentlichen Berathschlagungen keiner Seele eingefallen.43

So dominiert die Musik alles: „Ihre Sittenlehre und Politik, ihre Theologie und 
Kosmologie war auf musikalische Grundsätze gebaut; ja, ihre Ärzte heilten sogar 
die Krankheiten durch Tonarten und Melodien“. Die Verkehrtheit wird zusam
mengefasst in dem Satz, „daß man alle ernsthaften Dinge lustig, und alle lustigen 
Sachen ernsthaft behandeln müsse“. Das bedeutet nicht nur, dass den Abderiten, 
wie es heißt, der „Geschmack“ fehlt, sondern alles aus dem Lot gerät.44

Abdera steht für eine Fehlentwicklung der frühen Moderne. Es zeigt, dass 
funktionale Differenzierung und zivilisatorischer Fortschritt vielleicht eine not
wendige, keineswegs aber eine hinreichende Bedingung für ein funktionierendes 
Gemeinwesen sind. Abdera steht für die Pseudo-Vernunft eines solchen Gemein
wesens. Alle arbeiten nur auf eigene Rechnung, ohne Rücksicht auf die anderen. 
Es gibt eine komplizierte Verfassung mit zahlreichen, unterschiedlich besetzten 
Rats- und Entscheidungsgremien mit unterschiedlichen Kompetenzen, es gibt 
Ratsherren, Zunftvertreter, Priester, Rechtskundige, Ärzte, Gelehrte, Philosophen 
und Dichter, aber ihre berufliche Qualifikation bewährt sich in aberwitzigen Ar
gumentationen. Es gibt eine tonangebende Gesellschaft, in der vor allem die 
Damen das große Wort führen, es gibt einen Ton gebildeter Konversation, aber 
sie ist Geschwätz. Im Prozess um des Esels Schatten kommen mit dem ganzen 
Instrumentarium der Kasuistik vertraute Anwälte – Wieland nennt sie Sykophan
ten – zu Wort. Im religionspolitischen Streit über die Frösche der Latona gibt es 
ebenso scharfsinnige wie absurde philosophische und theologische Argumente 

�� A 1774, S. 165 f.
�� Ebd., S. 166.
�� Ebd., S. 166 f.

94 Jan-Dirk Müller



auf beiden Seiten. Aber all das ändert nichts daran, dass das Resultat der Beratun
gen und Beschlüsse immer nur ein abderitisches, nämlich ein närrisches und wi
dersinniges ist.

Diese athenisch dekorierte Kultur erscheint deshalb als dumpfe Reaktion. Die 
Lalen verweigern sich der Moderne. Die Abderiten, das thrazische Athen, glauben 
an der Spitze moderner Zivilisation zu stehen. In Abdera wird trotzdem alles, was 
Athens Attraktion auszumachen scheint, provinziell. Abdera richtet sich im Be
kannten ein. Demonstriert wird das vor allem im Demokrit-Roman am Motiv des 
Reisens. Demokrit ist der welterfahrene Kosmopolit, der mit seinen Berichten von 
fremden Ländern auf Unverständnis stößt. Die Abderiten hängen noch den Pli
nius’schen Fabeln von den Erdrandvölkern, Menschen mit Hundsköpfen und nur 
einem Auge auf der Brust an. Die Abderiten sind stolz, nie aus Abdera herausge
kommen zu sein, und erlassen sogar ein Gesetz, das Reisen verbietet, weil man da 
nur allerlei gefährliche neue Ansichten kennenlernt. Die Abderiten sind unfähig, 
ihre Weltsicht zu relativieren und anzuerkennen, dass z. B. außerhalb Europas an
dere Vorstellungen von Schönheit herrschen. Abdera ist deswegen bei aller Pseudo- 
Modernität eine unaufgeklärte Gesellschaft. Wenn die Aufklärung den Blick von 
außen auf die eigenen Lebensverhältnisse probt, sie relativiert und immer wieder 
revidieren muss, wenn sie immer weiter ins Unbekannte schreiten will, richten sich 
die Abderiten in dem ein, was der Fall ist und was man kennt. Sie bleiben stehen.

Dieser Provinzialismus ist dem Kosmopolitismus45 eines Demokrit oder Hip
pokrates entgegensetzt. Dem bornierten Gemeinwesen und seinen kleinlichen 
und eigensüchtigen Intrigen wird eine Gruppe freier Geister gegenübergestellt:

Es giebt eine Art von Sterblichen, die sich Kosmopoliten nennen, und die, ohne Verabre
dung, ohne Ordenszeichen, ohne Loge zu halten, und ohne durch Eydschwüre gefesselt zu 
seyn, eine Art von Brüderschaft ausmachen. Kosmopoliten kommen, der eine von Osten, 
der andre von Westen, sehen einander zum erstenmale, und sind Freunde. [...] in jedem an
dern Orden gibt es auch falsche oder wenigstens unwürdige Brüder, in dem Orden der Kos
mopoliten gibt es keine.46

Der Kosmopolit ist Gegenbild einer im Gewohnten befangenen Selbstzufriedenheit. 
Dieses Gegenbild wird im Laufe des Romans Zug um Zug an den Rand gedrängt.

In der ursprünglichen Gestalt des Romans ist diese Konstellation noch klar 
angelegt, klarer als in der Buchfassung. In den letzten beiden Büchern entfällt 
das Korrektiv, das Demokrit, Hippokrates und Euripides der Narrheit der Leute 
von Abdera entgegensetzen. Nur die 1774 erschienenen Kapitel haben die Grund
struktur der Auseinandersetzung zwischen einem Intellektuellen (Demokrit) und 

�� Hierzu Manger (Anm. 5).
�� A 1774, S. 251; vgl. etwas erweitert A 1781, S. 278‒280.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 95



einer reaktionären und provinziellen Gesellschaft. Demokrit vertritt die immer 
fortschreitende Aufklärung gegen dumpfe Beharrung im Bekannten. In der Jour
nalfassung wird insofern durchweg die Norm präsent gehalten, indem der Gesell
schaft der Abderiten ein aufgeklärter Philosoph, ein Arzt und ein berühmter 
Dichter entgegengestellt werden, die für die Überlegenheit der klassischen grie
chischen Kultur stehen. Ihr Räsonnement kommt zwar nicht gegen die Abderiten 
an, gibt dem Leser der Satire aber Orientierung. Den drei ersten Teilen kommt 
deshalb eher das Prädikat einer „typisch aufklärerischen Satire“ zu als den bei
den letzten Teilen.47 Die Fortsetzung mit dem Prozess um des Esels Schatten wird 
1779 als „Anhang“ angekündigt,48 der Streit über die Frösche in das lange, zweitei
lige „lezte Kapitel“ abgeschoben.

Schon im zweiten und dritten Teil beginnt sich das Verhältnis von Satire und 
Norm zu verschieben. Der Auftritt des Hippokrates, ursprünglich der Geschichte 
Demokrits untergeordnet, wird 1781 zwar ausgebaut, sodass er in der Buchfas
sung einen selbstständigen Abschnitt füllt. Hippokrates setzt sich aber anders als 
Demokrit nicht eigentlich mit den Abderiten auseinander, sondern widerlegt auf- 
grund seiner medizinischen Kompetenz nur ihre närrischen Ansichten über den 
Geisteszustand des Demokrit. Über sein Urteil kommen die Abderiten hinweg. 
Hatte es mit Demokrit noch heftige Dispute gegeben, so kümmern sich die Abderi
ten einfach nicht um die Meinung des Hippokrates, indem sie zum Mittagessen 
gehen, was auch im Folgenden probates Mittel der Konfliktlösung ist.49 Bei Euripi
des verschiebt sich die Funktion des Korrektivs noch weiter. Euripides gibt den 
Abderiten auf verschiedene Weise Gelegenheit, die Narrheit ihres Kunstverständ
nisses, insbesondere des Theaterwesens zu beweisen, aber er wird nie zu ihrem 
Widerpart und gerät durch sie nie in Gefahr. Im Gegenteil fördert der Erfolg sei
ner Andromeda nur eine neue Form des kollektiven Irrsinns. Euripides verleug
net sein Wesen und spielt den Abderiten, „als ihm nur immer möglich war“.50 Er 
kritisiert nur widerwillig und zurückhaltend das Machwerk einer abderitischen 
Theateraufführung. Der Rang seines Dramas steht außer Frage, aber die Abderi
ten werden gar nicht darauf gestoßen, wie jämmerlich ihre eigene Dramenpro
duktion ist. Dem Leser ist das klar, aber fiktionsintern bleiben sie unangefochten. 
Die satirische Struktur ergibt sich implizit, nicht, wie vor allem in den Passagen 
über Demokrit, explizit.

Erst nach längerer Unterbrechung kommen die beiden letzten Bücher hinzu. 
In ihnen fehlt das Korrektiv einer Instanz, die die Narrheit der Streitigkeiten 

�� Röcke: Schildbürger aus Abdera? (Anm. 6), S. 683.
�� A 1774, S. 330.
�� A 1774, S. 259; A 1781, S. 287.
�� A 1781, S. 318; A 1781, S. 336.

96 Jan-Dirk Müller



sichtbar macht. Der Prozess um des Esels Schatten ist eine Satire auf leeren juris
tischen Formalismus, der einen lächerlichen Rechtsstreit zur Staatsaffäre auf
bläht, an der alle Autoritäten der Stadt, alle Institutionen, alle ständischen Forma
tionen beteiligt sind. Hier führt gerade die ungezügelte, sich verselbstständigende 
funktionale Differenzierung in den Irrsinn. Die Fachleute haben sich mit ihren 
verstiegenen Argumenten längst aus einem vernünftigen Diskurs verabschiedet. 
Auf beiden Seiten wirken studierte Leute, die sich im prozessualen Vokabular 
auskennen und sich souverän des juristischen Instanzenzugs zu bedienen wissen. 
Das Verfahren sucht durch Präzedenzfälle die Kontinuität der Rechtsprechung zu 
bewahren. Doch alle Voraussetzungen einer geordneten Rechtspflege dienen den 
Kontrahenten nur dazu, sich Vorteile auf Kosten ihrer Gegner zu verschaffen. Im 
Rechtsstreit bilden sich seltsame Allianzen aus, Aristokratie und Pöbel, reiche 
Bürger und Handwerkerzünfte, Freigeister und Priester. Motor sind allemal per
sönliche Interessen: Liebesaffären, Eifersüchteleien, Neid, Gewinnstreben, Gel
tungssucht usw. Das bedeutet, dass das ganze soziale, politische, kirchliche ‚Rä
derwerk‘ (ein Lieblingsterminus von Wieland) in Bewegung gehalten wird von 
egoistischen Leidenschaften. Sie toben sich in endlosen Kompetenzstreitigkeiten 
der kommunalen Institutionen aus. Man beruft sich zwar auf die Tradition, aber 
pflegt sie nicht sonderlich. Die Priester glauben nicht an ihre eigenen Götter.51

Man inszeniert Wunderzeichen, die zur Aufwiegelung der Massen benutzt wer
den, wo es den eigenen Absichten dienlich ist.52

5 Die Krise einer halb-aufgeklärten Gesellschaft
Das verschärft sich noch im Streit um die Frösche der Latona. Gewiss demons
triert der Streit auch die Folgen einer zum Aberglauben abgesunkenen Religion. 
Das ist an und für sich ein typisch aufklärerisches Thema. Hier aber haben die 
Vertreter radikaler Aufklärung nicht einfach recht. Der Erzähler geht geradezu 
gleichgültig mit dem Latonakult um: Er ist „ihre von Vorältern auf sie geerbte 
Volks- und Staatsreligion; und sie waren in diesem Stücke nicht schlimmer dran 
als alle übrigen griechischen Völkerschaften: [...] eine Religion mußten sie haben, 
und in Ermanglung einer bessern war jede besser als gar keine“.53 Die Tradition 
ebenso wie ihre Kritik ist bloßer Vorwand von Machtspielen. Die Satire richtet 
sich gegen die Religion als ein Mittel zur Macht. Hier sind es vor allem konkurrie

�� A 1781, S. 370.
�� Ebd., S. 377.
�� Ebd., S. 427.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 97



rende Priesterschaften. Haupt der ‚Gegenfröschler‘ ist der Philosoph Korax, Schü
ler der platonischen Akademie in Athen, der den Streit „im Lichte der Vernunft“ 
betrachtet,54 also eigentlich der Aufklärung gegenüber dem dumpfen Festhalten 
an obsoleten Traditionen Geltung verschaffen müsste. Seine radikale Position 
wird durch seine Eitelkeit diskreditiert.55 Für die ‚Itztlebenden‘ ist der Frösche
kult Unsinn,56 aber Wieland überträgt dieses Urteil nicht einfach auf die Antike. 
Die radikal-aufklärerischen Ansichten sind zynisch und rücksichtslos gegen An
dersdenkende. Die Lösung des Froschproblems durch die selbsternannten ‚Auf
klärer‘ – die Frösche zu essen – ruft das Entsetzen der Traditionalisten hervor. 
Die Batrachophagen erregen in den Augen der Batrachosebisten den Zorn der 
Göttin. Eine Mäuse- und Rattenplage wird als Strafe der Latona gesehen. Von 
zwei Seiten bedroht, müssen die Abderiten ihre Stadt aufgeben. Am Untergang 
Abderas sind die Kämpfer gegen die Sakralisierung der Frösche ebenso beteiligt 
wie ihre frommen Verteidiger.

In einem oberflächlichen Sinne sind die Gegenfröschler Aufklärer, aber sie 
benutzen den Gegenstand nur als Vorwand, sich durchzusetzen. Auch auf der Ge
genseite gibt es Zweifler an der Heiligkeit der Frösche. Sogar der Priester Agathyr
sus gehört zu ihnen. Er glaubt selbst nicht das abergläubische Zeug, das er öffent
lich vertreten muss, aber er benutzt es, um im Volk Anhänger zu gewinnen.57 Der 
Fortgang wird durch die Winkelzüge der Parteigänger jeder Seite und der darin 
verwickelten Institutionen bestimmt. Der dabei aufgewendete philosophische, 
naturwissenschaftliche, theologische und prozedurale Scharfsinn weist Abdera 
als hochdifferenzierte Gesellschaft aus, der es allerdings wieder nicht gelingt, die 
Funktionsprimate der einzelnen gesellschaftlichen Systeme aufeinander abzu
stimmen. Die Unterordnung des politischen Lebens unter eine absurde Rechts
frage bringt Abdera an den Rand des Untergangs, die Verabsolutierung der reli
giösen Auseinandersetzung vollendet ihn.

In diesen Schlusspassagen erweist sich Abdera nicht als ein regressives, son
dern im Gegenteil ein hochkomplexes Gemeinwesen, das an seiner entfesselten 
Differenzierung zugrunde geht. Die Narrheit kann sich in den letzten beiden Bü
chern austoben; aber es fehlt das Gegenüber, das sie korrigieren könnte. Beide 
zeigen ein aus den Fugen geratenes Gemeinwesen, dessen Institutionen und Füh
rer gegeneinander arbeiten und stets die unsinnigste Lösung erzielen. Symptoma
tisch ist die beiläufige Bemerkung am Ende des vierten Buchs, Demokrit habe 
sich, nachdem er sich noch eine Komödie über den Eselsprozess (an dem er 

�� Ebd., S. 432.
�� Ebd., S. 468.
�� Ebd., S. 467.
�� Ebd., S. 430.

98 Jan-Dirk Müller



schon nicht beteiligt war) angesehen hatte, aus Abdera entfernt.58 Schon vorher 
hatte er sich immer weiter aus der Stadt zurückgezogen. Einzig das (später) erste 
Buch reflektiert die Position des Intellektuellen in der Gesellschaft. Demokrit ge
hört dazu, und doch nicht. Man darf übersetzen: Der unangepasste, Neuem aufge
schlossene Einzelne und seine kosmopolitische Vernunft haben in Abdera fortan 
nichts mehr zu suchen.

Aufklärung ist also nicht, wie es in den ersten drei Büchern scheinen möchte, 
mit bestimmten Positionen gegenüber Vorurteilen verbunden, wie sie in der Nar
renrepublik Abdera anzutreffen sind. Im satirisch verzerrten Bild der abderiti
schen Republik sind es letztlich banale menschliche Leidenschaften, die das 
Gemeinwesen ruinieren, ungeachtet der fortschrittlichen oder reaktionären Posi
tion. Diese Leidenschaften aber wurzeln in der menschlichen Natur. Insofern 
unterscheidet sich das satirisch verzerrte Abdera nicht von der ‚aufgeklärten‘ ab
soluten Monarchie im Sultanat Scheschian, in dem – jedenfalls der Vollendung 
des Romans in der Ausgabe letzter Hand zufolge – sogar eine ideale Staatsverfas
sung, wie sie ihm der Sultan Tifan gegeben hat, unter seinen Nachfahren unter
geht.59 Deshalb ist die Geschichte der Abderiten „eine der wahresten und zuverlä
ßigsten“, weil sie ein treues Porträt menschlicher Verhältnisse zeichnet und sich 
„vor allen Karikaturen sorgfältig zu hüten“ vornimmt.60 Hier deutet sich die Anthro
pologie des späten Wieland an, der überzeugt ist, dass die menschliche Natur auf 
Dauer jede politische Organisationsform ruiniert, dass es die eine richtige Staats
form nicht gibt und dass das relativierende Nebeneinander, wie es der Briefroman 
Aristipp entwirft, dieser Vielfalt angemessen ist.61 Aufklärung ist ein unabschließba
rer Prozess; es gibt keine Position unumstößlicher Wahrheit.

6 Schilda, Laleburg und Abdera
Insofern hat das Schildbürger-Motiv bei Wieland eine ganz andere Funktion als 
in den Schwankromanen des 16. Jahrhunderts. Diese erzählen von komischen 
Leuten, deren Dummheit man gar nicht weit genug von sich wegrücken kann, so

�� Ebd., S. 425.
�� Vgl. Jan-Dirk Müller: Der Staatsroman im Zeitalter der Rechtskodifikationen. Zum Goldnen 
Spiegel Christoph Martin Wielands. In: Zwischen äußerem Zwang und innerer Verpflichtung. Po
sitionen aus Recht und Literatur in der Aufklärung. Hg. von Oliver Bach, Susanne Lepsius und 
Friedrich Vollhardt. Berlin 2024, S. 93‒106.
�� Christoph Martin Wieland: Der Schlüssel zu der Abderitengeschichte. In: A 1781, S. 481.
�� Vgl. Gideon Stiening: Zwischen ‚idealer Republik‘ und ewigem Krieg. Recht, Staat und Ge
schlechterpolitik in Wielands Abderiten. In: Wieland-Studien 11 (2021), S. 199‒226, bes. S. 205‒211.

Schildbürger, Lalen und Abderiten 99



zial, indem man sie Bauern nennt, kulturell, indem man sie als Folge von Regres
sion beschreibt, erzähltechnisch, indem man ihren fiktionalen Status überdeter
miniert. Sie sind ‚weit weg‘ angesiedelt. Ihr Gegenbild ist das König- oder Kaiser
reich ‚Utopia‘, das mit Morus nicht allzu viel zu tun hat und Züge der bekannten 
politischen Ordnung aufweist. Indem die Lalen bzw. Schildbürger sich ihrer Ver
antwortung im Fürstenstaat entziehen, retten sie kurzfristig ihre Privatheit, aber 
steuern langfristig in den Untergang. Laleburg und Schilda scheitern, da sie sich 
aus der gewöhnlichen Ordnung ausgrenzen und alle politische Ausdifferenzie
rung ablehnen. Von ihr aus gesehen sind sie närrisch. Gemeiner Nutzen wird 
zum Vorwand närrischen Verhaltens.

Auch bei Wieland geht es um das Nicht-Funktionieren der staatlichen Ord
nung. Grund ist hier aber nicht Regression, sondern im Gegenteil maximale Aus
differenzierung der politischen und gesellschaftlichen Institutionen, die zum 
Spielball menschlicher Leidenschaften verkommen. Abdera ist Teil der Welt grie
chischer Poleis und einer kulturellen Verfeinerung, die Vorbildcharakter für die 
Gesellschaft des 18. Jahrhunderts hat, repräsentiert aber deren mögliche Unvoll
kommenheiten und Verkehrungen. Wielands Überzeugung, dass es die ideale 
Ordnung auf Dauer nicht gibt, wird durch Abdera, das Zerrbild Athens, bestätigt.

Wie Laleburg auf Utopia und den Aufbruch in die Moderne bezogen ist, so 
Abdera auf Athen und die Erfüllung des Versprechens einer aufgeklärten Kultur. 
Das verleiht den Geschichten beide Male epochentypische Signifikanz. Die Abderi
ten sind nicht wie die Lalen – consuetudo altera natura62 – dumpf und be
schränkt, sondern auf der Höhe der Zeit, kunstsinnig und redegewandt. Das 
schließt Borniertheit nicht aus. Sie zeigen, wie trotzdem das Projekt der Aufklä
rung scheitern kann. Narrheit ist nicht, was wie bei Sebastian Brant vom Konsens 
aller abweicht oder wie bei den Lalen sich dem Konsens aller entzieht, sondern 
was sich bequem in ihm einrichtet und sich nicht den Herausforderungen durch 
das Fremde, Exotische, Neue stellt.

�� L, S. 52.

100 Jan-Dirk Müller



Liliane Weissberg 
Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt 
die Berliner Bühne

1 „A Poor Deluded Wanderer“
Daniel Defoes The Family Instructor, ein Buch, welches das ideale Familienleben 
beschreiben will, erschien 1715 und erlebte in England zahlreiche Auflagen. Im 
Vorwort beschreibt der Autor das Ziel seiner Abhandlung, die ursprünglich als 
eine Art dramatisches Gedicht geplant war: Sie sollte unterhalten und belehren.1

Gleich zu Beginn seines Werkes unterscheidet Defoe dabei zwischen zwei Be
griffen, die sich lautmäßig sehr ähneln: dem „wandering“, das heißt einem – unter 
Umständen auch ziellosen – Gehen oder Spazieren, und dem „wondering”, dem 
neugierig sein, sich wundern. So beschreibt er die folgende Lehrsituation zwischen 
einem Vater und seinen Sohn: Während der Vater im Garten wandelt, stellt der 
Sohn, der ihn begleitet, Fragen. „Wandering“ ist hier das bezeichnende Wort für 
den Vater, der sich im Freien, außerhalb des Hauses befindet und in diesem Augen
blick keiner konkreten Arbeit nachkommt. Mit „wondering“ wird der Sohn be
schrieben, der den Vater um Antworten bittet. Ist The Family Instructor ein Lehr
buch, so wird der Vater hier ein beispielhaft Lehrender. Der dargestellte Unterricht 
wird als Dialog wiedergegeben. „I was looking up there, says the child, pointing up 
in the air“ beginnt das Kind dieses Gespräch mit dem Vater und dieser fährt fort:

Fa. Well, and what did you point thither for, and then point to the ground, and then to 
yourself afterward, what was that about?
Child. I was wondering, father.
Fa. At what, my dear?
Child. I was wondering what place that is.
Fa. That is the air, the sky.
Child. And what is beyond that, father?
Fa. Beyond, my dear! why above it all there is heaven.2

� Daniel De Foe [Defoe]: The Family Instructor, in three parts. Relating I. to Fathers and Child
ren, II. To Masters and Servants, III. To Husbands and Wives. In: The novels and miscellaneous 
works of Daniel De Foe, with a biographical memoir of the author, literary prefaces to the vari
ous pieces, illustrative notes, etc. Bd. 15 und 16. Oxford 1841, hier Bd. 15, S. ix.
� De Foe (Anm. 1), S. 5 f.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-006



Bei Aristoteles steht das Sich-Wundern zu Beginn jedes philosophischen Denkens. 
Hier weist es auf den Bereich des Kindes, das auf die Erfahrung des Älteren 
bauen will und muss, und wird genealogisch verstanden. Der Vater, der ihm ge
nerationsmäßig vorangeht, hat ein Wissen, das er weitergeben möchte. Dabei ist 
der Family Instructor, der dieses Gespräch wiedergibt, kein Drama. Der Dialog 
soll lediglich die Rollen verdeutlichen, die dem Vater und dem Kind zukommen. 
Er präsentiert sich somit als ein Lehrstück, das Moralverständnis und christliche 
Werte vermitteln soll. Der über der Erde gelegene Himmel (sky) muss mit jenem 
religiösen Himmel (heaven) in Bezug gebracht werden.

Auch die Hauptperson des Romans von Oliver Goldsmith, The Vicar of Wake
field, der zuerst 1766 erschien (Abb. 1), ist ein Vater und ein Lehrender, der um 
seine Rolle in der Familie weiß. Das Buch war äußerst erfolgreich und erfuhr 
viele Auflagen.

Bereits in der Ankündigung des Romans ist zu lesen, dass es sich bei dem Pre
diger Charles Primrose um einen ganz besonderen Helden handelt, der jedoch 
ebenfalls die im Family Instructor beschriebenen Werte verdeutlicht und seiner 
Ehefrau wie seiner Gemeinde gegenüber die richtige, beispielgebende Rolle ein
nehmen will:

The hero of this piece unites in himself the three greatest characters on earth; he is a priest, 
an husbandman [sic], and the father of a family. He is drawn as ready to teach, and ready 
to obey, as simple in affluence, and majestic in adversity.3

Primrose, der gerade als Familienmann und Vater seiner Gemeinde Vorbild 
und Held sein will, beschreibt bereits früh den idealen Ort, an dem er sich 
befinden möchte. Dieser ist nicht eigentlich die Kirchenkanzel, sondern der wär
mende Kamin in seinem Haus; dort kann er seine Familie um sich scharen. Sie 
besteht aus der Ehefrau, die er nicht so sehr aus Liebe wie aus praktischen Über
legungen geheiratet haben will, seinem ältesten Sohn George, den Töchtern Olivia 
und Sophie, dem ihm nacheifernden Sohn Moses und den beiden jüngsten Kin
dern Dick und Bill, die auf jeweils einem väterlichen Knie am Kamin Platz finden 
können. So könnte die Welt in Ordnung sein, und Goldsmith bietet seinem Leser 
ein Bild der erwünschten Häuslichkeit. Dabei ist das Private nie ganz privat. 
Primrose besteht darauf, dass die Kinder sein wahres Vermögen ausmachen, und 
der Familienkreis ist eine „little republic to which I gave laws“,4 die sich in der 

� Oliver Goldsmith: Advertisement. In: Ders.: The Vicar of Wakefield. A Tale Supposed to be 
Written by Himself. Ed. by Arthur Friedman, with an introduction and notes by Robert L. Mack. 
Oxford 2006, S. 3.
� Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 22. Siehe auch James P. Carson: ‚The Little Republic‘ of the 
Family. Goldsmith’s Politics of Nostalgia. In: Eighteenth-Century Fiction 16 (2004), S. 173‒196.

102 Liliane Weissberg



Abb. 1: [Oliver Goldsmith:] The Vicar of Wakefield: A Tale. Supposed to be written by Himself. Bd. 1. 
Salisbury: B. Collins 1766. © University of Pennsylvania, Kislak Center for Special Collections, Singer- 
Mendenhall Collection PR3490.A1 1766 – v.1/2.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 103



Dorfgemeinde fortsetzt und idealerweise auch auf den englischen Staat erweitert 
werden kann. Das Private ist das Politische.

Aber leider muss der Prediger seinen Platz am Kamin in seinem Haus, ja 
Wakefield selbst bereits zu Beginn des Romans verlassen und damit auch jenes 
Dorf, dem er sich zugehörig fühlt und das ihn auch bezeichnen soll. Bereits nach 
wenigen Seiten zeigt es sich, dass der Vicar of Wakefield gar kein Vicar of Wake
field mehr ist. Eine Reihe weiterer Verluste beschreiben seinen weiteren Weg. Er 
verliert sein kleines Vermögen an einen Kaufmann, der ihm eine gute Rendite 
verspricht, aber flieht. Seine Tochter Olivia wird von einem Adeligen entführt, 
der eine Scheinheirat mit ihr eingeht; sie ist entehrt und versucht sich umzubrin
gen. Auch Primroses neues Heim besitzt eine Feuerstelle, aber diese verwandelt 
sich in einen Brandherd, durch den sein Haus zugrunde geht. Seine zweite Toch
ter Sophie wird ebenfalls entführt, doch bald befreit; zu einer Scheinehe kommt 
es hierbei nicht. George, der die Familie verlässt, wird in einer seltsamen Berufs
folge zunächst Schauspieler, dann Offizier. Dies scheint positiv, aber er gerät, um 
die Ehre seiner Familie zu verteidigen, in eine Schlägerei und wird letztendlich 
sogar des Mordes an seiner Schwester Olivia beschuldigt.

Diese Ereignisse mögen außerhalb des Machtbereichs des Predigers liegen, 
aber es gibt andere Ereignisse, die durch sein fragwürdiges Urteil und seine Nai
vität hervorgerufen wurden, wie auch seine Frau und seine Kinder, die unter sei
ner pädagogischen Aufsicht stehen, oft nicht vernünftig handeln. So ist der Predi
ger zumindest teilweise auch Urheber seines Unglücks. Er vertraut gutgläubig 
einem ihm nicht wirklich bekannten Kaufmann sein Geld an und spendet danach 
gleich weiteres Geld an Arme, ohne an die Versorgung seiner eigenen Familie zu 
denken. Er folgt der Ansicht des Theologen William Whiston, dass ein Mann kei
neswegs ein zweites Mal heiraten darf, auch nicht nach dem Tod seiner Frau. Mit 
dieser Interpretation der Monogamie konfrontiert Primrose den benachbarten 
Prediger Wilmot, der zum vierten Mal eine Ehe eingehen will, und es kommt zu 
einer Auseinandersetzung, deren Konsequenzen er nicht bedenkt. Wilmot will 
nämlich seine Tochter Arabella nun nicht mehr George zur Frau geben, obwohl 
die jungen Leute heiraten wollten.

Die Prinzipien, nach denen Primrose handeln möchte, helfen ihm wenig, da 
er, wie auch seine Frau und Kinder, Sein und Schein nicht unterscheiden kann. 
So handelt Moses beim Verkauf eines Pferdes statt eines Gewinns nur billige 
grüne Brillen in silberglänzenden Fassungen ein, und auch der Vater wird beim 
Verkauf eines Pferdes betrogen. Primrose meint, die Menschen zu kennen, aber 
er kann ihren Charakter nur schlecht einschätzen. Er hält den adeligen Thornhill, 
dessen Land sie pachten, für bewundernswert, weil er Titel und Geld besitzt und 
sich wie ein Mann von Welt verhält. Primrose nimmt seinen Nachbarn, der wenig 
auf Äußerlichkeiten hält, dagegen nicht ernst. Dabei wird Thornhill als Bösewicht 

104 Liliane Weissberg



entlarvt; er entführt Olivia. Der bescheidene Nachbar erweist sich als dessen rei
cher Onkel. Primroses Name verweist auf die Primel, eine schlichte Blume, aber 
trotz seines scheinbaren Verzichts auf irdische Güter ist der Prediger vom Reich
tum anderer angezogen. Seinen Töchtern, die auf Wunsch seiner Frau nach Ro
mangestalten genannt wurden, wünscht er nicht nur anständige Ehemänner, son
dern auch gute Partien. So möchte er sich zwar auf Gottes Wohlgefallen verlassen, 
aber die Reize des materiellen Wohlstands lassen ihn nicht los.

Primrose ist der Erzähler seiner Geschichte und als solcher nicht unbedingt 
verlässlich. Kann der einfach gehaltenen Schilderung vertraut werden? Nach 
jedem materiellen Rückschlag versucht der Prediger wie Hans im Glück im Mär
chen mit weniger zurechtzukommen und den Ereignissen etwas Gutes abzuge
winnen. Sein Verhalten muss dem Leser oder der Leserin bisweilen jedoch 
schwer verständlich erscheinen. So unterbricht er die Suche nach seiner entführ
ten Tochter Olivia und legt sich, weil er sich unwohl fühlt, erst einmal für einige 
Wochen ins Bett. Den späteren versuchten Selbstmord Olivias oder die Verhaf
tung Georges, der ihres Mordes verdächtigt wird, bezeichnet er als Prüfungen des 
Schicksals. Primrose gibt genaue moralische Anweisungen weiter, aber er selbst 
agiert leichtsinnig und unbedacht. Sein Handeln ist von Widersprüchen geprägt 
und entbehrt oft nicht der Komik. Das Familiengemälde, das der Prediger auf Rat 
seiner Ehefrau trotz der Geldnot in Auftrag gibt, mag dies verdeutlichen. Es zeigt 
Primroses Frau im Bild ausgerechnet als Liebesgöttin Venus, und auch Thornhill, 
der vor seiner Entführung Olivias das Haus regelmäßig besucht, besteht darauf, 
im Kreis der Familie abgebildet zu werden. Schließlich ist das fertige Gemälde so 
groß, dass es gar nicht in das Haus passt.

Falsche Einschätzungen und Urteile finden sich auch später, und nicht alles 
kann leicht erklärt werden. So will Thornhill, nachdem er Olivia verstoßen hat, 
Arabella Wilmot heiraten. Er wirft dabei Primrose wegen Schulden ins Gefängnis 
und versucht gleichzeitig, dessen Erlaubnis für seine Ehe von ihm zu erpressen. 
Primrose stimmt dieser Eheschließung erst zu, als er vom angeblichen Tod seiner 
Tochter erfährt. Wieso aber muss der Prediger die Einwilligung geben? Warum 
ist eine solche Erlaubnis überhaupt notwendig, wenn es sich bei Thornhills Ehe 
mit Olivia nur um eine Scheinehe handelt? Und wie ist Primroses Einwilligung 
mit seiner Einstellung zu Ehe und Monogamie, in der er dem Theologen Whiston 
folgt, vereinbar? Die Einstellung des Predigers zur Ehe wurde bereits in der frü
hen Rezeption des Buches diskutiert.5

� Siehe auch die bildliche Darstellung „The Whistonian Controversy“ nach Goldsmiths Roman 
von William Mulready, der das Gemälde 1844 in einer Ausstellung der Royal Academy gezeigt 
hatte und in den Illustrated London News 5 (1844) veröffentlichte, wo es als Kupferstich von 
einem anonymen Künstler reproduziert wurde: „representing the famous dispute on Monogamy 

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 105



So wirft die Handlung Fragen auf, die Ankündigung des Romans dient hierbei 
bereits als Warnung: „There are an hundred [sic] faults in this Thing“, schreibt 
Goldsmith und fügt hinzu: „and an hundred things might be said to prove them 
beauties“.6 Am Ende des Romans wird alles durch ein Feuerwerk von deus ex ma
china wiedergutgemacht: Der flüchtige Kaufmann, der Primrose betrogen hat, 
wird gefasst und das Geld retourniert; Olivia verletzte sich bei ihrem Selbstmord
versuch keineswegs tödlich, sie überlebt; ihre Ehe mit dem adeligen Thornhill er
weist sich wider Erwarten als legal geschlossen. Damit erwirbt Olivia zwar kein 
eigenes häusliches Glück, aber ihr guter Ruf wird wiederhergestellt, und Thorn
hill, in ein Landhaus verbannt, muss sich dem einsamen Musizieren auf einem 
Waldhorn widmen. Sein reicher Onkel heiratet Sophie; George und Arabella, die 
sich lieben, finden wieder zueinander. So werden Ehen geschlossen, der Ruf der 
Frauen wiederhergestellt, die Familie vereint, und die Geldsummen, die als Rück
zahlung, Geschenk, Erbversprechen und Mitgift zirkulieren, machen ein neues 
Leben am Kamin möglich. „Travelling after fortune you cannot always secure it“, 
meint George im Roman,7 und tatsächlich verfasste Goldsmith seinen Roman 
kurz nach der Fertigstellung seines langen Gedichts betitelt: The Traveller; or, a 
Prospect of Society. Es erschien 1764. Dort gibt wandering keine erzwungene, son
dern die gewollte Bewegung eines Reisenden wieder:

My prime of life in wandʼring spent and care: 
Impellʼd with steps, unceasing to pursue
Some fleeting good, that mocks me with the view;
That, like the circle bounding earth and skies,
Allures from far, yet, as I follow, flies;
And find no spot of all the world my own.8

Als der im Gedicht geschilderte Wanderer die Alpen erreicht, kann er sich vom 
Berg herabblickend eigentlich nicht entscheiden, welches der glücklichste Ort 
und das glücklichste Land ist – doch England nimmt, trotz aller Kritik, eine beson
dere Stellung ein. Goldsmiths Vicar of Wakefield stellt einen anderen Wanderer in 

[...] or Whistonʼs tenet, that it was unlawful for a priest of the Church of England, after the death 
of his first wife, to take a second. The disputants are the Vicar and his friend, a rosy-gilled, portly 
parson of the old school, Mr. Wilmot, whose daughter, Arabella, the Vicarʼs son is about to 
marry“.
� Goldsmith: Advertisement (Anm. 3), S. 3.
� Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. 92.
� Oliver Goldsmith: The Traveller; or, a Prospect of Society. In: Select Works of the British Poets, 
with Biographical and Critical Prefaces. Ed. by [John] Aikin. A New Edition with a Supplement by 
Lucy Aikin. London 1852, S. 675.

106 Liliane Weissberg



den Mittelpunkt, der vielleicht als väterliche Gestalt Antworten geben will, aber 
nicht die richtigen Fragen stellen kann ‒ vielleicht nicht einmal die nach einem 
idealen Land.

2 Der englische Roman und das Berliner Drama
Frühe englische Leser von Goldsmiths Roman berichten von den großen Gefüh
len, die sie bei der Lektüre überkommen haben, und lesen ihn trotz aller dort ge
schilderten Ereignisse als Darstellung einer ländlichen Idylle, die besonders bei 
urbanen Bürgern dieser Zeit zu einem Sehnsuchtsort wird. Die junge Fanny Bur
ney ist von dem Schicksal des Predigers zu Tränen gerührt. „The description of 
his rural felicity, his simple, unaffected contentment ‒ and family domestic happi
ness, gave me much pleasure“, schreibt sie 1768 in ihr Tagebuch,

but still, I was not satisfied, a something was wanting to make the book satisfy me ‒ to make 
me feel for the Vicar in every line he writes, nevertheless, before I was half throʼ the first 
volume, I was, as I may truly express myself, surprised into tears ‒ and in the second vol
ume, I really sobb’d.9

Trotz der Schwächen des Romans spricht er das Gefühl an; er kann, und damit 
steht Burneys Urteil nicht alleine, den empfindsamen Romanen zugeordnet wer
den, die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts populär waren. Als populäre senti
mental novel verstanden, erklärt sich vielleicht James Boswells Bemerkung, denn 
1791 schrieb dieser in seinem Life of Johnson, dass Goldsmith den Roman vor 
allem aus Geldnot schnell verfasst habe: Er konnte seine Miete nicht begleichen.10

Der Roman erlangte zwar erst einige Zeit nach seiner Veröffentlichung ein größe
res Publikum, aber er war immerhin Goldsmiths bekanntestes Werk. Der in Ir
land gebürtige Goldsmith ging nach Studienjahren in Dublin und Edinburgh 
selbst auf Wanderschaft durch Flandern, Frankreich, die Schweiz und Nordita
lien, bevor er sich in London niederließ. Dort verdiente er unter anderem Geld 
als Journalist und schneller Lohnschreiber, verfasste aber auch ab 1760 eine 
Briefserie für den Public Ledger, die in späterer Buchform als The Citizen of the 
World erfolgreich wurde. Das, was er verdiente, gab er meist für Vergnügungen 

� Fanny Burney compares The Vicar of Wakefield with other sentimental novels, in her early 
diary (1768). In: Goldsmith. The Critical Heritage. Hg. von George S. Rousseau. London 1974, 
S. 52 f.
�� Siehe auch Robert L. Mack: Introduction. In: Goldsmith: The Vicar (Anm. 3), S. vii‒xxxviii; 
hier S. vii.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 107



aus; so verlor er viel im Spiel. 1761 wurde Goldsmith mit Samuel Johnson bekannt, 
befreundete sich mit Joshua Reynolds, und verkehrte mit vielen anderen Intellek
tuellen dieser Zeit.

Der Roman The Vicar of Wakefield, der Einkommen für seinen Autor generie
ren sollte, bediente sich reichlich der gegebenen Vorbilder. So inkorporierte er 
Elemente des Lehrstücks und folgte dem Erfolgsrezept des populären empfindsa
men Romans. Als einen solchen schien ihn auch Johann Wolfgang von Goethe zu 
verstehen, wenn er in seiner Autobiografie Dichtung und Wahrheit von seiner 
Lektüre des Romans während seiner Studentenzeit in Straßburg berichtet. Er be
schreibt dessen Helden als einen Mann, der „Priester und König“ zugleich ist:

Die Darstellung dieses Charakters [...] macht diesen Roman zu einem der besten, die je ge
schrieben worden; der noch überdies den großen Vorzug hat, daß er ganz sittlich, ja im rei
nen Sinn christlich ist, die Belohnung des guten Willens, des Beharrens bei dem Rechten 
darstellt, das unbedingte Zutrauen auf Gott bestätigt und den endlichen Triumph des Guten 
über das Böse beglaubigt, und dies alles ohne eine Spur von Frömmelei oder Pedantismus. 
Vor beiden hatte den Verfasser der hohe Sinn bewahrt, der sich hier durchgängig als Ironie 
zeigt, wodurch dieses Werkchen uns ebenso weise als liebenswürdig entgegenkommen 
muß.11

Bei seinem Besuch im nahem Sesenheim traf Goethe den protestantischen Pfarrer 
Jakob Brion und dessen Familie, die ihn in ihrer Aufrichtigkeit und Einfachheit 
sehr an die des englischen Landpriesters erinnerte. Goethe schien die schöne Oli
via wie den selbstbewussten Moses hier wiederzufinden und er verliebte sich so
gleich in Brions Tochter Friederike, die er mit Sophie verglich. Damit erlebte er 
seinen eigenen empfindsamen Roman.

Neuere Interpretationen des Vicar of Wakefield stellen seine Zuordnung zum 
Genre des empfindsamen Romans eher in Frage. Sie deuten nicht nur auf die Wi
dersprüche hin, sondern gerade auf inkongruente Momente, die einer Komik 
nicht entbehren und die über eine mit dem Genre noch vereinbare Form der Iro
nie, auf die Goethe hinweist, hinausgehen, so etwa Primroses Gedicht Elegy on 
the Death of a Mad Dog, welches das Mitgefühl der Leserin mit einem recht unge
wöhnlichen Wesen bewirken sollte. Robert H. Hopkins versucht vielleicht am ein
drücklichsten zu zeigen, dass es sich bei Goldsmiths Buch wohl um keinen emp
findsamen Roman handle, sondern um eine Satire des Genres.12 Tatsächlich stellt 

�� Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. 3 Bde. Stuttgart 
1853, hier Bd. 1, S. 545.
�� Vgl. Robert H. Hopkins: The True Genius of Oliver Goldsmith. Baltimore 1969; ders.: Matri
mony in The Vicar of Wakefield and the Marriage Act of 1753. In: Studies in Philology 74 (1977), 
S. 322‒339.

108 Liliane Weissberg



sich für ihn wie für andere Leser heute eher die Frage, wieso ein Buch, das die 
Konventionen des empfindsamen Romans und Elemente des Lehrstücks bis ins 
Unwahrscheinliche treibt, von vielen zeitgenössischen Lesern überhaupt nicht als 
solches erkannt wurde.

Denn nicht nur der vermeintlich christliche Inhalt, der hier vermittelt wer
den soll, muss nach Hopkins in Frage gestellt werden, oder das seltsame Happy 
End, bei dem etwa eine Tochter, wenn nun auch ehrenvoll, alleine bleiben muss, 
während ihr unehrenhafter, reicher Ehemann in eine Hütte verbannt ins Horn 
bläst. Goldsmiths narrative Strategie muss ebenfalls beachtet werden. Vom ersten 
Zweifel der Autorschaft, denn der Roman sei „angeblich“ von dem Prediger selbst 
geschrieben, wie es auf dem Titelblatt heißt, bis zu den Lektionen des Predigers, 
welche einerseits den himmlischen Besitz im Jenseits preisen, andererseits die 
Kinder zum Schatz erklären, während er letztendlich doch mit materiellen Vergü
tungen durchaus zufrieden scheint, stellt sich die Frage, welche Belohnung ei
gentlich hier im Vordergrund stehen soll und ob sich die Interessen des in Geld
not befindlichen Autors Goldsmith von denen des verarmten Erzählers Primrose 
grundsätzlich unterscheiden. Suchen sie trotz aller vermeintlich christlichen Rhe
torik im Diesseits ihr Glück?13

Darüber hinaus zitiert der Prediger nicht nur die Bibel und gerät mit seiner 
Lebensgeschichte selbst zu einer neuen Hiobsgestalt.14 Er verweist auch auf aktu
elle politische Diskussionen über die Whiston-Kontroverse hinaus sowie auf an
dere literarische Texte. Seine Naivität kann nur bedingt ernst genommen werden, 
wenn es nicht gerade diese ist, welche Kritik an der aktuellen Literatur üben 
kann, und sie wird darüber hinaus noch von dem kleinen Moses verstärkt, der 
seinem Vater nacheifern will und diesen beinahe parodiert. „Indeed, most of the 
obviously contrived manipulation of characters in The Vicar of Wakefield can be 
understood and artistically justified only as satirical technique used to disparage 
Dr. Primrose“, fasst Hopkins zusammen.15 Als Satire verstanden, wären auch die 
Ungereimtheiten der Handlung und der Einstellungen des Predigers keine eigent
lichen Fehler des Romans, sondern Programm.

Es ist unklar, ob Benjamin Veitel Ephraim Goldsmiths Roman in der engli
schen Originalfassung las oder in einer deutschen Übersetzung, denn 1767 er
schien bereits Der Landpriester von Wakefield. Ein Märchen, das er selbst soll ge

�� Siehe dazu Thomas R. Preston: The Uses of Adversity. Worldly Detachment and Heavenly 
Treasure in The Vicar of Wakefield. In: Studies in Philology 81 (1984), S. 229‒251.
�� Dazu besonders Martin C. Battestin: The Providence of Wit. Aspects of Form in Augustan Litera
ture and the Arts. Oxford 1974, S. 193‒214.
�� Hopkins (Anm. 12), S. 184.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 109



schrieben haben, und allein 1776 erschienen zwei weitere deutsche Fassungen.16

Ephraim schien dieses Buch nicht nur als empfindsamen Roman und Lehrstück 
ernst zu nehmen; wahrscheinlich stellte er auch eine Beziehung zu den bürgerli
chen Trauerspielen Gotthold Ephraim Lessings her, die ebenfalls von verführten 
Mädchen und adeligen Bösewichten handeln. Lessings Drama Miss Sara Sampson
spielt in England und wurde 1755 uraufgeführt. Das in Italien lokalisierte Schau
spiel Emilia Galotti wurde 1772 uraufgeführt. Ephraims Beziehung zu dem Drama
tiker war nicht nur die eines Lesers seiner Werke. Ephraims Vater, der reiche 
Berliner Kaufmann und Bankier Heine Veitel Ephraim, der einst für Friedrich II. 
Münzen prägte und diesem half, den Siebenjährigen Krieg zu finanzieren, hatte 
Lessing um Rat hinsichtlich der Erziehung seines verwöhnten Sohnes gebeten, 
und so wurde Lessing, der in der Nachbarschaft wohnte, dessen Mentor und Leh
rer. Trotz seines Interesses für Literatur und Politik ließ dieser sich aber als Kauf
mann ausbilden und verbrachte einige Jahre als Leiter einer Silberschmelze in 
Amsterdam, wo er auch heiratete und eine Familie gründete. Nach seiner Rück
kehr nach Berlin arbeitete er im dortigen Familienbetrieb. Im Frühjahr 1776, ein 
Jahr nach dem Tod seines Vaters und im Jahr neuer deutscher Buchfassungen 
von Goldsmiths Roman, brachte Ephraim sein eigenes Drama zur Aufführung 
(Abb. 2). Fand George im Vicar of Wakefield einige Zeit als Schauspieler einer 
Wanderbühne sein Auskommen, so inspirierte Goldsmiths Buch nun das Drama 
Ephraims, Worthy. Im Unterschied zu Goldsmith wurde es nicht von einem Autor 
geschrieben, der sich in Geldnot befand, sondern von einem Geschäftsmann, der 
es sich leisten konnte, Autor zu werden und dieses Stück nicht nur in Danzig bei 
Jobst Hermann Flörcke zu drucken, sondern auch einen Theaterraum in Berlin 
zu mieten und Schauspieler zu engagieren.

Ephraim wählte Carl Theophil Döbbelins Theatertruppe, die einen ausge
zeichneten Ruf besaß und das Stück in ihrem Theater in der Behrenstraße zeigen 
konnte (Abb. 3). Im Vorjahr hatte Döbbelin dort ein Drama Lessings, Die Juden, 
aufgeführt. Wenige Wochen zuvor zeigte er Lessings Minna von Barnhelm in sei
nem Theater, und dem prominenten Schauspieler Gottlieb Christian Henke, der 
bereits bei der Uraufführung von Emilia Galotti in Braunschweig brillierte, war 
die Hauptrolle zugedacht. Wie zu dieser Zeit üblich, wurde Ephraims Stück, das 
neben der Uraufführung noch zwei weitere Aufführungen erhielt, nicht einfach 
durch Pausen unterbrochen, sondern durch Balletteinlagen, zunächst eine Vor
stellung der Matrosen, dann das Ballett Die Kirmes. Keine Ironie, keine satirische 

�� Oliver Goldsmith: Der Landpriester von Wakefield. Ein Märchen, das er selbst soll geschrie
ben haben. Leipzig 1767; ders: Der Landpfarrer von Wakefield. Übersetzt von Johann Joachim 
Christian Bode. Leipzig 1776 sowie Goldsmith: Der Dorfprediger von Wakefield. Eine Geschichte, 
die er selbst geschrieben haben soll. Von neuem verdeutscht. Leipzig 1776.

110 Liliane Weissberg



Abb. 2: Benjamin Veitel Ephraim: Worthy, ein Drama in fünf Aufzügen. Danzig: Jobst Hermann Flörcke 
1776. © Österreichische Nationalbibliothek, Sammlung von alten Handschriften und Drucken 3319-A.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 111



Abb. 3: Besetzungsliste der Aufführung des Dramas Worthy. In: Berlinisches Litterarisches Wochenblatt 
26 (1776), 29. Juni, S. 400. © Princeton University Library, Rare Books, Special Collections 0902.1702.

112 Liliane Weissberg



Behandlung boten hier dem Publikum Distanz, sondern Tänzer, deren Programm 
keinen Hinweis auf das Schicksal eines englischen Predigers bot.17

Ephraim verwandelte Primrose in einen Pfarrer namens Worthy und über
nahm die Namen George und Moses aus Goldsmiths Roman. Er änderte die 
Namen der Töchter Olivia und Sophie zu Sara und Jenny, aus Thornhill wurde 
Maskwell. Er reduzierte die Handlung, skizzierte sie in den traditionellen fünf 
Akten und folgte den sogenannten aristotelischen Einheiten von Ort, Zeit und 
Handlung. Der Ort, der hier zur primären Bühne wird, ist weder Wakefield noch 
der vom Prediger ersehnte Platz am Kamin. Stattdessen ist der Schauplatz das Ge
fängnis, vor allem Worthys Zelle. Hier können im Dialog und in der Erinnerung 
die vergangenen Ereignisse Revue passieren. „Seit drey Jahren hat stets ein Un
glück das andere verdrängt“, bemerkt Worthy und zählt diese Ereignisse auf: 
„Ach Gott! wie schrecklich ist mein Schicksal!“18 Und in diesem Raum kommt es 
schließlich auch zum glücklichen Ende. Von einem Dorf, einer Kirche, einer Land
schaft wird nichts gezeigt. Die gepriesene Idylle, in der auch der Verlust ertragbar 
werden könnte, ist nicht mehr gegeben.

Ephraims Stück wurde nach diesen Aufführungen nie wieder gezeigt; das 
Buch selbst geriet in Vergessenheit. Dabei waren die Drucklegung und Auffüh
rung selbst eigentlich bereits eine kleine Sensation. Es war das erste deutschspra
chige Drama, das ein jüdischer Autor veröffentlichte und das darüber hinaus 
auch inszeniert wurde. Damit wurde Ephraim indirekt der Wegbereiter für an
dere jüdische Autoren in Berlin wie Ludwig Robert oder Michael Beer, die aller
dings erst zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts folgen sollten.

3 Die Unsterblichkeit der Seele
Ein Gefängnis ist kein trautes Heim, und dort ist auch keine Möglichkeit des „wan
dering“ gegeben. Im Gefängnis muss der Körper zum Stillstand kommen, wenn 
auch gerade dieser Ort ein Ort des Fragenstellens werden kann. Ephraims Worthy 
trägt anders als Primrose nicht mehr die Bescheidenheit im Namen, sondern sei
nen – dürfen wir annehmen – moralischen Wert. Worthy ist wertvoll. In diesem 
engen Raum versammeln sich nach und nach nicht nur seine Familienmitglieder, 

�� Zu den Aufführungen des Stückes siehe Liliane Weissberg: „Cela seul est deja un crimme 
quʼun Juif prétend avoir du Patriotisme“. Leben und Werk des Kaufmanns, Schriftstellers und 
Geheimagenten Benjamin Veitel Ephraim. In: Benjamin Veitel Ephraim. Kaufmann, Schriftsteller, 
Geheimagent. Hg. von ders. Berlin, Boston 2021, S. 1‒128, hier S. 41‒48.
�� Benjamin Veitel Ephraim: Worthy. In: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 233‒271, hier S. 252.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 113



sondern auch Maskwell, sein Diener, den ein schlechtes Gewissen plagt, ein Gefan
gener, der durch Worthys Ausführungen sein Leben ändern möchte, der reiche 
Lord. Die Gefängniszelle wird zum Beichtraum, zur Kanzel, aber auch zum Ort, an 
dem alle Handlungsfäden letztendlich zusammenkommen.

Der Autor dieses deutschen Dramas um einen anglikanischen Landprediger 
ist allerdings ein Berliner, der kein preußischer Bürger ist. Ephraim ist Jude und 
Sohn eines bekannten Hoffaktors. Er besitzt einen Schutzbrief, der ihm den Auf
enthalt in Berlin ermöglicht, und wohnt im großzügigen Ephraim-Palais, das sein 
Vater erbaut hatte, aber er hat keinerlei staatsbürgerliche Rechte. Diese sollte er 
auch niemals erhalten, denn Ephraim starb 1811, d. h. ein Jahr vor der Emanzipa
tion der preußischen Juden. Für diese Emanzipation hatte er sich auch eingesetzt; 
Ephraim schrieb einen Aufsatz, der ihre Bedingungen umschreiben wollte, der 
1806 veröffentlicht wurde – kurz vor dem Einmarsch der napoleonischen Trup
pen in Berlin. Zu dieser Zeit hatte er bereits erfahren, welche Freiheiten für 
Juden möglich waren, denn er hielt sich nicht nur in den Niederlanden auf, son
dern sandte zwischen 1790 und 1791 auch Berichte aus dem revolutionären Paris 
an seinen König, Friedrich Wilhelm II., als dessen Geheimagent. Ab 1791 erlangten 
die jüdischen Gemeinden Frankreichs ihre Bürgerrechte, und 1806, kurz vor der 
Publikation seines eigenen Aufsatzes zur Stellung der Juden in Preußen, stellte 
Napoleon die jüdische Religionsgemeinschaft der katholischen Kirche gleich. In 
seinem frühen Drama ist jedoch nicht von Juden die Rede, nur von einem engli
schen Pfarrer. Indem Ephraim diesen jedoch ausschließlich im Gefängnisraum 
zeigt, verwandelt er Primrose in einen Worthy, der keinem wandernden, ewigen 
Juden gleicht, und den er ortsmäßig festhalten kann – wenn auch nur im Kerker.

Bereits Primrose hegt den Wunsch, auch im Gefängnis Gutes zu tun. Die Gefan
genen sollen eines besseren Lebens belehrt und auf dem rechten Weg gebracht 
werden. Dies gelingt nun Worthy, der damit zumindest symbolisch seine Familie 
erweitert und ein beispielhaftes Benehmen zeigt, das Tugend lehrt. So wird nicht 
nur ein gefangener Betrüger reumütig, sondern auch der Diener Maskwell, der 
sich von ihm abwenden will. Wie Primrose, so ist auch Worthy seiner inzwischen 
heimgekehrten Tochter Sara gegenüber nicht eigentlich streng. Diese wird lediglich 
von der eigenen Mutter zurechtgewiesen: „Du kannst nicht mehr. Lege die Arbeit 
aus den Händen. So gehts wenn man ins Laster verfallen. Gewissensangst und ein 
zerrütteter Körper sind die natürlichen Folgen des Lasters“, oder: „Eine unschuldig 
Verführte kann nur im Roman existiren“.19

Worthy glaubt an das Gute im Menschen und Worthys Glauben soll nicht als 
naiv empfunden werden. Sein Benehmen wird zwar von Maskwell belacht, aber 

�� Ebd., S. 240.

114 Liliane Weissberg



dies zeigt nur dessen negativen Charakter; alle anderen nehmen Worthy ernst; er 
ist „worthy“. Am deutlichsten drückt dies Rosalie aus, die hier die Rolle der Ara
bella Wilmot aus Goldsmiths Roman einnimmt. Ihre Bewunderung Worthys 
drückt sich nicht nur in der Verehrung seiner Person aus, sondern auch in der 
Neubewertung des Gefängnisraums: „Es ist kein Kerker. Es ist ein Tempel, der 
durch einen Heiligen eingeweiht worden“.20 Ihre Einschätzung der Familie wird 
immer wieder mit dem Raum in Beziehung gesetzt; so bleibt er „verehrenswerth, 
so lange diese tugendhafte Familie darinn schmachtet, und noch verehrenswer
ther ists, wann Sie nicht hier sind“.21 Und auch Worthy schätzt am Ende gerade 
diesen Raum hoch ein: „Dieser Ort hier wird wohl der feyerlichste zur Trauung 
seyn. ‒ Der heutige Tag sey zu einem jährlichen Fest gewidmet“.22

Es mag einem Heiligen zukommen, einen Feiertag zu erhalten, der nun aller
dings nicht nur der Familie und Familiengründung gewidmet ist, sondern auch der 
Errettung aus dem Unglück. Wer auch immer Urheber seines Unglücks war, die 
Strafe kam von Gott, und es war Gott, der sie ihm endlich und zum Ende erlassen 
hatte: „Gott! Der du mich gezüchtiget, und jetzt so wunderbar errettest, nimm diese 
Fülle meines Herzens, und die durch Freudethränen zerstückten Worte für ein 
schuldiges Dankopfer deines erretteten Knechts!“23 Und auch die Frau Worthys bit
tet mit „wahrer Reue“ um Vergebung.24 Aber dass alles sich zum Happy End wen
den kann, ist keinesfalls nur das Werk Gottes, das in diesem Kerker-Tempel be
grüßt wird. Es verdankt sich auch der Erkenntnis, dass der Lord tätig war „ohne 
Geräusche“,25 wie auch Rosalie und letztendlich auch die anderen Frauen den mo
ralischen Werten folgten, die man als eine Erkenntnis der Gleichheit verstehen 
kann. Denn: „Gleichheit ist der wahre Grundpfeiler der Liebe“.26 In diesem letzten 
Versöhnungsbild zeigt sich nicht zuletzt auch der Einfluss Lessings.

Die hier formulierten Werte sind durchaus solche, die auch Goldsmith vertre
ten könnte, würde er den Frauen weniger materielle Interessen und mehr Spiri
tualität zugestehen. Trotzdem muss es wohl anders wirken, wenn ein Autor wie 
Ephraim von Gleichheit schreibt, und nicht Goldsmith oder selbst Lessing. Eph
raim verändert seine Vorlage dabei auch ein wenig. Seine Hauptfigur bleibt ein 
englischer Prediger; er behält den Namen George für dessen ältesten Sohn bei, 
aber statt der romanhaften Namen Olivia und Sophie wählt er Sara und Jenny; 

�� Ebd., S. 254.
�� Ebd., S. 259.
�� Ebd., S. 270.
�� Ebd., S. 271.
�� Ebd., S. 270.
�� Ebd.
�� Ebd., S. 261.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 115



dies sind Namen, die durchaus auch bei Mitgliedern der jüdischen Gemeinde zu 
finden waren. Der Name Moses, den bereits der Sohn Primroses trug, bleibt erhal
ten. Auch Ephraims Moses zeigt sich als ein Schüler seines Vaters, der ihm ver
schiedene Aufträge gibt, die er zu erledigen hätte. Aber während Moses, wie viel
leicht zu erwarten, mit der Bibel in der Hand erscheint,27 zeigt sich George, der 
Weltreisende, auf eine andere Art belesen. Worthy fürchtet nicht, seinen „Com
paß“ zu verlieren, sucht aber gleichzeitig nach „Zerstreuung“ und greift nach 
dem Buch, das George liegenließ. Dabei entdeckt er die Schrift eines anderen 
Moses: Ueber die Unsterblichkeit der Seele (Abb. 4). „Schon recht, mein Sohn“, 
meint Worthy dabei:

Der Beweis sollte keinem mehr, als dem Kriegsmann obliegen. – Und dieser Sokrates konnte 
in den letzten Augenblicken, mit dem Giftbecher in der Hand, diesem tiefsinnigen Schluße 
geruhig anhängen, die Gründe genau erwägen, und ich – aber auch hatte er nur für sich zu 
leiden. Weit stärker empfinden wir, wann wir uns in das Leiden anderer versetzen, und in 
welcher andrer? O! meine Kinder.28

Worthy entdeckt hier kein Buch über die Belohnung im Jenseits, auf das der 
Landprediger Primrose noch vertraute,29 sondern eine Abhandlung über die Un
sterblichkeit der Seele. Es ist Platons Dialog Phaedon, der in einer deutschen Fas
sung mit diesem Untertitel 1767 bei Nicolai in Berlin erschienen war.30

Der Autor dieses Buches ist Moses Mendelssohn, der nicht nur Lessings 
Freund war, sondern auch ein ehemaliger Lehrer Ephraims. Mendelssohn lässt in 
diesem Buch Sokrates selbst zu Worte kommen, und der griechische Philosoph 
denkt über sein Schicksal nicht nur in deutscher Sprache, sondern auch im Sinne 
der Aufklärung nach. Er befindet sich im Kerker und hat sein Todesurteil erhal
ten. Soll er es akzeptieren?

Ephraim ersetzt mit dem Hinweis auf Mendelssohns Schrift Primroses Vertrauen 
auf eine Belohnung im Jenseits durch die grundsätzliche Überlegung, wie dieses Jen
seits aussehen und ob es ein spirituelles Weiterleben geben kann. Der christliche 
Himmel ist gestrichen, aber es gibt auch keinen Dialog zwischen Gläubigen und Un
gläubigen, Christen und Juden. Der Prediger greift nach einem Buch, das von einem 
jüdischen Autor verfasst ist. Dort soll ein griechischer Philosoph der Antike eine Ant
wort finden, die sich an Christen wie Juden richten kann. Auch dies ist vielleicht ein 
Versuch, Gleichheit herzustellen; Lessings dramatisches Gedicht zu diesem Thema, 

�� Ebd., S. 237.
�� Ebd., S. 264.
�� Siehe dazu auch Preston (Anm. 13).
�� Moses Mendelssohn: Phaedon oder über die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprächen. 
Berlin, Stettin 1767.

116 Liliane Weissberg



Nathan der Weise, war noch nicht erschienen; es wurde erst 1779 publiziert und 1783 
ebenfalls von der Döbbelinschen Theatertruppe in Berlin uraufgeführt.

Aber Ephraim ist nicht nur an dem Text und Inhalt des Buches, nach dem 
Worthy greift, interessiert. Er scheint besonders auch von dem Bild geleitet, das ihm 
voransteht. Das Frontispiz stammt von Ludwig Meil und geht wahrscheinlich auf 
eine Idee Mendelssohns zurück, der sich bei dem Entwurf seiner Buchillustrationen 
immer beteiligen wollte. Meil zeigt Sokrates im Kerker sitzend, er stützt nachdenklich 
den Kopf mit der Hand auf und betrachtet einen Totenkopf, der sich auf dem Tisch 
befindet, und auf dem Totenkopf ist nun kein Schmetterling, sondern ein Vogel als 
Zeichen der Psyche platziert. Das Spiel von Licht und Schatten im Kerker erinnert 
auch an Platons Höhlengleichnis. Sokratesʼ Schicksal scheint bis zum Ende selbstbe
stimmt. Bei Meil hängen die Ketten an der Wand des Kerkers, aber sie halten Sokra
tes nicht fest. Sokrates wurde zwar verhaftet und verurteilt, aber er bleibt letztend
lich freiwillig im Kerker; er fügt sich seinem Schicksal, doch wählt er sein Ende 

Abb. 4: Moses Mendelssohn: Phaedon oder über die Unsterblichkeit der Seele in drey Gesprächen. 
Berlin, Stettin: Friedrich Nicolai 1767. Frontispiz von Ludwig Meil. Privatbesitz.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 117



Abb. 5: Albrecht Dürer: Heiliger Hieronymus im Gehäus. Saint Jerome in His Study. Kupferstich 1514. 
© Washington, National Gallery of Art, Rosenwald Collection 1943.3.3524, accession number 1949.1.11. 
Public domain: https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html.

118 Liliane Weissberg

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.35095.html


selbst: Er entscheidet über sein Leben und über seinen Tod. Sokrates geht nicht nur 
Worthy voraus, Meils Illustration bildet eine Art Bühnenbild für Ephraims Drama. 
Durch diesen Vergleich wird Worthy als Philosoph aufgewertet, aber auch Sokrates 
aktualisiert und zur zentralen Figur einer empfindsamen Geschichte. Letztendlich 
geht es nicht um den versuchten Selbstmord Saras, sondern den geglückten Selbst
mord des Sokrates, der sich seine politische Freiheit und Integrität erhalten will. Für 
Goldsmiths Primrose steht das Kaminzimmer im Zentrum der Familie; bei Ephraims 
Worthy wird das Gefängnis zum Zentrum der Lebensentscheidung des Individuums.

Dabei zeigt Meils Bild des antiken griechischen Philosophen durchaus auch 
Referenzen zur christlichen Ikonographie. Der kontemplative Gefangene gleicht 
einem Mönch, der sich der Einsamkeit widmet, den Totenkopf als Memento mori 
betrachtet und dem Gedanken der irdischen Vergänglichkeit jenen der Unsterb
lichkeit der Seele entgegensetzt. Die Darstellung ähnelt auch jenen des heiligen 
Hieronymus, der nicht in den Kerker verbannt ist, sondern die Einsamkeit seines 
Studierzimmers sucht, um nun in christlicher Tradition einen Weg zu Gott zu fin
den. Hieronymus übersetzte die Bibel aus dem Hebräischen und entwarf eine Mo
rallehre. Auch seine Darstellung wird oft, wie die Albrecht Dürers, mit einem To
tenschädel als Memento mori begleitet (Abb. 5). In Dürers Bild des Kirchenvaters 
geht es allerdings um eine bestimmte Unsterblichkeit: den Tod und die Auferste
hung Jesu Christi, die durch die perspektivische Verbindung von Totenkopf und 
Kreuz bestimmt wird. Meil stellt Sokrates als einen ent-christlichten Hieronymus 
dar. Doch auch bei Worthy treten die Personen letztendlich aus dem Kerker hin
aus und bilden einen neuen Sozialverbund. Der feste Ort ist verlassen, eine Uto
pie wird entworfen.

4 Die jüdische Autorschaft
Geht es in Ephraims Stück dabei um ein jüdisches Heim? Der Autor selbst gibt 
keine direkte Auskunft, aber es sind die Rezensenten seines Dramas, die sein Stück 
genauer lokalisieren wollen. Ephraim veröffentlichte Worthy, ohne seinen Namen 
anzugeben, aber die Autorschaft des Buches wurde nicht zuletzt durch die Berliner 
Aufführung bekannt. Manche Kritiker wiesen deutlich auf ihn hin. Sie spielen auf 
einen reichen Juden an und lesen das Stück als ein Drama eines Autors, der seine 
Erfahrungswelt repräsentiert. Und dies ist keineswegs positiv zu verstehen.

Zwei Rezensionen sind erhalten. Die erste, die in der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek erschien, bewahrt die Anonymität Ephraims, verweist auf Goldsmith 

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 119



als Vorbild des Stückes und beschreibt die dramatische Fassung als mittelmäßig.31

Die zweite Rezension fällt durch ihre Formulierungen deutlicher auf. Sie erschien 
im Berlinischen litterarischen Wochenblatt. Auch hier wird der Verfasser des Stü
ckes nicht beim Namen genannt, aber seine Identität wird deutlich umschrieben, 
da der Rezensent auf die Tätigkeit Ephraims und seiner Familie im Gold- und Sil
berhandel und Münzgeschäft hinweist:

Verbrämet durch rasende Personen, mit einigen Hirschfänger Stösen gezückten Dolchen, 
und durchwirckt mit prächtigen widernatürlichen Floskeln, als der Magnet will Eisen und 
keine Goldspeise. Feuer will brennendes Oel haben. Sind meine Seelenkräfte von Eisen? Ist 
mein Fleisch von Erz? – den Amerikanern werden goldene Bogen zugeschrieben, mit denen 
sie wider die Spanier zu Felde gezogen seyn sollen. Und bei allen diesen Verbrämungen von 
verschiedenem Metall, wodurch die Reden der handelnden Personen zwar gläntzend ge
macht worden, ist die Handlung selbst kalt, und der Schluß des Stücks so lendenlahm ge
worden, daß man die Gardine sinken siehet, ohne für irgend eine Person sich interessiret 
zu haben.32

Ephraim erscheint hier als ein literarischer Metallhändler, der Goldsmiths ländli
che Idylle und seine mitfühlsame Handlung zu einem schlecht kalkulierten In
strument schmiedet, das weder Werkzeug noch Waffe sein kann. Das, was er 
schreibt, ist vor allem keine Literatur. Hatte Ephraims Vater einst geholfen, den 
Siebenjährigen Krieg Friedrich des Großen mit minderwertigen Münzen zu finan
zieren, so vertreibt der Sohn hier ebenfalls Fälschungen. Diese Literatur ist nicht 
Gold, sondern nur glänzend verbrämtes Metall. Auf der Bühne zeigt sich die Spra
che als kaltes Eisen und falscher Schein, aber auch der Autor gibt sich hier für 
jemanden aus, der er nicht sein kann. Dass er kein Engländer ist, ist offen
sichtlich, aber er ist auch kein Preuße; er soll daher dorthin zurückkehren, wo 
man seine Art von falschem Gold zu schätzen weiß, nämlich in das Land der Ara
besken und des orientalischen Tands. So schließt die Besprechung:

Die jüdische Nation muß sich freuen, daß der Verfasser, vielleicht zu erst, den Psalter auf 
das Theater bringet. Je nun! sie möge sich freuen, und wenn sie zu Jerusalem wieder einzie
hen sollte, das Stück aus Erkenntlichkeit auf ihrer Bühne aufführen lassen. Darzu würde es 
wegen seiner asiatischen Floskeln, Träume, Gespenster und Donnerwetter gut genug seyn.33

Träume, Gespenster, Donnerwetter und ein Hymnenbuch? Der Psalter ist sicherlich 
in den Händen eines Predigers gut aufgehoben, aber die Träume, Gespenster und 

�� [Anonym:] Rezension in der Allgemeinen deutschen Bibliothek 29 (1776), S. 502 f.; abgedruckt 
in: Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 272.
�� [Anonym:] Rezension im Berlinischen litterarischen Wochenblatt 17 (27. April 1776), 260 f.; zit. 
nach Weissberg: Ephraim (Anm. 17), S. 273.
�� Ebd.

120 Liliane Weissberg



das Donnerwetter verweisen nicht nur auf die ornamenthafte Handlung und auf 
eine Theatermaschinerie. Sie erscheinen auch in einem anderen Drama, das seinen 
Helden, mit einem Totenkopf in der Hand, über sein Schicksal nachdenken lässt. Er 
ist kein Sokrates, sondern ein dänischer Prinz, der auch im englischen Stück fremd 
erscheinen muss, William Shakespeares Hamlet. Und Ephraims Stück beginnt tat
sächlich mit einem Monolog Worthys, der an den Hamlets erinnert:

Versperrt, von der ganzen Welt verlassen; wo soll ich Hülfe finden? Der verworfenste Bett
ler kann am Kreutzwege durch zerlumpte Kleider und jammerndes Gewinsel unter Hunder
ten doch vielleicht einen zum Mitleid bewegen, aber ich ‒ ja gewiß ist mein Untergang un
vermeidlich, wann du nicht, allgütiger Gott, mir deine Gnade ‒ Gnade! Und womit hab ich 
sie verwirkt? Ich durchlaufe meinen ganzen Wandel, und wo finde ich das Verbrechen, wel
ches das, was ich jezt leide, verdiene? Doch vielleicht sind für mich dort oben bey dir die 
Belohnungen.34

Worthys Klage wendet sich hier an Gott, in Unkenntnis seiner eigenen Schuld 
und in der Hoffnung, noch Gnade zu erwirken. Während das Drama dieses Predi
gers eher in Jerusalem Eingang finden sollte, wurde Shakespeares dänischer 
Prinz inzwischen eingemeindet. Der junge Goethe verfasste bereits 1771 seinen 
Vortrag Zum Schäkespears Tag, und drei Jahre vor Ephraims Drama erschien Jo
hann Gottfried Herders Band Von deutscher Art und Kunst. Dies waren nicht nur 
Manifeste des Sturm und Drangs, sondern auch Versuche, Shakespeare als nordi
schen Autor und Gegenpol einer französischen Literatur einzugemeinden. Chris
toph Martin Wieland begann 1762 mit seiner Übersetzung der Dramen Shake
speares, und ab 1793 sollte sich auch August Wilhelm Schlegel an eine neue 
Hamlet-Übersetzung machen, die half, Shakespeare vollends zu einem deutschen 
Nationaldichter zu erklären. Seine literarischen Träume, Gespenster, Donnerwet
ter, von jeder Mittelmäßigkeit befreit, durften deutsch werden.

�� Ephraim: Worthy (Anm. 18), S. 234.

Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne 121





Christoph Schmitt-Maaß 
„Mit den Waffen der lachenden Satire“
Zur Armierung der aufgeklärten Literaturkritik vor Lessing

„Die Welt scheint zu verlangen, daß die Streitigkeiten im Reiche des Witzes nur 
immer mit den Waffen der lachenden Satyre geführet würden“.1 Mit diesen Wor
ten umreißt Gotthold Ephraim Lessing (1729–1781) 1755 in seiner Rezension zu 
Christoph Martin Wielands (1733–1813) Ankündigung einer Dunciade für die Deut
schen eine zeitgenössische literaturkritische Praxis. Lessings Kritik an der litera
turkritischen Enthaltsamkeit ist nicht neu, und es ist bezeichnend, dass sie im Zu
sammenhang von Alexander Popes (1688–1744) Dunciad-Satire von 1728 erhoben 
wird: tatsächlich lieferte Pope – aber auch andere englische Autoren wie Samuel 
Butler (1612–1680), Jonathan Swift (1667–1745) und Joseph Addison (1672–1719)2 – 
im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Zürich entscheidende Argu
mente zur Klärung der Frage, ob Literaturkritik auch satirisch verfahren darf. 
Mein Beitrag zeichnet nach, welche ‚Waffen‘ dem literaturkritischen Arsenal im 
Literaturstreit zugestanden wurden, wie und aus welchen Gründen die Diskus
sion um literaturkritische Satire zum Erliegen kam und welche Strategien und 
Verfahren der literaturkritischen Satire zugrunde liegen.

� Gotthold Ephraim Lessing: [Rez. zu] Wieland: Ankündigung einer Dunciade für die Deutschen 
[1755]. In: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden. Hg. von Wilfried Barner u. a. Bd. 3: Werke 
1754–1757. Hg. von Conrad Wiedemann unter Mitwirkung von Wilfried Barner und Jürgen Sten
zel. Frankfurt a. M. 2003, S. 428–430, hier S. 428.
� Auf die Bedeutung der englischen Satiriker für die Herausbildung der deutschen Satiren des 
18. Jahrhunderts hat Jörg Schönert bereits 1976 in seiner Habilitationsschrift hingewiesen (Satiri
sche Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzählens in der deutschen Literatur 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 1976; online publiziert 2010: 
www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf [letzter Zu
griff: 23.12.2022]). 2014 benennt Schönert noch einmal (Gelehrte Narretei. Zum satirischen Rubri
zieren der deutschen ‚academia‘. In: Wer lacht, zeigt Zähne. Spielarten des Komischen. Hg. von 
Johann N. Schmidt u. a. Trier 2014, S. 81–87, hier S. 81) die Relevanz dieses Genres für die inner
literarische Selbstverständigung, das Steffen Martus unter dem psychoanalytischen Stichwort 
‚Spiegelstadium der Kritik‘ treffend zusammengefasst hat: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte 
kritischer Kommunikation vom 17. bis ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goe
the und George. Berlin, New York 2007, S. 56–64.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-007

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


1 Ars critica und Literaturkritik
Bekanntlich bildete sich ‚um 1700‘ im literarischen Diskurs jene Negativität her
aus, die noch heute mit dem Wort ‚tadeln‘ verbunden wird.3 Diese Negativität 
der Kritik konnte noch im 18. Jahrhundert im Sinne der Ars critica als ‚indiskuta
ble Position‘ zurückgewiesen werden, doch bildet sich kurz vor der Jahrhundert
mitte im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Zürich, also zwischen 
Johann Christoph Gottsched (1700–1766) und seinen Anhängern einerseits und Jo
hann Jacob Bodmer (1698–1783), Johann Jacob Breitinger (1701–1776) und deren 
Anhängern andererseits Parteiungen heraus, die in aller Schärfe die jeweils ge
genteilige Position angriffen, sich dabei aber zugleich dem philologischen Detail 
widmeten. Diese literaturkritische Auseinandersetzung wird also nicht nur über 
die Frage ausgetragen, wie man es mit dem besprochenen Buch halte. Vielmehr 
erfolgt die eigene literaturkritische Positionierung vornehmlich mit Blick auf die 
Kritiken der anderen Kritiker-Partei. Damit formiert sich in der Mitte des 18. Jahr
hunderts ein literarisches Feld im doppelten Sinne, nämlich einmal – mit Pierre 
Bourdieu gesprochen – als Frage von Habitus, Zugehörigkeit und Distinktionsge
winn, zum anderen jedoch entfaltet sich eine bellizistische Metaphorik, die weni
ger auf das zu besprechende Werk selbst ausgerichtet ist, als vielmehr auf den 
Rezensionskontext.4 Die „agonale Logik vergleichender Kritik“ erzwingt nämlich 
geradezu „Parteilichkeit“.5

Die ‚Parallele‘, also den (agonalen) Vergleich von Alt und Neu, hat – sicherlich 
nicht erstmalig, aber doch besonders eindringlich – etwa knapp 100 Jahre zuvor 
der académicien und encyclopédiste Antoine Furetière (1619–1688) 1658 in seiner 
Nouvelle allégorique ou histoire des derniers troubles arrivez au royaume d’élo
quence verbildlicht (Abb. 1).6 Unter Rückgriff auf die zeitgenössischen Kriegskar

� Steffen Martus: Negativität im literarischen Diskurs um 1700. System- und medientheoretische 
Überlegungen zur Geschichte der Kritik. In: Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Pro
gramme, konzeptionelle Vielfalt. Hg. von Sylvia Heudecker, Dirk Niefanger und Jörg Wesche. Tü
bingen 2004, S. 47–66. Martus rechnet die Kriegsmetapher „zum kulturellen Paradigma für die 
kritische Kultur“ (Werkpolitik [Anm. 2], S. 93).
� Marian Füssel: Die Gelehrtenrepublik im Kriegszustand. Zur bellizitären Metaphorik von ge
lehrten Streitkulturen der Frühen Neuzeit. In: Gelehrte Polemik. Intellektuelle Konfliktverschär
fungen um 1700. Hg. von Kai Bremer und Carlos Spoerhase. Frankfurt a. M. 2011, S. 158–175, hier 
S. 158; Caspar Hirschi: Piraten der Gelehrtenrepublik. Die Norm des sachlichen Streits und ihre 
polemische Funktion. In: ebd., S. 176–213, hier S. 202.
� Alexander Nebrig: ‚Der deutsche Dichterkrieg‘ und die agonale Selbstreflexion der Literatur
kritik im Jahr 1741. In: Bremer und Spoerhase: Gelehrte Polemik (Anm. 4), S. 388–403, hier S. 388.
� Antoine Furetière: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Roy- 
aume D’Éloquence. Heidelberg: Fitzer, Lüls 1659; Marie-Christine Pioffet: Voyages au Royaume 

124 Christoph Schmitt-Maaß



ten und ihre Schlachtenordnung7 bietet Furetière eine allegorische Deutung8 der 
Kritik, wie sie zu dieser Zeit auch in anderen Ländern entwickelt wurde.9 August 
Bohse (1661–1742) transportiert 1703 unter seinem Pseudonym Talander diesen 
Diskurs durch Übersetzung in den deutschsprachigen Raum und würdigt Fure
tière literaturkritisch:10 So habe Furetière eine „sinnreiche Censur oder Critique“ 
(S. 170) geäußert, die die Eloquenz von der Pedanterie unterscheiden helfe. Das 

Abb. 1: Antoine Furetière: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Royaume 
D’Éloquence. Heidelberg: Fitzer, Lüls 1659. Frontispiz. © Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Sign. 
M: Lm 1525.

des Lettres. Vers la cartographie d’un lieu commun. In: Seventeenth-Century French Studies 30 
(2008), S. 106‒121.
� Beatrice Heuser: Den Krieg denken. Die Entwicklung der Strategie seit der Antike. Paderborn 
u. a. 2010.
� Zur Tradition vgl. Jeffrey N. Peters: Mapping Discord: Allegorical Cartography in Early Modern 
French Writing. Newark 2004; bei Pioffet: Voyage (Anm. 6), S. 106 erwähnt.
� Sylwia D. Chrostowska: Literature on Trial. The Emergence of Critical Discourse in Germany, 
Poland & Russia, 1700–1800. Toronto 2012.
�� August Bohse: [Rez.] Furetière: Nouvelle allégorique [Anm. 6]. In: Des Frantzöischen [!] Heli
cons auserlesene Winter-Früchte / Oder Getreue Ubersetzungen und Auszüge unterschiedener 

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 125



sei auch für den deutschsprachigen Raum hilfreich, da die „abgeschmackten Pe
danten-Possen und prahlende Stümpeley“ (S. 170 f.) durch die wahre ‚Oratorie‘ er
setzt werden müssten.11 In seiner Übersetzung des Furetière-Textes schildert 
Bohse den Krieg zwischen der alten Rhetorik und der neuen Beredsamkeit, wobei 
Truppen zusammengezogen, Allianzen geschmiedet und Belagerungen gehalten 
werden.

Man kann das zeitgenössische, von Frankreich dominierte Verständnis von 
critique für die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts geradezu aus dem mili
tärischen Sprachgebrauch (mit satirischer Absicht) herauspräparieren. So pran
gert Molière (1622–1673) etwa in La Critique de ‚L’École des femmes‘ 1662 die ‚of
fensiven und defensiven Allianzen‘, („ligues offensives et défensives“), die ‚Kriege 
der Geister‘, („guerres d’esprit“) und die ‚Schlachten zwischen Prosa und Versen‘ 
(„combats de prose et de vers“) an.12 Aufschlussreich ist vor allem aber die Que
relle des Anciens et des Modernes, die seit der Gründung der Académie Française
1634 ausgetragen wurde und 1687 im Streit zwischen Charles Perrault (1628–1703) 
und Jean de La Fontaine (1621–1695) die Fronten klärte. Von 1644 datiert etwa die 
Menippeische Satire Bellum parasiticum (1644) des Ancien Jean-François Sarasin 
(1614‒1654),13 die im 18. Jahrhundert nachgedruckt wurde und der nun ein signifi
kantes Frontispiz beigefügt wurde, das die literaturkritische Schlachtenordnung 
personalisiert, also nicht Heere, sondern einzelne Gelehrte und antike Autoren 
als Kriegsbeteiligte ins Bild setzt (Abb. 2).14

Frantzöischer [!] Bücher voriger und ietziger Zeiten [...]. [Bd. 1:] Winter-Quartal. Leipzig: Gle
ditsch 1703, S. 170‒211. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� In exakt dieser Bahn bewegt sich Christian Thomasius (1655‒1728), wenn er in der Vorrede 
zum ersten Band seiner Monatsgespräche gegen die „declarirten Feindinnen“, nämlich „Heuche
ley und Pedanterey“, unter Einsatz bellizistischer Motive zu Felde zieht (Christian Thomasius: 
Vorrede. In: Freymüthige Lustige und Ernsthaffte iedoch Vernunfft = und Gesetz = mäßige Ge
dancken Oder Monats = Gespräche, über allerhand, fürnehmlich aber Neue Bücher, Januar 1689, 
S. 3‒34, hier S. 7 f.), jedoch das Metaphern-Arsenal letztlich als unzulässig verwirft, vgl. dazu Inga 
Schürmann: Literaturkritik als Kriegsführung? Militärische Bildlichkeit im Rezensionswesen um 
1700. In: Essen, töten, heilen. Praktiken literaturkritischen Schreibens im 18. Jahrhundert. Hg. 
von Barry Murnane u. a. Göttingen 2019, S. 132‒152, hier S. 138 f. (dort auch die zitierte Stelle).
�� Molière [Jean-Baptiste Poquelin]: La Critique de l’école des femmes. In: Ders.: Œuvres complè
tes. Hg. von Georges Couton. Bd. 1. Paris 1971, S. 635‒668, hier S. 662.
�� Sie wird durch dessen Dulot vaincu, ou la Défaite des bouts-rimés (1645) ergänzt.
�� Hinweis entnommen aus Daniel Collier Whitaker: Wounding Words. Invective and Victimiza
tion in Continental Literary Quarrels of the Sixteenth and Seventeenth Centuries. Diss. phil. Stan
ford 1988, S. 287. Die Angaben bei Whitaker sind missverständlich: Es handelt sich tatsächlich um 
einen Nachdruck des Bellum parasiticum aus dem Jahr 1715, der enthalten ist in: Albert-Henri de 
Sallengre [i. e. François de La Mothe Le Vayer, Charles Sorel]: Histoire de Pierre de Montmaur. 
Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse, Alberts 1715, S. 187–226 (Abb. S. 185).

126 Christoph Schmitt-Maaß



Abb. 2: Albert-Henri de Sallengre: Histoire de Pierre de Montmaur. Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse, 
Alberts 1715, S. 185. © Bibliothèque nationale de France, département Arsenal, 8-BL-32810 (1).

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 127



Weiterhin dominierend ist jedoch die weiträumige Kartierung von Schlachtord
nungen in der Art Furetières: 1671 entwirft der Modernist Gabriel Guéret (1641– 
1688) La Guerre des auteurs anciens et modernes,15 und 1688 aktualisiert François 
de Callières (1645–1717) in seiner Histoire poétique de la guerre nouvellement dé
clarée entre les Anciens et les Modernes Furetières Schlachtenordnung für diese 
wohl berühmteste Querelle des 17. Jahrhunderts.16 Festzuhalten bleibt, dass das 
Spezifikum dieses literaturkritischen Kriegsdiskurses „in der Aufhebung des Ver
trauens in einen übergeordneten Standpunkt [...] [und] im Perspektivismus un
umgänglicher Parteilichkeit“17 liegt.

‚Krieg‘ wird folglich nicht als Gegensatz zur Gelehrsamkeit inszeniert, son
dern als naturrechtlich begründeter ‚bellum iustum‘ vielmehr mit den Mitteln 
der Satire konstitutiv für die Gelehrtenrepublik.18 Die Definition, die Pierre Bayle 
(1674–1706) 1697 in seinem Dictionnaire historique et critique liefert, ist daher es
sentiell für den Zusammenhang von Kriegsmetaphorik und Gelehrtenstreit: Die 
République des Lettres sei ein „ungemein freyer Staat. Man erkennet darinnen 
keine andre Herrschaft, als der Wahrheit und der Vernunft; und unter derselben 
Aufsicht führet man unschuldiger Weise Krieg wider einen jeden, wer es auch 
seyn mag.“ Und „alle Privatpersonen haben in Absicht auf dieselbe [also auf die 
Gesetze der Gelehrtenrepublik] das Recht des Schwerdts, ohne daß sie von den
jenigen Erlaubniß bitten dörfen, welche regieren.“ Allerdings schränkt Bayle 
ein, dass Satiren als Form der Kritik tabu seien, da sie darauf zielten, „einen 
Menschen seiner Ehre zu berauben, welches eine Gattung des bürgerlichen 
Todtschlags [...] und folglich eine Strafe ist, die niemand auflegen darf, als der 
regierende Herr.“19 Gottsched – von dem die Übersetzung dieses Bayle-Zitats 
stammt – hat in seiner Critischen Dichtkunst daher auch Vorbehalte gegen die 
Satire (die er ‚Strafgedicht‘ nennt), da sie nicht auf Verbesserung ziele, sondern 

�� Direkt vorausgegangen war dessen Le Parnasse réformé (1668).
�� Claudine Nédelec: Penser l’héritage dans l’Histoire poétique de la guerre nouvellement décla
rée entre les Anciens et les Modernes de François de Callières (1688). In: Littératures classiques 75 
(2011), S. 183–196. Gottsched beauftragte Adam Bernhard Pantke († 1774) mit einer Übersetzung, 
die jedoch nie vollendet oder abgedruckt wurde, vgl. Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 399.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 98.
�� Vgl. (mit Verweis auf Marian Füssel und Alexander Nebrig) Schürmann: Literaturkritik 
(Anm. 11), S. 135.
�� Pierre Bayle: [Art.] Catius. In: Ders.: Historisches und Critisches Wörterbuch, nach der neues
ten Auflage von 1740 ins Deutsche übersetzt; [...] von Johann Christoph Gottsched[ ]. Theil 2: C bis 
J. Leipzig: Breitkopf 1742, S. 107–109, hier S. 108. Aus Gottscheds Übersetzung (S. 108) stammt 
auch das folgende Zitat.

128 Christoph Schmitt-Maaß



Ausdruck von ‚Neid‘ und ‚Rachgier‘ sei:20 „Die wahre Satire greift [...] nicht un
schuldige, sondern schuldige Leute an [...], ohne die Personen [...] auf eine an
zügliche Art zu beschuldigen.“21 Das „moralische Strafgedicht“ soll dazu dienen, 
„einreißende Laster“ lächerlich zu machen oder „das abscheuliche Wesen der 
Bosheit, mit lebhaften Farben“ dazustellen (S. 557). Doch bezieht sich die Satire 
nicht allein auf „das moralische Böse“, sondern auch auf „alle Ungereimtheiten 
in den Wissenschaften [und] freyen Künsten“ (S. 560). Die Satire darf also im 
literaturästhetischen Streit verwendet werden,22 sie erfordert allerdings „ge
sunde Vernunft“ und „gute[n] Geschmack“ (ebd.). In besonderer Weise stellt 
sich das Satire-Problem bei der Gattung des Epyllions, des ‚scherzhaften Helden
gedichts‘:23 Die satirisch geschilderte „kurze und lächerliche Zwistigkeit“ (S. 454) 
kann Gottsched nur schlecht mit der auf Erhabenheit zielenden Form des Vers
maßes in Übereinstimmung bringen (S. 468).24 Als Gattungsbeispiel für das 
Epyllion führt Gottsched auch Furetières Nouvelle allégorique an, und tatsäch
lich nimmt Frankreich in der satirischen Kartierung der Literaturkritik eine 
Vorreiterrolle (‚avant-garde‘, auch dies ein militärischer Begriff) ein.25 Für den 
deutschsprachigen Zusammenhang scheint nach Inga Schürmann zunächst eine 
Nachahmung der französischen Verhältnisse ab 1689 zu bestehen, ehe ab 1710 
ein ‚kritischer Pazifismus‘ zu gelten scheint, demzufolge der literaturkritische 
Krieg als ‚gelehrter‘ und damit ‚veralteter Krieg‘ abgewertet wird.26

Zweifel sind angebracht. So erscheint 1741 in den von Johann Joachim Schwabe 
(1714–1784) in Leipzig herausgegebenen Belustigungen des Verstandes und des Witzes
anonym die satirische Schrift Der deutsche Dichterkrieg aus der Feder Gottscheds.27

Der Leipziger Nestor reagiert darin auf Bodmers 1734 erschienenen Character der 
Teutschen Gedichte,28 der 1737 – angepasst an die sächsische Sprachnorm – in Gott

�� Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst [...]. 4. Aufl. Leipzig: Breit
kopf 1751, § 22, S. 115. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 548–565.
�� Gottsched nennt Popes Essay on Criticism als Gattungsbeispiel, gleichwohl es sich um ein 
„dogmatisches Gedicht“ handele (Dichtkunst [Anm. 20], S. 560).
�� Ebd., S. 451–468.
�� Gottsched nennt den Lutrin von Nicolas Boileaux (1636–1711), Butlers Hudibras und Furetières 
Nouvelle allégorique als Gattungsbeispiele (ebd., S. 462 f.) sowie seinen eigenen Dichterkrieg 
(S. 463).
�� Claudine Nédelec: Être moderne, être à l’avant-garde. Le champ de bataille des belles-lettres 
au XVIIe siècle. In: XVIIe siècle 228 (2005), S. 453–464. Zu Furetière s. o. Anm. 6 und 10.
�� Schürmann: Literaturkritik (Anm. 11), S. 146.
�� Dazu s. u. Anm. 34.
�� [Johann Jacob Bodmer:] Character der Teutschen Gedichte. [Zürich 1734.]

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 129



scheds Critischen Beyträgen wieder abgedruckt worden war,29 ergänzt um ei
nige panegyrische Strophen auf Gottsched. Bodmer durchschreitet und bewertet 
in Versform die deutschsprachige Literatur des siebzehnten und achtzehnten 
Jahrhunderts. „Auch Deutsche können sich auf den Parnassus schwingen“ – das 
will Bodmer in seinem als Versepos konzipierten Lehrgedicht demonstrieren. Es 
setzt ein mit dem Anruf der „Critica“, der personifizierten Literaturkritik, die 
der „Dichter lange Reih, / Die Deutschland aufgestellt“ (S. 624), durchmustern 
und charakterisierend beurteilen soll, um den „bessere[n] Geschmack“ zu beför
dern, auf dass der „schlimmere[ ] Geschmack verdrungen und verwirret“ wird 
(S. 625). Johann von Besser (1654–1729), Johann Ulrich König (1688–1744), Carl 
Gustav Heräus (1671–1725), Johann Valentin Pietsch (1690–1733) und Benjamin 
Neukirch (1665–1729) gilt Bodmers Lob, wenn auch mit Einschränkungen. So 
bescheinigt die Critica (i. e. Bodmer) Königs Versen eine Nähe zur Prosa, und 
Pietsch zwinge sich zur Originalität; Gottsched sei allein „durch Fleiß und Bieg
samkeit“ (S. 644) in diese Reihe zu stellen.30

Nicht allein diese verhaltene Kritik fordert Gottscheds Widerspruch heraus, 
sondern auch die Tatsache, dass Bodmer eine lineare Fortschrittserzählung ver
weigert und die in der französischen Querelle „formulierte Alternative zwischen 
Dekadenz und Fortschritt durchbricht [...] mit der Konstruktion einer stetig wech
selnden Aufstiegs- und Verfallsgeschichte“.31 Die auf einzelne Autoren bezogene 
individuelle Werkkritik, die zudem ständig den Bezug zur Dichtung der Antike 
herstellt,32 bricht mit Gottscheds Auffassung einer überzeitlich geltenden poeti
schen Norm. Darüber hinaus bereitete man sowohl in Zürich wie auch in Leipzig 
eine Ausgabe der Werke von Martin Opitz (1597–1639) vor, die den eigenen ‚Erb
anspruch‘ rechtfertigen sollte; für Irritationen sorgt zudem die 1741 erschienene 
Critische Dichtkunst Breitingers, die den Titel von Gottscheds eigener – zehn 
Jahre zuvor erschienener – Poetik entlehnte.33

In seinem auf drei Bücher konzipierten Dichterkrieg34 versucht Gottsched 
daher nicht weniger als eine satirische Widerlegung Bodmers, allerdings im Me

�� Ders.: Character der deutschen Gedichte. In: Beyträge zur Critischen Historie der deutschen 
Sprache, Poesie und Beredsamkeit. 20. Stück (1738), S. 624–659. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� Vgl. Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 95 f.
�� Joachim Jacob: Heilige Poesie. Zu einem literarischen Modell bei Pyra, Klopstock und Wie
land. Tübingen 1997, S. 87.
�� Ebd.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 393.
�� Anonym: Der deutsche Dichterkrieg. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. Auf 
das Jahr 1741. Heumonat [Juli], S. 49–66 (Erstes Buch); Auf das Jahr 1742. Brachmonat [Juni], 
S. 518–541 (Zweytes Buch); Auf das Jahr 1742. Wintermonat [November], S. 434–463 (Drittes 

130 Christoph Schmitt-Maaß



dium des Prosa-Epos. Gottsched ruft wie schon Bodmer die „göttliche[ ] Critik“ als 
„Gestalt der Beurtheilungskunst“ (S. 54) an, die jedoch als „Göttin der Zwie
tracht“35 adressiert wird, habe doch bislang die konsensuelle Kritik einzig die 
„heuchlerische Höflichkeit“ (S. 51) befördert; nun müsse wie in ganz Europa der 
Streit zwischen den Gelehrten zugelassen werden (S. 52). Bodmer habe jedoch 
Eris, die in Homers Ilias angesprochene Göttin der Zwietracht,36 statt der Critica 
angerufen.37 Eine eigentliche Kriegsschilderung findet sich nicht,38 doch argu
mentiert Gottsched eindeutig gegen zwei Fronten: gegen die Zürcher einerseits 
und die Lettres françoises et germaniques ou réflexions militaires, littéraires et 
critiques Éléazar Mauvillons (1712–1779) von 1740 andererseits. Eris wolle die 
deutschen Gelehrten „in Harnisch bringen, und wider einander erbittern“ (S. 52), 
sie fordere den „poetischen Zweykampf“ (S. 436). Die in diesem Krieg zum Ein
satz kommenden Waffen, nämlich „Thränen, Schimpfworte, Stachelschriften, Pa
pier und Druckerfarbe“ (S. 52), markieren „die Verbreitung und Durchsetzung 
der Technik und Ökonomie des Buchdrucks sowie die Autonomisierung des Lite
raturbetriebs“.39

Allein: Der von Gottsched geworfene Fehdehandschuh wurde von den 
Zürchern nicht aufgenommen – aus Zürich ist keine Schrift überliefert, die mit der
selben bellizistischen Metaphorik direkt auf den Leipziger Dichterkrieg reagieren 
würde.40 Also fingierte Gottscheds Mitarbeiter41 Johann Joachim Schwabe einen sol
chen Gegenangriff: Der Neue critische Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf 

Buch). Mit Seitenzahl im Text zitiert. Zur Autorschaft vgl. Uwe R. Klinger: Gottsched und Die Be
lustigungen des Verstandes und des Witzes. In: Lessing Yearbook 3 (1971), S. 215–225, hier S. 220 f.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 395.
�� Eris erscheint oft als hinkende, zusammengeschrumpelte, kleine Frau. Erst wenn es ihr ge
lingt, den Neid und den Hass der Menschen zu wecken, erblüht sie zu ihrer wahren Gestalt. 
Homer schreibt über sie in der Ilias (IV 440–445, Übersetzung von Johann Heinrich Voß): „die 
rastlos lechzende Eris [...], die erst klein von Gestalt einherschleicht; aber in kurzem trägt sie 
hoch an den Himmel ihr Haupt, und geht auf der Erde. Diese nun streuete Zank zu gemein
samem Weh in die Mitte, wandelnd von Schar zu Schar, das Geseufz’ der Männer vermehrend.“
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 400.
�� Ebd.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 96.
�� Das 1741 in der Zürcher Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften (3. 
Stück, S. 161–219) veröffentlichte Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter bezieht sich 
zwar direkt auf den Dichterkrieg (S. 177, 191), verzichtet aber weitestgehend auf militärische oder 
kriegerische Metaphern (sie kommen nur in Gottsched-Zitaten vor, vgl. ebd.). Vgl. Nebrig: Dich
terkrieg (Anm. 5), S. 402.
�� Zur Verfasserschaft vgl. Dieter Martin: Das deutsche Versepos im 18. Jahrhundert. Berlin, 
New York 1993, S. 60.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 131



das Schalt-Jahr 1744,42 der mit der Imprese „Winterthur im Canton Zürich Auf Kos
ten der critischen Gesellschaft“ erschien,43 wird durch die „Denkwürdige und 
wahrhaffte Geschichte welche sich bey dem critischen Kriege u. rühmlichen Siege 
der Herren Schweitzer wider und über die Sachsen zugetragen habe[ ]“ eröffnet 
und hat das Motto „Critik beschütz dieß neue Jahr, / Verleyh uns Sieg in Kriegs Ge
fahr.“44 Die Parodie wahrt das von Breitinger bevorzugte Versmaß (und einige ‚al
tertümlich‘ erscheinende, das Schweizerdeutsche parodierende Wendungen), um 
das „crit’sche[ ] Fewr und Staal“ darzustellen, das in der „critsch’n Schlacht“ (Bl. 
A4r) zum Einsatz gekommen sei.

Der Ausgangspunkt des Konflikts zwischen Leipzig und Zürich wird (durchaus 
zutreffend) auf die 1720er Jahre zurückdatiert (Discourse der Mahler etc.), doch erst 
1736 „[h]ub der groß Krieg sich an fürwar“ (Bl. [ 6 ] r).45 Nach Schwabe bricht infolge 
des Leipziger Dichterkriegs „in Zurich mit gross’n Grauß / das critische Kriegsfewer 
auß“ (Bl. [ 7 ] r), woraufhin die Zürcher in Widerlegung der Leipziger Milton-Kritik 
in den „Kriege graußamlich“ eingegriffen und ein „crit’sch Scharmütz’l“ (Bl. [ 8 ] r) 
angerichtet hätten. Dabei dienen die literaturkritischen Kommentare in den An
merkungen der insinuierten Schriften als „Spieß/ Schwerdt und Stang’n“ (Bl. Br). 
Doch kenne dieser Krieg „kein Maaß und Ziel“ (ebd.), da die Sachsen nicht klein 
beigegeben hätten. Zürcher „Recruten“ werden in Hamburg, Dresden und Berlin 
geworben, womit die „Zeitungs-Schreiber“ (ebd.) gemeint sind ‒ der Hamburgische 

�� Korrigiert werden muss daher die Aussage Jörg Schönerts (Gelehrte Narretei [Anm. 2], S. 81), 
dass es keine literaturkritische Kalenderliteratur in der Art der Engländer gegeben habe. Zu den
ken wäre noch an Friedrich Schulz’ Almanach der Bellettristen und Bellettristinnen für’s Jahr 1782.
�� [Anonym]: Neuer critischer Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf das Schalt-Jahr 1744. 
[G]estellt durch Chrysostomum Mathanasium. Winterthur [i. e. Leipzig]: Critische Gesellschaft 
[i. e. Breitkopf] 1744. Mit Blatt-Paginierung im Text zitiert. Bislang ist die Zuweisung an den Autor 
„Chrysostomus Mathanasius“ in der Forschung nicht weiter berücksichtigt worden. Es handelt 
sich um ein Pseudonym, das der französische Satiriker Thémiseul de Saint-Hyacinthe (1684–1746) 
verwendete, der u. a. als Modernist an der (zweiten) französischen Querelle beteiligt war. Nicht 
er, sondern Gottscheds Adlatus Johann Joachim Schwabe ist vermutlich der Verfasser, vgl. J. G. 
Sulzer an J. J. Bodmer, Brief vom 10.01.1745, https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb- 
1745-01-10.html (letzter Zugriff: 23.07.2024).
�� Das Motto ist den beigebundenen „Practica oder Kalender Anhang auf das Jahr MDCCXLIV“, 
S. 1, vorangestellt (Anonym: Taschen Allmanach [Anm. 43], sep. pag.).
�� Dem Taschen Allmanach vorangestellt ist ein Kalendarium, in dem nicht nur die „fruchtbrin
gende[ ]“ und die „verwundersame[ ]“ Geburt von Bodmer und Breitinger vermerkt ist, sondern 
auch der „Verfall der Deutschen Critik durch die Sachsen“ (vor 14 Jahren, d. h. 1730), die „Herstel
lung der Deutschen Critik durch die Schweitzer“ und damit einhergehend die „Regierung der 
Herren Schweitzer im Reiche der Critik“ (vor vier Jahren, d. h. 1740) sowie die „1ste[ ] große[ ] 
critische[ ] Schlacht zwischen den sächsischen und schweitzerischen Kunstrichtern“ (vor drei 
Jahren, d. h. 1741, Gottscheds Dichterkrieg).

132 Christoph Schmitt-Maaß

https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html
https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html


Correspondent von Barthold Joachim Zinck (1718–1775), die Dreßdnische Nachrich
ten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Ulrich König (1688–1744) sowie die 
Berlinischen Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Matthias 
Dreyer (1717–1769) und Jacob Friedrich Lamprecht (1707–1744), die nun mit „ge
wapneter Hand“ ihre „Nachrichten-Schwerdter[ ]“ (Bl. B2r) für Zürich schwingen; 
und auch in Halle formiert sich eine „new Critisch Rott“ (Bl. B3r), gemeint sind Ale
xander Gottlieb Baumgarten (1714–1762) und Georg Friedrich Meier (1718–1777). 
Schwabe differenziert in seiner Schrift (wohlgemerkt: er nimmt die Perspektive Zü
richs ein, kann sie aber nicht konsequent durchhalten) zwischen der ‚allgemeinen 
Schlacht‘ (also dem Streit um die Herausbildung, die Verfahrensweisen und die 
Funktionen der Literaturkritik) und der ‚spezifischen Kampfhandlung‘ um die ein
zelnen Autoren, Werke und Übersetzungen. „Daß der Krieg zu Ende nie kahm“ (Bl. 
B2r), liegt nach Schwabe am Aufbau neuer und wechselnder Allianzen, wobei beide 
Parteien „tob’n/ als wollten sie Feuer speyn“ (Bl. B4r). Am Ende kann es aus Schwa
bes Perspektive nur einen endgültigen Sieg geben, was durch die Schlusszeilen (an
gereichert durch biblischen Verweis – Ps 113,2 – und Heiligenlegende) markiert 
wird: „Zertrettn die Sachß’n mit Wuth vnnd Sturm / Wie Ritter St. Georg den Lind
wurm/ / Himmel! Wend ab die böse Zeit / B’hüt vns für Krieg/ Auffruhr vnnd Streit/ / 
Von nun an biß in Ewigkeit!“ (Bl. B5r) Dieser ‚Sieg‘ der Schweizer erfährt durch die 
Anfügung einer Prophezeiung jedoch eine Umdeutung: Ein Komet werde in Zürich 
einschlagen, wodurch „alle Dinte in ganz Zürich vertrocknen“ wird und somit „die 
Züricher Critik entschläft“ (ebd.).

Alexander Nebrig hat treffend konstatiert, dass in Gottscheds Dichterkrieg
zwei Ebenen korrelieren: eine performativ-pragmatische Ebene, „die den Krieg 
gegen die Schweizer deklariert“ und eine rein diskursive Ebene, die „das Wesen 
der Kritik erörtert“.46 Beide Ebenen sind jedoch nicht miteinander vermittelbar. 
Das agonale Kritikverständnis, das sich sowohl in den Zürcher wie auch in den 
Leipziger Beiträgen äußert, expandiert den Konflikt, da es ein Streit nicht um In
halte ist, sondern die Autorität des jeweiligen Kritikers in Frage stellt. Insofern ist 
es tatsächlich ein Kritikerkrieg, bei dem letztlich Sieger und Besiegter, Usurpator 
und Usurpierter ausgemacht werden sollen – was jedoch in der Gelehrtenrepu
blik nur als Selbstermächtigung funktionieren kann. Daher kann der als Dichter
krieg deklarierte Kritikerkrieg nach Steffen Martus auch als „Spiegelstadium der 
Kritik“47 betrachtet werden, das sich durch eine intensivierte Selbstbeobachtung 
auszeichnet, in der Sache jedoch keine Handlungsoptionen eröffnet. Das hat man 
wohl auch in Zürich (nicht jedoch in Leipzig) erkannt, und daher ist die Weige

�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 402.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 89, 93–96.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 133



rung Breitingers und Bodmers, in einen ordentlich deklarierten (papiernen) ‚kriti
schen Krieg‘ mit Gottsched und seinen Anhängern einzutreten, letztlich auch 
Zeugnis einer Kommunikationsverweigerung und eines unergiebigen, da überleb
ten Konflikts. Stattdessen distanzieren sich die Zürcher nun von ihrer früheren 
Wertschätzung des ehemaligen Kombattanten: Der Wiederabdruck von Bodmers 
Character in dessen Critischen Lobgedichten und Elegien (1747) vollzieht satirisch 
den Bruch mit dem „stolzen Gottsched“, indem das (eingeschränkte und daher 
vergiftete) Lob der vorherigen Fassung revidiert wird: Gottsched sei „weit klei
ner“ als die anderen sächsischen Dichter und müsse daher „schamroth [...] ste
hen“, ist also ebenso überheblich wie poetisch unbegabt.48 Festzuhalten bleibt, 
dass der Kritikerkrieg – also der über bellizistische Metaphern ausgetragenen 
Kampf zwischen Kritikern um das Wesen der Kritik, und nicht der Streit einzel
ner Kritiker um die Vorzüge oder Nachteile einzelner literarischer Werke – „den 
Bereich der literaturkritischen Öffentlichkeit in Deutschland formte, festigte und 
erweiterte“,49 ohne dass neue kritische Praktiken das Arsenal der Kritiker wir
kungsvoll bereicherten.50

2 Übersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin
und Jonathan Swifts The Battle of the Books

Der Befund des ‚kritischen Pazifismus‘ nach 1710 muss folglich differenziert wer
den. Das gilt umso mehr, wenn man weniger die literaturkritischen Periodika der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts befragt auf satirische Verwendung von Meta
phern der Bellizität zur Darstellung literaturkritischer Strategien, als vielmehr 
Übersetzungen satirischer Federkriege. Anders als Der deutsche Dichterkrieg han
delt es sich hierbei zwar – wie Gottsched schreibt – um „schwache Nachahmun
gen der Ausländer, oder knechtische Übersetzungen“ und keine „wirkliche[n] Ori
ginale“. Doch die Übersetzungen, ihre Entstehungskontexte und ihre Paratexte 
erhellen das literarische Feld, nämlich jenes des Epyllions oder des komischen 
bzw. satirischen Heldenepos und zeigen den doppelten Legitimationsbedarf (der 
negativen Literaturkritik und der Satire) auf. Gottsched hat die französischen 
und englischen Schriften, die direkt zur Parallèle rechneten, nicht nur besessen, 

�� Vgl. auch Johann Jacob Bodmer: Das Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter. In: 
Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften zur Verbesserung des Urteiles 
und des Witzes 3 (1742), S. 161‒221.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 390. Verben umgestellt durch den Vf.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 84, 112.

134 Christoph Schmitt-Maaß



sondern auch übersetzt (bzw. übersetzen lassen).51 Im Folgenden sollen Nicolas 
Boileaus Le Lutrin von 1674, Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 und 
(resümierend) Alexander Popes Peri Bathous von 1728 herangezogen werden. 
Diese drei Schriften wurden zwischen 1729 und 1745 jeweils doppelt übersetzt, 
nämlich einmal durch die Leipziger und einmal durch die Zürcher Partei.52

Gottsched legt 1730 mit seiner Übersetzung von Nicolas Boileau-Despréaux’ 
Le Lutrin aus dem Jahr 1674 den Grundstein für die zwischen Leipzig und Zürich 
sich entfaltende Epyllien-Produktion.53 Boileau hatte sein ‚poème héroïque‘ drei
ßig Jahre später poetologisch als ‚poème héroï-comique‘ legitimiert, und auch 
wenn Boileaus Schrift nicht unmittelbar zur Querelle rechnet, so entfaltet sich 
doch hier das Stilprinzip: „Die Zänkerey war von keiner Wichtigkeit, aber der 
Poet [Boileau] beschreibt sie auf die ernsthafteste Art von der Welt, und eben da
durch macht er sie lächerlich“, heißt es in der letzten Auflage von Gottscheds Cri
tischer Dichtkunst von 1751.54 Boileau stellt den Streit zwischen zwei kirchlichen 
Würdenträgern über den Standort eines Rednerpults in einer Kapelle dar, der 
mit einer Schlacht in einer Buchhandlung endet, in der sich die Verfechter der 
einen oder der anderen Seite mit ihren ‚alten‘ oder ‚modernen‘ Lieblingsautoren be
werfen. „Ich singe von der Schlacht“, hebt Gottscheds Boileau-Übersetzung an 
(S. 445) und besingt weiter den „bemühten Arm“, „die strenge Tapferkeit“ und den 
„Muth“ seiner „Helden“ (ebd.), der sich in ‚Anschlägen‘ und ‚Befehlen‘ (S. 449) äu
ßert, „Gegner“ (S. 450) identifiziert und die „Kriegesgluth“ (S. 452) entfacht. Das titel
gebende Pult wird als „Waffe[ ]“ (S. 449) im Kampf des „siegende[n] Prelat[en]“ 
(S. 445) gedeutet. Nach dem obligatorischen Musenanruf (ebd.) erzählt Gottsched 
vom Einzug der Göttin der Zwietracht, Eris (S. 446), und es ist diese Göttin und auch 
das Schema des anlasslosen Streits aus niederen Motiven, die den Leipzig-Zürcher 
Literaturstreit immer wieder prägt. Bedauerlicherweise ist Gottscheds Übersetzung 

�� Peter Kapitza: Der Zwerg auf den Schultern von Riesen. In: Rhetorik 2 (1981), S. 49–58; Thomas 
Pago: Johann Christoph Gottsched und die Rezeption der Querelle des anciens et des modernes in 
Deutschland. München 2003.
�� Hatte sich Gottsched an der französischen Regelpoetik und der für diese konstitutiven Nach
ahmung der ‚Wirklichkeit‘ orientiert, so plädierten die Schweizer für die Poetik des ‚Wahrschein
lichen‘ und beriefen sich dazu auf die Engländer, allen voran auf John Milton (Nebrig: Dichter
krieg [Anm. 5], S. 389 f.). Die Querelle, die zwischen Leipzig und Zürich ausgetragen wurde, 
umfasste also sowohl poetische Fragen (Wirklichkeit vs. Wahrscheinlichkeit) als auch national
literarische (Frankreich vs. England).
�� Johann Christoph Gottsched: Das Pult, in einem Heldengedichte [...] übersetzt. In: Der Deut
schen Gesellschaft in Leipzig Eigene Schriften und Uebersetzungen in gebundener und ungebun
dener Schreibart. Zweyte vermehrte Auflage. Leipzig: Breitkopf 1735, S. 445–452. Mit Seitenzahl 
im Text zitiert.
�� Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 462.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 135



unvollendet geblieben, so dass der Kern, die Bücherschlacht, fehlt.55 Doch fand Boi
leau in Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 einen würdigen Nachahmer.

Bereits im dritten Buch von Swifts Tale of the Tub (1704) ist eine Digression 
concerning Critics eingerückt, die in der deutschen Erstübersetzung von 1729 un
kommentiert bleibt.56 Der Leipziger Jurist Georg Christian Wolff (1702–1772) 
zeichnet für diese Übersetzung verantwortlich.57 Der Erzähler bittet zu Beginn 
der Ausschweifung von den Herren Criticis die Kritiker um Nachsicht, dass er sich 
ihnen bislang noch nicht vorgestellt und auch nicht der Regelpoetik der Modernes
gefolgt sei (S. 86). Nach einer durchaus trennscharfen Definition der gelehrten 
Critici, die jedoch bereits „vor einigen Jahrhunderten aufgehöret“ haben zu exis
tieren, kommt Swift (bzw. Wolff) auf die „wahren Critici“ (S. 88) zu sprechen: Sie 
seien wahre Helden, stammten von Momus (dem Gott des Tadels) und Hybris 
(der Göttin der Anmaßung) ab, hätten Kriege gegen „Riesen, Drachen, und Räu
ber[ ]“ geführt, jedoch vergessen, sich selbst wie „alles ander[e] Ungeziefer[ ]“ aus
zurotten, etwa durch Einnahme von „Ratten-Pulver“ (S. 89). Zwar geht Swift noch 
auf den Unterschied zwischen den alten und den neuen Kritikern ein, die sich 
analog zu den Anciens und den Modernes herausgebildet haben, doch stellt er kei
nen agonalen Kampf zwischen diesen Parteien dar.58

Anders hingegen Gottsched. Er wirbt 1746 im Neuen Büchersaal für eine Über
setzung von Swifts „sinnreiche[r] Ausschweifung von dem Amte eines Kunstrich
ters itziger Zeiten“,59 die er in Auszügen vorlegt. Zwar sei schon 1729 eine Überset
zung erschienen, doch sei erst jetzt ein Zustand in der Literaturkritik erreicht, 

�� Johann Christoph Rost (1717–1765) bezieht sich mit Das Vorspiel. Ein Episches Gedicht ([Dres
den] 1742, auch abgedruckt in Johann Jakob Bodmer: Critische Betrachtungen und freye Unter
suchungen zum Aufnehmen und zur Verbesserung der deutschen Schaubühne. Bern 1743, S. 10– 
84) auf Boileaus Lutrin.
�� [Jonathan Swift:] Des berühmten Herrn D. Schwifts Mährgen von der Tonne. Zum allgemei
nen Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollständigen Begriffe einer 
allgemeinen Gelehrsamkeit, aus dem Englischen ins Deutsche übersetzet [von Wolff]. 1. Theil. Al
tona: auf Kosten guter Freunde 1729 (darin enthalten: Eine kurze Ausschweifung von den Herren 
Criticis, S. 86–102. Mit Seitenzahl im Text zitiert).
�� Georg Christian Wolff, Jurist und Übersetzer, hatte in Leipzig Philosophie studiert, war seit 
1728 Mitglied der Deutschen Gesellschaft, übersetzte 1733 Popes Peri bathous (s. Anm. 67) und 
1734 Cervantes’ Don Quijote. Die zweite textidentische Auflage von Swifts Mährgen von der Tonne 
erschien 1737 und wird Wolff zugewiesen, der die Widmung an Philipp Wilhelm und Johann Cla
mer August von dem Busche mit dem Akronym „W“ unterzeichnet.
�� Die Schweizer Übersetzung durch Waser unter dem Titel Eine kurze Ausschweifung über die 
Herren Criticos verhält sich ähnlich neutral wie Wolffs Übersetzung; vgl. Jonathan Swift: Satyri
sche und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Zürich: Orell] 1758, S. 107–123.
�� [Johann Christoph Gottsched:] Des berühmten D. Jonathan Swifts sinnreiche Ausschweifung 
von dem Amte eines Kunstrichters itziger Zeiten [...]. In: Neuer Büchersaal der schönen Wissen

136 Christoph Schmitt-Maaß



der die satirische Darstellung verständlich mache: Nun sind „wir auch in diesem 
Stück den Franzosen und Engländern gleich geworden, daß das critisieren für 
das erste Probestück des Witzes gehalten wird [...]; so ist es nöthig, daß man die 
artige swiftische Abhandlung wiederum bekannt mache.“ Doch noch fehle es an 
„critischen Helden“, die den Kampf mit dem „Ungeziefer“ aufnehmen (S. 262). 
Gottsched nutzt Swifts Textvorlage, um seine Kritik an den Schweizern von Wer
ken auf die amtliche Zuständigkeit und die Verfahren zu kanalisieren, auch wenn 
er beteuert, „[k]einen Krieg mit solchen Widersachern“ (S. 263) anfangen zu wol
len. Eine neue Generation von Literaturkritikern falle – nach Swift – auf durch 
„eine Vermischung von etwas Gelehrsamkeit, weniger Urteilskraft, noch weniger 
Witz, vieler Einbildung und sehr vieler Bosheit“ (S. 265). Auf die – auch von Swift 
bemühte – klassische Definition des satirischen Genres zurückgreifend, konsta
tiert Gottsched, dass die neueren Kritiker – nach Swift – „bloß[ ] Wespen“ seien, 
„welche nur mit unglücklichen Stacheln versehen sind, aber kein Honig bringen“ 
(ebd.). Gleichsam in die Rolle Swifts schlüpfend, will sich auch Gottsched mit sol
chen neueren Kritikern „scharmützeln“ (S. 263). Was die Zürcher betrieben, sei 
nämlich keine Satire im Gewand der Literaturkritik, sondern ein Pasquill,60 und 
daher verdienten sie eine „ernstliche Widerlegung“ gar nicht (ebd.). Dieser Vor
wurf entfaltet sich vor dem Hintergrund, dass die regelpoetische Position Gott
scheds ins Hintertreffen geraten war, während sich die Positionen Bodmers und 
Breitingers für ästhetische Positionen der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts we
nigstens anschlussfähig erwiesen.

Swifts The Battle of the Books – wie auch A Digression concerning Critics in 
The Tale of the Tub enthalten – ist denn auch Gegenstand einer doppelten Über
setzung: Der Leipziger Übersetzung von Wolff aus dem Jahr 172961 folgte 1758 – 
mit zwanzigjähriger Verspätung – eine Übersetzung durch den Winterthurer Dia
con Johann Heinrich Waser (1713–1777).62 Der ‚Kampf‘, Battle of the Books, wird 

schaften und freyen Künste. Des III. Bandes 1. Stück (1746), S. 261–282. Mit Seitenzahl im Text 
zitiert.
�� Barry Murnane: „Bittere Pillulen“. Literaturkritische Pharmazie um und nach 1700. In: Ders.: 
Essen, töten, heilen (Anm. 11), S. 109–131, hier S. 128.
�� Jonathan Swift: Vollständige und Wahrhaffte Erzehlung von dem unter den Büchern gehalte
nen Treffen. In: Swift und Wolff: Mährgen von der Tonne (Anm. 56), Anderer Theil, S. 5–62. Mit 
Blatt-Paginierung bzw. Seitenzahl im Text zitiert.
�� Jonathan Swift: Vollständige und wahrhafte Erzehlung von dem lezten Freytag unter den 
alten und neuen Büchern gehaltenen Treffen in der Bibliothek zu St. James. In: Ders.: Satyrische 
und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Zürich: Orell] 1758, S. 263–314. Der Überset
zer ist laut Vorwort ‚Johann von Breitenfels‘, ein Pseudonym des Winterthurer Diacons Johann 
Heinrich Waser. Vgl. Ludwig Hirzel: J. H. Waser. In: Vierteljahrschrift für Litteraturgeschichte 5 
(1892), S. 301–312. Nach Hirzel hat Waser 1765 Butlers Hudibras übersetzt, den Bodmer 1737 be

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 137



im Vorwort der ‚Leipziger‘ Übersetzung von Wolff aus dem Jahr 1729 historisch 
korrekt in die englische Quarrel um die Vorherrschaft der ‚alten‘ und der ‚neuen‘ 
Autoren zwischen William Temple (1628–1699), William Wotton (1666–1727) und Ri
chard Bentley (1662–1742) eingeordnet63 und mit einem Frontispiz ausgestattet, das 
die dritte Variante des literaturkritischen Krieges verbildlicht: Nicht Schlachtordnun
gen oder einzelne Kritiker und Autoren werden gezeigt, sondern die Bücher selbst 
werden zu Waffen, mit denen sich die Autoren munitionieren (Abb. 3).64 Die vorgeb
liche Fragmentarität des Manuskripts enthebt den Autor Swift wie den Übersetzer 
der Notwendigkeit, vom Sieg einer Partei zu erzählen. Und obwohl Swift warnt, die 
erwähnten Autoren mit den lebenden Personen gleichzusetzen, bekennt er: „Ich 
habe aus langer Erfahrung gelernet, daß man sich von dergleichen Leuten, die ich 
hier angegriffen habe, nichts übels zu befürchten hat.“ (Vorrede des Autoris, Bl. A2v).

Der „Krieg [sei] ein Kind des Hochmuths“ und habe seinen „natürlichste[n] 
Ursprung“ in „Begierde“ und „Geiz“, setzt dann Swifts Satire ein (S. 5 f.). Swift be
müht einen satirischen Vergleich: Wenn in einem „Hunde-Staat“ ein einzelner 
Hund das Vorrecht auf einen Knochen behauptete, so würde aus einer „Republik 
der Hunde“ eine Monarchie, so dass die ganze „Hunde-Republik in einen öffentli
chen Krieg verwickelt wird“ (S. 6), da der glückliche Eroberer des Knochens lau
ter „Haß, Neid und Murren“ unter den Verlierern provoziere. Ebenso verhalte es 
sich in der „Republik der Gelehrten“ (S. 7) und dem zugehörigen Parnaß, dessen 
größerer und höher gelegener Teil von den ‚Alten‘ bewohnt sei, was den Wider
spruch der ‚Neuern‘ erfordere (S. 8). Im Streit um Erhöhung oder Abtragung des 
Hügels sei es „zu einem weitläufftigen und hitzigen Kriege gekommen“. „Gantze 
Bäche Dinte“ (S. 9) seien vergossen worden, die „an statt der Pfeile gebrauchet“ 
und die „vermittelst gewisser Maschinen, die man Federn nennet, unter den 

gonnen hatte, war jedoch mit der Zürcher (geistlichen) Zensur in Konflikt geraten. Bodmer und 
Breitinger scheinen Waser hingegen unterstützt zu haben. Vgl. auch Anett Lütteken: „Feuerblä
ser in der Kirche und dem Staat“. Samuel Butlers Hudibras und der Satire-Diskurs der Zürcher 
Aufklärer. In: Bodmer und Breitinger im Netzwerk der europäischen Aufklärung. Hg. von 
ders. und Barbara Mahlmann-Bauer. Göttingen 2009, S. 663–694. Dass Gottsched den Hudibras als 
„Scherzgedicht“ in „Knittelversen“ auffasst (Gottsched: Dichtkunst [Anm. 20], S. 797), belegt, 
warum er satirische Schriften der Engländer nur schwerlich als Waffe zur Hebung des ‚deut
schen Geschmacks‘ nutzen kann, verweist doch der Knittelvers (vom Althochdeutschen „chnutil“) 
auf eine stumpfe Waffe, zumeist in den Händen von Bauern.
�� Für eine historische Einordnung (und Relativierung von Swifts satirischen Zuspitzungen) 
vgl. Joseph M. Levine: The Battle of the Books. History and Literature in the Augustan Age. Ithaca, 
London 1991.
�� Hierbei handelt es sich um einen vereinfachten (spiegelverkehrten) Nachdruck der maßgebli
chen englischen Neuausgabe von 1710, die jedoch die Schlachtordnung wahrt (während der eng
lische Originaldruck das Chaos der Schlacht und der ineinander fallenden Heere abbildet).

138 Christoph Schmitt-Maaß



Abb. 3: Jonathan Swift: Des berühmten Herrn D. Schwifts Mährgen von der Tonne. Zum allgemeinen 
Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollständigen Begriffe einer allgemeinen 
Gelehrsamkeit, aus dem Englischen [...]. Altona: auf Kosten guter Freunde 1729. © Zentralbibliothek 
Zürich, 25.892. Public domain: https://doi.org/10.3931/e-rara-63276.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 139

https://doi.org/10.3931/e-rara-63276


Feind“ geschossen würden (S. 10).65 Die Ingredienzen der Tinte („Gall-Aeppffel 
und Kupffer-Wasser“, ebd.) zeichneten sich durch ihre Bitterkeit und Giftigkeit 
aus. Da keine Partei sich als besiegt zu erkennen geben wolle, errichteten beide 
„Sieges-Zeichen“, nämlich „Disputationes, Gegen-Meynungen, Dissertationes [...], 
Antworten, Gegen-Antworten, Repliquen, Remarquen“ etc. (S. 11).

Diese Schriften nun würden in Bibliotheken eingelagert, und in diesen „ist 
eben der Geist, welcher die Streiter selbst beseelet hat, als sie noch am Leben 
waren; und nach ihrem Tode wandert ihre Seele hinein, solche zu beleben“ 
(S. 12). Damit die solcherart beseelten „Streit-Schriften“ nun nicht übereinander 
herfallen, werden sie von den Bibliothekaren an „Ketten [...] geleget“. Doch hätten 
sich die Ketten bei den jüngsten, der Querelle entsprungenen Streitschriften, „wel
che von einem überaus bösen Geiste beseelet worden“, nicht bewährt (S. 13). 
Daher seien die Bücher der königlichen Bibliothek nicht zu bändigen gewesen 
und wären gegeneinander in eine „erschreckliche[ ] Schlacht“ gezogen (S. 14). Auf 
Seiten der ‚Neuern‘ kämpften „funffzig tausend“: „meistentheils leichte Reuter, 
schwer bewaffnetes Fuß-Volk, und Soldaten, die man vor Geld gedinget hatte“; 
jedoch seien die Soldaten „schlecht bewaffnet, und noch übler gekleidet“ und ihre 
Pferde „rechte Schind-Mehren“ (S. 17). Die Alten hingegen entscheiden, „nur de
fensive“ vorzugehen, worauf zahlreiche Soldaten der Neueren „desertirten“ 
(S. 19). Die Neueren können sich zudem nicht einigen, „wer sie commandiren 
sollte“, „denn ein jeder gemeiner Reuter wollte Generalißimus seyn“ (S. 30 f.). Al
lerdings können die Modernes auf neuzeitliches Kriegsgerät zurückgreifen, wie 
„Raqueten“ (S. 31), „Kugeln“ (S. 32) oder „stinckende Feuer-Kugeln“ (S. 31). Die 
Söldner „hatten weder Waffen noch Muth, und hielten gar keine Kriegs-Disziplin“ 
(S. 32). Die „Armee der Alten“ ist hingegen „lange nicht so zahlreich“, es fehlen 
v. a. Fußvolk und Söldner (S. 33). Die traditionell in Schlachten verwendeten Waf
fen – Pferde, Rüstungen, Speere, Schwerter, Pfeile, Spieße, Gewehre, Pistolen und 
Kanonen – verschaffen den Modernes zwar zunächst einen Vorteil, die Kampf
kraft der Alten jedoch ist unbezwungen.

�� In Wasers Übersetzung heißt es: „In diesem Streit sind ganze Bäche von Dinte erschöpfet, 
und die Erbitterung von beyden Theilen bis aufs Höchste getrieben worden. Denn es ist zu wis
sen, daß die Dinte in allen Treffen der Gelehrten das [!] Hauptwaffen ist, welche man Federkiele 
nennt, so pflegen dapfere Streiter von beyden Seiten eine unglaubliche Menge dieser Kiele mit 
einer solchen Hize und Geschiklichkeit auf einander abzuschiessen, daß es nicht anders läßt, als 
ob es ein Treffen von Stachelschweinen wäre. Diesen gewährlichen Liqueur bereitete der Inge
nieur welcher ihn erfunden, aus zwo Ingredienzien, aus Galläpfeln und Kupferwasser, um durch 
die Bitterkeit und das Gift derselben, die Gemüthsfassung der Streiter nicht allein einiger Massen 
abzubilden, sondern auch zuunterhalten [!]“ (Swift: Erzehlung [Anm. 62], S. 272).

140 Christoph Schmitt-Maaß



Die Götter greifen nun in die Kampfhandlungen ein, wobei Momus die Partei 
der Modernes, Pallas die der Anciens vertritt. Da die Sache der Neueren nicht gut 
steht, bittet Momus „eine[ ] gewisse[ ] schädliche[ ] Gottheit, Critik genannt“, um 
„Beystand“ (S. 35):

Sie lag in ihrer Höle ausgestrecket, und um sie herum lagen die Leichname unzehlicher Bü
cher, die halb aufgefressen waren. Zu ihrer rechten Hand saß die Unwissenheit[,] ihre Mut
ter, die Alters halben stock blind war. Zur lincken war der Hochmuth, ihr Vater, welcher 
seiner Tochter von dem Papiere, das sie selbst zerrissen, einen Aufsatz machte. Hiernechst 
befand sich ihre Schwester, die Meynung, die sehr leicht von Füssen war; Sie hatte die 
Augen verbunden, und dabei einen harten und dicken Kopff, und doch ist sie überaus leb
hafft, und dreht sich immer in der Runde herum. (S. 35 f.)

Die Göttin macht sich auf den Weg zur königlichen Bibliothek, um die „Schlacht- 
Ordnung beyder Armeen in Augenschein“ (S. 39) zu nehmen, aber auch, um regu
lierend in die Schlacht einzugreifen, indem sie mit „einem schwarzten Safft von 
Galle und Ruß so künstlich spritzte[ ], daß lauter Buchstaben heraus kamen“ (S. 40). 
Aus ihrer Milz reißt sie Parasiten – also Kritiker – ab, um sie als Geschosse gegen 
Autoren zu werfen, damit „Dummheit und Grobheit“ (S. 41) ihr Werk tun können. 
Herausragend ist die Ausstattung des Klassizisten Richard Bentley, der mit dem Kri
tiker William Wotton die Liga der Modernisten anführt: „Wenn er sich [...] durch 
den Zorn sehr erhitzt hatte, so distillirte er von seinen Lippen eine schwartze Es
sentz, wie Dinten, von überaus schädlicher Wirckung“ (S. 51). Analog fehlt ihm ein 
Gewehr und er muss mit einem „Dresch-Flegel“ und einem „Piß-Pot“ vorliebneh
men. Bentley beansprucht „die Waffen desjenigen Feindes, welchen ich gefangen 
nehmen, oder umbringen werde“, was ihm Julius Cäsar Scaliger zunächst verwei
gert, da das Studium der Humaniora ihn nur „tumm und niederträchtigt“ gemacht 
habe, so dass er ein „vollkommener Pedante“ und „Windmacher“ geworden sei 
(S. 52). Swift findet in der Übertragung der Metapher des Krieges eine Entsprechung 
für die Entwicklung des literarischen Marktes in England, wahrt also die Verhält
nisse der Realität; für dieses Verhältnis findet die deutsche Übersetzung von Wolff 
keine Entsprechung und kann daher auch nicht die deutschen Verhältnisse paral
lelführen – vielleicht auch, weil Wolff nicht alle von Swift erwähnten englischen 
Autoren zu dechiffrieren und einzuordnen vermag.

Die 20 Jahre später publizierte Übersetzung des Schweizers Waser hingegen 
kann etwas mehr Details zu den englischen Autoren beisteuern und ihre Rolle in 
der Quarrel jeweils kurz umreißen. Explizit auf den Leipzig-Zürcher Literatur
streit bezieht sich eine Anmerkung zu John Milton (1608–1674) und die „selzamen 
und zum Theil lächerlichen Critiquen, welche die Neuern Kunstrichter unsrer 
Zeit über Miltons Poesie schreiben“; sie seien „zu bekannt, als daß wir etwas 
davon anführen“ (S. 288). Waser nutzt folglich nicht die Möglichkeit, den engli

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 141



schen Bücherkrieg auf den Leipzig-Zürcher Literaturstreit auszuweiten. In Wolffs 
Übersetzung – zehn Jahre vor dem Literaturstreit entstanden – wird hingegen 
nur der ‚Fleiß‘ Miltons gerühmt; auch die Folgeauflage von 1747 aktualisiert die 
Anmerkungen nicht, etwa mit Blick auf den Literaturstreit. Die agonale Metapher 
des Krieges ist daher nur eingeschränkt für das deutschsprachige Publikum ver
mittelbar: einmal, weil eine Übersetzung zu früh, und einmal, weil sie zu spät 
kommt.

3 Ausblick: Alexander Popes ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of 
The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)

Vom Höhepunkt des deutschen Literaturstreits sei abschließend ein Blick auf den 
Ausgangspunkt dieses Literaturstreits geworfen. Er entfaltet sich an Alexander 
Pope, und zwar an dessen satirischer Schrift ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of The Art of Sink
ing in Poetry von 1728 (die zum Erscheinungszeitpunkt noch Swift zugewiesen 
wurde). In einer Prosaparodie von Pseudo-Longinus’ ästhetischer Schrift Περὶ 
ὕψους (Über das Erhabene) macht Pope die zeitgenössischen Dichter lächerlich, 
indem er die Verwendung des Begriffs ‚bathos‘66 einführt, um einen fehlgeschla
genen Versuch der Erhabenheit mit einer Antiklimax zu bezeichnen. Nach Pope 
entsteht der Eindruck des Lächerlichen durch die Kombination von sehr ernsten 
Gegenständen mit sehr trivialen. Das radikale Nebeneinanderstellen von Ernstem 
und Frivolem bewirkt zweierlei: Erstens verstößt es gegen den ‚Anstand‘ (decorum), 
d. h. gegen die Angemessenheit des Themas, und zweitens erzeugt es durch eine 
unerwartete und unangemessene Gegenüberstellung Komik. Pope belegt seine 
ästhetischen Urteile mit einer Vielzahl von Gedichtzitaten, die er der jüngeren und 
jüngsten englischen Dichtung entnimmt. Bereits fünf Jahre nach der englischen 
Edition erscheint eine Übertragung ins Deutsche durch Wolff, der ja bereits Swifts 
Battle of the Books erstübersetzt hatte.67 Wolff verhält sich neutral, indem er den 
englischen Vers-Beispielen jeweils eine Prosaübersetzung beigibt. Bereits ein Jahr 
später kommt es jedoch zu einer Neuübersetzung durch den Gottschedianer Jo
hann Joachim Schwabe „mit Exempeln [...] vornehmlich [...] aus unsern Deutschen 
Dichtern durchgehends erläutert“, wie das Titelblatt verkündet und damit die 

�� Altgriechisch βάθος (bathos), Tiefe, als Antonym zu ὕψος (hüpsos), Höhe.
�� Alexander Pope: Peri bathus s[ive] Anti-sublime. Das ist D. Swifts Neueste Dicht-Kunst, Oder 
Kunst in der Poesie zu kriechen, mit Exempeln aus den Englischen Poeten erleutert; nebst einem 
Vorschlage, wie das Aufnehmen dieser Poesie zu befördern sey. Aus dem Englischen ins Deutsche 
übersetzt [von Georg Christian Wolff]. Leipzig: Groß 1733.

142 Christoph Schmitt-Maaß



Neuübersetzung rechtfertigt.68 Pope hatte in seiner Schrift nicht nur ausgeführt, dass 
ein Genie69 „ganze Armeen von Werken und Schriften“ mit sich bringe, und mehr 
noch: dass „Kriegeshandwerk“ und „Dichtkunst“ derart wesensverwandt seien, dass 
ein „grosse[r] Feldherr“ jederzeit auch ein „heroische[r] Dichter“ sei.70 Während die 
Schwabe-Übersetzung dieses satirische Argument Popes wortwörtlich nimmt und kri
tisch-parodistische Aspekte emendiert, transportiert die Wolff-Übersetzung71 in Wort
wahl und Duktus die satirische Intention Popes. Es ist bezeichnend, dass Schwabes 
(und damit Gottscheds) Verständnis von Satire versagt, sobald die bellizistische Meta
phorik auf das Genre des Heldenepos angewandt wird – jene Gattung, die vor allen 
anderen durch eine Kriegs-Thematik gekennzeichnet ist. Während Pope mit gleich
sam ‚offenem Visier‘ kämpft und die Namen der beispielhaft kritisierten Autoren an
führt, versehen Gottsched und Schwabe die Namen der von ihnen angeführten Au
toren mit einem Asterisk. Wo der Vergleich, die Parallèle, selbst zur Waffe im 
Literaturstreit zu werden droht, schreckt Gottsched folglich vor der Wertungsfunk
tion von Literaturkritik zurück, die sich in der Satire entfaltet. Die letzte Auflage von 
Gottscheds Critischer Dichtkunst verweist folgerichtig (aber verkürzend) unter dem 
Eintrag ‚Komisches Heldengedicht‘ einzig auf den eigenen Deutschen Dichterkrieg. 
Trotz des ‚Übersetzungswettbewerbs‘ der französischen und englischen Epyllien 
bleibt der agonale Vergleich mit anderen Literaturen, anderen Nationen und ande
ren Praktiken der Literaturkritik unbefriedigend, da die satirische Intention der 
deutschsprachigen Diskussion offenbar den argumentativen Boden entzieht. Die Waf
fen der literaturkritischen Satire werden damit im ‚deutschen Kritikerkrieg‘ stumpf.72

�� Alexander Pope: Anti-Longin, Oder die Kunst in der Poesie zu kriechen. [Aus dem Engl. von 
Johann Joachim Schwabe.] Leipzig: Löwe 1734. Auf Popes Lehrgedicht Essay on Criticism (1711) 
kann hier nur verwiesen werden: 1741 bis 1745 erscheinen zwei Übersetzungen, die dem Leipzi
ger bzw. dem Zürcher Kreis zugeordnet werden können (Versuch über die Critik aus dem Engli
schen des Herrn Pope. Nebst einem Versuche einer Critik über die deutschen Dichter, [...] von 
M. Gottfried Ephraim Müller. Dresden: Walther 1745; Carl Friedrich Drollinger: Alexander Popen 
Versuch von den Eigenschaften eines Kunstrichters. In: Sammlung critischer, poetischer und an
derer geistvollen Schriften 1 (1741), S. 49–84). Signifikant ist die ‚Übertragung‘ der bei Pope aufge
führten englischen Dichternamen auf deutschsprachige Verhältnisse. Auch wenn es sich um ein 
Lehrgedicht handelt (und nicht um eine Satire und daher hier unberücksichtigt bleibt), so ma
chen die Übertragungen Popes Essay zu einer unfreiwilligen Satire. Vgl. auch Anm. 22 (für Gott
scheds generische Einordnung).
�� Schwabe übersetzt „vollkommener Kopf“ (Pope: Anti-Longin [Anm. 68], S. 35).
�� Ebd.
�� Pope: Peri bathus (Anm. 67), S. 20 f.
�� Erst mit Lessing scheinen sie wieder scharf zu werden, vgl. Dirk Rose: Lessings Krieg. Zum 
publizistischen und polemikgeschichtlichen Ort der Litteraturbriefe (1759–1765). In: Krieg und 
Frieden im 18. Jahrhundert. Kulturgeschichtliche Studien. Hg. von Stefanie Stockhorst. Hannover 
2015, S. 93–111. Die Literaturbriefe entstehen zur Zeit des Siebenjährigen Krieges (1756–1763).

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 143





Friedrich Vollhardt 
Das Ende der Höllenstrafen
Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen 
Gotthold Ephraim Lessings

Im Mai 1773 erschien im Deutschen Merkur eine kurze Rezension des ersten Ban
des von Nicolais Roman, die Christoph Martin Wieland, der Herausgeber der Zeit
schrift, selbst verfasst hat. Es sei ein „lehrreiches“, in einem „simpeln Styl“ gehal
tenes Buch, das „mit mehr Verstand als Witz und mit mehr Geschmack als 
Laune“ geschrieben sei. Die auftretenden Personen werden von Wieland kurz 
charakterisiert, worauf die Empfehlung folgt, mit ihnen „Bekanntschaft“1 zu ma
chen. Ein Lob? Das lässt sich kaum bestreiten, wäre da nicht der fehlende Witz, 
den man sich von einem satirischen Roman eigentlich erwarten darf. Doch einer 
deutlicheren Fürsprache bedurfte es gar nicht, da das Buch rasch zu einem Best
seller wurde, die zwanzigtausend im eigenen Verlag gedruckten und verkauften 
Exemplare sprechen für sich. Die dritte Auflage war bereits 1784 vergriffen, eine 
vierte folgte – bedingt durch das Religionsedikt und die mit dem Regierungsan
tritt Friedrich Wilhelm II. einsetzende Restauration – erst 1799, wo Nicolai in der 
Vorrede erklärt, dass er aus Furcht vor Repressalien auf eine Neuausgabe zu
nächst verzichtet habe.2

Der Erfolg kam nicht von ungefähr. Denn Nicolai hat für seinen Roman mit 
zwei literarischen Vorbildern beim Publikum geworben. Zum einen bezieht er 
sich bereits im Titel auf Laurence Sternes Tristram Shandy, was gleich näher zu 
betrachten ist. Zum anderen schreibt er eine vielgelesene ‚prosaisch-comische‘ 
Dichtung fort, die Moritz August von Thümmel 1764 unter dem Titel Wilhelmine 
oder der vermählte Pedant veröffentlicht hatte. Die Kammerjungfer Wilhelmine 
wird von Nicolai der höfischen Welt entzogen und mit dem ebenfalls bei Thüm
mel auftretenden Prediger Sebaldus verheiratet, was – nach Überschreitung der 
Milieugrenzen – zu einer glücklichen Ehe führt. Wilhelmine erweist sich als gebil
det, erwähnt wird ihr Abonnement der von Nicolai herausgegebenen Briefe, die 
neueste Litteratur betreffend (eine frühe Form des embedded marketing), die sie 
„ganz frisch von der Presse“ (SN 17) studiert. Sie ist eine selbstbewusste Verehre

� Zit. nach der von Bernd Witte herausgegebenen Kritischen Ausgabe des Romans von Friedrich 
Nicolai, die dem in drei Bänden 1773, 1775 und 1776 publizierten Erstdruck folgt: Das Leben und 
die Meinungen des Herrn Magister Sebaldus Nothanker. Stuttgart 1991, S. 534 f. – Die folgenden 
Seitenverweise im Text in runden Klammern (Sigle: SN) beziehen sich auf diese Edition.
� Vgl. Karl Aner: Der Aufklärer Friedrich Nicolai. Gießen 1912, S. 161.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-008



rin des Philosophen Christian Wolff, dessen „kleine Logik“ sie „auswendig“ (SN 
18) kennt, fügt sich dann jedoch in die Rolle der Ehefrau und Mutter. Das Glück 
des Paares scheitert jedoch an Konflikten, die sich aus dem Beruf des Pfarrers er
geben. Sebaldus ist ein freundlicher, der Gemeinde zugewandter, aber nonkon
former Geistlicher, der in eine theologische Auseinandersetzung mit dem Gene
ralsuperintendenten „D.[oktor] Stauzius“ gerät, in der er beim Verhör unterliegt. 
Seine heterodoxen Ansichten machen ihn verdächtig, das kirchliche Lehramt 
schreitet ein und suspendiert den Aufklärer, der nur bedingt als solcher zu be
zeichnen ist. Wilhelmine überlebt die Demütigung nicht, der Sohn lässt sich für 
das Militär werben, die jüngere Tochter stirbt. Am Ende der als Einleitung dienen
den Erzählung stehen Sebaldus und seine Tochter Mariane allein vor einem unge
wissen Schicksal.

Die Handlung des Romans teilt sich nun auf die beiden Figuren auf, wobei 
zwei soziale Räume beschrieben werden.3 Mariane wird Hofdame in einem adeli
gen Haus, wo sie als subalterne Erzieherin und Gesellschafterin die üblichen 
Schicksalsschläge und Nachstellungen erleidet, aber auch einen Verehrer findet. 
Der verschwundene Bruder taucht wieder auf, Vater und Tochter sind erneut ver
eint, und durch einen unverhofften Gewinn in der Lotterie wird für Mariane der 
Weg zur Hochzeit mit dem empfindsamen Dichter Säugling frei – man kennt die 
Schemata und Motive aus der trivialen Erzählliteratur, mit der Marianen- 
Handlung sollte zweifellos das Bedürfnis nach Unterhaltung befriedigt werden. 
Anders die Sebaldus-Handlung, auf die hier allein eingegangen wird. Sie führt in 
die Zentren der Aufklärung, wo zwischen den Vertretern der Orthodoxie und der 
Vernunftreligion, zwischen Pietisten und Freigeistern über Grundfragen der 
christlichen Religion debattiert wird. Unschwer lassen sich dabei reale Vorbilder 
ausmachen. Der Superintendent Stauzius erinnert an den Hamburger Hauptpas
tor Johann Melchior Goeze, hinter einem vernünftigen Berliner Prediger er
scheint der Philosoph Johann August Eberhard, ein Autor des Verlegers Nicolai, 
der sich selbst in der Figur des Buchhändlers Hieronymus porträtiert hat.

� Die hier gegebenen Hinweise zur Romanhandlung folgen der Darstellung bei Astrid Dröse: 
Friedrich Nicolais satirischer Roman Sebaldus Nothanker und der Höllen-Diskurs der Spätaufklä
rung. In: Aufklärung erzählen. Hg. von Frauke Berndt und Daniel Fulda. Hamburg 2018, S. 254– 
267, bes. S. 257–259.

146 Friedrich Vollhardt



1 Die Religionssatire im Roman
Der mit einer Liebesgeschichte eröffnete Roman wandelt sich zu einer Religions
satire, in der über zentrale Lehr- und Glaubensfragen gestritten und die zeitge
nössische Kontroversliteratur keineswegs sparsam zitiert wird. Die Namen der 
Autoren werden dabei unverschlüsselt genannt. Der informierte Leser kann so 
am aktuellen Streitgespräch teilhaben, die vom Autor bevorzugte Position einneh
men und als Abonnent von Nicolais Allgemeiner deutscher Bibliothek überdies die 
Rezensionen zu den erwähnten Abhandlungen nachlesen. Dass der Roman im 
Verbund mit der Herausgabe der Rezensionszeitschrift – dem wichtigsten Unter
nehmen des Verlags – entstanden ist, hat Nicolai selbst ganz offen erklärt. Am 
8. März 1771 schreibt er dazu an Lessing:

Ich brüte seit einiger Zeit auch über einen Roman, der zwar kein Buncle [sc. The Life of John 
Buncle, Roman von Thomas Amory] werden wird, aber in Absicht auf die heterodoxen Sätze 
auch nichts besser. Wenigstens soll ein orthodoxes sächsisches Priesterkind, wie Sie, noch 
wohl Ärgernis daran nehmen. Die allgemeine deutsche Bibliothek kommt, wie die göttlichen 
Strafen, langsam, aber desto schärfer. [...] Wollte Gott, ich dürfte an die deutsche Bibl.[iothek] 
gar nicht mehr denken! Ich bin von neuerer Litteratur so voll, daß ich, wie jeder, der den 
Magen zu voll hat, nicht verdauen kann. Ich habe oft schon aufhören wollen; wissen Sie, was 
mich zurück hält? Die theologischen Artikel. Sie haben eine so merkwürdige Revolution in 
deutschen Köpfen verursacht, daß man sie nicht muß sinken lassen. Sie haben vielen Leuten 
Zweifel erregt, und dadurch die Untersuchung rege gemacht. – Gut! werden Sie sagen; ich 
will der Zweifel noch mehr machen, wenn ich die Orthodoxie gegen die neuern Heterodoxen 
verteidige; diese werden sich alsdann verantworten und deutlicher erklären müssen.4

Der Roman flankiert die mit dem Rezensionsorgan betriebene Politik des Verle
gers, die einer klaren Strategie folgt, indem sie die „neuern Theologen“ gegen die 
Orthodoxie unterstützt – zumindest vorerst noch, wie er dem Adressaten gegen
über zu verstehen gibt. Nicolai ist irritiert, dass Lessing mit der Verteidigung des 
kirchlichen Lehramtes gegen die Neologie offenbar eine entgegengesetzte Strate
gie verfolgt, weshalb er sich mit einer Invocatio („Nein, liebster Freund!“) selbst 
unterbricht, um noch einmal die mit dem satirischen Roman verbundenen päda
gogischen Intentionen zu verteidigen; dass das Lehrreiche den Witz und die 
Laune überwiegt, hat Wieland sehr wohl gespürt.

Noch bevor der erste Band des Sebaldus Nothanker zur Ostermesse 1773 er
schienen ist – zwei weitere sollten bis 1776 folgen –, zeigt sich an diesem Brief 

� Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe in zwölf Bänden. Hg. von Wilfried Barner u. a. 
Frankfurt a. M. 1985–2003; hier Bd. 11/2, S. 172 f. – Die folgenden Seitenverweise im Text in run
den Klammern (Sigle: FA für ‚Frankfurter Ausgabe‘) mit Band- und Seitenzahl beziehen sich auf 
diese Edition.

Das Ende der Höllenstrafen 147



weit mehr als nur eine Unstimmigkeit zwischen den alten Weggefährten. Nach
dem Lessing in den frühen 1760er Jahren seine Mitarbeit an den Literaturbriefen 
abrupt aufgekündigt hatte, fand ein intensiverer Austausch kaum noch statt. Zu 
Nicolais Rezensionsfabrik, der Allgemeinen deutschen Bibliothek, hat Lessing trotz 
vielfacher Aufforderungen keinen einzigen Beitrag geliefert, was er in einem 
Brief gegenüber Rudolf Erich Raspe eigens betont („noch zur Zeit keine Sylbe ge
arbeitet“5). Und in einem seiner Briefe, antiquarischen Inhalts, die er gegen den 
Hallenser Professor Klotz richtet, heißt es ebenso knapp wie unmissverständlich: 
„Herr Nicolai ist mein Freund; aber mit seiner Allgemeinen Bibliothek habe ich 
nichts zu schaffen.“ (FA 5/2, 570) Über die ins Grundsätzliche führenden Fragen 
war man sich offenbar nicht mehr einig, da Lessing weder an einer Rationalisie
rung des Dogmas (obsolete Diskussion) noch an dessen Verspottung (Nicolais Sa
tire) gelegen war. Mit den theologischen Streitschriften, die in Wolfenbüttel nach 
1770 entstanden sind, wollte er, zugespitzt formuliert, die „Zukunft der Aufklä
rung von Wahrheiten abhängig machen, die keine mehr waren“,6 was bei Nicolai 
auf völliges Unverständnis stieß. Gleich zwei Mal apostrophiert dieser ihn daher, 
wenn auch scherzend, als Orthodoxen, kurz als einen in bestimmten Fragen nicht 
ganz ernst zu nehmenden Provokateur.

In der Forschung ist erst der späte Nicolai, also der Verfasser der Reisebe
schreibung und Katholikenhasser, der Kritiker von Schillers Horen und der Je
naer Romantik sowie der unbelehrbare Gegner der Philosophie Immanuel Kants 
und Fichtes als ein Relikt der Berliner Aufklärung bedauert oder vor der bereits 
bei der Jeunesse dorée im späten 18. Jahrhundert bemerkbaren „Altersdiskrimi
nierung“7 in Schutz genommen worden. Diese Datierungen erscheinen mir frag
würdig. Die Aufklärung, wie sie Nicolai mit seiner Satire programmatisch vertritt, 
hatte beim Publikum zunächst noch einen durchschlagenden Erfolg, konnte aber 
bereits beim Erscheinen des Romans aufgrund ihres normativen Vernunftbegriffs 
als überholt betrachtet werden. Diese Diskrepanz ist ebenso interessant wie er
klärungsbedürftig. Über die Gründe geben zwei Briefe Nicolais an Lessing aus 
dem Jahr 1773 Auskunft, in denen auch die im Sebaldus Nothanker entwickelte 
Religionssatire angesprochen wird. Aus beiden Schreiben spricht ein sich stei
gerndes Unverständnis, was die Position Lessings betrifft. Dieser hatte in einer 
Leibniz gewidmeten Abhandlung ein Buch von Johann August Eberhard scharf 

� FA 11/1, 580.
� Hermann Timm: Gott und die Freiheit. Studien zur Religionsphilosophie der Goethezeit. Bd. 1: 
Die Spinozarenaissance. Frankfurt a. M. 1974, S. 112.
� Barbara Becker-Cantarino: Nicolais Vertraute Briefe von Adelheid B** an ihre Freundin Julie 
S**, Fichte und Schlegel. In: Friedrich Nicolai im Kontext der kritischen Kultur der Aufklärung. 
Hg. von Stefanie Stockhorst. Göttingen 2013, S. 95–109, hier S. 104.

148 Friedrich Vollhardt



kritisiert, in dem die orthodoxe Lehre von der ewigen Höllenstrafe bestritten 
wurde, welche Lessing umgekehrt zu verteidigen scheint. Nicolai, der das Werk 
Eberhards in Verlag genommen hatte, ist konsterniert:

Wegen Ihres unbefugten Angriffs auf mein privilegiertes Verlagsbuch, Eberhards Apologie 
des Sokrates, sollte ich Ihnen billig den Text lesen, wenn ich heute nur Zeit hätte. Aber, wie 
Ihr Leute seid! Zuletzt wird ein Ketzer, der nach Ihrer Art ewig verdammt, und nach Eber
hards Art nicht ewig verdammt wird, gleich gut wegkommen. 

Sie sollen, noch diese Ostermesse, de ma façon den ersten Band eines Buchs bekom
men, worin viel von der Ewigkeit der Höllenstrafen vorkommt. Raten Sie was das ist? 
(FA 11/2, 532)

Gemeint ist der Nothanker-Roman, den Lessing, wie Nicolai anfügt, ebenfalls „wi
derlegen“ könne, „wenn Sie Herz haben!“ Lessing bleibt eine Antwort schuldig, 
weshalb Nicolai nach Erscheinen des Buches eine solche erbittet, wobei erneut 
das kritisierte Dogma und die fragwürdige Haltung des Freundes – Lessing ein 
inoffizieller Mitarbeiter der Orthodoxie! – erwähnt wird, die er offenbar für eine 
Marotte hält:

Mein lieber Lessing! Ob Sie gleich ein tauber und stummer Götze sind, der nicht antwortet, 
so richte ich doch immerfort meine Gebete an Sie, und bringe Ihnen meine Opfer. Hier ist 
ein neues! Sie müssen es gut aufnehmen, weil ich Sie in diesem Buche citiert habe. Sie kön
nen wohl denken, daß ich nicht umsonst so höflich will gewesen sein. Lesen Sie also und 
schreiben Sie mir Ihr Urteil, welches von einem orthodoxen Theologen, wie Sie sind, wohl 
nichts geringers sein wird, als daß ich, mitten im Himmel, die Sünde ein solches Buch ge
schrieben zu haben, im Sinne behalten, und dadurch vielleicht mitten in der ewigen Herr
lichkeit ewig verdammt bleiben kann. (FA 11/2, 546)

Nicolai hat Lessing in seinem Roman in der Tat „citiert“, noch dazu aus einem 
Privatbrief. Das von Lessing erbetene Urteil über die Satire blieb aus, ein kurzer 
Dank erfolgte erst einige Monate später. Der „Nothanker“ habe „Vergnügen ge
macht“, schreibt Lessing, auch würde er gerne – wozu es nicht kommt – „weit
läuftig[er]“ ausführen, was er sich „bei verschiednen Stellen gedacht habe“, um 
dann anzufügen: „und ich denke, ich habe mancherlei dabei gedacht, wenn ich 
itzt anders weiß, was denken heißt.“ (FA 11/2, 568) Sapienti sat. Dass man ungleich 
denkt, wird mit Zurückhaltung, aber unzweifelhaft angedeutet. Über das Dogma 
von den Höllenstrafen, das Ziel der Satire, wurde nicht mehr gesprochen; dazu 
hatte Lessing bereits vor der Publikation des Romans alles Entscheidende gesagt. 
Zu diesem Punkt gleich mehr.

Über die konträren Grundprämissen und Beweissysteme ließ sich offenbar 
keine Einigung erzielen. Das betraf vor allem die Reichweite und Leistungskraft 
der Rationalität. Was bei Lessing anklingt, sollte erst mit der kritischen Philoso
phie Kants und deren Rezeption weitere Kreise ziehen und zu neuer Deutlichkeit 

Das Ende der Höllenstrafen 149



gebracht werden. Aufklärung ist für Lessing nicht mehr nur die Befreiung der 
Vernunft aus ihren Täuschungen, sondern zugleich die Aufhebung von Irrtü
mern, welche die Vernunft selbst erzeugt. Rationalität als solche erscheint ihm 
dann zweifelhaft, wenn sie nur prätendieren kann, aus sich auf Wahrheit orien
tiert und durch sich selbst von jeder „Täuschung befreit sein zu können“.8 Auch 
dem Religionsgespräch, das in Nathan dem Weisen geführt wird, sind solche Über
legungen vorausgegangen. Damit werden Grundannahmen aufklärerischen Den
kens berührt, über die keine Einigung mehr erzielt werden konnte. Das Problem 
wird an späterer Stelle noch einmal aufzunehmen sein, wenn es um Lessings Stel
lungnahme zu dem Dogma geht, das für Nicolai nur mehr ein Gegenstand der Sa
tire sein konnte, die weiteres Nachdenken für überflüssig erklärt. Noch kurz an
zumerken ist, dass der Briefwechsel zwischen den beiden Freunden nach diesem 
kurzen Austausch über mehrere Jahre ganz abbricht.

2 Aufklärerische Rationalität?
Am Beginn der 1770er Jahre muss sich ein Wandel vollzogen haben, der nicht allein 
Stil- und Geschmacksfragen betroffen hat. Das rationalistische Sprachverständnis, 
wie es Nicolai vertrat, geriet in die Kritik. Das erfahrungsbezogene Urteilsvermögen 
und die Alltagsevidenz bildeten die Leitlinien seiner Interventionen und zugleich 
die Vorgaben für das Rezensionsorgan, was zu Konflikten mit den Autoren führen 
musste, die sich dem Diktat einer simplifizierenden Schreib- und Denkart nicht 
länger unterwerfen wollten. Kennzeichnend für die Diskussionslage ist das Zer
würfnis mit Johann Gottfried Herder, einem Mitarbeiter der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek. Nachdem Herders Älteste Urkunde des Menschengeschlechts 1774 er
schienen war – eine bahnbrechende Studie in der alttestamentlichen Wissenschaft 
und Bibelexegese9 –, warnte Nicolai den jungen Theologen leicht herablassend vor 
den karriereschädigenden Folgen eines dunklen Stils. In einem Brief vom 13. Juni 
1774 heißt es:

In Leipzig, ist mir ein Exemplar auf Schreibpapier der ältesten Urkunde zugesendet worden, 
ich vermuthe in Ihrem Namen, und Sie sollen für dieses Zeichen Ihrer Freundschaft den 
besten Dank haben. Ob ich gelesen habe, ist keine Frage; daß ich verstehen soll, verlangen 
Sie vielleicht selbst nicht. […] Einer Ihrer Freunde, hat an einen andern geschrieben, er 
solle nicht eher über die Urkunde urtheilen, bis er sie siebenmahl gelesen hätte! War es 

� Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt a. M. 1982, S. 51.
� Vgl. Christoph Bultmann: Die biblische Urgeschichte der Aufklärung. Johann Gottfried Herders 
Antwort auf die Religionskritik David Humes. Tübingen 1999.

150 Friedrich Vollhardt



denn nicht möglich, es so einzurichten, daß sie wenigstens beym 3ten oder 4ten mahle ver
ständlich wäre! Mein liebster Freund! Sie schreiben orientalisch […].10

Die Reaktion Herders, mit der er die Zusammenarbeit für beendet erklärte, war 
denkbar scharf, wobei auch der satirische Roman eine kritische Würdigung erfährt:

Und wer sind Sie, mein Herr, und all ihre Freunde, daß Sie Ihre Denkart zur Norm alles 
Wißens u. Denkens anschlagen? [...] Meinetwegen laße sich die Schrift, wie Sebaldus Noth
anker [!] lesen oder Eberhards Predigten von Jesus Xst oder Ludovicis Kaufmannslexikon
mir nur desto lieber! [...] Wer hat mich gedungen, um ich weiß nicht, welche Schule, umher
zutanzen: – doch was erniedrige ich mich, so auch nur zu fragen?11

Es spricht kaum für die „Souveränität des Herausgebers“ der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek, dass dieser „lieber auf mittelmäßige, aber linientreue Beiträger zurück
griff“12 und sich über die Gründe für das Ausscheiden eines seiner wichtigsten Mit
arbeiter keine Gedanken machte; diese betrafen die Geltung von wissenschaftlichen 
Theorien und Erklärungsweisen, die Nicolai prinzipiell nicht in Frage stellte.

Der polemische Absagebrief charakterisiert den Stand der Diskussion über 
Nicolais „Schule“ zum Zeitpunkt der Veröffentlichung des Romans. Das Unver
ständnis gegenüber der Genesisinterpretation Herders zeigt, wie weit sich eine 
Debatte bereits entwickelt hatte, die auf eine religionstheoretische Neuorientie
rung hinauslief, wie sie in anderer Weise auch von Lessing gesucht wurde. Das 
Problem der ewigen Höllenstrafen erschien im Vergleich mit diesen programma
tischen Entwürfen als antiquiert. Dennoch hatte Nicolai ein sicheres Gespür 
dafür, die umstrittene Lehre in den Hauptstrang seiner satirischen Erzählung ein
zuführen, um ein noch immer mächtiges Instrument der Angsterzeugung und 
Disziplinierung zu entlarven und in einer Weise für Aufklärung zu sorgen, die 
seinem Begriff von Rationalität entsprach.

Welche Wirkung die Vorstellung von einem jenseitigen Strafort in der kirchli
chen Verkündigung noch immer entfaltete – die drastischen Bilder hatten sich 
noch nicht verbraucht –, zeigt ein Gedicht aus der Jugendzeit Goethes, an das sich 
der Autor später noch einmal erinnert hat. Es ist 1764/65 entstanden und unter 
dem Titel Poetische Gedanken über die Höllenfahrt Jesu Christi auch gedruckt wor

�� Herder’s Briefwechsel mit Nicolai. Im Originaltext hg. von Otto Hoffmann. Berlin 1887, S. 106– 
108 (Brief XXXI). – Zu diesem Brief auch Rudolf Haym: Herder nach seinem Leben und seinen 
Werken. Bd. 1. Berlin 1877, S. 614 f.
�� Johann Gottfried Herder: Briefe. Bd. 3: Mai 1773 – September 1776. Bearbeitet von Wilhelm 
Dobbek und Günter Arnold. Weimar 1985, S. 107 f. (Brief vom 29. Juli 1774).
�� Norbert Christian Wolf: Der späte Nicolai als Literaturpapst. Zu den Hintergründen der fort
schreitenden Verrohung in der literarischen Öffentlichkeit um 1800. In: Stockhorst (Anm. 7), 
S. 51–73, hier S. 61.

Das Ende der Höllenstrafen 151



den. Die emphatische Verteidigung der Höllenstrafen ist in ihrer Kompromisslo
sigkeit orthodox-protestantisch, was darauf schließen lässt, dass hier ein Dogma 
verteidigt werden sollte, das von der Theologie der Aufklärung bereits verab
schiedet worden war:

Hier lieget Ihr in ewgen Ketten,
Nichts kann Euch aus dem Pfuhl erretten,
Nicht Reue, nicht Verwegenheit.
Da liegt, krümt Euch in Schwefel-Flammen!
Ihr eiltet Euch Selbst zu verdammen.
Da liegt und klagt in Ewigkeit!
Auch Ihr, so Ich [Christus] Mir auserkohren,
Auch Ihr verschertztet Meine Huld;
Auch Ihr seyd ewiglich verlohren,
Ihr murret? Gebt Mir keine Schuld.13

Nicht nur was die Form der Verse und die Bildlichkeit betrifft, entspricht das 
Poem der Lehrdichtung des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts. Der junge 
Mann will sich im Glauben gefestigt zeigen, da wohl längst Zweifel an der ewigen 
Verdammnis aufgekommen waren. Klopstocks Messias, der ein ganz anderes Bild 
der teuflischen Mächte entwarf, war bereits 1748 erschienen. Im Jahr 1830 hat 
sich Goethe an seinen frühen Text erinnert und in einem von Eckermann aufge
zeichneten Gespräch dazu bemerkt:

Ich habe als sechzehnjähriger Knabe ein dithyrambisches Gedicht über die Höllenfahrt 
Christi geschrieben, das sogar gedruckt, aber nicht bekannt geworden und das erst in diesen 
Tagen mir wieder in die Hände kommt. Das Gedicht ist voll orthodoxer Borniertheit und 
wird mir als herrlicher Paß in den Himmel dienen.14

Warum ist es Goethe so spät wieder in die Hände geraten? Wie Albrecht Schöne 
zu Recht vermutet, hatte dieser Blick ins Jenseits etwas mit der Himmelfahrt 
Fausts am Schluss der Tragödie zu tun, an der Goethe zu dieser Zeit arbeitete – 
nicht im Blick auf das Strafgericht, sondern im Gegenteil mit Anspielungen auf 
eine Häresiegeschichte des Christentums, die auf Origenes und dessen Lehre von 
der Wiederbringung aller, der Apokatastasis panton, zurückgeht.15

�� Johann Wolfgang Goethe: Gedichte 1756–1799. Hg. von Karl Eibl. Berlin 2010, S. 21.
�� Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. Hg. von 
Ernst Beutler. München 1976, S. 740 (17. März 1830).
�� Vgl. Albrecht Schöne: Fausts Himmelfahrt. Zur letzten Szene der Tragödie. München 1994, 
bes. S. 20 ff.

152 Friedrich Vollhardt



3 Der Rationalismus und die ruling passion der 
Hauptfigur

Was Goethe im Rückblick als ein kontrovers geführtes, intellektuell jedoch be
schränktes Streitgespräch erinnert, war ein halbes Jahrhundert früher ein Thema 
mit Sprengkraft und großer öffentlicher Wirkung, nicht nur im protestantischen 
Deutschland. Einen ersten Höhepunkt erreichte die Debatte 1767 mit der Veröf
fentlichung des Romans Bélisaire von Jean-François Marmontel, der – um noch 
einmal an Goethe zu erinnern – die Frage nach der Allerlösung, das heißt der 
Nicht-Verdammung auch der Heiden stellte. In der nachfolgenden Kontroverse 
wurde Sokrates zur exemplarischen Figur, an der man die unterschiedlichen 
Standpunkte erläuterte, wie schon der Titel des von Lessing kritisierten Buches 
von Johann August Eberhard zeigt: Neue Apologie des Sokrates, oder Untersu
chung der Lehre von der Seligkeit der Heiden (1772). Die Menge der polemischen 
Schriften lässt sich kaum überblicken. Einige Momentaufnahmen des europaweit 
geführten Streits hat Nicolai in den dritten Band seines Romans integriert und 
mit dem persönlichen Schicksal des Protagonisten verknüpft.16

Doch bereits im ersten Band wird der Landpfarrer durch den Erzähler als 
ein aufgeklärter Theologe und Gegner der überkommenen Lehre charakterisiert, 
was mit seiner Vorliebe für apokalyptische Geschichtsdeutungen zunächst nicht 
in Übereinstimmung zu bringen ist. Eine feine Ironie wird bemerkbar:

Zu beklagen war es [...], daß dieser sonst gutmütige Mann [...] im Herzen nichts weniger als 
orthodox war. [...] Am meisten aber ging er in der Lehre vom Tausendjährigen Reiche und 
von der Ewigkeit der Höllenstrafen von der Dogmatik ab. Er glaubte das erstere steif und 
fest, von der letztern hingegen hatte er sich nie überzeugen können. Er glaubte, im himmli
schen Jerusalem würden alle Gottlosen fromm werden. (SN, 13 f.)

Eine wichtige Kontrastfigur bildet der bereits erwähnte Superintendent, dessen 
Verteidigung des Dogmas sich nicht allein aus dem orthodoxen Lehramt, sondern 
auch aus einer seit langem gepflegten Antipathie erklärt:

Schon als D. Stauzius noch Dorfpfarrer war, hatte er sich mit Sebaldus oft über die Ewigkeit 
der Hölle gestritten, die er mit großem Eifer behauptete, und von der Sebaldus, wie wir 
dem Leser schon haben merken lasen, Begriffe hatte, die zwar ganz menschenfreundlich, 
aber gar nicht orthodox waren. (SN, 32)

�� Vgl. Richard Schwinger: Friedrich Nicolais Roman Sebaldus Nothanker. Ein Beitrag zur Ge
schichte der Aufklärung. Weimar 1897, S. 55 f.

Das Ende der Höllenstrafen 153



Sein Kirchenvolk behandelt er – man darf an Preußen denken – wie eine „wohl
eingerichtete[ ] Compagnie Soldaten“, die sich „blos nach dem Wink ihrer Obern 
beweget“, wozu die Erzeugung von Furcht durchaus nützlich ist. Um nicht nur 
die Bauern, sondern auch den Adel „in kirchlicher Zucht zu halten“, malt ihnen 
Stauzius zur imaginativen Vergegenwärtigung des grausamen Geschehens die 
Hölle „recht schrecklich“, nämlich als „höllischen Schwefelpfuhl“ mit den ent
sprechenden „Martern der Verdammten“ aus, „wobei er denn mit einem holen kla
genden Tone das Wort ewig! ewig! ewig! sehr oft erschallen ließ“ (SN 33).

Damit ist die satirische Situation hinreichend beschrieben. Jörg Schönert hat 
vorgeschlagen, diese als ein Modell zu denken, bei dem das Relationsdreieck von 
Objekt, Leser und Erzähler um ein „viertes Element“ erweitert wird: „Es handelt 
sich um den Begriff der ‚Norm‘ als Fluchtpunkt für das vernichtende, deutende 
und erkennende Vorgehen des Satirikers.“17 Das Kommunikationsmodell bietet 
ein hilfreiches Instrument zur Analyse satirischer Texte, da sich der Autor, sein 
Objekt, die Leser und das Wertkriterium wechselseitig aufeinander beziehen las
sen. Die satirische Situation erfasst dabei nicht nur die Form des Textes, sondern 
auch „seine intendierten, Struktur gewordenen Beziehungspunkte und Wirkungs
absichten“.18 Die Darstellung des Falschen impliziert das Richtige, worüber ein 
Konsens zu erzielen ist. Hier stellt sich die Frage, ob eine der Romanfiguren 
Träger der Norm ist, die Orientierung geben soll.

Zunächst wird man an den Magister Nothanker denken, doch der sympathi
sche Philanthrop erweist sich als naiv, seine tägliche Auslegung der Apokalypse – 
für den Erzähler „ein so ungereimtes Ding“ (SN 423) – widerspricht dem der Ratio 
folgenden Denken. Um die Figur vielschichtiger zu gestalten, hat der Autor ihr 
nach dem Vorbild des Tristram Shandy dieses „Steckenpferd“ (SN 14) angedichtet. 
Da für den Leser zunächst offen bleibt, wie sich Sebaldusʼ Vorliebe für die „dun
kelsten Bilder“ (SN 15) der Heiligen Schrift mit seiner aufgeklärten Vernunftreli
gion verträgt, wird ein Spannungsmoment in die Handlung eingeführt. Das ab
sonderliche Verhalten soll die Singularität und Exzentrizität des Charakters 
unterstreichen, wobei Nicolai vermutlich auf die ironische Warnung in Sternes 
Tristram Shandy Bezug genommen hat: „Gibt sich ein Mann dem Walten einer 
beherrschenden Leidenschaft preis – oder anders gesagt, führt ihn sein Stecken
pferd über Stock und Block, – dann adieu kühle Vernunft und brave Besonnen

�� Jörg Schönert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart 1969, 
S. 28.
�� Ebd. – Vgl. auch Phöbe Annabel Häcker: Geistliche Gestalten – gestaltete Geistliche. Zur litera
rischen Funktionalisierung einer religiösen Sprecherposition im Kontext der Neologie. Würzburg 
2009, S. 195.

154 Friedrich Vollhardt



heit!“19 Der Leser weiß von Beginn an, dass Sebaldus sein Lebenswerk, die Er
gründung der Offenbarung des Johannes, nicht abschließen wird. Als guter Ken
ner und Übersetzer20 des Earl of Shaftesbury setzt Nicolai den falschen Ernst der 
apokalyptischen Sinnsuche einem test by ridicule aus, der religiöse Enthusiasmus 
widerlegt sich selbst und wird dem Spott ausgesetzt: „Wenn Torheit zum Impuls 
der Wahrheitsfindung [...] wird, handelt es sich um eine ‚Offenbarung des Lächer
lichen‘.“21

Auf den letzten Seiten des Romans nennt der Erzähler dann noch einen 
Grund für die irrationale Liebhaberei der Hauptfigur, dass nämlich „ein Mensch 
sehr wohl in allen Dingen so denken und handeln könne, daß ihn die ganze üb
rige Welt für verständig gelten läßt, und nur in einem einzigen so, daß ihn jeder
mann für einen Thoren hält“ (SN 423). Diese Erklärung dient nicht allein der 
nachträglichen Plausibilisierung von Charaktereigenschaften, da Nicolai mit der 
ruling passion des Sebaldus noch eine weitreichendere Absicht verband, die 
gleich am Beginn des Romans deutlich wird. Kritisiert werden sollte die Philoso
phie von Christian August Crusius (1715–1775), der zum einen als scharfsinniger 
Gegner Christian Wolffs hervorgetreten war und zum anderen als Verfasser bi
beltheologischer Abhandlungen, die sich in ihrer Begeisterung für die propheti
schen Bücher gegen die aufklärerische Exegese wandten – ein Sebaldus-Syndrom.

In seiner Autobiographie Dichtung und Wahrheit hat sich Goethe an sein Stu
dium in Leipzig und auch an Crusius erinnert, dem „der prophetische Teil der 
heiligen Schriften am meisten zusagte,“ da dieser „das Gemüt und den Scharf
sinn“ gemeinsam in Bewegung setze. Crusius und seine Schüler wählten „die dun
kelsten, geheimnisvollsten Schriften zum Gegenstand ihrer Betrachtungen,“ um 
„solche aus sich selbst durch Konjekturen, Rechnungen und andere geistreiche 
und seltsame Kombinationen“22 zu rechtfertigen. Das ist ein überraschend ge
naues Porträt auch von Sebaldus Nothanker, den der Autor als einen ebenso 
„eifrige[n] Anhänger der Crusiusschen Philosophie“ einführt, „welche unter allen 
andern Philosophien am geschicktesten scheinet, die Theologie philosophischer, 
und die Philosophie theologischer zu machen“. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm, 

�� Laurence Sterne: Leben und Ansichten von Tristram Shandy, Gentleman. Neu übersetzt von 
Michael Walter. 9 Bde. München 1994, hier Bd. 2, S. 33.
�� Vgl. Mark-Georg Dehrmann: Das „Orakel der Deisten“. Shaftesbury und die deutsche Aufklä
rung. Göttingen 2008; zu Nicolai S. 209 ff.
�� Häcker (Anm. 18), S. 199.
�� Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Bd. 16: Dichtung und Wahrheit. Hg. von Peter 
Sprengel. München 2006, S. 299. – Zu den durch die biblisch-prophetischen Schriften ausgelösten 
Kontroversen vgl. Detlef Döring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibnizʼ und die Leipziger Auf
klärung in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart, Leipzig 1999, bes. S. 122, Anm. 460: 
„Goethes Urteil [trifft] den wesentlichen Kern der Auseinandersetzungen.“

Das Ende der Höllenstrafen 155



eines „der scharfsinnigsten Gewebe von Prophezeyungen aus der Apokalypse“ zu 
ziehen; von dieser „Spitzfündigkeit“ (SN 13, 15) kann er seine Frau Wilhelmine al
lerdings nicht überzeugen, diese bleibt Wolffianerin, wodurch die „beiderseitige 
Zuneigung“ (SN 18) indes nur gestärkt wird.

Parallel zu der Arbeit an dem Roman hat Nicolai 1775 im 26. Band der Allge
meinen deutschen Bibliothek pseudonym eine Sammelrezension zu D. Christian 
August Crusius veröffentlicht, deren Untertitel lautete: Mit antiapokalyptischen 
Augen betrachtet, von D. Balthasar Becker, den jüngern, womit auf den älteren 
Prediger Balthasar Bekker (1634–1698) angespielt wird, den Verfasser der Bezau
berten Welt, einer cartesianisch argumentierenden Kritik des Teufels- und Dämo
nenglaubens mit bedeutender Wirkung, da sich Christian Thomasius bei der Ab
schaffung der Hexenprozesse auf Bekker berufen konnte. Mit der Überwindung 
des Aberglaubens und dem Ende der barbarischen Justizmorde ließ sich der Be
ginn der Aufklärung auf die Zeit um 1700 datieren23 und zugleich – hier dürfte 
das eigentliche Motiv von Nicolais Crusius-Kritik zu suchen sein – eine Genealogie 
des Vernunftbegriffs und des eigenen rationalistischen Standpunkts begründen. 
Zur selben Zeit hat der Aufklärungstheologe Johann Salomo Semler eine Neuüber
setzung von Bekkers Werk herausgegeben.24

4 Das theologische Streitgespräch im Roman und 
in der Realität

Der Streit über das Dogma wird im Roman immer wieder aufgenommen und in 
verschiedenen Gesprächskonstellationen durchgespielt. Im vierten Buch des ers
ten Teils trifft Sebaldus auf einen Pietisten, der sich allen vernünftigen Argumen
ten verschließt und die Diskussion dadurch beendet, dass er auf dem Höhepunkt 
der Auseinandersetzung ein Kirchenlied anstimmt, dass vor den Qualen und der 
Verzweiflung der auf ewig verdammten Sünder warnt und so das Inferno an
schaulich macht. Diese Wendung gewinnt einen witzigen Effekt dadurch, dass 

�� Vgl. Annemarie Nooijen: Die Entzauberung der bezauberten Welt. Die deutsche Rezeption 
von Balthasar Bekkers Betoverde Weereld in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts als Beitrag 
zum Aufklärungsdiskurs. In: Niederländisch-Deutsche Kulturbeziehungen 1600–1830. Hg. von Jan 
Konst, Inger Leemans und Bettina Noak. Göttingen 2009, S. 213–234.
�� Zum Anlass und zum weiteren Kontext der Crusius-Rezension vgl. Hans-Peter Nowitzki: „... 
man müste denn schon ein so apocalyptisches Auge haben, wie Bengel“. Christian August Crusiusʼ 
‚finstre Philosophie‘. In: Christian August Crusius (1715–1775). Philosophy between reason and revela
tion. Hg. von Frank Grunert, Andree Hahmann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2021, S. 370–391.

156 Friedrich Vollhardt



genau angegeben wird, in welchem immer noch gebräuchlichen und vom kirchli
chen Lehramt empfohlenen Gesangbuch sich das Lied findet. Das ebenso anti
quierte wie rigide Instrument der Kirchenzucht desavouiert sich selbst, die Norm 
der Satire muss gar nicht erst aufgerufen werden.

Der Pietist hält an seiner Doktrin ebenso fest wie Sebaldus an seinem auf
klärerischen Credo, eine Verständigung findet nicht statt. Das auf der Landstraße 
geführte Gespräch wird durch einen Eingriff des Erzählers beendet, der den 
Überfall durch zwei Räuber schildert, in dessen Folge sich der Frömmler durch 
sein Verhalten als scheinheilig entlarvt, während sich Sebaldus durch sein ver
nünftiges und hilfsbereites Handeln im Nachhinein als der Überlegene erweist 
(die Gleichniserzählung vom Barmherzigen Samariter klingt an). Auch wenn er 
die wenig menschenfreundlichen Ansichten seines Gesprächspartners nicht teilt, 
ist er gleichwohl bereit, mit ihm als Person zu verkehren; seine Haltung bewährt 
das aufklärerische Konzept von Toleranz. Die Gegner Nicolais, darunter Heinrich 
Jung-Stilling, haben die Räuberszene dankbar aufgegriffen, um über die formale 
Kritik an der nur mühsam in den Handlungsverlauf integrierten Episode („Lehr
jungenarbeit“25) dem Angriff auf den Pietismus die satirische Spitze zu nehmen.

All das vollzieht sich auf dem Weg nach Berlin. Als Sebaldus nach einigen 
Verwicklungen dort eintrifft, kommt es auf der Allee unter den Linden zu einer 
weiteren denkwürdigen Begegnung. Auf einer Bank belauscht er das Gespräch 
zwischen einem jungen Kandidaten und einem orthodoxen Prediger über die 
Freigeisterei in Berlin und die neue Vernunfttheologie, wobei er sich unvorsichti
gerweise einmischt, da sich die Wahrheit durchsetzen soll:

Sebaldus aber war dabey sehr unruhig, und rückte sich auf der Bank hin und her, so daß er 
unvermerkt dem Prediger näher kam. Dieser fuhr fort: „Und unsern neumodischen Theolo
gen, die die Welt haben erleuchten wollen, die so viel untersucht vernünftelt, philosophirt 
haben, wie wenig haben sie ausgerichtet! wie müssen sie sich krümmen und winden! Sie 
philosophiren Sätze aus der Dogmatik weg, und lassen doch die Folgen dieser Sätze stehen; 
sie brauchen Wörter in mancherley Verstande, sie verwickeln sich in ihre eignen Schlingen, 
sie sind aufs äußerste inkonsequent. –“ Sebaldus fiel ihm schnell in die Rede: „Und wenn sie 
denn nun inkonsequent wären? Wer einzelne Vorurtheile bestreitet, aber viele andere 
damit verbundene nicht bestreiten kann oder darf, kann, seiner Ehrlichkeit und seiner Ein
sicht unbeschadet, inkonsequent seyn oder scheinen. Die Verbesserer der Religion mögen 
immerhin ein zerrißnes Buch seyn, daß weder Titel noch Register hat, und in welchem hin 
und wieder Blätter fehlen; aber auf den vorhandenen Blättern stehen nöthige, nützliche, 
vortreffliche Sachen, und ich will diese Blätter, ohne Zusammenhang, lieber haben, als Mee

�� Zit. nach Rainer Vinke: Jung-Stilling und die Aufklärung. Die polemischen Schriften Johann 
Heinrich Jung-Stillings gegen Friedrich Nicolai (1775/76). Stuttgart 1987, S. 150; vgl. auch Horst 
Möller: Aufklärung in Preussen. Der Verleger, Publizist und Geschichtsschreiber Friedrich Nico
lai. Berlin 1974, S. 93 f.

Das Ende der Höllenstrafen 157



nens Beweis der Ewigkeit der Höllenstrafen [sc. Heinrich Meene (1710–1782), Konsistorialrat 
und Superintendent], und wenn dieß Buch noch so komplet wäre.“ Der Prediger schaute, 
mit stierem Blicke, und verlängertem Angesichte, dem Sebaldus gerade ins Gesicht, zog sei
nen Hut langsam ab, und sagte, indem er sich gegen ihn neigte, mit einem Tone voll Nach
druck und Würde: „Sie sind also, wie ich merke, ein Gönner der neuern heterodoxen Theo
logen.“ (SN 210 f.)

Es handelt sich um ein gelehrtes Pro und Contra mit einer klaren Verteilung der 
Rollen und den Höllenstrafen als Paradebeispiel. Die von Sebaldus vorgebrachten 
Argumente erweisen sich zwar als überlegen, dennoch endet das Gespräch, wie 
üblich, ohne Einigung, in diesem Fall aber auch ohne weitere Folgen für den Ver
teidiger der „neuern heterodoxen Theologen“. Auch diese Szene zeigt nur eine 
schwache Anbindung an die Handlung. Auffallend ist die dreifache Wiederholung 
der Inkonsequenz, die man den Neologen zum Vorwurf macht. Diese Formel hat 
Nicolai mit Bedacht gewählt und dem orthodoxen Geistlichen in den Mund gelegt, 
was für die Eingeweihten ein besonderer Spaß gewesen sein muss, denn hier zi
tiert er Lessing aus der privaten Korrespondenz, in die er Einblick hatte: „Wir 
haben nachher oft darüber gelacht,“ erinnert sich Nicolai, „dass ich ihn in mei
nem Romane im Kostüme eines Predigers redend eingeführt hätte“.26

In der Tat hat sich Lessing in dieser Weise geäußert, vor allem in Briefen an 
den Bruder Karl, nachdem ihm dieser am 20. März 1773 mitgeteilt hatte, dass „Ni
colai auf Ostern einen Roman herausgeben [wird]; und seine Freunde befürchten, 
er werde sich um alle Mitarbeiter an seiner Bibliothek im theologischen Fache 
schwatzen, auch um die allerunorthodoxesten“. Auf diese Ankündigung hat Les
sing mit deutlichen Worten über „unsere neumodischen Geistlichen“ reagiert, die 
er mehr verachte als die Orthodoxen, da sie „Theologen viel zu wenig, und Philo
sophen lange nicht genug“ sind: „Ich bin von solchen schalen Köpfen auch sehr 
überzeugt, daß, wenn man sie aufkommen läßt, sie mit der Zeit mehr tyrannisie
ren werden, als es die Orthodoxen jemals getan haben.“ (FA 11/2, 536 u. 540) Denk
bar ist, dass die Prediger-Episode daraufhin in den Roman eingefügt wurde, um 
das abschätzige Urteil der eigenen satirischen Norm zu unterwerfen. Doch worin 
genau bestand der Dissens zwischen Nicolai und Lessing?

In den Augen Lessings ging der Versuch, die Theologie nach rationalen 
Grundsätzen einzurichten und so dem Zeitgeist anzupassen, mit der Beseitigung 
einer älteren Tradition einher, bei der sich die Reformpartei in einer überlegenen 
und unangreifbaren – für ihn intoleranten – Position zu wissen glaubte, ohne die 
Vorläufigkeit des eigenen Standpunktes als einer Tradition unter anderen zu re
flektieren. Die Vernunft konnte in diesem Verdrängungswettbewerb nicht das 

�� Zit. nach Schwinger (Anm. 16), S. 40.

158 Friedrich Vollhardt



ausschlaggebende Kriterium bilden, da sie selbst – anders als der Rationalismus 
des 18. Jahrhunderts bis hin zu Nicolai annahm – einer Dynamisierung und Tem
poralisierung unterworfen war. Die Verteidigung des Dogmas sollte die neuen Re
formatoren zu einer Antwort auf diese ins Grundsätzliche führende Frage her
ausfordern. Lessing zielte auf eine Wechselwirkung zwischen den Traditionen, 
um das Ergebnis von einem Standpunkt aus zu beobachten, der einen Zweifel in 
beiden Richtungen zuließ. Hier kommt die für seine großen Werke so charakteris
tische Skepsis ins Spiel. Vor allem im Spätwerk lässt er seine Anschauungen vor
läufig, ja provisorisch erscheinen. Seine Freunde haben die Strategie erkannt, 
„vielen Leuten Zweifel“ zu erregen, um dadurch, wie Nicolai in dem anfangs zi
tierten Brief27 zustimmend schreibt (s. o. S. 147), eine genauere Untersuchung der 
Problemlage zu ermöglichen.

Daher rührt Lessings ganz anderer Umgang mit der Lehre von den Höllen
strafen.28 Bei seiner scheinbaren Parteinahme für die Orthodoxie hat er bisweilen 
etwas subtil argumentiert, ohne sich dabei, wie er in einem an den Bruder Karl 
gerichteten Brief betont, von der „Hauptsache“ abbringen zu lassen, „nemlich 
davon: die Hölle“, welche die Aufklärer Eberhard und Nicolai abschaffen wollen, 
„ist gar nicht, und die, welche wirklich ist, ist ewig“ (FA 11/2, 567). Was in der bild
lichen Sprache der Religion den Zusammenhang von Sünde und Verdammung il
lustrieren, zur Buße auffordern und zur Besserung anleiten sollte, wird als unver
meidlicher Konflikt („ewig“) dem individuellen Handeln zugerechnet. Die 
Vorstellung der Hölle als Gewissenserfahrung findet sich in der Tradition, aber 
bei Lessing wird dieser intramentale Ort doch anders gefasst und die Sünden
strafe als eine zu erklärende Folge der Verfehlung naturalisiert.

5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen 
Nicolai

Die Auseinandersetzung zwischen Nicolai und Lessing hatte ein Nachspiel. Im 
Jahr 1801 veröffentlichte Johann Gottlieb Fichte eine Streitschrift, deren Titel auf 
den satirischen Roman Nicolais anspielt: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare 
Meinungen. Der polemische Text enthielt Personalinjurien, die eine Veröffentli

�� Dieser Brief fährt dann fort: „Wer unsern neuern Theologen nicht von der Seite der Orthodo
xie, sondern von der Seite der natürlichen Theologie, ihre Inconsequenz zeigen könnte: das wäre 
eine schöne Sache!“ (FA 11/2, 173)
�� Zu dieser Deutung vgl. Friedrich Vollhardt: Gotthold Ephraim Lessing. Epoche und Werk. Göt
tingen 2018, S. 301 f.; auf die dort entwickelten Überlegungen wird im Folgenden zurückgegriffen.

Das Ende der Höllenstrafen 159



chung in Preußen verhinderten, weshalb Fichte zum Verlag Cotta auswich und 
die Herausgabe August Wilhelm Schlegel übertrug (Nicolais Horen-Kritik prädes
tinierte den Tübinger Verleger für diese Aufgabe). Schlegels Vorrede ließ keinen 
Zweifel daran zu, dass mit dem noch immer einflussreichen Verleger, Pamphletis
ten und Herausgeber der Allgemeinen deutschen Bibliothek abgerechnet werden 
sollte, zynisch wird auf die Vernichtung des Gegners gezielt:

Was Nicolai’n betrifft, so weiß ich wohl, daß ich ihm durch die Herausgabe dieser Schrift 
die größte Wohlthat erweise. Was könnte ihm, der seine hauptsächlichen Gegner nicht ein
mal dahin bringen kann, seine weitläuftigen Streitschriften zu lesen, geschweige denn zu 
beantworten, der ihnen höchstens nur einige hingeworfne Sarkasmen ablockt, glorreicheres 
begegnen, als daß Fichte auf ihn, als auf ein wirklich existirendes Wesen, sich förmlich ein
läßt, ihn aus Principien construirt, und ihn wo möglich sich selbst begreiflich macht? Der 
Tag, wo diese Schrift erscheint, ist unstreitig der Ruhmbekrönteste seines langen Lebens 
und man könnte besorgen, er werde bei seinem ohnehin schon schwachen Alter ein solches 
Uebermaß von Freude und Herrlichkeit nicht überleben.29

Auch Fichte spricht von Nicolai als einem „todten Mann“ aus einer vergangenen 
Epoche, da das „Princip seiner Denkweise die Unabänderlichkeit unmittelbar in 
sich selbst erhält“.30 Sein simpler Rationalismus, das Pochen auf Erfahrungswis
sen und Verständlichkeit, die pauschale Ablehnung der neueren Philosophie und 
Literatur bilden in ihrer Gesamtheit einen Habitus der „absoluten Oberflächlich
keit und totalen Seichtigkeit. Dies war das Schicksal unsers Helden. [...] Die abso
lute Oberfläche ist das nackte abgerißne Faktum, als solches.“31 Die Bloßstellung 
zielt auf den Inhalt, die Form und den Stil der Nicolaischen Schriften, auf seine 
Vorliebe für die Anekdote, aber auch den Klatsch und die üble Nachrede, gepaart 
mit einer Abneigung gegenüber jedem Systemdenken, kurz auf seine „große Geis
tesgebrechlichkeit“, worauf sich der Angriff zur Invektive steigert:

Es ist kein Zweifel, daß auch ein Hund, wenn man ihm nur das Vermögen der Sprache und 
Schrift beibringen könnte, und die Nicolaische Unverschämtheit, und das Nicolaische Le
bensalter ihm garantiren könnte, mit demselben Erfolg arbeiten würde, als unser Held [...]; 
es würde eine Aesthetik entstehen, nach welcher jeder Spitz die Schönheit einer Emilia Ga
lotti kunstmäßig zerlegen [könnte,] [...] und die Bibel würde endlich von allem noch übrigen 
Aberglauben gereinigt, und so ausgelegt werden, wie ein aufgeklärter Pudel sie verständig 
finden, und wie er selbst sie geschrieben haben könnte.32

�� Johann Gottlieb Fichte: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare Meinungen. Ein Beitrag zur 
LitterarGeschichte des vergangenen und zur Pädagogik des angehenden Jahrhunderts. Hg. von 
A. W. Schlegel. Tübingen 1801, S. IV.
�� Ebd., S. 7 f.
�� Ebd., S. 68 f.; Hervorhebungen nicht berücksichtigt.
�� Ebd., S. 79–81.

160 Friedrich Vollhardt



Diese Kritik ist rücksichtslos, sie geht über das übliche Maß hinaus „– und sie hat 
in der Maßlosigkeit ihrer eigenen Konfundation von moralischem Verdikt und in
tellektueller Redlichkeit doch sachlich recht bis in die einzelnen Begriffe. Das 
macht eine Verteidigung Nicolais gegen Fichte fast zur Unmöglichkeit.“33 Dem 
lässt sich zustimmen, doch hier ist weder die ad personam-Polemik zu rechtferti
gen noch deren Zulässigkeit zu prüfen. Gefragt werden soll vielmehr nach dem 
Zerwürfnis zwischen Lessing und Nicolai, das in der Schmähschrift eine überra
schend große, ja exemplarische, in die Zukunft hineinwirkende Bedeutung erhält.

Nicolai hat dem selbst Vorschub geleistet, indem er 1794 den eigenen Brief
wechsel mit Lessing veröffentlichte, nicht ohne herablassende Bemerkungen 
über die merkwürdige Entwicklung des einstigen Freundes, was Fichte ironisch 
aufgreift: Nicolai habe bekanntlich „die größten Schriftsteller der Nation“ gebil
det, darunter „einen Lessing, der nur leider in seinen spätern Jahren umschlug, 
rechthaberisch und unfolgsam wurde, und dafür zur wohlverdienten Strafe in 
Zweifel an der Gründlichkeit der Bibliothekarischen Aufklärung“34 verfiel. Wie 
genau die ironischen Wendungen das von dem einstigen Freund verzeichnete 
Lessing-Bild treffen, zeigt ein Dokument aus dem Nachlass von Nicolai, das Fichte 
nicht kennen konnte. Kurz vor der Veröffentlichung der Korrespondenz hatte 
Karl Lessing eine Biographie seines Bruders publiziert,35 über die sich Nicolai ent
rüstete, wie die zahlreichen Annotationen in seinem Handexemplar36 zeigen, die 
bereits auf den im Briefwechsel angeschlagenen Ton vorausweisen. Nicolai bean
spruchte die Auslegungshoheit über das Leben und Werk Lessings, was den jün
geren Verehrern Lessings37 als „Schurkerei, Büberei, Lüge“38 erschien. Nach 
solchen Vorwürfen wird Fichtes Polemik schärfer, der Ton ernster und die Anspra
che an den Leser direkter, der „ein Urtheil in dieser Sache begehrt“,39 wovon sich 

�� Wilhelm Schmidt-Biggemann: Nicolai oder vom Altern der Wahrheit. In: Friedrich Nicolai 
1733–1811. Essays zum 250. Geburtstag. Hg. von Bernhard Fabian. Berlin 1983, S. 198–256, hier 
S. 241.
�� Fichte (Anm. 29), S. 21; Hervorhebung nicht berücksichtigt.
�� Gotthold Ephraim Lessings Leben, nebst seinem noch übrigen litterarischen Nachlasse. Bd. 1. 
Hg. von Karl Gotthelf Lessing. Berlin 1793.
�� Richard Maria Werner: Nicolais Exemplar von Lessings Leben. In: Archiv für Litteraturge
schichte 12 (1884), S. 533–543.
�� Zu ihnen gehörte auch Friedrich Schlegel, der sich in der Kritik an Nicolai mit Fichte einig 
wusste; vgl. Christian Benne: Nachwort des Bandherausgebers. In: Kritische Friedrich-Schlegel- 
Ausgabe. Bd. 34: Lessings Gedanken und Meinungen. Aus dessen Schriften zusammengestellt und 
erläutert von Friedrich Schlegel. Hg. von Christian Benne. Paderborn 2024, S. 583–650, bes. 
S. 626 f.
�� Fichte (Anm. 29), S. 95.
�� Die folgenden Zitate ebd., S. 98–101.

Das Ende der Höllenstrafen 161



auch zwanzig Jahre nach dem Tod Lessings niemand ausnehmen wollte. Die ent
scheidende Wendung im Leben Lessings glaubt Fichte in seinem Aufenthalt in 
Breslau zu erkennen, also in den 1760er Jahren:

Von da an wurde ein rastloses Hinstreben nach der Tiefe und dem Bleibenden in allem 
menschlichen Wissen an ihm sichtbar; und eine der deutlichsten Erscheinungen dieser Ver
änderung war eine sich durchaus nicht verbergende Verachtung gegen Nicolai’s Person, 
und ganzes Werk, und Wesen [...].

Um diese Behauptung zu belegen, zitiert Fichte aus dem von Nicolai selbst edier
ten Briefwechsel, der seit dieser Zeit immer spärlicher wird und sich schließlich 
ganz auf Geschäftliches reduziert. Das beredte Schweigen Lessings gegenüber 
dem von Nicolai betriebenen Rezensionswesen und seinem Nothanker-Roman 
lässt nur eine Schlussfolgerung zu: „So war ihm die Aufklärerei und der Neologis
mus in der Theologie, wie er in der D.[eutschen] B.[ibliothek] getrieben wurde, 
ein wahrer Greuel, und er drückte unter vier Augen sich oft kräftig darüber 
aus“ – wozu als Nachweis der berühmte Brief Lessings an den Bruder Karl dient, 
in dem die „neumodische Theologie“ als „Mistjauche“ bezeichnet wird.

Der Exkurs endet mit einer Gegenüberstellung. Zwischen den beiden Kontra
henten sind Grenzen zu ziehen, unterschieden werden die Einstellungen zur 
Wahrheit und Wissenschaft, aber auch die Charakterbildung und das persönliche 
Verhalten:

Und Nicolai, der sich mit Lessings Freundschaft brüstete, der die Ehre des Todten gegen den 
Vorwurf vertheidigte, daß er – kein so seichter Kopf gewesen sei, als ein Nicolai, hat die 
Stirn, seinen Briefwechsel mit Lessing, aus dem wir [...] Auszüge geliefert, selbst herauszu
geben? Warum nicht? Er hat lange Noten dazu gemacht, in denen er sich herausredet, Les
singen für einen wunderlichen Kopf, für einen übellaunigen Brummer, für ein überspann
tes Genie ausgiebt, und seine ihm (dem Nicolai) selbst ungelegnen Meinungen aus der 
leidigen Paradoxie und DisputirSucht erklärt.

Hier waren Korrekturen vorzunehmen, denn das von Nicolai entwickelte Kli
schee von dem ebenso streitsüchtigen wie dysphorischen Kritiker haftete zäh an 
Lessing und wirkt bis heute nach (Stichwort ‚Streitkultur‘). Demgegenüber war 
darauf zu bestehen, dass Lessing die intellektuellen Auseinandersetzungen nicht 
um ihrer selbst willen geführt hat, der Streit bildete für ihn ein Medium der 
Wahrheitsfindung, was Fichte emphatisch betont:

Heiliger Schatten, vergieb uns, daß wir in demselben Zusammenhange von dir [Lessing] re
deten und von Ihm [Nicolai]. Wenn auch keine deiner Behauptungen, wie du sie in Worte 
faßtest, die Probe halten, keines deiner Werke bestehen sollte, so bleibe doch dein Geist des 
Eindringens in das innere Mark der Wissenschaft, deine Ahnung einer Wahrheit, die da 

162 Friedrich Vollhardt



Wahrheit bleibt, dein tiefer inniger Sinn, deine Freimüthigkeit, dein feuriger Haß gegen alle 
Oberflächlichkeit und leichtfertige Absprecherei unvertilgbar unter deiner Nation!

Lessing hat, wie der Höllendiskurs zeigt, Orientierungspunkte gesetzt, durch die 
Redegewohnheiten und Argumentationsroutinen aufgebrochen werden sollten – 
das lässt ihn konkurrenzlos erscheinen. Im Rückblick wird für Fichte jedoch zu
gleich ein zeitlicher Abstand erkennbar, da Lessing seine Innovation aus älteren 
Traditionen bezieht, die gleichwohl eine Integration des Wissens ermöglichen 
sollten, bei der eine auf sinnliche Erfahrung fixierte Ratio nicht den alleinigen 
Maßstab bilden durfte. Was Lessing einzuführen versuchte, ist um 1800 als ‚hö
here Aufklärung‘ bezeichnet worden.40 An Nicolai ist diese Entwicklung vorbeige
gangen.

�� Diesen Aspekt vertieft Wolfram Hogrebe: Das Zwischenreich. τὸ μεταξύ. Frankfurt a. M. 2020, 
bes. S. 84.

Das Ende der Höllenstrafen 163





Wilhelm Voßkamp 
„Was niemand hören wollte“
Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust II

In den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts nimmt Goethes Kritik an der herauf
kommenden Moderne stetig zu. Faust wird zum Paradigma eines Weltprozesses, 
der die Zeitspanne zwischen dem Faust-Fragment von 1790 bis zur Vollendung des 
Dramas 1831 umfasst.1 Die einzelnen Teile im Faust II werden disparater gemacht, 
ihre Selbstständigkeit ist programmatisch. Es geht um transpersonale Verhältnisse: 
„Die psychologisierende Darstellung des Menschen tritt zurück hinter den phantas
magorischen ‚Formeln‘, welche die Welt zu erfassen suchen, durch die er [der 
Mensch] geführt wird.“2

Satire ist ein Mittel, Widersprüchlichkeiten, Disproportionalitäten in der 
Übergangszeit von der ständischen zur funktionsorientierten, modernen bürgerli
chen Gesellschaft zu vergegenwärtigen. Dabei wahrt Goethe Distanz sowohl zu 
den konkreten zeitgenössischen Veränderungen als auch zu seinen Darstellungs
techniken: Stilmittel der Ironie, Parodie oder Burleske verweisen durchgehend 
auf ein mehrstimmiges Strukturprinzip der ‚verkehrten Welt‘: „Heute sind die 
Narren los“ (5196).3

Die Mehrstimmigkeit zielt in drei Richtungen, die sich modellartig unterschei
den lassen:
1. Die satirische Kritik der zeitgenössischen Finanzpolitik am Beispiel der Ver

mehrung des vorhandenen Kapitals durch die Einführung des Papiergeldes: 
„Kaiserliche Pfalz“ (1. Akt).

2. Eine differenzierte satirische Distanzierung von überlieferten Imaginationen, 
vornehmlich als Mythenkritik der antiken Helena-Traditionen (3. Akt).

� Vgl. insgesamt Michael Jaeger: Fausts Kolonie. Goethes kritische Phänomenologie der Moderne. 
Würzburg 2004. Zusammenfassend ders.: Goethes Faust. Das Drama der Moderne. München 
2021.
� Albrecht Schöne: Kommentar. In: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebü
cher und Gespräche. Hg. von Friedmar Apel, Hendrik Birus, Dieter Borchmeyer u. a. 40 Bde. 
Frankfurt a. M. 1985–2013 (im Folgenden zitiert unter der Sigle FA mit Abteilungs- und Bandnum
mer), hier Bd. I 7/2, S. 388. Faust-Zitate mit Versangaben im laufenden Text nach Bd. I 7/1 dieser 
Ausgabe.
� Heinz Schlaffer spricht im Blick auf den „Mummenschanz“ davon, dass die „beiden Darstel
lungsformen, Karneval und Allegorie, [...] nicht nur bewußt präsentiert“ werden, sondern „be
reits in sich reflektiert“ sind (Heinz Schlaffer: Faust Zweiter Teil. Die Allegorie des 19. Jahrhun
derts. Stuttgart 1981, S. 69). Diese Beobachtung lässt sich für die satirischen Züge im Faust II 
verallgemeinern.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-009



3. Schließlich eine Herrschaftskritik am Beispiel des im 5. Akt geschilderten um
fassenden Kolonisationsprojekts.4

In diesen drei genannten Feldern lassen sich Goethes intertextuelle Verfahren 
der ironisch-kritischen Transformation des vorliegenden historischen und seman
tischen Materials mittels Selektion und Neukombination beobachten.5 Differen
zierte literarische Techniken werden jeweils konstruktiv und punktgenau auf die 
einzelnen geschilderten Vorgänge angewandt, ohne dass es zu Generalisierungen 
und Verallgemeinerungen im Sinne einer pauschalen Kritik der Moderne kommt. 
Bei den einzelnen Beispielen bleiben der Text- und Bildzusammenhang zu be- 
rücksichtigen, um die ironische und satirische Treffsicherheit nachvollziehen 
zu können. Die satirische Situation entspricht einer historischen Konstellation, 
die kommunikativ aufgelöst wird. Dabei geht Goethe von einem doppelten litera
rischen Verfahren aus, indem er einerseits das Karnevaleske im Sinne einer um
fassenden Narretei zur Voraussetzung für die jeweilige satirische Kritik wählt. Sie 
erinnert an von Michail Bachtin beschriebene Verfahren. Hier dominieren die 
Topoi der verkehrten Welt. Andererseits wird von vornherein eine selbstreflexive 
Position eingenommen, indem sich der Dramatiker selber als „Satiriker“ vorstellt:

Wißt Ihr was mich Poeten
Erst recht erfreuen sollte?
Dürft ich singen und reden
Was niemand hören wollte. (5295–5298)

Diese Doppelheit von verkehrter Welt und Selbstreflexion als „Satiriker“, der sich 
in seiner Rolle damit selbst unter einen (umfassenden) Vorbehalt stellt, bleibt zu 
bedenken. Hier könnte eine Diskussion über Goethes Normenvorstellung einset
zen. Die doppelte Rahmung ist auch insofern wichtig, als im Folgenden eine Reihe 
von gesellschaftlich-politischen Tatsachen karikiert werden, die unmittelbar auf 
die Heraufkunft der historisch-politischen Moderne bezogen werden können.

� Zur neueren Faust-Forschung vgl. Carsten Rohde, Thorsten Valk und Mathias Mayer (Hg.): 
Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurse – Medien. Unter Mitarbeit von Annette Schöneck. 
Stuttgart 2018, sowie die Literaturangaben in Jaeger (Anm. 1).
� Vgl. den von Steffen Schneider geprägten Begriff der ‚Archivpoetik‘ in: Ders.: Archivpoetik. Die 
Funktion des Wissens in Goethes Faust II. Stuttgart 2005.

166 Wilhelm Voßkamp



1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am 
Beispiel der Einführung des Papiergeldes

Zu Recht ist darauf hingewiesen worden, dass Goethe zur Zeit der Abfassung von 
Faust II in den 20er Jahren des 19. Jahrhunderts über die aktuellen politischen 
und wirtschaftlichen Verhältnisse genau informiert war. Die Wirtschaftslehren 
von Adam Smith, der Physiokraten und der Saint-Simonisten waren ihm vertraut. 
Die aktuellen politischen Diskussionen ebenso – auch aufgrund der Lektüre des 
Globe, den er seit 1825 abonniert hatte. Außer den zeitgenössischen gesellschafts
politischen Vorschlägen dürften die utopischen Konzepte Saint-Simons von einer 
modernen Industriegesellschaft (Du système industriel [1821/22] und der Caté
chisme des industriels [1823/24]) für Goethe eine zentrale Rolle gespielt haben, 
weil hier wirtschaftspolitische Vorstellungen auf die Vervollkommnung der ge
sellschaftlichen Ordnung insgesamt zielen.6 Die schockartige Erfahrung der Juli
revolution von 1830 sieht Goethe im Horizont der Revolutionsereignisse seit 1789 
und zudem als das „unvermittelte Streben ins Unbedingte in dieser durchaus be
dingten Welt; es erscheint [ihm] im Jahre 1830 vielleicht ungehöriger als je“.7 Auf 
dem Hintergrund eines in der „Kaiserlichen Pfalz“ verfallenden Staatswesens 
kann man am besten den Verfall der Finanzen und Geldpolitik darstellen. Das 
„Papiergespenst der Gulden“ (6198) ist jene Konsequenz, die aus dem Verfall der 
realen Metall-Währung erfolgt und satirisiert werden kann. Das Fiktive, Trügeri
sche und Schemenhafte des Papiergeldes steht für das Maskenhafte und Unabge
sicherte einer als Gesamtkarneval geschilderten Welt, die die Problematik des 
Übergangs der feudalen zur bürgerlichen Gesellschaft exemplarisch dokumen
tiert. Wenn der Kaiser die Rolle des Plutus verkörpert und damit alle Untugenden 
der Reichtumsvermehrung darstellt, wird die vollständige satirische Choreogra
phie des finanziellen Bankrotts im Zusammenhang eines karnevalistischen Szena
rios offenbar.

� Vgl. Gottlieb C. L. Schuchard: Julirevolution, St. Simonismus und die Faustpartien von 1831. In: 
Zeitschrift für deutsche Philologie 60 (1935), S. 240–274. Zu Saint-Simon insgesamt Richard Saage: 
Saint-Simons Utopie der Industriegesellschaft. In: Richard Saage: Utopische Profile. Bd. 3: Industri
elle Revolution und Technischer Staat im 19. Jahrhundert. Münster 2002, S. 9–33.
� Zit. nach Werner Keller: Größe und Elend, Schuld und Gnade. Fausts Ende in wiederholter 
Spiegelung. In: Aufsätze zu Goethes Faust II. Hg. von Werner Keller. Darmstadt 1991, S. 316–344, 
hier S. 344. Thomas Zabka hat darüber hinaus auf Parallelen zwischen einem akademischen Zoo
logenstreit und der Julirevolution hingewiesen; vgl. Ders.: Überlagerte Gespräche. Goethes Reak
tion auf die Julirevolution und den französischen Akademiestreit 1830. In: Goethe-Jahrbuch 114 
(1997), S. 341–345.

„Was niemand hören wollte“ 167



Der Kommentar des Herolds: „Es ist ja nur ein Maskenspaß“ (5728) bezeich
net Plutus als „Maskenheld“ (5737), und von daher ist es nur ein Schritt, den ge
samten Verfall des Staatswesens im Sinne einer verkehrten Welt darzustellen. 
Goethe bedient sich dabei nicht nur der literarischen Mittel des Karnevalesken, 
sondern ebenso einer überspitzen Theatralisierung in der Tradition der Comme
dia dell’arte (5215 ff.). Die konkreten Anspielungen etwa auf die Assignaten der 
Französischen Revolution oder die Schatzanweisung der österreichischen Staats
anleihe bzw. der preußischen Tresorscheine des 19. Jahrhunderts machen, wie 
Albrecht Schöne gezeigt hat, die generelle Skepsis gegenüber dem „künstlichen“ 
Geld deutlich.

Dass die satirischen Einzelszenen im Kontext einer umfassenden Kritik des 
modernen Finanzkapitalismus stehen, ist vor allem im ersten Akt des Faust II of
fenkundig. Wenn Mephisto als der oberste (satirische) Spielmeister am Schluss 
der Szene formuliert: „Wer zweifelt noch an unsres Narren Witz“ (6172), kann 
dies nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich Goethe als kritischer Beobachter 
selbst in diesen Zusammenhang stellt und alle Formen der geschilderten Proble
matik des Papiergeldes als generelle Beispiele für die sich abzeichnende zuneh
mende „Finanzialisierung“ (Joseph Vogl) der Gesellschaft und das Trügerische der 
modernen Entwicklung betrachtet. Schon in der Diskussion der ökonomischen 
Verhältnisse lässt sich diese generelle Kritik an einer Entpersonalisierung des 
wirtschaftlichen Kosmos (vgl. Georg Simmel) nicht übersehen, wenn er den „Sati
riker“ formulieren lässt: „Was niemand hören wollte“ (5298).

2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel 
Helenas: die klassisch-romantische 
„Phantasmagorie“

Helena „paralysiert“ (6568), so Mephisto. Damit ist der Rahmen vorgezeichnet, in 
dem sich Goethes klassisch-romantische „Phantasmagorie“ bewegt. Adressatenbe
zogene Rezeption und Rezeptionsgeschichte bilden die Pole der dargestellten He
lena-Mythologie. Im Unterschied zu der im 1. Akt von Faust II eingeführten selbst
reflexiven Figur des „Satirikers“ am Kaiserhof bleibt die vor allem im 3. Akt („Vor 
dem Palaste des Menelaos zu Sparta“) dargestellte Helena-Szene im Bereich der 
überlieferten, traditionalen ‚klassischen‘ Fiktion. Die Darstellung Helenas reprä

168 Wilhelm Voßkamp



sentiert Imagination und übersteigerte Einbildungskraft:8 Konkrete Anspielungen 
auf historische Vorgänge und Veränderungen am Beginn der Moderne fehlen. Die 
ironisch-satirische Kritik richtet sich auf den Mythos, seine Erzählungen und ste
ten Erweiterungen sowie die anhaltende Faszination bei den Rezipienten und In
terpreten:

[Es]
Ist viel geschehen, was die Menschen weit und breit
So gern erzählen, aber der nicht gerne hört
Von dem die Sage wachsend sich zum Märchen spann. (8513–8515)

Und im Blick auf den Philologen in einem Gespräch mit Eckermann: „Es steckt 
ein ganzes Altertum darin, sagte ich [Eckermann]. Ja, sagte Goethe, die Philologen 
werden daran zu tun finden [...]“.9

Die „Unendliche Sehnsucht Faustʼs nach der einmal erkannten höchsten 
Schönheit“10 entspricht der Sehnsucht des Publikums. Eckermann weiter im Ge
spräch mit Goethe:

Für den antiken Teil [...] fürchte ich nicht, denn es ist da das große Detail, die gründlichste 
Entfaltung des Einzelnen, wo Jedes geradezu das sagt, was es sagen soll. Allein der moderne, 
romantische Teil ist schwer, denn eine halbe Weltgeschichte steckt dahinter, die Behand
lung ist bei so großem Stoff nur andeutend und macht sehr große Ansprüche an den Leser. 
„Aber doch, sagte Goethe, ist alles sinnlich, und wird auf dem Theater gedacht, jedem gut in 
die Augen fallen. Und mehr habe ich nicht gewollt. Wenn es nur so ist, daß die Menge der 
Zuschauer Freude an der Erscheinung hat; dem Eingeweihten wird zugleich der höhere 
Sinn nicht entgehen, wie es ja auch bei der Zauberflöte und andern Dingen der Fall ist.“11

Der Hinweis auf das Theatralische und das Theaterpublikum wird von Ecker
mann konkretisiert: „Es wird [...] auf der Bühne einen ungewohnten Eindruck 
machen, daß ein Stück als Tragödie anfängt und als Oper endigt.“12 Der Hinweis 
auf die Oper kommt nicht von ungefähr und macht auf die Potenzierung der He
lena-Erzählung in einem anderen Medium, einem musikalischen Genre aufmerk
sam. Sie ist konstitutiv auch im Blick auf Helenas Bemerkung, dass sie zum „Idol“ 
gemacht worden sei: „Ich schwinde hin und werde selbst mir ein Idol.“ (8881) 

� Heinz Schlaffer (Anm. 3) betont, dass Helena „in ein schieres Bewusstseinsphänomen“ der Mo
derne verwandelt werde (ebd., S. 106) und es „nicht übertrieben“ sei zu behaupten: „die Antike 
wird im Laboratorium der Moderne hergestellt“ (ebd., S. 109).
� Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe. In den letzten Jahren seines Lebens. In: FA II 
12, S. 219 (Gespräche vom 29.01.1827).
�� Johann Wolfgang Goethe: Paralipomenon P63. In: FA I 7/1, S. 595.
�� Eckermann (Anm. 9), S. 219.
�� Ebd.

„Was niemand hören wollte“ 169



Dies wird besonders im Blick auf den Liebhaberkatalog – Theseus, Patroklos, Me
nelaos, Paris und Achill – betont. Er bietet eine differenzierte Fiktionalisierung 
und Steigerung unter Gesichtspunkten männlich-erotischer Wunschphantasien.

Schon am Anfang der Szene – in der Beschwörung des Scheinhaften und Ima
ginären – wird die Zweideutigkeit Helenas als Hauptmerkmal hervorgehoben. 
Die Polarisierung von Gutem und Bösem (8594), „Freuden und Qualen“ (8635), 
„Scham und Schönheit“ [Phorkyas/Mephisto] (8755) machen deutlich, dass die 
„Mannlustige [...] so wie verführt verführende“ (8777) ist und bleibt:

Die Scham betrübt, die Schönheit aber frech gesinnt,
Bis sie zuletzt des Orkus hohle Nacht umfängt,
Wenn nicht das Alter sie vorher gebändigt hat. (8761–8763)

Als projektives Idealbild aber bleibt sie ewig jung. Hervorgehoben wird – das 
zeigt schon der Hinweis auf die Oper – das Bildhafte und Theatralische im Ver
such, Helena in unterschiedlichen Bildern zu vergegenwärtigen.13 Allerdings (wie 
es der Chor formuliert): „Die Gestalt aller Gestalten / Welche die Sonne jemals be
schien“ (8907 f.) als Erinnerung in Fausts Worten:

Die Wohlgestalt die mich voreinst entzückte,
In Zauberspiegelung beglückte,
War nur ein Schaumbild solcher Schöne! (6495–6497)

Von daher ist das Gespensterhafte nicht fern, und in satirischer Zuspitzung betont 
Mephisto:

Denkst Helenen so leicht hervorzurufen
Wie das Papiergespenst der Gulden. (6197f.)

Der Vergleich, der mit der Papiergeldproduktion gezogen wird, ist mehr als auf
schlussreich, insofern – wiederum aus der Rezipientenperspektive – das Schein
hafte und Gespenstische der Helena-Figur betont wird. Phorkyas kommentiert: 
„Gespenster! – – – Gleich erstarrten Bildern steht ihr da“ (8930), wenn von Helena 
und Paris die Rede ist. Von der Satire des Scheinhaften bleiben die Philologen 
nicht verschont, wenn der Gelehrte formuliert:

Die Gegenwart verführt ins Übertriebne,
Ich halte mich vor allem ans Geschriebne. (6535f.)

�� Vgl. Schneider (Anm. 5).

170 Wilhelm Voßkamp



Die Wiedererinnerung an Helena in der Form archivpoetischer Verfahren14 bildet 
die Rezeptionskritik eines Mythos, der sich zugleich als Gegenstand einer Roman
tikkritik erweist. Er wird mit der Satire des wieder und wieder erzählten Mythos 
verknüpft. Fiktionskritik im Blick auf das „Geschriebene“ und Illusionskritik im 
Blick auf die Rezeption („Selbstentrückung“) gehören zusammen. Der Hinweis auf 
die finanzpolitische Illusionierung mittels Papiergeld („Papiergespenst der Gul
den“) ist ebenso charakteristisch wie die Illusionskritik des Mythos von der 
„Schönheit der Schönheit“ Helenas; zentral ist jene Kritik der „Phantasmagorie“, 
die die Problematik der erotischen Illusion als Fiktion hervorhebt:

Die Phantasie, in ihrem höchsten Flug,
Sie strengt sich an und tut sich nie genug. (6115f.)

Die Diskussion über die Formenwelt des Schönen ist kritischer Ausdruck einer 
Reflexion der satirisch grundierten Imagination. Übersteigerte Einbildungskraft 
lässt sich exemplarisch am Beispiel Helenas kritisieren.

3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des 
Konjunktivistischen

Im Unterschied zum Helena-Mythos, der im Zeichen potenzierter Fiktionalisie
rung als Trugbild dargestellt ist und in dem das Scheinhafte ironisch-satirisch 
kommentiert wird, steht der 5. Akt in unmittelbarem Zusammenhang mit den histo
risch-aktuellen Ereignissen der Juli-Revolution von 1830.15 Daher steht der 5. Akt 
ganz im Zeichen einer satirischen Realitätskritik im Unterschied zur reflexi
ven Fiktionskritik der Helena-Szenen. Goethes Kritik der Moderne im Faust II
richtet sich auf eine grundsätzliche Veränderung der historischen Verhältnisse 
im Zeichen eines teleologisch motivierten Bewegungszwangs. Konkretisiert im 
umfassenden Kanalbau und damit im radikalen Kontrast zum Status des locus 
amoenus von Philemon und Baucis nutzt Goethe eine Skala wiederkehrender iro
nisch-satirischer Mittel, nachdem zuvor die Arbeiten am Kolonisationsprojekt 
im Zeichen von Gewalt vergegenwärtigt werden. „Krieg, Handel und Piraterie“ 
(11185) sind die von Mephisto benannten „drei gewaltigen Gesellen“; Weltherr

�� Vgl. dazu Jochen Schulte-Sasse: „Gesteigerte Bildhaftigkeit ist Ausdruck einer überhöhten Ein
bildungskraft.“ (Ders.: Einbildungskraft/ Imagination. In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches 
Wörterbuch in sieben Bänden. Hg. von Karlheinz Barck u. a. Bd. 2: Dekadent – Grotesk. Stuttgart, 
Weimar 2010, S. 88–120, hier S. 92).
�� Vgl. Keller (Anm. 7).

„Was niemand hören wollte“ 171



schaft und „Welt-Besitz“ (11242) die Ursachen für das ‚Wegräumen‘ der Alten und 
des Wanderers. Zurück bleibt ein „Scheiterhaufen dieser Drei“ (11369). Noch der 
erblindete Faust gibt Befehle zum „Vollbringen“ (11501) des „größte[n] Werk[s]“ 
(11509).

Die Charakterisierung von Fausts Herrschaft und Gestaltungswille steht im 
Zeichen seiner Selbsttäuschung: „Graben“ und „Grab“ (11558) sind die Pole einer 
satirischen Disproportionalität, der verkehrten Welt als Strukturprinzip. Das läu
tende „Glöcklein“ (11258), widriges „Geklingel“ (11262) oder das zusammenbre
chende „Kapellchen“ (11330) – alles Zeichen, die dem Zuschauer und Leser deut
lich machen sollen, dass das „Geklirr der Spaten“, das Faust „ergötzt“ (11539), auf 
seinen bevorstehenden Tod verweist. Der Wunsch, „tätig-frei zu wohnen“ (11564), 
und das Reden von der „neusten Erde“ (11566) lassen sich als Kennzeichen einer 
Satire der Kolonialutopie verstehen. Fausts Herrschaftsvision wird als Gewalt
herrschaft durchschaut. Das Volk bleibt Objekt und wird damit nicht zum Subjekt 
der Geschichte.

Schwieriger ist indes die Interpretation des Konjunktivistischen im 5. Akt. 
Faust, begabt mit einem unbedingten und ins Unbedingte zielenden Trieb (so 
Ernst Bloch)16 gehört in die Reihe jener prometheischen Figuren, die in Goethes 
Werk eine zentrale Rolle spielen. Verbunden ist damit eine Dialektik des Fort
schreitens und des Fortschritts, die gerade im 5. Akt von Faust II offenbar wird. 
Ist die Vision: „Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn“ (11580) auch Teil der 
grundlegenden Satire am Fortschrittsdenken der Moderne?

Ohne Zweifel liefert die Formulierung vom „Vorgefühl“ (11585) einen Hin
weis auf Goethes Augenblicksvorstellung, wonach „dem Augenblick das Mögli
che für die Zukunft abzugewinnen“ sei.17 Kann dieses (zweideutige) Wunschbild 
einen Ausweg darstellen oder verrät auch dies noch jene satirische Distanz, die den 
5. Akt durchgehend bestimmt? Während Faust die Arbeiter zu hören glaubt („Wie 
das Geklirr der Spaten mich ergötzt!“ [11539]), bereiten ihm in Wahrheit die Die
ner des Todes sein Grab. Die ironische Distanz zur inhaltlichen Interpretation des 
Augenblicks kann auch dann oder gerade dann nicht geleugnet werden, wenn 
Faust als eine Leitfigur der Grenzüberschreitung mit einem Willen zum Uner
reichbaren verstanden wird. Der Augenblick kann zum leeren Augenblick wer
den, wie es Mephisto formuliert, er stünde im Zeichen eines „vollkommne[n] Ei
nerlei“ (11597).

�� Vgl. Wilhelm Voßkamp: Messianismus und Geschichte der Utopie bei Ernst Bloch. In: Wilhelm 
Voßkamp: Emblematik der Zukunft. Poetik und Geschichte literarischer Utopien von Thomas 
Morus bis Robert Musil. Berlin, Boston 2016, S. 273–283.
�� Goethes Brief an Zelter, 01.11.1829. In: FA II 11, S. 184–186, hier 184.

172 Wilhelm Voßkamp



Fest steht, dass es Goethe nicht um irgendeine Form zielgerichteter Teleologie 
gehen kann. „Das unvermittelte Streben ins Unbedingte“ erscheint ihm angesichts 
der aktuellen Situation nach der Juli-Revolution als „ungehörig“. Verbunden ist 
damit die Absage an eine fortschrittsorientierte Zweckrationalität der Moderne. 
Dennoch bleibt dem Zuschauer/Leser nicht verborgen, dass hier das eigentliche 
Problem von Goethes Kritik der Moderne zu finden ist. Verfällt jedes Streben 
nach Veränderung einer satirischen Kritik? Gibt es Momente des Innehaltens, die 
bei aller Kritik der aktuellen Gegenwart punktuelle Aussichten auf eine Situation 
jenseits der Moderne eröffnen?

Hier scheint mir die eigentliche Problematik der Satire der Moderne bei Goe
the zu liegen. Faust II gibt auf diese Frage keine abschließende Antwort. Im Dia
log zwischen Faust und Mephisto bleibt ein Wunsch nach Potentialität bei gleich
zeitiger Satire des utopischen Konjunktivs. Vergessen werden darf dabei auch 
nicht, dass Goethe immer wieder betont hat, dass es sich im Faust nicht um ho
mogene, sondern um einzelne, „für sich bestehende kleine Weltenkreise, die [...] 
einander wenig angehen“, handle. Im Dialog mit Goethe hat Eckermann davon 
gesprochen, dass er „die Fabel eines berühmten Helden bloß als eine Art von 
durchgehender Schnur“ verwende, „um darauf aneinander zu reihen was er Lust 
hat“. Goethe bestätigt, „daß die einzelnen Massen bedeutend und klar seien, wäh
rend es als ein Ganzes immer inkommensurabel“ bleibt.18 Das gilt auch für die 
satirischen Momente und Komponenten im Faust II.

In unterschiedlichen Funktions- und Formenwelten – Geldwirtschaft und Fi
nanzkritik am Beispiel der Einführung des Papiergeldes, Mythenkritik als Dekon
struktion der fortdauernden Helena-Verehrung und -Rezeption und als Kritik des 
utopischen Konjunktivs (ohne den Möglichkeitssinn grundsätzlich aufzugeben) – 
zeigt Goethe eine Skala von satirischen Darstellungstechniken, die nichts Abge
schlossenes haben. Sie ermöglichen vielmehr eine Form der interpretierenden 
Beobachtung, die für die heraufkommende Moderne selbst charakteristisch ist.

Ohne Zweifel geht es in der (revolutionären) Faust-Figur um die Darstellung 
einer Form von Möglichkeiten, die ihren dialektischen Ausdruck in der Doppel
heit von Zukunft (im Vorgriff auf das Kolonisationsprojekt) und Tod (im Aushe
ben des eigenen Grabes) findet. Das utopische Siedlungs-Projekt wird als eines 
der fortlaufenden faustischen Unersättlichkeit ebenso Gegenstand der Satire wie 
die individuelle Verblendung gegenüber dem eigenen Tod. Mephistos Kommentar 
formuliert die zugespitzte Analyse der prinzipiellen Potentialität des Augenblicks, 

�� Eckermann (Anm. 9), S. 433 (Gespräche vom 13.02.1831). Vgl. dazu Keller (Anm. 7) und Wil
helm Voßkamp: „Höchstes Exemplar des utopischen Menschen“: Ernst Bloch und Goethes Faust. 
In: Voßkamp (Anm. 16), S. 284–295, hier S. 287.

„Was niemand hören wollte“ 173



wenn er vom „letzten, schlechten, leeren Augenblick“ spricht (11589). Damit ver
ändert sich die literarische Figur der Satire und ihre Konzeption selbst: Es geht 
nicht mehr um den klassischen, von Schiller formulierten binären Gegensatz und 
„Widerspruch der Wirklichkeit mit dem Ideale“,19 sondern das Satirische konsti
tuiert sich in einer bestimmten Reflexion als ästhetisches Problem.20

�� „Satirisch ist der Dichter, wenn er die Entfernung von der Natur und den Widerspruch der 
Wirklichkeit mit dem Ideale (in der Wirkung auf das Gemüt kommt beides auf eins hinaus) zu 
seinem Gegenstande macht.“ Friedrich Schiller: Über naive und sentimentalische Dichtung. In: 
Ders.: Sämtliche Werke. Auf der Grundlage der Textedition von Herbert G. Göpfert hg. von Peter- 
André Alt, Albert Meier und Wolfgang Riedel. 5 Bde. München 2004, hier Bd. 5, S. 721.
�� Vgl. Helmut Arntzen: Die Satiretheorie der Aufklärung. In: Neues Handbuch der Literaturwis
senschaft. Bd. 11: Europäische Aufklärung I. Hg. von Walter Hinck. Frankfurt a. M. 1974, S. 57–74.

174 Wilhelm Voßkamp



Personenregister
Addison, Joseph 123
Aristoteles 70, 102

Bachtin, Michail 166
Baumgarten, Alexander Gottlieb 41–43, 133
Bayle, Pierre 128
Beccaria, Cesare 62, 74
Beer, Michael 113
Bekker, Balthasar 156
Bentley, Richard 138, 141
Besser, Johann von 130
Bodmer, Johann Jakob 68, 124, 129–132, 134, 

136–138
Böhmermann, Jan 2, 6
Bohse, August 125f.
Boileau, Nicolas 129, 134–136
Bloch, Ernst 172f.
Bonaparte, Napoleon 114
Boswell, James 107
Brant, Sebastian 83, 85, 100
Breitinger, Johann Jacob 124, 130, 132, 134, 137f.
Brion Friedericke 108
Brion, Jakob 108

Callière, François de 128
Churchill, John, Duke of Malborough 4
Cramer, Johann Andreas 49, 51
Crusius, Christian August 155f.

Dedekind, Friedrich 83
Defoe, Daniel 101
Demokrit 91f., 95f., 98f.
Döbbelin, Carl Theophil 110, 117
Dreyer, Johann Matthias 133
Dryden, John 68
Dürer, Albrecht 118f.

Eberhard, Johann August 146, 148f., 151, 153, 159
Ebert, Johann Arnold 48
Eckermann, Johann Peter 152, 169, 173
Ephraim, Benjamin Veitel 109–117, 119–121
Ephraim, Heine Veitel 110
Erasmus von Rotterdam 83, 85f.

Eschenburg, Johann Joachim 68
Euripides 91f., 95f.

Fichte, Johann Gottlieb 148, 159–163
Fielding, Henry 67
Fischart, Johann Baptist Friedrich 85
Flaubert, Gustav 17
Friedrich August II. 20
Friedrich II. 61, 110, 120
Friedrich Wilhelm II. 114, 145
Furetière, Antoine 124–126, 128f.

Gellert, Christian Fürchtegott 45–59
Georgi, Christian Siegmund 36
Goethe, Johann Wolfgang von 46f., 57, 108, 121, 

123, 151–153, 155, 165–173
Goeze, Johann Melchior 146
Goldsmith, Oliver 101–121
Gottsched, Johann Christoph 19–26, 28–33, 39, 

44, 69, 124, 128–138, 143
Guéret, Gabriel 128

Habermas, Jürgen 66
Hamann, Johann Georg 65
Handke, Peter 1
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 76
Heine, Heinrich 26, 63
Heräus, Carl Gustav 130
Herder, Johann Gottfried 68f., 121, 150f.
Hippokrates 91f., 95f.
Homer 131
Horaz 48

Iselin, Isaak 73, 82

Johnson, Samuel 107f.
Jung–Stilling, Heinrich 157
Justi, Johann Heinrich Gottlob von 61–82

Kabelka, Ralf 2, 6
Kaysersberg, Geiler von 85
Klausing, Heinrich 30–32
Kleist, Heinrich von 63

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783112206676-010



Klopstock, Friedrich Gottlieb 43, 123, 130, 152
Klotz, Christian Adolph 148
Knigge, Adolph 47
König, Johann Ulrich 130, 133
Kraus, Karl 61, 75

La Fontaine, Jean de 126
Lamprecht, Jacob Friedrich 133
Lange, Joachim 26f., 32–39, 42f
Lessing, Gotthold Ephraim 46, 61, 69, 80, 110, 

115f., 123, 131, 143, 145, 147–151, 153, 158f., 
161–163

Liscow, Christian Ludwig 46f., 72
Locke, John 17
Löscher, Valentin Ernst 20, 30
Ludovici, Carl Günther 26f., 40, 151
Luhmann, Niklas 66, 88f.

Machiavelli, Niccolò 80, 82
Marmontel, Jean–François 153
Marperger, Bernhard Walter 20
Maupertius, Pierre Louis Moreau de 61
Mauvillon, Éléazar 131
Mauvillon, Jakob 79
Meier, Georg Friedrich 41–44, 131
Meil, Ludwig 117, 119
Mendelssohn, Moses 116f.
Milton, John 132, 135, 141f.
Molière 126
Montesquieu, Charles–Louis de 48, 68
Morus, Thomas 86–88, 100, 172
Münkler, Herfried 70
Murner, Thomas 83, 85

Neukirch, Benjamin 130
Nicolai, Friedrich 116f., 145–151, 153–163

Opitz, Martin 130

Partridge, John 18
Perrault, Charles 126
Pezzl, Johann 67
Pietsch, Johann Valentin 130
Platen, August von 63
Platon 116f.
Pope, Alexander 10, 48, 61, 68, 123, 129, 131,  

136, 142f.

Rabener, Gottlieb Wilhelm 45–59
Raspe, Rudolf Erich 148
Reinbeck, Johann Gustav 40
Robert, Ludwig 113
Röslin, Karl Ludwig 63f.

Sachs, Hans 85
Sallengre, Albert-Henry de 126f.
Saint–Simon, Henri de 167
Sarasin, Jean-François 126
Savoyen, Prinz Eugen von 4
Schiller, Friedrich 68f., 148, 174
Schlegel, August Wilhelm 121, 160
Schlegel, Friedrich 161
Schlegel, Johann Adolf 49f.
Schmidt, Johann Lorenz 32–34, 36
Schwabe, Johann Joachim 22, 129, 131–133, 142f.
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper 23, 155
Shakespeare, William 121
Simmel, Georg 168
Smith, Adam 14, 167
Sokrates 116f., 119, 121, 149, 153
Sterne, Laurence 145, 154f.
Sulzer, Johann Georg 68f., 132
Swift, Jonathan 1, 4f., 7–18, 48, 123, 134–142

Temple, William 138
Thomasius, Christian 74, 126, 156
Thümmel, Moritz August von 145
Tindal, Matthew 17
Toland, John 17

Waser, Johann Heinrich 136–138, 140f.
Wezel, Johann Karl 47, 67
Wieland, Christoph Martin 47, 62, 67, 73, 82, 

83–85, 88, 91–94, 97–100, 121, 123, 145, 147
Wittgenstein, Ludwig 1
Wolff, Christian 20, 23, 25–28, 32f., 35f., 40–42, 

62, 68, 73, 82, 146, 155
Wolff, Georg Christian von 136–138, 141–143
Wotton, William 138, 141

Voltaire X, 61, 64, 67, 80

Zedler, Johann Joachim 20, 24, 28f., 31, 35
Zinck, Barthold Joachim 133

176 Personenregister


	Open-Access-Transformation in der Literaturwissenschaft
	Inhaltsverzeichnis
	‚Gegenaufklärungen‘: Akte satirischen Fingierens bei Swift
	1 Das Satirische als Sprachspiel
	2 Satirische Simulation
	3 Swift und die Simulation des Pamphlets
	4 Satirische Simulation als ‚Gegenaufklärung‘
	5 Satire als Textsortensimulation

	Die „ärgerliche Gewohnheit, die wichtigsten Dinge lächerlich zu machen“: Zur satirischen Dimension des Streits um den Wolffianismus
	1 Philosophiegeschichte als Geschmacksgeschichte: das „Seculum demonstrativum“ und Gottscheds „satirische Situation“
	2 Werbung durch Skandalisierung: der Denkstil der ‚Wertheimer Bibel‘
	3 Ästhetik der Philosophie

	„Also sammeln Sie Ihre Briefe, mein lieber Gellert.“: Gottlieb Wilhelm Rabeners Satirische Briefe – ein satirischer Briefsteller?
	1 Gottlieb Wilhelm Rabener als vergessener Autor
	2 Traditionslinien satirischer Briefe
	3 Gellerts Briefe, nebst einer praktischen Abhandlung von dem guten Geschmacke in Briefen (1751) und Rabeners Satirische Briefe (1752)
	4 Fazit

	„Freybeuter der Vernunft“: Zum Verhältnis von Recht und Satire bei Johann Heinrich Gottlob von Justi
	1 Satire und Recht – ein inniges Verhältnis?
	2 Satire im Zeitalter der Aufklärung versus aufklärerische Satire
	3 Justis Satiretheorie oder „Freybeuter der Vernunft“
	4 Das Leben des Junker Hansens oder: Justis politische Satiren

	Schildbürger, Lalen und Abderiten: Zum Wandel der Gesellschaftssatire zwischen 16. und 18. Jahrhundert
	1 Schildbürger, Lalen und Abderiten
	2 Schilda, Laleburg und Utopia
	3 Abdera – das thrazische Athen
	4 Dysfunktionale und stecken gebliebene Ausdifferenzierung
	5 Die Krise einer halb-aufgeklärten Gesellschaft
	6 Schilda, Laleburg und Abdera

	Oliver Goldsmiths Vicar of Wakefield betritt die Berliner Bühne
	1 „A Poor Deluded Wanderer“
	2 Der englische Roman und das Berliner Drama
	3 Die Unsterblichkeit der Seele
	4 Die jüdische Autorschaft

	„Mit den Waffen der lachenden Satire“: Zur Armierung der aufgeklärten Literaturkritik vor Lessing
	1 Ars critica und Literaturkritik
	2 Übersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin und Jonathan Swifts The Battle of the Books
	3 Ausblick: Alexander Popes ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)

	Das Ende der Höllenstrafen: Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen Gotthold Ephraim Lessings
	1 Die Religionssatire im Roman
	2 Aufklärerische Rationalität?
	3 Der Rationalismus und die ruling passion der Hauptfigur
	4 Das theologische Streitgespräch im Roman und in der Realität
	5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen Nicolai

	„Was niemand hören wollte“: Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust II
	1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am Beispiel der Einführung des Papiergeldes
	2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel Helenas: die klassisch-romantische „Phantasmagorie“
	3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des Konjunktivistischen

	Personenregister



