
Wilhelm Voßkamp 
„Was niemand hören wollte“
Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust II

In den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts nimmt Goethes Kritik an der herauf
kommenden Moderne stetig zu. Faust wird zum Paradigma eines Weltprozesses, 
der die Zeitspanne zwischen dem Faust-Fragment von 1790 bis zur Vollendung des 
Dramas 1831 umfasst.1 Die einzelnen Teile im Faust II werden disparater gemacht, 
ihre Selbstständigkeit ist programmatisch. Es geht um transpersonale Verhältnisse: 
„Die psychologisierende Darstellung des Menschen tritt zurück hinter den phantas
magorischen ‚Formeln‘, welche die Welt zu erfassen suchen, durch die er [der 
Mensch] geführt wird.“2

Satire ist ein Mittel, Widersprüchlichkeiten, Disproportionalitäten in der 
Übergangszeit von der ständischen zur funktionsorientierten, modernen bürgerli
chen Gesellschaft zu vergegenwärtigen. Dabei wahrt Goethe Distanz sowohl zu 
den konkreten zeitgenössischen Veränderungen als auch zu seinen Darstellungs
techniken: Stilmittel der Ironie, Parodie oder Burleske verweisen durchgehend 
auf ein mehrstimmiges Strukturprinzip der ‚verkehrten Welt‘: „Heute sind die 
Narren los“ (5196).3

Die Mehrstimmigkeit zielt in drei Richtungen, die sich modellartig unterschei
den lassen:
1. Die satirische Kritik der zeitgenössischen Finanzpolitik am Beispiel der Ver

mehrung des vorhandenen Kapitals durch die Einführung des Papiergeldes: 
„Kaiserliche Pfalz“ (1. Akt).

2. Eine differenzierte satirische Distanzierung von überlieferten Imaginationen, 
vornehmlich als Mythenkritik der antiken Helena-Traditionen (3. Akt).

� Vgl. insgesamt Michael Jaeger: Fausts Kolonie. Goethes kritische Phänomenologie der Moderne. 
Würzburg 2004. Zusammenfassend ders.: Goethes Faust. Das Drama der Moderne. München 
2021.
� Albrecht Schöne: Kommentar. In: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebü
cher und Gespräche. Hg. von Friedmar Apel, Hendrik Birus, Dieter Borchmeyer u. a. 40 Bde. 
Frankfurt a. M. 1985–2013 (im Folgenden zitiert unter der Sigle FA mit Abteilungs- und Bandnum
mer), hier Bd. I 7/2, S. 388. Faust-Zitate mit Versangaben im laufenden Text nach Bd. I 7/1 dieser 
Ausgabe.
� Heinz Schlaffer spricht im Blick auf den „Mummenschanz“ davon, dass die „beiden Darstel
lungsformen, Karneval und Allegorie, [...] nicht nur bewußt präsentiert“ werden, sondern „be
reits in sich reflektiert“ sind (Heinz Schlaffer: Faust Zweiter Teil. Die Allegorie des 19. Jahrhun
derts. Stuttgart 1981, S. 69). Diese Beobachtung lässt sich für die satirischen Züge im Faust II 
verallgemeinern.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-009



3. Schließlich eine Herrschaftskritik am Beispiel des im 5. Akt geschilderten um
fassenden Kolonisationsprojekts.4

In diesen drei genannten Feldern lassen sich Goethes intertextuelle Verfahren 
der ironisch-kritischen Transformation des vorliegenden historischen und seman
tischen Materials mittels Selektion und Neukombination beobachten.5 Differen
zierte literarische Techniken werden jeweils konstruktiv und punktgenau auf die 
einzelnen geschilderten Vorgänge angewandt, ohne dass es zu Generalisierungen 
und Verallgemeinerungen im Sinne einer pauschalen Kritik der Moderne kommt. 
Bei den einzelnen Beispielen bleiben der Text- und Bildzusammenhang zu be- 
rücksichtigen, um die ironische und satirische Treffsicherheit nachvollziehen 
zu können. Die satirische Situation entspricht einer historischen Konstellation, 
die kommunikativ aufgelöst wird. Dabei geht Goethe von einem doppelten litera
rischen Verfahren aus, indem er einerseits das Karnevaleske im Sinne einer um
fassenden Narretei zur Voraussetzung für die jeweilige satirische Kritik wählt. Sie 
erinnert an von Michail Bachtin beschriebene Verfahren. Hier dominieren die 
Topoi der verkehrten Welt. Andererseits wird von vornherein eine selbstreflexive 
Position eingenommen, indem sich der Dramatiker selber als „Satiriker“ vorstellt:

Wißt Ihr was mich Poeten
Erst recht erfreuen sollte?
Dürft ich singen und reden
Was niemand hören wollte. (5295–5298)

Diese Doppelheit von verkehrter Welt und Selbstreflexion als „Satiriker“, der sich 
in seiner Rolle damit selbst unter einen (umfassenden) Vorbehalt stellt, bleibt zu 
bedenken. Hier könnte eine Diskussion über Goethes Normenvorstellung einset
zen. Die doppelte Rahmung ist auch insofern wichtig, als im Folgenden eine Reihe 
von gesellschaftlich-politischen Tatsachen karikiert werden, die unmittelbar auf 
die Heraufkunft der historisch-politischen Moderne bezogen werden können.

� Zur neueren Faust-Forschung vgl. Carsten Rohde, Thorsten Valk und Mathias Mayer (Hg.): 
Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurse – Medien. Unter Mitarbeit von Annette Schöneck. 
Stuttgart 2018, sowie die Literaturangaben in Jaeger (Anm. 1).
� Vgl. den von Steffen Schneider geprägten Begriff der ‚Archivpoetik‘ in: Ders.: Archivpoetik. Die 
Funktion des Wissens in Goethes Faust II. Stuttgart 2005.

166 Wilhelm Voßkamp



1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am 
Beispiel der Einführung des Papiergeldes

Zu Recht ist darauf hingewiesen worden, dass Goethe zur Zeit der Abfassung von 
Faust II in den 20er Jahren des 19. Jahrhunderts über die aktuellen politischen 
und wirtschaftlichen Verhältnisse genau informiert war. Die Wirtschaftslehren 
von Adam Smith, der Physiokraten und der Saint-Simonisten waren ihm vertraut. 
Die aktuellen politischen Diskussionen ebenso – auch aufgrund der Lektüre des 
Globe, den er seit 1825 abonniert hatte. Außer den zeitgenössischen gesellschafts
politischen Vorschlägen dürften die utopischen Konzepte Saint-Simons von einer 
modernen Industriegesellschaft (Du système industriel [1821/22] und der Caté
chisme des industriels [1823/24]) für Goethe eine zentrale Rolle gespielt haben, 
weil hier wirtschaftspolitische Vorstellungen auf die Vervollkommnung der ge
sellschaftlichen Ordnung insgesamt zielen.6 Die schockartige Erfahrung der Juli
revolution von 1830 sieht Goethe im Horizont der Revolutionsereignisse seit 1789 
und zudem als das „unvermittelte Streben ins Unbedingte in dieser durchaus be
dingten Welt; es erscheint [ihm] im Jahre 1830 vielleicht ungehöriger als je“.7 Auf 
dem Hintergrund eines in der „Kaiserlichen Pfalz“ verfallenden Staatswesens 
kann man am besten den Verfall der Finanzen und Geldpolitik darstellen. Das 
„Papiergespenst der Gulden“ (6198) ist jene Konsequenz, die aus dem Verfall der 
realen Metall-Währung erfolgt und satirisiert werden kann. Das Fiktive, Trügeri
sche und Schemenhafte des Papiergeldes steht für das Maskenhafte und Unabge
sicherte einer als Gesamtkarneval geschilderten Welt, die die Problematik des 
Übergangs der feudalen zur bürgerlichen Gesellschaft exemplarisch dokumen
tiert. Wenn der Kaiser die Rolle des Plutus verkörpert und damit alle Untugenden 
der Reichtumsvermehrung darstellt, wird die vollständige satirische Choreogra
phie des finanziellen Bankrotts im Zusammenhang eines karnevalistischen Szena
rios offenbar.

� Vgl. Gottlieb C. L. Schuchard: Julirevolution, St. Simonismus und die Faustpartien von 1831. In: 
Zeitschrift für deutsche Philologie 60 (1935), S. 240–274. Zu Saint-Simon insgesamt Richard Saage: 
Saint-Simons Utopie der Industriegesellschaft. In: Richard Saage: Utopische Profile. Bd. 3: Industri
elle Revolution und Technischer Staat im 19. Jahrhundert. Münster 2002, S. 9–33.
� Zit. nach Werner Keller: Größe und Elend, Schuld und Gnade. Fausts Ende in wiederholter 
Spiegelung. In: Aufsätze zu Goethes Faust II. Hg. von Werner Keller. Darmstadt 1991, S. 316–344, 
hier S. 344. Thomas Zabka hat darüber hinaus auf Parallelen zwischen einem akademischen Zoo
logenstreit und der Julirevolution hingewiesen; vgl. Ders.: Überlagerte Gespräche. Goethes Reak
tion auf die Julirevolution und den französischen Akademiestreit 1830. In: Goethe-Jahrbuch 114 
(1997), S. 341–345.

„Was niemand hören wollte“ 167



Der Kommentar des Herolds: „Es ist ja nur ein Maskenspaß“ (5728) bezeich
net Plutus als „Maskenheld“ (5737), und von daher ist es nur ein Schritt, den ge
samten Verfall des Staatswesens im Sinne einer verkehrten Welt darzustellen. 
Goethe bedient sich dabei nicht nur der literarischen Mittel des Karnevalesken, 
sondern ebenso einer überspitzen Theatralisierung in der Tradition der Comme
dia dell’arte (5215 ff.). Die konkreten Anspielungen etwa auf die Assignaten der 
Französischen Revolution oder die Schatzanweisung der österreichischen Staats
anleihe bzw. der preußischen Tresorscheine des 19. Jahrhunderts machen, wie 
Albrecht Schöne gezeigt hat, die generelle Skepsis gegenüber dem „künstlichen“ 
Geld deutlich.

Dass die satirischen Einzelszenen im Kontext einer umfassenden Kritik des 
modernen Finanzkapitalismus stehen, ist vor allem im ersten Akt des Faust II of
fenkundig. Wenn Mephisto als der oberste (satirische) Spielmeister am Schluss 
der Szene formuliert: „Wer zweifelt noch an unsres Narren Witz“ (6172), kann 
dies nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich Goethe als kritischer Beobachter 
selbst in diesen Zusammenhang stellt und alle Formen der geschilderten Proble
matik des Papiergeldes als generelle Beispiele für die sich abzeichnende zuneh
mende „Finanzialisierung“ (Joseph Vogl) der Gesellschaft und das Trügerische der 
modernen Entwicklung betrachtet. Schon in der Diskussion der ökonomischen 
Verhältnisse lässt sich diese generelle Kritik an einer Entpersonalisierung des 
wirtschaftlichen Kosmos (vgl. Georg Simmel) nicht übersehen, wenn er den „Sati
riker“ formulieren lässt: „Was niemand hören wollte“ (5298).

2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel 
Helenas: die klassisch-romantische 
„Phantasmagorie“

Helena „paralysiert“ (6568), so Mephisto. Damit ist der Rahmen vorgezeichnet, in 
dem sich Goethes klassisch-romantische „Phantasmagorie“ bewegt. Adressatenbe
zogene Rezeption und Rezeptionsgeschichte bilden die Pole der dargestellten He
lena-Mythologie. Im Unterschied zu der im 1. Akt von Faust II eingeführten selbst
reflexiven Figur des „Satirikers“ am Kaiserhof bleibt die vor allem im 3. Akt („Vor 
dem Palaste des Menelaos zu Sparta“) dargestellte Helena-Szene im Bereich der 
überlieferten, traditionalen ‚klassischen‘ Fiktion. Die Darstellung Helenas reprä

168 Wilhelm Voßkamp



sentiert Imagination und übersteigerte Einbildungskraft:8 Konkrete Anspielungen 
auf historische Vorgänge und Veränderungen am Beginn der Moderne fehlen. Die 
ironisch-satirische Kritik richtet sich auf den Mythos, seine Erzählungen und ste
ten Erweiterungen sowie die anhaltende Faszination bei den Rezipienten und In
terpreten:

[Es]
Ist viel geschehen, was die Menschen weit und breit
So gern erzählen, aber der nicht gerne hört
Von dem die Sage wachsend sich zum Märchen spann. (8513–8515)

Und im Blick auf den Philologen in einem Gespräch mit Eckermann: „Es steckt 
ein ganzes Altertum darin, sagte ich [Eckermann]. Ja, sagte Goethe, die Philologen 
werden daran zu tun finden [...]“.9

Die „Unendliche Sehnsucht Faustʼs nach der einmal erkannten höchsten 
Schönheit“10 entspricht der Sehnsucht des Publikums. Eckermann weiter im Ge
spräch mit Goethe:

Für den antiken Teil [...] fürchte ich nicht, denn es ist da das große Detail, die gründlichste 
Entfaltung des Einzelnen, wo Jedes geradezu das sagt, was es sagen soll. Allein der moderne, 
romantische Teil ist schwer, denn eine halbe Weltgeschichte steckt dahinter, die Behand
lung ist bei so großem Stoff nur andeutend und macht sehr große Ansprüche an den Leser. 
„Aber doch, sagte Goethe, ist alles sinnlich, und wird auf dem Theater gedacht, jedem gut in 
die Augen fallen. Und mehr habe ich nicht gewollt. Wenn es nur so ist, daß die Menge der 
Zuschauer Freude an der Erscheinung hat; dem Eingeweihten wird zugleich der höhere 
Sinn nicht entgehen, wie es ja auch bei der Zauberflöte und andern Dingen der Fall ist.“11

Der Hinweis auf das Theatralische und das Theaterpublikum wird von Ecker
mann konkretisiert: „Es wird [...] auf der Bühne einen ungewohnten Eindruck 
machen, daß ein Stück als Tragödie anfängt und als Oper endigt.“12 Der Hinweis 
auf die Oper kommt nicht von ungefähr und macht auf die Potenzierung der He
lena-Erzählung in einem anderen Medium, einem musikalischen Genre aufmerk
sam. Sie ist konstitutiv auch im Blick auf Helenas Bemerkung, dass sie zum „Idol“ 
gemacht worden sei: „Ich schwinde hin und werde selbst mir ein Idol.“ (8881) 

� Heinz Schlaffer (Anm. 3) betont, dass Helena „in ein schieres Bewusstseinsphänomen“ der Mo
derne verwandelt werde (ebd., S. 106) und es „nicht übertrieben“ sei zu behaupten: „die Antike 
wird im Laboratorium der Moderne hergestellt“ (ebd., S. 109).
� Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe. In den letzten Jahren seines Lebens. In: FA II 
12, S. 219 (Gespräche vom 29.01.1827).
�� Johann Wolfgang Goethe: Paralipomenon P63. In: FA I 7/1, S. 595.
�� Eckermann (Anm. 9), S. 219.
�� Ebd.

„Was niemand hören wollte“ 169



Dies wird besonders im Blick auf den Liebhaberkatalog – Theseus, Patroklos, Me
nelaos, Paris und Achill – betont. Er bietet eine differenzierte Fiktionalisierung 
und Steigerung unter Gesichtspunkten männlich-erotischer Wunschphantasien.

Schon am Anfang der Szene – in der Beschwörung des Scheinhaften und Ima
ginären – wird die Zweideutigkeit Helenas als Hauptmerkmal hervorgehoben. 
Die Polarisierung von Gutem und Bösem (8594), „Freuden und Qualen“ (8635), 
„Scham und Schönheit“ [Phorkyas/Mephisto] (8755) machen deutlich, dass die 
„Mannlustige [...] so wie verführt verführende“ (8777) ist und bleibt:

Die Scham betrübt, die Schönheit aber frech gesinnt,
Bis sie zuletzt des Orkus hohle Nacht umfängt,
Wenn nicht das Alter sie vorher gebändigt hat. (8761–8763)

Als projektives Idealbild aber bleibt sie ewig jung. Hervorgehoben wird – das 
zeigt schon der Hinweis auf die Oper – das Bildhafte und Theatralische im Ver
such, Helena in unterschiedlichen Bildern zu vergegenwärtigen.13 Allerdings (wie 
es der Chor formuliert): „Die Gestalt aller Gestalten / Welche die Sonne jemals be
schien“ (8907 f.) als Erinnerung in Fausts Worten:

Die Wohlgestalt die mich voreinst entzückte,
In Zauberspiegelung beglückte,
War nur ein Schaumbild solcher Schöne! (6495–6497)

Von daher ist das Gespensterhafte nicht fern, und in satirischer Zuspitzung betont 
Mephisto:

Denkst Helenen so leicht hervorzurufen
Wie das Papiergespenst der Gulden. (6197f.)

Der Vergleich, der mit der Papiergeldproduktion gezogen wird, ist mehr als auf
schlussreich, insofern – wiederum aus der Rezipientenperspektive – das Schein
hafte und Gespenstische der Helena-Figur betont wird. Phorkyas kommentiert: 
„Gespenster! – – – Gleich erstarrten Bildern steht ihr da“ (8930), wenn von Helena 
und Paris die Rede ist. Von der Satire des Scheinhaften bleiben die Philologen 
nicht verschont, wenn der Gelehrte formuliert:

Die Gegenwart verführt ins Übertriebne,
Ich halte mich vor allem ans Geschriebne. (6535f.)

�� Vgl. Schneider (Anm. 5).

170 Wilhelm Voßkamp



Die Wiedererinnerung an Helena in der Form archivpoetischer Verfahren14 bildet 
die Rezeptionskritik eines Mythos, der sich zugleich als Gegenstand einer Roman
tikkritik erweist. Er wird mit der Satire des wieder und wieder erzählten Mythos 
verknüpft. Fiktionskritik im Blick auf das „Geschriebene“ und Illusionskritik im 
Blick auf die Rezeption („Selbstentrückung“) gehören zusammen. Der Hinweis auf 
die finanzpolitische Illusionierung mittels Papiergeld („Papiergespenst der Gul
den“) ist ebenso charakteristisch wie die Illusionskritik des Mythos von der 
„Schönheit der Schönheit“ Helenas; zentral ist jene Kritik der „Phantasmagorie“, 
die die Problematik der erotischen Illusion als Fiktion hervorhebt:

Die Phantasie, in ihrem höchsten Flug,
Sie strengt sich an und tut sich nie genug. (6115f.)

Die Diskussion über die Formenwelt des Schönen ist kritischer Ausdruck einer 
Reflexion der satirisch grundierten Imagination. Übersteigerte Einbildungskraft 
lässt sich exemplarisch am Beispiel Helenas kritisieren.

3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des 
Konjunktivistischen

Im Unterschied zum Helena-Mythos, der im Zeichen potenzierter Fiktionalisie
rung als Trugbild dargestellt ist und in dem das Scheinhafte ironisch-satirisch 
kommentiert wird, steht der 5. Akt in unmittelbarem Zusammenhang mit den histo
risch-aktuellen Ereignissen der Juli-Revolution von 1830.15 Daher steht der 5. Akt 
ganz im Zeichen einer satirischen Realitätskritik im Unterschied zur reflexi
ven Fiktionskritik der Helena-Szenen. Goethes Kritik der Moderne im Faust II
richtet sich auf eine grundsätzliche Veränderung der historischen Verhältnisse 
im Zeichen eines teleologisch motivierten Bewegungszwangs. Konkretisiert im 
umfassenden Kanalbau und damit im radikalen Kontrast zum Status des locus 
amoenus von Philemon und Baucis nutzt Goethe eine Skala wiederkehrender iro
nisch-satirischer Mittel, nachdem zuvor die Arbeiten am Kolonisationsprojekt 
im Zeichen von Gewalt vergegenwärtigt werden. „Krieg, Handel und Piraterie“ 
(11185) sind die von Mephisto benannten „drei gewaltigen Gesellen“; Weltherr

�� Vgl. dazu Jochen Schulte-Sasse: „Gesteigerte Bildhaftigkeit ist Ausdruck einer überhöhten Ein
bildungskraft.“ (Ders.: Einbildungskraft/ Imagination. In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches 
Wörterbuch in sieben Bänden. Hg. von Karlheinz Barck u. a. Bd. 2: Dekadent – Grotesk. Stuttgart, 
Weimar 2010, S. 88–120, hier S. 92).
�� Vgl. Keller (Anm. 7).

„Was niemand hören wollte“ 171



schaft und „Welt-Besitz“ (11242) die Ursachen für das ‚Wegräumen‘ der Alten und 
des Wanderers. Zurück bleibt ein „Scheiterhaufen dieser Drei“ (11369). Noch der 
erblindete Faust gibt Befehle zum „Vollbringen“ (11501) des „größte[n] Werk[s]“ 
(11509).

Die Charakterisierung von Fausts Herrschaft und Gestaltungswille steht im 
Zeichen seiner Selbsttäuschung: „Graben“ und „Grab“ (11558) sind die Pole einer 
satirischen Disproportionalität, der verkehrten Welt als Strukturprinzip. Das läu
tende „Glöcklein“ (11258), widriges „Geklingel“ (11262) oder das zusammenbre
chende „Kapellchen“ (11330) – alles Zeichen, die dem Zuschauer und Leser deut
lich machen sollen, dass das „Geklirr der Spaten“, das Faust „ergötzt“ (11539), auf 
seinen bevorstehenden Tod verweist. Der Wunsch, „tätig-frei zu wohnen“ (11564), 
und das Reden von der „neusten Erde“ (11566) lassen sich als Kennzeichen einer 
Satire der Kolonialutopie verstehen. Fausts Herrschaftsvision wird als Gewalt
herrschaft durchschaut. Das Volk bleibt Objekt und wird damit nicht zum Subjekt 
der Geschichte.

Schwieriger ist indes die Interpretation des Konjunktivistischen im 5. Akt. 
Faust, begabt mit einem unbedingten und ins Unbedingte zielenden Trieb (so 
Ernst Bloch)16 gehört in die Reihe jener prometheischen Figuren, die in Goethes 
Werk eine zentrale Rolle spielen. Verbunden ist damit eine Dialektik des Fort
schreitens und des Fortschritts, die gerade im 5. Akt von Faust II offenbar wird. 
Ist die Vision: „Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn“ (11580) auch Teil der 
grundlegenden Satire am Fortschrittsdenken der Moderne?

Ohne Zweifel liefert die Formulierung vom „Vorgefühl“ (11585) einen Hin
weis auf Goethes Augenblicksvorstellung, wonach „dem Augenblick das Mögli
che für die Zukunft abzugewinnen“ sei.17 Kann dieses (zweideutige) Wunschbild 
einen Ausweg darstellen oder verrät auch dies noch jene satirische Distanz, die den 
5. Akt durchgehend bestimmt? Während Faust die Arbeiter zu hören glaubt („Wie 
das Geklirr der Spaten mich ergötzt!“ [11539]), bereiten ihm in Wahrheit die Die
ner des Todes sein Grab. Die ironische Distanz zur inhaltlichen Interpretation des 
Augenblicks kann auch dann oder gerade dann nicht geleugnet werden, wenn 
Faust als eine Leitfigur der Grenzüberschreitung mit einem Willen zum Uner
reichbaren verstanden wird. Der Augenblick kann zum leeren Augenblick wer
den, wie es Mephisto formuliert, er stünde im Zeichen eines „vollkommne[n] Ei
nerlei“ (11597).

�� Vgl. Wilhelm Voßkamp: Messianismus und Geschichte der Utopie bei Ernst Bloch. In: Wilhelm 
Voßkamp: Emblematik der Zukunft. Poetik und Geschichte literarischer Utopien von Thomas 
Morus bis Robert Musil. Berlin, Boston 2016, S. 273–283.
�� Goethes Brief an Zelter, 01.11.1829. In: FA II 11, S. 184–186, hier 184.

172 Wilhelm Voßkamp



Fest steht, dass es Goethe nicht um irgendeine Form zielgerichteter Teleologie 
gehen kann. „Das unvermittelte Streben ins Unbedingte“ erscheint ihm angesichts 
der aktuellen Situation nach der Juli-Revolution als „ungehörig“. Verbunden ist 
damit die Absage an eine fortschrittsorientierte Zweckrationalität der Moderne. 
Dennoch bleibt dem Zuschauer/Leser nicht verborgen, dass hier das eigentliche 
Problem von Goethes Kritik der Moderne zu finden ist. Verfällt jedes Streben 
nach Veränderung einer satirischen Kritik? Gibt es Momente des Innehaltens, die 
bei aller Kritik der aktuellen Gegenwart punktuelle Aussichten auf eine Situation 
jenseits der Moderne eröffnen?

Hier scheint mir die eigentliche Problematik der Satire der Moderne bei Goe
the zu liegen. Faust II gibt auf diese Frage keine abschließende Antwort. Im Dia
log zwischen Faust und Mephisto bleibt ein Wunsch nach Potentialität bei gleich
zeitiger Satire des utopischen Konjunktivs. Vergessen werden darf dabei auch 
nicht, dass Goethe immer wieder betont hat, dass es sich im Faust nicht um ho
mogene, sondern um einzelne, „für sich bestehende kleine Weltenkreise, die [...] 
einander wenig angehen“, handle. Im Dialog mit Goethe hat Eckermann davon 
gesprochen, dass er „die Fabel eines berühmten Helden bloß als eine Art von 
durchgehender Schnur“ verwende, „um darauf aneinander zu reihen was er Lust 
hat“. Goethe bestätigt, „daß die einzelnen Massen bedeutend und klar seien, wäh
rend es als ein Ganzes immer inkommensurabel“ bleibt.18 Das gilt auch für die 
satirischen Momente und Komponenten im Faust II.

In unterschiedlichen Funktions- und Formenwelten – Geldwirtschaft und Fi
nanzkritik am Beispiel der Einführung des Papiergeldes, Mythenkritik als Dekon
struktion der fortdauernden Helena-Verehrung und -Rezeption und als Kritik des 
utopischen Konjunktivs (ohne den Möglichkeitssinn grundsätzlich aufzugeben) – 
zeigt Goethe eine Skala von satirischen Darstellungstechniken, die nichts Abge
schlossenes haben. Sie ermöglichen vielmehr eine Form der interpretierenden 
Beobachtung, die für die heraufkommende Moderne selbst charakteristisch ist.

Ohne Zweifel geht es in der (revolutionären) Faust-Figur um die Darstellung 
einer Form von Möglichkeiten, die ihren dialektischen Ausdruck in der Doppel
heit von Zukunft (im Vorgriff auf das Kolonisationsprojekt) und Tod (im Aushe
ben des eigenen Grabes) findet. Das utopische Siedlungs-Projekt wird als eines 
der fortlaufenden faustischen Unersättlichkeit ebenso Gegenstand der Satire wie 
die individuelle Verblendung gegenüber dem eigenen Tod. Mephistos Kommentar 
formuliert die zugespitzte Analyse der prinzipiellen Potentialität des Augenblicks, 

�� Eckermann (Anm. 9), S. 433 (Gespräche vom 13.02.1831). Vgl. dazu Keller (Anm. 7) und Wil
helm Voßkamp: „Höchstes Exemplar des utopischen Menschen“: Ernst Bloch und Goethes Faust. 
In: Voßkamp (Anm. 16), S. 284–295, hier S. 287.

„Was niemand hören wollte“ 173



wenn er vom „letzten, schlechten, leeren Augenblick“ spricht (11589). Damit ver
ändert sich die literarische Figur der Satire und ihre Konzeption selbst: Es geht 
nicht mehr um den klassischen, von Schiller formulierten binären Gegensatz und 
„Widerspruch der Wirklichkeit mit dem Ideale“,19 sondern das Satirische konsti
tuiert sich in einer bestimmten Reflexion als ästhetisches Problem.20

�� „Satirisch ist der Dichter, wenn er die Entfernung von der Natur und den Widerspruch der 
Wirklichkeit mit dem Ideale (in der Wirkung auf das Gemüt kommt beides auf eins hinaus) zu 
seinem Gegenstande macht.“ Friedrich Schiller: Über naive und sentimentalische Dichtung. In: 
Ders.: Sämtliche Werke. Auf der Grundlage der Textedition von Herbert G. Göpfert hg. von Peter- 
André Alt, Albert Meier und Wolfgang Riedel. 5 Bde. München 2004, hier Bd. 5, S. 721.
�� Vgl. Helmut Arntzen: Die Satiretheorie der Aufklärung. In: Neues Handbuch der Literaturwis
senschaft. Bd. 11: Europäische Aufklärung I. Hg. von Walter Hinck. Frankfurt a. M. 1974, S. 57–74.

174 Wilhelm Voßkamp


	„Was niemand hören wollte“: Aspekte satirischer Kritik der Moderne im Faust II
	1 Satirische Kritik der aktuellen Finanzpolitik am Beispiel der Einführung des Papiergeldes
	2 Imaginations- und Fiktionskritik am Beispiel Helenas: die klassisch-romantische „Phantasmagorie“
	3 Die Dystopie der Kolonisation und die Rolle des Konjunktivistischen


