Friedrich Vollhardt
Das Ende der Hollenstrafen

Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen
Gotthold Ephraim Lessings

Im Mai 1773 erschien im Deutschen Merkur eine kurze Rezension des ersten Ban-
des von Nicolais Roman, die Christoph Martin Wieland, der Herausgeber der Zeit-
schrift, selbst verfasst hat. Es sei ein ,lehrreiches®, in einem ,simpeln Styl“ gehal-
tenes Buch, das ,mit mehr Verstand als Witz und mit mehr Geschmack als
Laune“ geschrieben sei. Die auftretenden Personen werden von Wieland kurz
charakterisiert, worauf die Empfehlung folgt, mit ihnen _Bekanntschaft“! zu ma-
chen. Ein Lob? Das lasst sich kaum bestreiten, ware da nicht der fehlende Witz,
den man sich von einem satirischen Roman eigentlich erwarten darf. Doch einer
deutlicheren Fiirsprache bedurfte es gar nicht, da das Buch rasch zu einem Best-
seller wurde, die zwanzigtausend im eigenen Verlag gedruckten und verkauften
Exemplare sprechen fir sich. Die dritte Auflage war bereits 1784 vergriffen, eine
vierte folgte — bedingt durch das Religionsedikt und die mit dem Regierungsan-
tritt Friedrich Wilhelm II. einsetzende Restauration — erst 1799, wo Nicolai in der
Vorrede erklart, dass er aus Furcht vor Repressalien auf eine Neuausgabe zu-
nichst verzichtet habe.”

Der Erfolg kam nicht von ungefahr. Denn Nicolai hat fiir seinen Roman mit
zwei literarischen Vorbildern beim Publikum geworben. Zum einen bezieht er
sich bereits im Titel auf Laurence Sternes Tristram Shandy, was gleich naher zu
betrachten ist. Zum anderen schreibt er eine vielgelesene ,prosaisch-comische’
Dichtung fort, die Moritz August von Thiimmel 1764 unter dem Titel Wilhelmine
oder der vermdhlte Pedant verdffentlicht hatte. Die Kammerjungfer Wilhelmine
wird von Nicolai der héfischen Welt entzogen und mit dem ebenfalls bei Thiim-
mel auftretenden Prediger Sebaldus verheiratet, was — nach Uberschreitung der
Milieugrenzen — zu einer gliicklichen Ehe fithrt. Wilhelmine erweist sich als gebil-
det, erwahnt wird ihr Abonnement der von Nicolai herausgegebenen Briefe, die
neueste Litteratur betreffend (eine frithe Form des embedded marketing), die sie
~ganz frisch von der Presse“ (SN 17) studiert. Sie ist eine selbstbewusste Verehre-

1 Zit. nach der von Bernd Witte herausgegebenen Kritischen Ausgabe des Romans von Friedrich
Nicolai, die dem in drei Banden 1773, 1775 und 1776 publizierten Erstdruck folgt: Das Leben und
die Meinungen des Herrn Magister Sebaldus Nothanker. Stuttgart 1991, S. 534 f. — Die folgenden
Seitenverweise im Text in runden Klammern (Sigle: SN) beziehen sich auf diese Edition.

2 Vgl. Karl Aner: Der Aufklérer Friedrich Nicolai. GiefSen 1912, S. 161.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-008



146 = Friedrich Vollhardt

rin des Philosophen Christian Wolff, dessen ,kleine Logik“ sie ,auswendig“ (SN
18) kennt, fiigt sich dann jedoch in die Rolle der Ehefrau und Mutter. Das Gliick
des Paares scheitert jedoch an Konflikten, die sich aus dem Beruf des Pfarrers er-
geben. Sebaldus ist ein freundlicher, der Gemeinde zugewandter, aber nonkon-
former Geistlicher, der in eine theologische Auseinandersetzung mit dem Gene-
ralsuperintendenten ,,D.[oktor] Stauzius“ gerét, in der er beim Verhor unterliegt.
Seine heterodoxen Ansichten machen ihn verdachtig, das kirchliche Lehramt
schreitet ein und suspendiert den Aufklarer, der nur bedingt als solcher zu be-
zeichnen ist. Wilhelmine iiberlebt die Demiitigung nicht, der Sohn lasst sich fiir
das Militar werben, die jingere Tochter stirbt. Am Ende der als Einleitung dienen-
den Erzdhlung stehen Sebaldus und seine Tochter Mariane allein vor einem unge-
wissen Schicksal.

Die Handlung des Romans teilt sich nun auf die beiden Figuren auf, wobei
zwei soziale Raume beschrieben werden.? Mariane wird Hofdame in einem adeli-
gen Haus, wo sie als subalterne Erzieherin und Gesellschafterin die iiblichen
Schicksalsschldge und Nachstellungen erleidet, aber auch einen Verehrer findet.
Der verschwundene Bruder taucht wieder auf, Vater und Tochter sind erneut ver-
eint, und durch einen unverhofften Gewinn in der Lotterie wird fiir Mariane der
Weg zur Hochzeit mit dem empfindsamen Dichter Sdugling frei — man kennt die
Schemata und Motive aus der trivialen Erzdhlliteratur, mit der Marianen-
Handlung sollte zweifellos das Bediirfnis nach Unterhaltung befriedigt werden.
Anders die Sebaldus-Handlung, auf die hier allein eingegangen wird. Sie fithrt in
die Zentren der Aufklarung, wo zwischen den Vertretern der Orthodoxie und der
Vernunftreligion, zwischen Pietisten und Freigeistern tiber Grundfragen der
christlichen Religion debattiert wird. Unschwer lassen sich dabei reale Vorbilder
ausmachen. Der Superintendent Stauzius erinnert an den Hamburger Hauptpas-
tor Johann Melchior Goeze, hinter einem verntinftigen Berliner Prediger er-
scheint der Philosoph Johann August Eberhard, ein Autor des Verlegers Nicolai,
der sich selbst in der Figur des Buchhédndlers Hieronymus portratiert hat.

3 Die hier gegebenen Hinweise zur Romanhandlung folgen der Darstellung bei Astrid Drose:
Friedrich Nicolais satirischer Roman Sebaldus Nothanker und der Hollen-Diskurs der Spataufkla-
rung. In: Aufkldrung erzéhlen. Hg. von Frauke Berndt und Daniel Fulda. Hamburg 2018, S. 254—
267, bes. S. 257-259.



Das Ende der Héllenstrafen = 147

1 Die Religionssatire im Roman

Der mit einer Liebesgeschichte eréffnete Roman wandelt sich zu einer Religions-
satire, in der iiber zentrale Lehr- und Glaubensfragen gestritten und die zeitge-
ngssische Kontroversliteratur keineswegs sparsam zitiert wird. Die Namen der
Autoren werden dabei unverschliisselt genannt. Der informierte Leser kann so
am aktuellen Streitgesprach teilhaben, die vom Autor bevorzugte Position einneh-
men und als Abonnent von Nicolais Allgemeiner deutscher Bibliothek tiberdies die
Rezensionen zu den erwdhnten Abhandlungen nachlesen. Dass der Roman im
Verbund mit der Herausgabe der Rezensionszeitschrift — dem wichtigsten Unter-
nehmen des Verlags — entstanden ist, hat Nicolai selbst ganz offen erklart. Am
8. Mérz 1771 schreibt er dazu an Lessing:

Ich briite seit einiger Zeit auch tiber einen Roman, der zwar kein Buncle [sc. The Life of John
Buncle, Roman von Thomas Amory] werden wird, aber in Absicht auf die heterodoxen Sétze
auch nichts besser. Wenigstens soll ein orthodoxes sdchsisches Priesterkind, wie Sie, noch
wohl Argernis daran nehmen. Die allgemeine deutsche Bibliothek kommt, wie die géttlichen
Strafen, langsam, aber desto schérfer. [...] Wollte Gott, ich diirfte an die deutsche Bibl.[iothek]
gar nicht mehr denken! Ich bin von neuerer Litteratur so voll, daf ich, wie jeder, der den
Magen zu voll hat, nicht verdauen kann. Ich habe oft schon aufhéren wollen; wissen Sie, was
mich zurtick halt? Die theologischen Artikel. Sie haben eine so merkwiirdige Revolution in
deutschen Kopfen verursacht, daf$ man sie nicht muf$ sinken lassen. Sie haben vielen Leuten
Zweifel erregt, und dadurch die Untersuchung rege gemacht. — Gut! werden Sie sagen; ich
will der Zweifel noch mehr machen, wenn ich die Orthodoxie gegen die neuern Heterodoxen
verteidige; diese werden sich alsdann verantworten und deutlicher erkldren miissen.*

Der Roman flankiert die mit dem Rezensionsorgan betriebene Politik des Verle-
gers, die einer klaren Strategie folgt, indem sie die ,neuern Theologen“ gegen die
Orthodoxie unterstiitzt — zumindest vorerst noch, wie er dem Adressaten gegen-
uber zu verstehen gibt. Nicolai ist irritiert, dass Lessing mit der Verteidigung des
kirchlichen Lehramtes gegen die Neologie offenbar eine entgegengesetzte Strate-
gie verfolgt, weshalb er sich mit einer Invocatio (,Nein, liebster Freund!“) selbst
unterbricht, um noch einmal die mit dem satirischen Roman verbundenen péda-
gogischen Intentionen zu verteidigen; dass das Lehrreiche den Witz und die
Laune tiberwiegt, hat Wieland sehr wohl gespiirt.

Noch bevor der erste Band des Sebaldus Nothanker zur Ostermesse 1773 er-
schienen ist — zwei weitere sollten bis 1776 folgen —, zeigt sich an diesem Brief

4 Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe in zwo6lf Bdnden. Hg. von Wilfried Barner u. a.
Frankfurt a. M. 1985-2003; hier Bd. 11/2, S. 172 f. — Die folgenden Seitenverweise im Text in run-
den Klammern (Sigle: FA fiir ,Frankfurter Ausgabe‘) mit Band- und Seitenzahl beziehen sich auf
diese Edition.



148 = Friedrich Vollhardt

weit mehr als nur eine Unstimmigkeit zwischen den alten Weggefidhrten. Nach-
dem Lessing in den friihen 1760er Jahren seine Mitarbeit an den Literaturbriefen
abrupt aufgekiindigt hatte, fand ein intensiverer Austausch kaum noch statt. Zu
Nicolais Rezensionsfabrik, der Allgemeinen deutschen Bibliothek, hat Lessing trotz
vielfacher Aufforderungen keinen einzigen Beitrag geliefert, was er in einem
Brief gegeniiber Rudolf Erich Raspe eigens betont (,noch zur Zeit keine Sylbe ge-
arbeitet*’). Und in einem seiner Briefe, antiquarischen Inhalts, die er gegen den
Hallenser Professor Klotz richtet, heifst es ebenso knapp wie unmissverstiandlich:
wHerr Nicolai ist mein Freund; aber mit seiner Allgemeinen Bibliothek habe ich
nichts zu schaffen.“ (FA 5/2, 570) Uber die ins Grundsitzliche fiihrenden Fragen
war man sich offenbar nicht mehr einig, da Lessing weder an einer Rationalisie-
rung des Dogmas (obsolete Diskussion) noch an dessen Verspottung (Nicolais Sa-
tire) gelegen war. Mit den theologischen Streitschriften, die in Wolfenbiittel nach
1770 entstanden sind, wollte er, zugespitzt formuliert, die ,Zukunft der Aufkla-
rung von Wahrheiten abhéngig machen, die keine mehr waren“°® was bei Nicolai
auf volliges Unverstidndnis stief3. Gleich zwei Mal apostrophiert dieser ihn daher,
wenn auch scherzend, als Orthodoxen, kurz als einen in bestimmten Fragen nicht
ganz ernst zu nehmenden Provokateur.

In der Forschung ist erst der spéte Nicolai, also der Verfasser der Reisebe-
schreibung und Katholikenhasser, der Kritiker von Schillers Horen und der Je-
naer Romantik sowie der unbelehrbare Gegner der Philosophie Immanuel Kants
und Fichtes als ein Relikt der Berliner Aufkldrung bedauert oder vor der bereits
bei der Jeunesse dorée im spaten 18. Jahrhundert hemerkbaren ,Altersdiskrimi-
nierung*’ in Schutz genommen worden. Diese Datierungen erscheinen mir frag-
wirdig. Die Aufklarung, wie sie Nicolai mit seiner Satire programmatisch vertritt,
hatte beim Publikum zunéchst noch einen durchschlagenden Erfolg, konnte aber
bereits beim Erscheinen des Romans aufgrund ihres normativen Vernunftbegriffs
als uberholt betrachtet werden. Diese Diskrepanz ist ebenso interessant wie er-
Kldrungsbediirftig. Uber die Griinde geben zwei Briefe Nicolais an Lessing aus
dem Jahr 1773 Auskunft, in denen auch die im Sebaldus Nothanker entwickelte
Religionssatire angesprochen wird. Aus beiden Schreiben spricht ein sich stei-
gerndes Unverstandnis, was die Position Lessings betrifft. Dieser hatte in einer
Leibniz gewidmeten Abhandlung ein Buch von Johann August Eberhard scharf

5 FA 11/1, 580.

6 Hermann Timm: Gott und die Freiheit. Studien zur Religionsphilosophie der Goethezeit. Bd. 1:
Die Spinozarenaissance. Frankfurt a. M. 1974, S. 112.

7 Barbara Becker-Cantarino: Nicolais Vertraute Briefe von Adelheid B** an ihre Freundin Julie
S$** Fichte und Schlegel. In: Friedrich Nicolai im Kontext der kritischen Kultur der Aufklarung.
Hg. von Stefanie Stockhorst. Géttingen 2013, S. 95-109, hier S. 104.



Das Ende der Héllenstrafen = 149

kritisiert, in dem die orthodoxe Lehre von der ewigen Hollenstrafe bestritten
wurde, welche Lessing umgekehrt zu verteidigen scheint. Nicolai, der das Werk
Eberhards in Verlag genommen hatte, ist konsterniert:

Wegen Ihres unbefugten Angriffs auf mein privilegiertes Verlagsbuch, Eberhards Apologie
des Sokrates, sollte ich Thnen billig den Text lesen, wenn ich heute nur Zeit hatte. Aber, wie
Thr Leute seid! Zuletzt wird ein Ketzer, der nach IThrer Art ewig verdammt, und nach Eber-
hards Art nicht ewig verdammt wird, gleich gut wegkommen.

Sie sollen, noch diese Ostermesse, de ma facon den ersten Band eines Buchs bekom-
men, worin viel von der Ewigkeit der Hollenstrafen vorkommt. Raten Sie was das ist?
(FA 11/2, 532)

Gemeint ist der Nothanker-Roman, den Lessing, wie Nicolai anfiigt, ebenfalls ,wi-
derlegen“ konne, ,wenn Sie Herz haben!“ Lessing bleibt eine Antwort schuldig,
weshalb Nicolai nach Erscheinen des Buches eine solche erbittet, wobei erneut
das kritisierte Dogma und die fragwiirdige Haltung des Freundes — Lessing ein
inoffizieller Mitarbeiter der Orthodoxie! — erwahnt wird, die er offenbar fiir eine
Marotte halt:

Mein lieber Lessing! Ob Sie gleich ein tauber und stummer Gotze sind, der nicht antwortet,
so richte ich doch immerfort meine Gebete an Sie, und bringe IThnen meine Opfer. Hier ist
ein neues! Sie miissen es gut aufnehmen, weil ich Sie in diesem Buche citiert habe. Sie kon-
nen wohl denken, daf ich nicht umsonst so hoflich will gewesen sein. Lesen Sie also und
schreiben Sie mir Thr Urteil, welches von einem orthodoxen Theologen, wie Sie sind, wohl
nichts geringers sein wird, als daf} ich, mitten im Himmel, die Siinde ein solches Buch ge-
schrieben zu haben, im Sinne behalten, und dadurch vielleicht mitten in der ewigen Herr-
lichkeit ewig verdammt bleiben kann. (FA 11/2, 546)

Nicolai hat Lessing in seinem Roman in der Tat ,citiert“, noch dazu aus einem
Privatbrief. Das von Lessing erbetene Urteil tiber die Satire blieb aus, ein kurzer
Dank erfolgte erst einige Monate spater. Der ,Nothanker“ habe ,Vergniigen ge-
macht®, schreibt Lessing, auch wiirde er gerne — wozu es nicht kommt - ,weit-
lauftig[er]“ ausfiihren, was er sich ,bei verschiednen Stellen gedacht habe“, um
dann anzufiigen: ,und ich denke, ich habe mancherlei dabei gedacht, wenn ich
itzt anders weif}, was denken heif3t.“ (FA 11/2, 568) Sapienti sat. Dass man ungleich
denkt, wird mit Zuriickhaltung, aber unzweifelhaft angedeutet. Uber das Dogma
von den Hollenstrafen, das Ziel der Satire, wurde nicht mehr gesprochen; dazu
hatte Lessing bereits vor der Publikation des Romans alles Entscheidende gesagt.
Zu diesem Punkt gleich mehr.

Uber die kontriren Grundprimissen und Beweissysteme lieR8 sich offenbar
keine Einigung erzielen. Das betraf vor allem die Reichweite und Leistungskraft
der Rationalitat. Was bei Lessing anklingt, sollte erst mit der kritischen Philoso-
phie Kants und deren Rezeption weitere Kreise ziehen und zu neuer Deutlichkeit



150 = Friedrich Vollhardt

gebracht werden. Aufklarung ist fiir Lessing nicht mehr nur die Befreiung der
Vernunft aus ihren Tduschungen, sondern zugleich die Aufthebung von Irrti-
mern, welche die Vernunft selbst erzeugt. Rationalitét als solche erscheint ihm
dann zweifelhaft, wenn sie nur pratendieren kann, aus sich auf Wahrheit orien-
tiert und durch sich selbst von jeder ,, Tduschung befreit sein zu konnen“.? Auch
dem Religionsgesprich, das in Nathan dem Weisen gefiihrt wird, sind solche Uber-
legungen vorausgegangen. Damit werden Grundannahmen aufklarerischen Den-
kens beriihrt, {iber die keine Einigung mehr erzielt werden konnte. Das Problem
wird an spaterer Stelle noch einmal aufzunehmen sein, wenn es um Lessings Stel-
lungnahme zu dem Dogma geht, das fiir Nicolai nur mehr ein Gegenstand der Sa-
tire sein konnte, die weiteres Nachdenken fiir tiberfliissig erklart. Noch kurz an-
zumerken ist, dass der Briefwechsel zwischen den beiden Freunden nach diesem
kurzen Austausch tiber mehrere Jahre ganz abbricht.

2 Aufklarerische Rationalitat?

Am Beginn der 1770er Jahre muss sich ein Wandel vollzogen haben, der nicht allein
Stil- und Geschmacksfragen betroffen hat. Das rationalistische Sprachverstidndnis,
wie es Nicolai vertrat, geriet in die Kritik. Das erfahrungsbhezogene Urteilsvermdgen
und die Alltagsevidenz bildeten die Leitlinien seiner Interventionen und zugleich
die Vorgaben fiir das Rezensionsorgan, was zu Konflikten mit den Autoren fithren
musste, die sich dem Diktat einer simplifizierenden Schreib- und Denkart nicht
langer unterwerfen wollten. Kennzeichnend fiir die Diskussionslage ist das Zer-
wiirfnis mit Johann Gottfried Herder, einem Mitarbeiter der Aligemeinen deutschen
Bibliothek. Nachdem Herders Alteste Urkunde des Menschengeschlechts 1774 er-
schienen war - eine bahnbrechende Studie in der alttestamentlichen Wissenschaft
und Bibelexegese® —, warnte Nicolai den jungen Theologen leicht herablassend vor
den karriereschadigenden Folgen eines dunklen Stils. In einem Brief vom 13. Juni
1774 heifit es:

In Leipzig, ist mir ein Exemplar auf Schreibpapier der dltesten Urkunde zugesendet worden,
ich vermuthe in Threm Namen, und Sie sollen fiir dieses Zeichen Ihrer Freundschaft den
besten Dank haben. Ob ich gelesen habe, ist keine Frage; daf ich verstehen soll, verlangen
Sie vielleicht selbst nicht. [...] Einer Threr Freunde, hat an einen andern geschrieben, er
solle nicht eher iiber die Urkunde urtheilen, bis er sie siehenmahl gelesen hatte! War es

8 Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt a. M. 1982, S. 51.
9 Vgl. Christoph Bultmann: Die biblische Urgeschichte der Aufklarung. Johann Gottfried Herders
Antwort auf die Religionskritik David Humes. Tiibingen 1999.



Das Ende der Hollenstrafen = 151

3ten 4ten

denn nicht moglich, es so einzurichten, dafd sie wenigstens beym oder mahle ver-

standlich wire! Mein liebster Freund! Sie schreiben orientalisch [...].1°

Die Reaktion Herders, mit der er die Zusammenarbeit fiir beendet erklarte, war
denkbar scharf, wobei auch der satirische Roman eine kritische Wiirdigung erfahrt:

Und wer sind Sie, mein Herr, und all ihre Freunde, daff Sie Ihre Denkart zur Norm alles
Wifiens u. Denkens anschlagen? [...] Meinetwegen laf8e sich die Schrift, wie Sebaldus Noth-
anker [!] lesen oder Eberhards Predigten von Jesus Xst oder Ludovicis Kaufmannslexikon
mir nur desto lieber! [...] Wer hat mich gedungen, um ich weif nicht, welche Schule, umher-
zutanzen: — doch was erniedrige ich mich, so auch nur zu fragen?"!

Es spricht kaum fiir die ,Souverénitat des Herausgebers“ der Allgemeinen deutschen
Bibliothek, dass dieser ,lieber auf mittelméfSige, aber linientreue Beitrdger zurtick-
griff’? und sich iiber die Griinde fiir das Ausscheiden eines seiner wichtigsten Mit-
arbeiter keine Gedanken machte; diese betrafen die Geltung von wissenschaftlichen
Theorien und Erklarungsweisen, die Nicolai prinzipiell nicht in Frage stellte.

Der polemische Absagebrief charakterisiert den Stand der Diskussion iiber
Nicolais ,Schule“ zum Zeitpunkt der Ver6ffentlichung des Romans. Das Unver-
stdndnis gegentiber der Genesisinterpretation Herders zeigt, wie weit sich eine
Debatte bereits entwickelt hatte, die auf eine religionstheoretische Neuorientie-
rung hinauslief, wie sie in anderer Weise auch von Lessing gesucht wurde. Das
Problem der ewigen Hoéllenstrafen erschien im Vergleich mit diesen programma-
tischen Entwiirfen als antiquiert. Dennoch hatte Nicolai ein sicheres Gespur
dafiir, die umstrittene Lehre in den Hauptstrang seiner satirischen Erzdhlung ein-
zufithren, um ein noch immer méachtiges Instrument der Angsterzeugung und
Disziplinierung zu entlarven und in einer Weise fiir Aufklarung zu sorgen, die
seinem Begriff von Rationalitat entsprach.

Welche Wirkung die Vorstellung von einem jenseitigen Strafort in der kirchli-
chen Verkiindigung noch immer entfaltete — die drastischen Bilder hatten sich
noch nicht verbraucht —, zeigt ein Gedicht aus der Jugendzeit Goethes, an das sich
der Autor spéter noch einmal erinnert hat. Es ist 1764/65 entstanden und unter
dem Titel Poetische Gedanken iiber die Hollenfahrt Jesu Christi auch gedruckt wor-

10 Herder’s Briefwechsel mit Nicolai. Im Originaltext hg. von Otto Hoffmann. Berlin 1887, S. 106
108 (Brief XXXI). — Zu diesem Brief auch Rudolf Haym: Herder nach seinem Leben und seinen
Werken. Bd. 1. Berlin 1877, S. 614 £.

11 Johann Gottfried Herder: Briefe. Bd. 3: Mai 1773 — September 1776. Bearbeitet von Wilhelm
Dobbek und Glinter Arnold. Weimar 1985, S. 107 f. (Brief vom 29. Juli 1774).

12 Norbert Christian Wolf: Der spéte Nicolai als Literaturpapst. Zu den Hintergriinden der fort-
schreitenden Verrohung in der literarischen Offentlichkeit um 1800. In: Stockhorst (Anm. 7),
S. 51-73, hier S. 61.



152 = Friedrich Vollhardt

den. Die emphatische Verteidigung der Hollenstrafen ist in ihrer Kompromisslo-
sigkeit orthodox-protestantisch, was darauf schliefien lasst, dass hier ein Dogma
verteidigt werden sollte, das von der Theologie der Aufklarung bereits verab-
schiedet worden war:

Hier lieget Ihr in ewgen Ketten,

Nichts kann Euch aus dem Pfuhl erretten,
Nicht Reue, nicht Verwegenheit.

Da liegt, kriimt Euch in Schwefel-Flammen!
Thr eiltet Euch Selbst zu verdammen.

Da liegt und klagt in Ewigkeit!

Auch Ihr, so Ich [Christus] Mir auserkohren,
Auch Ihr verschertztet Meine Huld;

Auch Thr seyd ewiglich verlohren,

Thr murret? Gebt Mir keine Schuld.®

Nicht nur was die Form der Verse und die Bildlichkeit betrifft, entspricht das
Poem der Lehrdichtung des spéten 17. und frithen 18. Jahrhunderts. Der junge
Mann will sich im Glauben gefestigt zeigen, da wohl ldngst Zweifel an der ewigen
Verdammnis aufgekommen waren. Klopstocks Messias, der ein ganz anderes Bild
der teuflischen Machte entwarf, war bereits 1748 erschienen. Im Jahr 1830 hat
sich Goethe an seinen frithen Text erinnert und in einem von Eckermann aufge-
zeichneten Gesprach dazu bemerkt:

Ich habe als sechzehnjéhriger Knabe ein dithyrambisches Gedicht tiber die Hollenfahrt
Christi geschrieben, das sogar gedruckt, aber nicht bekannt geworden und das erst in diesen
Tagen mir wieder in die Hinde kommt. Das Gedicht ist voll orthodoxer Borniertheit und
wird mir als herrlicher PaR in den Himmel dienen.**

Warum ist es Goethe so spat wieder in die Hande geraten? Wie Albrecht Schone
zu Recht vermutet, hatte dieser Blick ins Jenseits etwas mit der Himmelfahrt
Fausts am Schluss der Tragddie zu tun, an der Goethe zu dieser Zeit arbeitete —
nicht im Blick auf das Strafgericht, sondern im Gegenteil mit Anspielungen auf
eine Haresiegeschichte des Christentums, die auf Origenes und dessen Lehre von
der Wiederbringung aller, der Apokatastasis panton, zuriickgeht."

13 Johann Wolfgang Goethe: Gedichte 1756-1799. Hg. von Karl Eibl. Berlin 2010, S. 21.

14 Johann Peter Eckermann: Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. Hg. von
Ernst Beutler. Miinchen 1976, S. 740 (17. Mérz 1830).

15 Vgl. Albrecht Schone: Fausts Himmelfahrt. Zur letzten Szene der Tragddie. Miinchen 1994,
bes. S. 20 ff.



Das Ende der Héllenstrafen == 153

3 Der Rationalismus und die ruling passion der
Hauptfigur

Was Goethe im Riickblick als ein kontrovers gefiihrtes, intellektuell jedoch be-
schranktes Streitgesprach erinnert, war ein halbes Jahrhundert friither ein Thema
mit Sprengkraft und grofier 6ffentlicher Wirkung, nicht nur im protestantischen
Deutschland. Einen ersten Hohepunkt erreichte die Debatte 1767 mit der Verof-
fentlichung des Romans Bélisaire von Jean-Francois Marmontel, der — um noch
einmal an Goethe zu erinnern — die Frage nach der Allerlosung, das heif3t der
Nicht-Verdammung auch der Heiden stellte. In der nachfolgenden Kontroverse
wurde Sokrates zur exemplarischen Figur, an der man die unterschiedlichen
Standpunkte erlduterte, wie schon der Titel des von Lessing kritisierten Buches
von Johann August Eberhard zeigt: Neue Apologie des Sokrates, oder Untersu-
chung der Lehre von der Seligkeit der Heiden (1772). Die Menge der polemischen
Schriften lasst sich kaum tiiberblicken. Einige Momentaufnahmen des europaweit
geflihrten Streits hat Nicolai in den dritten Band seines Romans integriert und
mit dem persénlichen Schicksal des Protagonisten verkniipft.'®

Doch bereits im ersten Band wird der Landpfarrer durch den Erzahler als
ein aufgeklarter Theologe und Gegner der tiberkommenen Lehre charakterisiert,
was mit seiner Vorliebe fiir apokalyptische Geschichtsdeutungen zunéchst nicht
in Ubereinstimmung zu bringen ist. Eine feine Ironie wird bemerkbar:

Zu beklagen war es [...], dafd dieser sonst gutmiitige Mann [...] im Herzen nichts weniger als
orthodox war. [...] Am meisten aber ging er in der Lehre vom Tausendjéhrigen Reiche und
von der Ewigkeit der Héllenstrafen von der Dogmatik ab. Er glaubte das erstere steif und
fest, von der letztern hingegen hatte er sich nie tiberzeugen kénnen. Er glaubte, im himmli-
schen Jerusalem wiirden alle Gottlosen fromm werden. (SN, 13 f.)

Eine wichtige Kontrastfigur bildet der bereits erwdhnte Superintendent, dessen
Verteidigung des Dogmas sich nicht allein aus dem orthodoxen Lehramt, sondern
auch aus einer seit langem gepflegten Antipathie erklart:

Schon als D. Stauzius noch Dorfpfarrer war, hatte er sich mit Sebaldus oft iiber die Ewigkeit
der Holle gestritten, die er mit groffem Eifer behauptete, und von der Sebaldus, wie wir
dem Leser schon haben merken lasen, Begriffe hatte, die zwar ganz menschenfreundlich,
aber gar nicht orthodox waren. (SN, 32)

16 Vgl. Richard Schwinger: Friedrich Nicolais Roman Sebaldus Nothanker. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Aufklarung. Weimar 1897, S. 55 f.



154 =—— Friedrich Vollhardt

Sein Kirchenvolk behandelt er — man darf an Preufien denken — wie eine ,wohl-
eingerichtete[ ] Compagnie Soldaten®, die sich ,blos nach dem Wink ihrer Obern
beweget“, wozu die Erzeugung von Furcht durchaus niitzlich ist. Um nicht nur
die Bauern, sondern auch den Adel ,in kirchlicher Zucht zu halten“, malt ihnen
Stauzius zur imaginativen Vergegenwértigung des grausamen Geschehens die
Holle ,recht schrecklich, namlich als ,héllischen Schwefelpfuhl“ mit den ent-
sprechenden ,Martern der Verdammten“ aus, ,wobei er denn mit einem holen kla-
genden Tone das Wort ewig! ewig! ewig! sehr oft erschallen liefs“ (SN 33).

Damit ist die satirische Situation hinreichend beschrieben. Jorg Schonert hat
vorgeschlagen, diese als ein Modell zu denken, bei dem das Relationsdreieck von
Objekt, Leser und Erzdhler um ein ,viertes Element“ erweitert wird: ,Es handelt
sich um den Begriff der ,Norm‘ als Fluchtpunkt fiir das vernichtende, deutende
und erkennende Vorgehen des Satirikers.“'” Das Kommunikationsmodell bietet
ein hilfreiches Instrument zur Analyse satirischer Texte, da sich der Autor, sein
Objekt, die Leser und das Wertkriterium wechselseitig aufeinander beziehen las-
sen. Die satirische Situation erfasst dabei nicht nur die Form des Textes, sondern
auch ,seine intendierten, Struktur gewordenen Beziehungspunkte und Wirkungs-
absichten“'® Die Darstellung des Falschen impliziert das Richtige, woriiber ein
Konsens zu erzielen ist. Hier stellt sich die Frage, ob eine der Romanfiguren
Tréger der Norm ist, die Orientierung geben soll.

Zunéchst wird man an den Magister Nothanker denken, doch der sympathi-
sche Philanthrop erweist sich als naiv, seine tégliche Auslegung der Apokalypse —
fiir den Erzahler ,ein so ungereimtes Ding“ (SN 423) — widerspricht dem der Ratio
folgenden Denken. Um die Figur vielschichtiger zu gestalten, hat der Autor ihr
nach dem Vorbild des Tristram Shandy dieses ,Steckenpferd“ (SN 14) angedichtet.
Da fiir den Leser zunéchst offen bleibt, wie sich Sebaldus’ Vorliebe fiir die ,dun-
kelsten Bilder“ (SN 15) der Heiligen Schrift mit seiner aufgeklarten Vernunftreli-
gion vertragt, wird ein Spannungsmoment in die Handlung eingefiihrt. Das ab-
sonderliche Verhalten soll die Singularitdt und Exzentrizitit des Charakters
unterstreichen, wobei Nicolai vermutlich auf die ironische Warnung in Sternes
Tristram Shandy Bezug genommen hat: ,,Gibt sich ein Mann dem Walten einer
beherrschenden Leidenschaft preis — oder anders gesagt, fiihrt ihn sein Stecken-
pferd tiber Stock und Block, — dann adieu kithle Vernunft und brave Besonnen-

17 Jorg Schonert: Roman und Satire im 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Poetik. Stuttgart 1969,
S.28.

18 Ebd. - Vgl. auch Phobe Annabel Hacker: Geistliche Gestalten — gestaltete Geistliche. Zur litera-
rischen Funktionalisierung einer religiésen Sprecherposition im Kontext der Neologie. Wiirzburg
20009, S. 195.



Das Ende der Héllenstrafen == 155

heit!“!® Der Leser weif von Beginn an, dass Sebaldus sein Lebenswerk, die Er-
griindung der Offenbarung des Johannes, nicht abschliefen wird. Als guter Ken-
ner und Ubersetzer? des Earl of Shaftesbury setzt Nicolai den falschen Ernst der
apokalyptischen Sinnsuche einem test by ridicule aus, der religiose Enthusiasmus
widerlegt sich selbst und wird dem Spott ausgesetzt: ,Wenn Torheit zum Impuls
der Wahrheitsfindung [...] wird, handelt es sich um eine ,0Offenbarung des Lacher-
lichen‘.«*!

Auf den letzten Seiten des Romans nennt der Erzdhler dann noch einen
Grund fiir die irrationale Liebhaberei der Hauptfigur, dass namlich ,ein Mensch
sehr wohl in allen Dingen so denken und handeln konne, dafl ihn die ganze ib-
rige Welt fiir verstidndig gelten 14f3t, und nur in einem einzigen so, daf} ihn jeder-
mann fir einen Thoren halt“ (SN 423). Diese Erklarung dient nicht allein der
nachtraglichen Plausibilisierung von Charaktereigenschaften, da Nicolai mit der
ruling passion des Sebaldus noch eine weitreichendere Absicht verband, die
gleich am Beginn des Romans deutlich wird. Kritisiert werden sollte die Philoso-
phie von Christian August Crusius (1715-1775), der zum einen als scharfsinniger
Gegner Christian Wolffs hervorgetreten war und zum anderen als Verfasser bi-
beltheologischer Abhandlungen, die sich in ihrer Begeisterung fiir die propheti-
schen Biicher gegen die aufklarerische Exegese wandten — ein Sebaldus-Syndrom.

In seiner Autobiographie Dichtung und Wahrheit hat sich Goethe an sein Stu-
dium in Leipzig und auch an Crusius erinnert, dem ,der prophetische Teil der
heiligen Schriften am meisten zusagte,“ da dieser ,das Gemiit und den Scharf-
sinn“ gemeinsam in Bewegung setze. Crusius und seine Schiiler wéhlten ,die dun-
kelsten, geheimnisvollsten Schriften zum Gegenstand ihrer Betrachtungen,“ um
»solche aus sich selbst durch Konjekturen, Rechnungen und andere geistreiche
und seltsame Kombinationen“** zu rechtfertigen. Das ist ein {iberraschend ge-
naues Portriat auch von Sebaldus Nothanker, den der Autor als einen ebenso
seifrige[n] Anhédnger der Crusiusschen Philosophie“ einfiihrt, ,welche unter allen
andern Philosophien am geschicktesten scheinet, die Theologie philosophischer,
und die Philosophie theologischer zu machen®. Mit ihrer Hilfe gelingt es ihm,

19 Laurence Sterne: Leben und Ansichten von Tristram Shandy, Gentleman. Neu tbersetzt von
Michael Walter. 9 Bde. Miinchen 1994, hier Bd. 2, S. 33.

20 Vgl. Mark-Georg Dehrmann: Das ,Orakel der Deisten“. Shaftesbury und die deutsche Aufklé-
rung. Gottingen 2008; zu Nicolai S. 209 ff.

21 Héacker (Anm. 18), S. 199.

22 Johann Wolfgang Goethe: Samtliche Werke. Bd. 16: Dichtung und Wahrheit. Hg. von Peter
Sprengel. Miinchen 2006, S. 299. — Zu den durch die biblisch-prophetischen Schriften ausgelosten
Kontroversen vgl. Detlef Doring: Die Philosophie Gottfried Wilhelm Leibniz’ und die Leipziger Auf-
klarung in der ersten Hélfte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart, Leipzig 1999, bes. S. 122, Anm. 460:
»Goethes Urteil [trifft] den wesentlichen Kern der Auseinandersetzungen.“



156 =—— Friedrich Vollhardt

eines ,der scharfsinnigsten Gewebe von Prophezeyungen aus der Apokalypse“ zu
ziehen; von dieser ,Spitzfilndigkeit“ (SN 13, 15) kann er seine Frau Wilhelmine al-
lerdings nicht tiberzeugen, diese bleibt Wolffianerin, wodurch die ,beiderseitige
Zuneigung“ (SN 18) indes nur gestarkt wird.

Parallel zu der Arbeit an dem Roman hat Nicolai 1775 im 26. Band der Allge-
meinen deutschen Bibliothek pseudonym eine Sammelrezension zu D. Christian
August Crusius verdffentlicht, deren Untertitel lautete: Mit antiapokalyptischen
Augen betrachtet, von D. Balthasar Becker, den jiingern, womit auf den alteren
Prediger Balthasar Bekker (1634-1698) angespielt wird, den Verfasser der Bezau-
berten Welt, einer cartesianisch argumentierenden Kritik des Teufels- und Dadmo-
nenglaubens mit bedeutender Wirkung, da sich Christian Thomasius bei der Ab-
schaffung der Hexenprozesse auf Bekker berufen konnte. Mit der Uberwindung
des Aberglaubens und dem Ende der barbarischen Justizmorde lief§ sich der Be-
ginn der Aufklirung auf die Zeit um 1700 datieren® und zugleich — hier diirfte
das eigentliche Motiv von Nicolais Crusius-Kritik zu suchen sein — eine Genealogie
des Vernunftbegriffs und des eigenen rationalistischen Standpunkts begriinden.
Zur selben Zeit hat der Aufklarungstheologe Johann Salomo Semler eine Neuiiber-
setzung von Bekkers Werk herausgegeben.**

4 Das theologische Streitgesprach im Roman und
in der Realitdt

Der Streit iiber das Dogma wird im Roman immer wieder aufgenommen und in
verschiedenen Gesprachskonstellationen durchgespielt. Im vierten Buch des ers-
ten Teils trifft Sebaldus auf einen Pietisten, der sich allen verntinftigen Argumen-
ten verschliefSt und die Diskussion dadurch beendet, dass er auf dem Hohepunkt
der Auseinandersetzung ein Kirchenlied anstimmt, dass vor den Qualen und der
Verzweiflung der auf ewig verdammten Siinder warnt und so das Inferno an-
schaulich macht. Diese Wendung gewinnt einen witzigen Effekt dadurch, dass

23 Vgl. Annemarie Nooijen: Die Entzauberung der bezauberten Welt. Die deutsche Rezeption
von Balthasar Bekkers Betoverde Weereld in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts als Beitrag
zum Aufklarungsdiskurs. In: Niederldndisch-Deutsche Kulturbeziehungen 1600-1830. Hg. von Jan
Konst, Inger Leemans und Bettina Noak. Gottingen 2009, S. 213-234.

24 Zum Anlass und zum weiteren Kontext der Crusius-Rezension vgl. Hans-Peter Nowitzki: ,,...
man miiste denn schon ein so apocalyptisches Auge haben, wie Bengel“. Christian August Crusius’
Jfinstre Philosophie. In: Christian August Crusius (1715-1775). Philosophy between reason and revela-
tion. Hg. von Frank Grunert, Andree Hahmann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2021, S. 370-391.



Das Ende der Hollenstrafen == 157

genau angegeben wird, in welchem immer noch gebrduchlichen und vom kirchli-
chen Lehramt empfohlenen Gesangbuch sich das Lied findet. Das ebenso anti-
quierte wie rigide Instrument der Kirchenzucht desavouiert sich selbst, die Norm
der Satire muss gar nicht erst aufgerufen werden.

Der Pietist hélt an seiner Doktrin ebenso fest wie Sebaldus an seinem auf-
Klarerischen Credo, eine Verstindigung findet nicht statt. Das auf der Landstrafie
gefiihrte Gesprdch wird durch einen Eingriff des Erzédhlers beendet, der den
Uberfall durch zwei Rauber schildert, in dessen Folge sich der Frommler durch
sein Verhalten als scheinheilig entlarvt, wahrend sich Sebaldus durch sein ver-
niinftiges und hilfsbereites Handeln im Nachhinein als der Uberlegene erweist
(die Gleichniserzahlung vom Barmherzigen Samariter klingt an). Auch wenn er
die wenig menschenfreundlichen Ansichten seines Gesprachspartners nicht teilt,
ist er gleichwohl bereit, mit ihm als Person zu verkehren; seine Haltung bewéhrt
das aufklérerische Konzept von Toleranz. Die Gegner Nicolais, darunter Heinrich
Jung-Stilling, haben die Réuberszene dankbar aufgegriffen, um iiber die formale
Kritik an der nur mithsam in den Handlungsverlauf integrierten Episode (,Lehr-
jungenarbeit“) dem Angriff auf den Pietismus die satirische Spitze zu nehmen.

All das vollzieht sich auf dem Weg nach Berlin. Als Sebaldus nach einigen
Verwicklungen dort eintrifft, kommt es auf der Allee unter den Linden zu einer
weiteren denkwiirdigen Begegnung. Auf einer Bank belauscht er das Gesprach
zwischen einem jungen Kandidaten und einem orthodoxen Prediger lber die
Freigeisterei in Berlin und die neue Vernunfttheologie, wobei er sich unvorsichti-
gerweise einmischt, da sich die Wahrheit durchsetzen soll:

Sebaldus aber war dabey sehr unruhig, und riickte sich auf der Bank hin und her, so daf er
unvermerkt dem Prediger naher kam. Dieser fuhr fort: ,Und unsern neumodischen Theolo-
gen, die die Welt haben erleuchten wollen, die so viel untersucht verniinftelt, philosophirt
haben, wie wenig haben sie ausgerichtet! wie miissen sie sich kriimmen und winden! Sie
philosophiren Sétze aus der Dogmatik weg, und lassen doch die Folgen dieser Satze stehen;
sie brauchen Worter in mancherley Verstande, sie verwickeln sich in ihre eignen Schlingen,
sie sind aufs dufierste inkonsequent. —“ Sebaldus fiel ihm schnell in die Rede: ,,Und wenn sie
denn nun inkonsequent wéren? Wer einzelne Vorurtheile bestreitet, aber viele andere
damit verbundene nicht bestreiten kann oder darf, kann, seiner Ehrlichkeit und seiner Ein-
sicht unbeschadet, inkonsequent seyn oder scheinen. Die Verbesserer der Religion mdgen
immerhin ein zerrifines Buch seyn, dafs weder Titel noch Register hat, und in welchem hin
und wieder Blatter fehlen; aber auf den vorhandenen Blattern stehen néthige, niitzliche,
vortreffliche Sachen, und ich will diese Blétter, ohne Zusammenhang, lieber haben, als Mee-

25 Zit. nach Rainer Vinke: Jung-Stilling und die Aufkldrung. Die polemischen Schriften Johann
Heinrich Jung-Stillings gegen Friedrich Nicolai (1775/76). Stuttgart 1987, S. 150; vgl. auch Horst
Moller: Aufklarung in Preussen. Der Verleger, Publizist und Geschichtsschreiber Friedrich Nico-
lai. Berlin 1974, S. 93 f.



158 = Friedrich Vollhardt

nens Beweis der Ewigkeit der Hollenstrafen [sc. Heinrich Meene (1710-1782), Konsistorialrat
und Superintendent], und wenn dieff Buch noch so komplet wére.“ Der Prediger schaute,
mit stierem Blicke, und verlédngertem Angesichte, dem Sebaldus gerade ins Gesicht, zog sei-
nen Hut langsam ab, und sagte, indem er sich gegen ihn neigte, mit einem Tone voll Nach-
druck und Wiirde: ,,Sie sind also, wie ich merke, ein Gonner der neuern heterodoxen Theo-
logen.“ (SN 210 f.)

Es handelt sich um ein gelehrtes Pro und Contra mit einer klaren Verteilung der
Rollen und den Héllenstrafen als Paradebeispiel. Die von Sebaldus vorgebrachten
Argumente erweisen sich zwar als tUberlegen, dennoch endet das Gespréach, wie
iiblich, ohne Einigung, in diesem Fall aber auch ohne weitere Folgen fiir den Ver-
teidiger der ,neuern heterodoxen Theologen“. Auch diese Szene zeigt nur eine
schwache Anbindung an die Handlung. Auffallend ist die dreifache Wiederholung
der Inkonsequenz, die man den Neologen zum Vorwurf macht. Diese Formel hat
Nicolai mit Bedacht gewahlt und dem orthodoxen Geistlichen in den Mund gelegt,
was fiir die Eingeweihten ein besonderer Spaf} gewesen sein muss, denn hier zi-
tiert er Lessing aus der privaten Korrespondenz, in die er Einblick hatte: ,Wir
haben nachher oft dartber gelacht, erinnert sich Nicolai, ,,dass ich ihn in mei-
nem Romane im Kostiime eines Predigers redend eingefiihrt hatte«.®

In der Tat hat sich Lessing in dieser Weise gedufert, vor allem in Briefen an
den Bruder Karl, nachdem ihm dieser am 20. Marz 1773 mitgeteilt hatte, dass ,Ni-
colai auf Ostern einen Roman herausgeben [wird]; und seine Freunde befiirchten,
er werde sich um alle Mitarbeiter an seiner Bibliothek im theologischen Fache
schwatzen, auch um die allerunorthodoxesten®. Auf diese Ankiindigung hat Les-
sing mit deutlichen Worten tber ,unsere neumodischen Geistlichen“ reagiert, die
er mehr verachte als die Orthodoxen, da sie ,,Theologen viel zu wenig, und Philo-
sophen lange nicht genug® sind: ,,Ich bin von solchen schalen Képfen auch sehr
iiberzeugt, daf}, wenn man sie aufkommen 1af3t, sie mit der Zeit mehr tyrannisie-
ren werden, als es die Orthodoxen jemals getan haben.“ (FA 11/2, 536 u. 540) Denk-
bar ist, dass die Prediger-Episode daraufhin in den Roman eingefiigt wurde, um
das abschétzige Urteil der eigenen satirischen Norm zu unterwerfen. Doch worin
genau bestand der Dissens zwischen Nicolai und Lessing?

In den Augen Lessings ging der Versuch, die Theologie nach rationalen
Grundsétzen einzurichten und so dem Zeitgeist anzupassen, mit der Beseitigung
einer alteren Tradition einher, bei der sich die Reformpartei in einer tiberlegenen
und unangreifbaren - fiir ihn intoleranten — Position zu wissen glaubte, ohne die
Vorladufigkeit des eigenen Standpunktes als einer Tradition unter anderen zu re-
flektieren. Die Vernunft konnte in diesem Verdrangungswettbewerb nicht das

26 Zit. nach Schwinger (Anm. 16), S. 40.



Das Ende der Hollenstrafen = 159

ausschlaggebende Kriterium bilden, da sie selbst —anders als der Rationalismus
des 18. Jahrhunderts bis hin zu Nicolai annahm - einer Dynamisierung und Tem-
poralisierung unterworfen war. Die Verteidigung des Dogmas sollte die neuen Re-
formatoren zu einer Antwort auf diese ins Grundsétzliche fithrende Frage her-
ausfordern. Lessing zielte auf eine Wechselwirkung zwischen den Traditionen,
um das Ergebnis von einem Standpunkt aus zu beobachten, der einen Zweifel in
beiden Richtungen zuliefS. Hier kommt die fiir seine grofien Werke so charakteris-
tische Skepsis ins Spiel. Vor allem im Spatwerk lasst er seine Anschauungen vor-
laufig, ja provisorisch erscheinen. Seine Freunde haben die Strategie erkannt,
svielen Leuten Zweifel“ zu erregen, um dadurch, wie Nicolai in dem anfangs zi-
tierten Brief?” zustimmend schreibt (s. 0. S. 147), eine genauere Untersuchung der
Problemlage zu ermdglichen.

Daher riihrt Lessings ganz anderer Umgang mit der Lehre von den Hoéllen-
strafen.?® Bei seiner scheinbaren Parteinahme fiir die Orthodoxie hat er bisweilen
etwas subtil argumentiert, ohne sich dabei, wie er in einem an den Bruder Karl
gerichteten Brief betont, von der ,Hauptsache“ abbringen zu lassen, ,nemlich
davon: die Holle“, welche die Aufkliarer Eberhard und Nicolai abschaffen wollen,
»ist gar nicht, und die, welche wirklich ist, ist ewig“ (FA 11/2, 567). Was in der bild-
lichen Sprache der Religion den Zusammenhang von Siinde und Verdammung il-
lustrieren, zur Bufie auffordern und zur Besserung anleiten sollte, wird als unver-
meidlicher Konflikt (,ewig“) dem individuellen Handeln zugerechnet. Die
Vorstellung der Hoélle als Gewissenserfahrung findet sich in der Tradition, aber
bei Lessing wird dieser intramentale Ort doch anders gefasst und die Stinden-
strafe als eine zu erkldrende Folge der Verfehlung naturalisiert.

5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen
Nicolai

Die Auseinandersetzung zwischen Nicolai und Lessing hatte ein Nachspiel. Im
Jahr 1801 veroffentlichte Johann Gottlieb Fichte eine Streitschrift, deren Titel auf
den satirischen Roman Nicolais anspielt: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare
Meinungen. Der polemische Text enthielt Personalinjurien, die eine Verdffentli-

27 Dieser Brief fahrt dann fort: ,Wer unsern neuern Theologen nicht von der Seite der Orthodo-
xie, sondern von der Seite der natiirlichen Theologie, ihre Inconsequenz zeigen konnte: das wére
eine schone Sache!“ (FA 11/2, 173)

28 Zu dieser Deutung vgl. Friedrich Vollhardt: Gotthold Ephraim Lessing. Epoche und Werk. Got-
tingen 2018, S. 301f,; auf die dort entwickelten Uberlegungen wird im Folgenden zuriickgegriffen.



160 =—— Friedrich Vollhardt

chung in Preufien verhinderten, weshalb Fichte zum Verlag Cotta auswich und
die Herausgabe August Wilhelm Schlegel iibertrug (Nicolais Horen-Kritik prades-
tinierte den Tiibinger Verleger fiir diese Aufgabe). Schlegels Vorrede liefs keinen
Zweifel daran zu, dass mit dem noch immer einflussreichen Verleger, Pamphletis-
ten und Herausgeber der Allgemeinen deutschen Bibliothek abgerechnet werden
sollte, zynisch wird auf die Vernichtung des Gegners gezielt:

Was Nicolai’n betrifft, so weifs ich wohl, daf§ ich ihm durch die Herausgabe dieser Schrift
die grofite Wohlthat erweise. Was kénnte ihm, der seine hauptsachlichen Gegner nicht ein-
mal dahin bringen kann, seine weitlauftigen Streitschriften zu lesen, geschweige denn zu
beantworten, der ihnen hdchstens nur einige hingeworfne Sarkasmen ablockt, glorreicheres
begegnen, als daf8 Fichte auf ihn, als auf ein wirklich existirendes Wesen, sich férmlich ein-
1a£t, ihn aus Principien construirt, und ihn wo moéglich sich selbst begreiflich macht? Der
Tag, wo diese Schrift erscheint, ist unstreitig der Ruhmbekronteste seines langen Lebens
und man konnte besorgen, er werde bei seinem ohnehin schon schwachen Alter ein solches
UebermaR von Freude und Herrlichkeit nicht iiberleben.”

Auch Fichte spricht von Nicolai als einem ,todten Mann“ aus einer vergangenen
Epoche, da das ,Princip seiner Denkweise die Unabénderlichkeit unmittelbar in
sich selbst erhalt“® Sein simpler Rationalismus, das Pochen auf Erfahrungswis-
sen und Verstandlichkeit, die pauschale Ablehnung der neueren Philosophie und
Literatur bilden in ihrer Gesamtheit einen Habitus der ,absoluten Oberflachlich-
keit und totalen Seichtigkeit. Dies war das Schicksal unsers Helden. [...] Die abso-
lute Oberfliche ist das nackte abgerifne Faktum, als solches.“*! Die BloRstellung
zielt auf den Inhalt, die Form und den Stil der Nicolaischen Schriften, auf seine
Vorliebe fiir die Anekdote, aber auch den Klatsch und die {ible Nachrede, gepaart
mit einer Abneigung gegenitiber jedem Systemdenken, kurz auf seine ,grofie Geis-
tesgebrechlichkeit®, worauf sich der Angriff zur Invektive steigert:

Es ist kein Zweifel, daf$ auch ein Hund, wenn man ihm nur das Vermégen der Sprache und
Schrift beibringen konnte, und die Nicolaische Unverschdmtheit, und das Nicolaische Le-
bensalter ihm garantiren konnte, mit demselben Erfolg arbeiten wiirde, als unser Held [...];
es wiirde eine Aesthetik entstehen, nach welcher jeder Spitz die Schonheit einer Emilia Ga-
lotti kunstmégig zerlegen [konnte,] [...] und die Bibel wiirde endlich von allem noch tibrigen
Aberglauben gereinigt, und so ausgelegt werden, wie ein aufgeklarter Pudel sie verstandig
finden, und wie er selbst sie geschrieben haben kénnte.*

29 Johann Gottlieb Fichte: Friedrich Nicolai’s Leben und sonderbare Meinungen. Ein Beitrag zur
LitterarGeschichte des vergangenen und zur Pddagogik des angehenden Jahrhunderts. Hg. von
A. W. Schlegel. Tiibingen 1801, S. IV.

30 Ebd, S.71.

31 Ebd, S. 68 f.; Hervorhebungen nicht beriicksichtigt.

32 Ebd,, S. 79-81.



Das Ende der Hoéllenstrafen = 161

Diese Kritik ist ricksichtslos, sie geht iiber das tibliche Maf} hinaus ,— und sie hat
in der Mafilosigkeit ihrer eigenen Konfundation von moralischem Verdikt und in-
tellektueller Redlichkeit doch sachlich recht bis in die einzelnen Begriffe. Das
macht eine Verteidigung Nicolais gegen Fichte fast zur Unméglichkeit.“** Dem
lasst sich zustimmen, doch hier ist weder die ad personam-Polemik zu rechtferti-
gen noch deren Zuldssigkeit zu priifen. Gefragt werden soll vielmehr nach dem
Zerwiirfnis zwischen Lessing und Nicolai, das in der Schméhschrift eine tiberra-
schend grofie, ja exemplarische, in die Zukunft hineinwirkende Bedeutung erhalt.

Nicolai hat dem selbst Vorschub geleistet, indem er 1794 den eigenen Brief-
wechsel mit Lessing verdffentlichte, nicht ohne herablassende Bemerkungen
uber die merkwiirdige Entwicklung des einstigen Freundes, was Fichte ironisch
aufgreift: Nicolai habe bekanntlich ,die gréften Schriftsteller der Nation“ gebil-
det, darunter ,einen Lessing, der nur leider in seinen spétern Jahren umschlug,
rechthaberisch und unfolgsam wurde, und dafiir zur wohlverdienten Strafe in
Zweifel an der Griindlichkeit der Bibliothekarischen Aufklirung“** verfiel. Wie
genau die ironischen Wendungen das von dem einstigen Freund verzeichnete
Lessing-Bild treffen, zeigt ein Dokument aus dem Nachlass von Nicolai, das Fichte
nicht kennen konnte. Kurz vor der Verdffentlichung der Korrespondenz hatte
Karl Lessing eine Biographie seines Bruders publiziert,® {iber die sich Nicolai ent-
riistete, wie die zahlreichen Annotationen in seinem Handexemplar®® zeigen, die
bereits auf den im Briefwechsel angeschlagenen Ton vorausweisen. Nicolai bean-
spruchte die Auslegungshoheit tiber das Leben und Werk Lessings, was den jin-
geren Verehrern Lessings®’ als ,Schurkerei, Biiberei, Liige“*® erschien. Nach
solchen Vorwiirfen wird Fichtes Polemik schérfer, der Ton ernster und die Anspra-
che an den Leser direkter, der ,ein Urtheil in dieser Sache begehrt“,39 wovon sich

33 Wilhelm Schmidt-Biggemann: Nicolai oder vom Altern der Wahrheit. In: Friedrich Nicolai
1733-1811. Essays zum 250. Geburtstag. Hg. von Bernhard Fabian. Berlin 1983, S. 198-256, hier
S. 241.

34 Fichte (Anm. 29), S. 21; Hervorhebung nicht berticksichtigt.

35 Gotthold Ephraim Lessings Leben, nebst seinem noch tibrigen litterarischen Nachlasse. Bd. 1.
Hg. von Karl Gotthelf Lessing. Berlin 1793.

36 Richard Maria Werner: Nicolais Exemplar von Lessings Leben. In: Archiv fur Litteraturge-
schichte 12 (1884), S. 533-543.

37 Zu ihnen gehorte auch Friedrich Schlegel, der sich in der Kritik an Nicolai mit Fichte einig
wusste; vgl. Christian Benne: Nachwort des Bandherausgebers. In: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Bd. 34: Lessings Gedanken und Meinungen. Aus dessen Schriften zusammengestellt und
erlautert von Friedrich Schlegel. Hg. von Christian Benne. Paderborn 2024, S. 583-650, bes.
S.626 f.

38 Fichte (Anm. 29), S. 95.

39 Die folgenden Zitate ebd., S. 98-101.



162 = Friedrich Vollhardt

auch zwanzig Jahre nach dem Tod Lessings niemand ausnehmen wollte. Die ent-
scheidende Wendung im Leben Lessings glaubt Fichte in seinem Aufenthalt in
Breslau zu erkennen, also in den 1760er Jahren:

Von da an wurde ein rastloses Hinstreben nach der Tiefe und dem Bleibenden in allem
menschlichen Wissen an ihm sichtbar; und eine der deutlichsten Erscheinungen dieser Ver-
adnderung war eine sich durchaus nicht verbergende Verachtung gegen Nicolai’s Person,
und ganzes Werk, und Wesen [...].

Um diese Behauptung zu belegen, zitiert Fichte aus dem von Nicolai selbst edier-
ten Briefwechsel, der seit dieser Zeit immer spérlicher wird und sich schliefSlich
ganz auf Geschaftliches reduziert. Das beredte Schweigen Lessings gegentiber
dem von Nicolai betriebenen Rezensionswesen und seinem Nothanker-Roman
lasst nur eine Schlussfolgerung zu: ,So war ihm die Aufklérerei und der Neologis-
mus in der Theologie, wie er in der D.[eutschen] B.[ibliothek] getrieben wurde,
ein wahrer Greuel, und er driickte unter vier Augen sich oft kraftig dariiber
aus“ — wozu als Nachweis der berithmte Brief Lessings an den Bruder Karl dient,
in dem die ,neumodische Theologie“ als ,Mistjauche“ bezeichnet wird.

Der Exkurs endet mit einer Gegentiberstellung. Zwischen den beiden Kontra-
henten sind Grenzen zu ziehen, unterschieden werden die Einstellungen zur
Wahrheit und Wissenschaft, aber auch die Charakterbildung und das persénliche
Verhalten:

Und Nicolai, der sich mit Lessings Freundschaft briistete, der die Ehre des Todten gegen den
Vorwurf vertheidigte, daf er — kein so seichter Kopf gewesen sei, als ein Nicolai, hat die
Stirn, seinen Briefwechsel mit Lessing, aus dem wir [...] Ausziige geliefert, selbst herauszu-
geben? Warum nicht? Er hat lange Noten dazu gemacht, in denen er sich herausredet, Les-
singen fiir einen wunderlichen Kopf, fiir einen iibellaunigen Brummer, fiir ein tiiberspann-
tes Genie ausgiebt, und seine ihm (dem Nicolai) selbst ungelegnen Meinungen aus der
leidigen Paradoxie und DisputirSucht erklart.

Hier waren Korrekturen vorzunehmen, denn das von Nicolai entwickelte Kli-
schee von dem ebenso streitstichtigen wie dysphorischen Kritiker haftete zdh an
Lessing und wirkt bis heute nach (Stichwort ,Streitkultur9). Demgegeniiber war
darauf zu bestehen, dass Lessing die intellektuellen Auseinandersetzungen nicht
um ihrer selbst willen gefiihrt hat, der Streit bildete fiir ihn ein Medium der
Wahrheitsfindung, was Fichte emphatisch betont:

Heiliger Schatten, vergieb uns, daf wir in demselben Zusammenhange von dir [Lessing] re-
deten und von Ihm [Nicolai]l. Wenn auch keine deiner Behauptungen, wie du sie in Worte
fafitest, die Probe halten, keines deiner Werke bestehen sollte, so bleibe doch dein Geist des
Eindringens in das innere Mark der Wissenschaft, deine Ahnung einer Wahrheit, die da



Das Ende der Héllenstrafen = 163

Wabhrheit bleibt, dein tiefer inniger Sinn, deine Freimiithigkeit, dein feuriger Haf$ gegen alle
Oberflachlichkeit und leichtfertige Absprecherei unvertilgbar unter deiner Nation!

Lessing hat, wie der Hollendiskurs zeigt, Orientierungspunkte gesetzt, durch die
Redegewohnheiten und Argumentationsroutinen aufgebrochen werden sollten —
das lasst ihn konkurrenzlos erscheinen. Im Riickblick wird fir Fichte jedoch zu-
gleich ein zeitlicher Abstand erkennbar, da Lessing seine Innovation aus alteren
Traditionen bezieht, die gleichwohl eine Integration des Wissens ermdéglichen
sollten, bei der eine auf sinnliche Erfahrung fixierte Ratio nicht den alleinigen
Maf$stab bilden durfte. Was Lessing einzufiihren versuchte, ist um 1800 als ,ho-
here Aufklarung‘ bezeichnet worden.*® An Nicolai ist diese Entwicklung vorbeige-
gangen.

40 Diesen Aspekt vertieft Wolfram Hogrebe: Das Zwischenreich. 10 pueta&v. Frankfurt a. M. 2020,
bes. S. 84.






	Das Ende der Höllenstrafen: Friedrich Nicolais Sebaldus Nothanker und das beredte Schweigen Gotthold Ephraim Lessings
	1 Die Religionssatire im Roman
	2 Aufklärerische Rationalität?
	3 Der Rationalismus und die ruling passion der Hauptfigur
	4 Das theologische Streitgespräch im Roman und in der Realität
	5 Johann Gottlieb Fichtes Streitschrift gegen Nicolai


