
Christoph Schmitt-Maaß 
„Mit den Waffen der lachenden Satire“
Zur Armierung der aufgeklärten Literaturkritik vor Lessing

„Die Welt scheint zu verlangen, daß die Streitigkeiten im Reiche des Witzes nur 
immer mit den Waffen der lachenden Satyre geführet würden“.1 Mit diesen Wor
ten umreißt Gotthold Ephraim Lessing (1729–1781) 1755 in seiner Rezension zu 
Christoph Martin Wielands (1733–1813) Ankündigung einer Dunciade für die Deut
schen eine zeitgenössische literaturkritische Praxis. Lessings Kritik an der litera
turkritischen Enthaltsamkeit ist nicht neu, und es ist bezeichnend, dass sie im Zu
sammenhang von Alexander Popes (1688–1744) Dunciad-Satire von 1728 erhoben 
wird: tatsächlich lieferte Pope – aber auch andere englische Autoren wie Samuel 
Butler (1612–1680), Jonathan Swift (1667–1745) und Joseph Addison (1672–1719)2 – 
im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Zürich entscheidende Argu
mente zur Klärung der Frage, ob Literaturkritik auch satirisch verfahren darf. 
Mein Beitrag zeichnet nach, welche ‚Waffen‘ dem literaturkritischen Arsenal im 
Literaturstreit zugestanden wurden, wie und aus welchen Gründen die Diskus
sion um literaturkritische Satire zum Erliegen kam und welche Strategien und 
Verfahren der literaturkritischen Satire zugrunde liegen.

� Gotthold Ephraim Lessing: [Rez. zu] Wieland: Ankündigung einer Dunciade für die Deutschen 
[1755]. In: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden. Hg. von Wilfried Barner u. a. Bd. 3: Werke 
1754–1757. Hg. von Conrad Wiedemann unter Mitwirkung von Wilfried Barner und Jürgen Sten
zel. Frankfurt a. M. 2003, S. 428–430, hier S. 428.
� Auf die Bedeutung der englischen Satiriker für die Herausbildung der deutschen Satiren des 
18. Jahrhunderts hat Jörg Schönert bereits 1976 in seiner Habilitationsschrift hingewiesen (Satiri
sche Aufklärung. Konstellationen und Krise des satirischen Erzählens in der deutschen Literatur 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Masch. Habil. München 1976; online publiziert 2010: 
www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf [letzter Zu
griff: 23.12.2022]). 2014 benennt Schönert noch einmal (Gelehrte Narretei. Zum satirischen Rubri
zieren der deutschen ‚academia‘. In: Wer lacht, zeigt Zähne. Spielarten des Komischen. Hg. von 
Johann N. Schmidt u. a. Trier 2014, S. 81–87, hier S. 81) die Relevanz dieses Genres für die inner
literarische Selbstverständigung, das Steffen Martus unter dem psychoanalytischen Stichwort 
‚Spiegelstadium der Kritik‘ treffend zusammengefasst hat: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte 
kritischer Kommunikation vom 17. bis ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goe
the und George. Berlin, New York 2007, S. 56–64.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783112206676-007

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/aufklaerung/schoenert_satirische_aufklaerung.pdf


1 Ars critica und Literaturkritik
Bekanntlich bildete sich ‚um 1700‘ im literarischen Diskurs jene Negativität her
aus, die noch heute mit dem Wort ‚tadeln‘ verbunden wird.3 Diese Negativität 
der Kritik konnte noch im 18. Jahrhundert im Sinne der Ars critica als ‚indiskuta
ble Position‘ zurückgewiesen werden, doch bildet sich kurz vor der Jahrhundert
mitte im sogenannten Literaturstreit zwischen Leipzig und Zürich, also zwischen 
Johann Christoph Gottsched (1700–1766) und seinen Anhängern einerseits und Jo
hann Jacob Bodmer (1698–1783), Johann Jacob Breitinger (1701–1776) und deren 
Anhängern andererseits Parteiungen heraus, die in aller Schärfe die jeweils ge
genteilige Position angriffen, sich dabei aber zugleich dem philologischen Detail 
widmeten. Diese literaturkritische Auseinandersetzung wird also nicht nur über 
die Frage ausgetragen, wie man es mit dem besprochenen Buch halte. Vielmehr 
erfolgt die eigene literaturkritische Positionierung vornehmlich mit Blick auf die 
Kritiken der anderen Kritiker-Partei. Damit formiert sich in der Mitte des 18. Jahr
hunderts ein literarisches Feld im doppelten Sinne, nämlich einmal – mit Pierre 
Bourdieu gesprochen – als Frage von Habitus, Zugehörigkeit und Distinktionsge
winn, zum anderen jedoch entfaltet sich eine bellizistische Metaphorik, die weni
ger auf das zu besprechende Werk selbst ausgerichtet ist, als vielmehr auf den 
Rezensionskontext.4 Die „agonale Logik vergleichender Kritik“ erzwingt nämlich 
geradezu „Parteilichkeit“.5

Die ‚Parallele‘, also den (agonalen) Vergleich von Alt und Neu, hat – sicherlich 
nicht erstmalig, aber doch besonders eindringlich – etwa knapp 100 Jahre zuvor 
der académicien und encyclopédiste Antoine Furetière (1619–1688) 1658 in seiner 
Nouvelle allégorique ou histoire des derniers troubles arrivez au royaume d’élo
quence verbildlicht (Abb. 1).6 Unter Rückgriff auf die zeitgenössischen Kriegskar

� Steffen Martus: Negativität im literarischen Diskurs um 1700. System- und medientheoretische 
Überlegungen zur Geschichte der Kritik. In: Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Pro
gramme, konzeptionelle Vielfalt. Hg. von Sylvia Heudecker, Dirk Niefanger und Jörg Wesche. Tü
bingen 2004, S. 47–66. Martus rechnet die Kriegsmetapher „zum kulturellen Paradigma für die 
kritische Kultur“ (Werkpolitik [Anm. 2], S. 93).
� Marian Füssel: Die Gelehrtenrepublik im Kriegszustand. Zur bellizitären Metaphorik von ge
lehrten Streitkulturen der Frühen Neuzeit. In: Gelehrte Polemik. Intellektuelle Konfliktverschär
fungen um 1700. Hg. von Kai Bremer und Carlos Spoerhase. Frankfurt a. M. 2011, S. 158–175, hier 
S. 158; Caspar Hirschi: Piraten der Gelehrtenrepublik. Die Norm des sachlichen Streits und ihre 
polemische Funktion. In: ebd., S. 176–213, hier S. 202.
� Alexander Nebrig: ‚Der deutsche Dichterkrieg‘ und die agonale Selbstreflexion der Literatur
kritik im Jahr 1741. In: Bremer und Spoerhase: Gelehrte Polemik (Anm. 4), S. 388–403, hier S. 388.
� Antoine Furetière: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Roy- 
aume D’Éloquence. Heidelberg: Fitzer, Lüls 1659; Marie-Christine Pioffet: Voyages au Royaume 

124 Christoph Schmitt-Maaß



ten und ihre Schlachtenordnung7 bietet Furetière eine allegorische Deutung8 der 
Kritik, wie sie zu dieser Zeit auch in anderen Ländern entwickelt wurde.9 August 
Bohse (1661–1742) transportiert 1703 unter seinem Pseudonym Talander diesen 
Diskurs durch Übersetzung in den deutschsprachigen Raum und würdigt Fure
tière literaturkritisch:10 So habe Furetière eine „sinnreiche Censur oder Critique“ 
(S. 170) geäußert, die die Eloquenz von der Pedanterie unterscheiden helfe. Das 

Abb. 1: Antoine Furetière: Nouvelle Allegorique, Ou Histoire Des Derniers Troubles Arrivez Au Royaume 
D’Éloquence. Heidelberg: Fitzer, Lüls 1659. Frontispiz. © Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Sign. 
M: Lm 1525.

des Lettres. Vers la cartographie d’un lieu commun. In: Seventeenth-Century French Studies 30 
(2008), S. 106‒121.
� Beatrice Heuser: Den Krieg denken. Die Entwicklung der Strategie seit der Antike. Paderborn 
u. a. 2010.
� Zur Tradition vgl. Jeffrey N. Peters: Mapping Discord: Allegorical Cartography in Early Modern 
French Writing. Newark 2004; bei Pioffet: Voyage (Anm. 6), S. 106 erwähnt.
� Sylwia D. Chrostowska: Literature on Trial. The Emergence of Critical Discourse in Germany, 
Poland & Russia, 1700–1800. Toronto 2012.
�� August Bohse: [Rez.] Furetière: Nouvelle allégorique [Anm. 6]. In: Des Frantzöischen [!] Heli
cons auserlesene Winter-Früchte / Oder Getreue Ubersetzungen und Auszüge unterschiedener 

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 125



sei auch für den deutschsprachigen Raum hilfreich, da die „abgeschmackten Pe
danten-Possen und prahlende Stümpeley“ (S. 170 f.) durch die wahre ‚Oratorie‘ er
setzt werden müssten.11 In seiner Übersetzung des Furetière-Textes schildert 
Bohse den Krieg zwischen der alten Rhetorik und der neuen Beredsamkeit, wobei 
Truppen zusammengezogen, Allianzen geschmiedet und Belagerungen gehalten 
werden.

Man kann das zeitgenössische, von Frankreich dominierte Verständnis von 
critique für die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts geradezu aus dem mili
tärischen Sprachgebrauch (mit satirischer Absicht) herauspräparieren. So pran
gert Molière (1622–1673) etwa in La Critique de ‚L’École des femmes‘ 1662 die ‚of
fensiven und defensiven Allianzen‘, („ligues offensives et défensives“), die ‚Kriege 
der Geister‘, („guerres d’esprit“) und die ‚Schlachten zwischen Prosa und Versen‘ 
(„combats de prose et de vers“) an.12 Aufschlussreich ist vor allem aber die Que
relle des Anciens et des Modernes, die seit der Gründung der Académie Française
1634 ausgetragen wurde und 1687 im Streit zwischen Charles Perrault (1628–1703) 
und Jean de La Fontaine (1621–1695) die Fronten klärte. Von 1644 datiert etwa die 
Menippeische Satire Bellum parasiticum (1644) des Ancien Jean-François Sarasin 
(1614‒1654),13 die im 18. Jahrhundert nachgedruckt wurde und der nun ein signifi
kantes Frontispiz beigefügt wurde, das die literaturkritische Schlachtenordnung 
personalisiert, also nicht Heere, sondern einzelne Gelehrte und antike Autoren 
als Kriegsbeteiligte ins Bild setzt (Abb. 2).14

Frantzöischer [!] Bücher voriger und ietziger Zeiten [...]. [Bd. 1:] Winter-Quartal. Leipzig: Gle
ditsch 1703, S. 170‒211. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� In exakt dieser Bahn bewegt sich Christian Thomasius (1655‒1728), wenn er in der Vorrede 
zum ersten Band seiner Monatsgespräche gegen die „declarirten Feindinnen“, nämlich „Heuche
ley und Pedanterey“, unter Einsatz bellizistischer Motive zu Felde zieht (Christian Thomasius: 
Vorrede. In: Freymüthige Lustige und Ernsthaffte iedoch Vernunfft = und Gesetz = mäßige Ge
dancken Oder Monats = Gespräche, über allerhand, fürnehmlich aber Neue Bücher, Januar 1689, 
S. 3‒34, hier S. 7 f.), jedoch das Metaphern-Arsenal letztlich als unzulässig verwirft, vgl. dazu Inga 
Schürmann: Literaturkritik als Kriegsführung? Militärische Bildlichkeit im Rezensionswesen um 
1700. In: Essen, töten, heilen. Praktiken literaturkritischen Schreibens im 18. Jahrhundert. Hg. 
von Barry Murnane u. a. Göttingen 2019, S. 132‒152, hier S. 138 f. (dort auch die zitierte Stelle).
�� Molière [Jean-Baptiste Poquelin]: La Critique de l’école des femmes. In: Ders.: Œuvres complè
tes. Hg. von Georges Couton. Bd. 1. Paris 1971, S. 635‒668, hier S. 662.
�� Sie wird durch dessen Dulot vaincu, ou la Défaite des bouts-rimés (1645) ergänzt.
�� Hinweis entnommen aus Daniel Collier Whitaker: Wounding Words. Invective and Victimiza
tion in Continental Literary Quarrels of the Sixteenth and Seventeenth Centuries. Diss. phil. Stan
ford 1988, S. 287. Die Angaben bei Whitaker sind missverständlich: Es handelt sich tatsächlich um 
einen Nachdruck des Bellum parasiticum aus dem Jahr 1715, der enthalten ist in: Albert-Henri de 
Sallengre [i. e. François de La Mothe Le Vayer, Charles Sorel]: Histoire de Pierre de Montmaur. 
Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse, Alberts 1715, S. 187–226 (Abb. S. 185).

126 Christoph Schmitt-Maaß



Abb. 2: Albert-Henri de Sallengre: Histoire de Pierre de Montmaur. Bd. 1. Den Haag: Van Lom, Gosse, 
Alberts 1715, S. 185. © Bibliothèque nationale de France, département Arsenal, 8-BL-32810 (1).

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 127



Weiterhin dominierend ist jedoch die weiträumige Kartierung von Schlachtord
nungen in der Art Furetières: 1671 entwirft der Modernist Gabriel Guéret (1641– 
1688) La Guerre des auteurs anciens et modernes,15 und 1688 aktualisiert François 
de Callières (1645–1717) in seiner Histoire poétique de la guerre nouvellement dé
clarée entre les Anciens et les Modernes Furetières Schlachtenordnung für diese 
wohl berühmteste Querelle des 17. Jahrhunderts.16 Festzuhalten bleibt, dass das 
Spezifikum dieses literaturkritischen Kriegsdiskurses „in der Aufhebung des Ver
trauens in einen übergeordneten Standpunkt [...] [und] im Perspektivismus un
umgänglicher Parteilichkeit“17 liegt.

‚Krieg‘ wird folglich nicht als Gegensatz zur Gelehrsamkeit inszeniert, son
dern als naturrechtlich begründeter ‚bellum iustum‘ vielmehr mit den Mitteln 
der Satire konstitutiv für die Gelehrtenrepublik.18 Die Definition, die Pierre Bayle 
(1674–1706) 1697 in seinem Dictionnaire historique et critique liefert, ist daher es
sentiell für den Zusammenhang von Kriegsmetaphorik und Gelehrtenstreit: Die 
République des Lettres sei ein „ungemein freyer Staat. Man erkennet darinnen 
keine andre Herrschaft, als der Wahrheit und der Vernunft; und unter derselben 
Aufsicht führet man unschuldiger Weise Krieg wider einen jeden, wer es auch 
seyn mag.“ Und „alle Privatpersonen haben in Absicht auf dieselbe [also auf die 
Gesetze der Gelehrtenrepublik] das Recht des Schwerdts, ohne daß sie von den
jenigen Erlaubniß bitten dörfen, welche regieren.“ Allerdings schränkt Bayle 
ein, dass Satiren als Form der Kritik tabu seien, da sie darauf zielten, „einen 
Menschen seiner Ehre zu berauben, welches eine Gattung des bürgerlichen 
Todtschlags [...] und folglich eine Strafe ist, die niemand auflegen darf, als der 
regierende Herr.“19 Gottsched – von dem die Übersetzung dieses Bayle-Zitats 
stammt – hat in seiner Critischen Dichtkunst daher auch Vorbehalte gegen die 
Satire (die er ‚Strafgedicht‘ nennt), da sie nicht auf Verbesserung ziele, sondern 

�� Direkt vorausgegangen war dessen Le Parnasse réformé (1668).
�� Claudine Nédelec: Penser l’héritage dans l’Histoire poétique de la guerre nouvellement décla
rée entre les Anciens et les Modernes de François de Callières (1688). In: Littératures classiques 75 
(2011), S. 183–196. Gottsched beauftragte Adam Bernhard Pantke († 1774) mit einer Übersetzung, 
die jedoch nie vollendet oder abgedruckt wurde, vgl. Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 399.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 98.
�� Vgl. (mit Verweis auf Marian Füssel und Alexander Nebrig) Schürmann: Literaturkritik 
(Anm. 11), S. 135.
�� Pierre Bayle: [Art.] Catius. In: Ders.: Historisches und Critisches Wörterbuch, nach der neues
ten Auflage von 1740 ins Deutsche übersetzt; [...] von Johann Christoph Gottsched[ ]. Theil 2: C bis 
J. Leipzig: Breitkopf 1742, S. 107–109, hier S. 108. Aus Gottscheds Übersetzung (S. 108) stammt 
auch das folgende Zitat.

128 Christoph Schmitt-Maaß



Ausdruck von ‚Neid‘ und ‚Rachgier‘ sei:20 „Die wahre Satire greift [...] nicht un
schuldige, sondern schuldige Leute an [...], ohne die Personen [...] auf eine an
zügliche Art zu beschuldigen.“21 Das „moralische Strafgedicht“ soll dazu dienen, 
„einreißende Laster“ lächerlich zu machen oder „das abscheuliche Wesen der 
Bosheit, mit lebhaften Farben“ dazustellen (S. 557). Doch bezieht sich die Satire 
nicht allein auf „das moralische Böse“, sondern auch auf „alle Ungereimtheiten 
in den Wissenschaften [und] freyen Künsten“ (S. 560). Die Satire darf also im 
literaturästhetischen Streit verwendet werden,22 sie erfordert allerdings „ge
sunde Vernunft“ und „gute[n] Geschmack“ (ebd.). In besonderer Weise stellt 
sich das Satire-Problem bei der Gattung des Epyllions, des ‚scherzhaften Helden
gedichts‘:23 Die satirisch geschilderte „kurze und lächerliche Zwistigkeit“ (S. 454) 
kann Gottsched nur schlecht mit der auf Erhabenheit zielenden Form des Vers
maßes in Übereinstimmung bringen (S. 468).24 Als Gattungsbeispiel für das 
Epyllion führt Gottsched auch Furetières Nouvelle allégorique an, und tatsäch
lich nimmt Frankreich in der satirischen Kartierung der Literaturkritik eine 
Vorreiterrolle (‚avant-garde‘, auch dies ein militärischer Begriff) ein.25 Für den 
deutschsprachigen Zusammenhang scheint nach Inga Schürmann zunächst eine 
Nachahmung der französischen Verhältnisse ab 1689 zu bestehen, ehe ab 1710 
ein ‚kritischer Pazifismus‘ zu gelten scheint, demzufolge der literaturkritische 
Krieg als ‚gelehrter‘ und damit ‚veralteter Krieg‘ abgewertet wird.26

Zweifel sind angebracht. So erscheint 1741 in den von Johann Joachim Schwabe 
(1714–1784) in Leipzig herausgegebenen Belustigungen des Verstandes und des Witzes
anonym die satirische Schrift Der deutsche Dichterkrieg aus der Feder Gottscheds.27

Der Leipziger Nestor reagiert darin auf Bodmers 1734 erschienenen Character der 
Teutschen Gedichte,28 der 1737 – angepasst an die sächsische Sprachnorm – in Gott

�� Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst [...]. 4. Aufl. Leipzig: Breit
kopf 1751, § 22, S. 115. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 548–565.
�� Gottsched nennt Popes Essay on Criticism als Gattungsbeispiel, gleichwohl es sich um ein 
„dogmatisches Gedicht“ handele (Dichtkunst [Anm. 20], S. 560).
�� Ebd., S. 451–468.
�� Gottsched nennt den Lutrin von Nicolas Boileaux (1636–1711), Butlers Hudibras und Furetières 
Nouvelle allégorique als Gattungsbeispiele (ebd., S. 462 f.) sowie seinen eigenen Dichterkrieg 
(S. 463).
�� Claudine Nédelec: Être moderne, être à l’avant-garde. Le champ de bataille des belles-lettres 
au XVIIe siècle. In: XVIIe siècle 228 (2005), S. 453–464. Zu Furetière s. o. Anm. 6 und 10.
�� Schürmann: Literaturkritik (Anm. 11), S. 146.
�� Dazu s. u. Anm. 34.
�� [Johann Jacob Bodmer:] Character der Teutschen Gedichte. [Zürich 1734.]

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 129



scheds Critischen Beyträgen wieder abgedruckt worden war,29 ergänzt um ei
nige panegyrische Strophen auf Gottsched. Bodmer durchschreitet und bewertet 
in Versform die deutschsprachige Literatur des siebzehnten und achtzehnten 
Jahrhunderts. „Auch Deutsche können sich auf den Parnassus schwingen“ – das 
will Bodmer in seinem als Versepos konzipierten Lehrgedicht demonstrieren. Es 
setzt ein mit dem Anruf der „Critica“, der personifizierten Literaturkritik, die 
der „Dichter lange Reih, / Die Deutschland aufgestellt“ (S. 624), durchmustern 
und charakterisierend beurteilen soll, um den „bessere[n] Geschmack“ zu beför
dern, auf dass der „schlimmere[ ] Geschmack verdrungen und verwirret“ wird 
(S. 625). Johann von Besser (1654–1729), Johann Ulrich König (1688–1744), Carl 
Gustav Heräus (1671–1725), Johann Valentin Pietsch (1690–1733) und Benjamin 
Neukirch (1665–1729) gilt Bodmers Lob, wenn auch mit Einschränkungen. So 
bescheinigt die Critica (i. e. Bodmer) Königs Versen eine Nähe zur Prosa, und 
Pietsch zwinge sich zur Originalität; Gottsched sei allein „durch Fleiß und Bieg
samkeit“ (S. 644) in diese Reihe zu stellen.30

Nicht allein diese verhaltene Kritik fordert Gottscheds Widerspruch heraus, 
sondern auch die Tatsache, dass Bodmer eine lineare Fortschrittserzählung ver
weigert und die in der französischen Querelle „formulierte Alternative zwischen 
Dekadenz und Fortschritt durchbricht [...] mit der Konstruktion einer stetig wech
selnden Aufstiegs- und Verfallsgeschichte“.31 Die auf einzelne Autoren bezogene 
individuelle Werkkritik, die zudem ständig den Bezug zur Dichtung der Antike 
herstellt,32 bricht mit Gottscheds Auffassung einer überzeitlich geltenden poeti
schen Norm. Darüber hinaus bereitete man sowohl in Zürich wie auch in Leipzig 
eine Ausgabe der Werke von Martin Opitz (1597–1639) vor, die den eigenen ‚Erb
anspruch‘ rechtfertigen sollte; für Irritationen sorgt zudem die 1741 erschienene 
Critische Dichtkunst Breitingers, die den Titel von Gottscheds eigener – zehn 
Jahre zuvor erschienener – Poetik entlehnte.33

In seinem auf drei Bücher konzipierten Dichterkrieg34 versucht Gottsched 
daher nicht weniger als eine satirische Widerlegung Bodmers, allerdings im Me

�� Ders.: Character der deutschen Gedichte. In: Beyträge zur Critischen Historie der deutschen 
Sprache, Poesie und Beredsamkeit. 20. Stück (1738), S. 624–659. Mit Seitenzahl im Text zitiert.
�� Vgl. Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 95 f.
�� Joachim Jacob: Heilige Poesie. Zu einem literarischen Modell bei Pyra, Klopstock und Wie
land. Tübingen 1997, S. 87.
�� Ebd.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 393.
�� Anonym: Der deutsche Dichterkrieg. In: Belustigungen des Verstandes und des Witzes. Auf 
das Jahr 1741. Heumonat [Juli], S. 49–66 (Erstes Buch); Auf das Jahr 1742. Brachmonat [Juni], 
S. 518–541 (Zweytes Buch); Auf das Jahr 1742. Wintermonat [November], S. 434–463 (Drittes 

130 Christoph Schmitt-Maaß



dium des Prosa-Epos. Gottsched ruft wie schon Bodmer die „göttliche[ ] Critik“ als 
„Gestalt der Beurtheilungskunst“ (S. 54) an, die jedoch als „Göttin der Zwie
tracht“35 adressiert wird, habe doch bislang die konsensuelle Kritik einzig die 
„heuchlerische Höflichkeit“ (S. 51) befördert; nun müsse wie in ganz Europa der 
Streit zwischen den Gelehrten zugelassen werden (S. 52). Bodmer habe jedoch 
Eris, die in Homers Ilias angesprochene Göttin der Zwietracht,36 statt der Critica 
angerufen.37 Eine eigentliche Kriegsschilderung findet sich nicht,38 doch argu
mentiert Gottsched eindeutig gegen zwei Fronten: gegen die Zürcher einerseits 
und die Lettres françoises et germaniques ou réflexions militaires, littéraires et 
critiques Éléazar Mauvillons (1712–1779) von 1740 andererseits. Eris wolle die 
deutschen Gelehrten „in Harnisch bringen, und wider einander erbittern“ (S. 52), 
sie fordere den „poetischen Zweykampf“ (S. 436). Die in diesem Krieg zum Ein
satz kommenden Waffen, nämlich „Thränen, Schimpfworte, Stachelschriften, Pa
pier und Druckerfarbe“ (S. 52), markieren „die Verbreitung und Durchsetzung 
der Technik und Ökonomie des Buchdrucks sowie die Autonomisierung des Lite
raturbetriebs“.39

Allein: Der von Gottsched geworfene Fehdehandschuh wurde von den 
Zürchern nicht aufgenommen – aus Zürich ist keine Schrift überliefert, die mit der
selben bellizistischen Metaphorik direkt auf den Leipziger Dichterkrieg reagieren 
würde.40 Also fingierte Gottscheds Mitarbeiter41 Johann Joachim Schwabe einen sol
chen Gegenangriff: Der Neue critische Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf 

Buch). Mit Seitenzahl im Text zitiert. Zur Autorschaft vgl. Uwe R. Klinger: Gottsched und Die Be
lustigungen des Verstandes und des Witzes. In: Lessing Yearbook 3 (1971), S. 215–225, hier S. 220 f.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 395.
�� Eris erscheint oft als hinkende, zusammengeschrumpelte, kleine Frau. Erst wenn es ihr ge
lingt, den Neid und den Hass der Menschen zu wecken, erblüht sie zu ihrer wahren Gestalt. 
Homer schreibt über sie in der Ilias (IV 440–445, Übersetzung von Johann Heinrich Voß): „die 
rastlos lechzende Eris [...], die erst klein von Gestalt einherschleicht; aber in kurzem trägt sie 
hoch an den Himmel ihr Haupt, und geht auf der Erde. Diese nun streuete Zank zu gemein
samem Weh in die Mitte, wandelnd von Schar zu Schar, das Geseufz’ der Männer vermehrend.“
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 400.
�� Ebd.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 96.
�� Das 1741 in der Zürcher Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften (3. 
Stück, S. 161–219) veröffentlichte Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter bezieht sich 
zwar direkt auf den Dichterkrieg (S. 177, 191), verzichtet aber weitestgehend auf militärische oder 
kriegerische Metaphern (sie kommen nur in Gottsched-Zitaten vor, vgl. ebd.). Vgl. Nebrig: Dich
terkrieg (Anm. 5), S. 402.
�� Zur Verfasserschaft vgl. Dieter Martin: Das deutsche Versepos im 18. Jahrhundert. Berlin, 
New York 1993, S. 60.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 131



das Schalt-Jahr 1744,42 der mit der Imprese „Winterthur im Canton Zürich Auf Kos
ten der critischen Gesellschaft“ erschien,43 wird durch die „Denkwürdige und 
wahrhaffte Geschichte welche sich bey dem critischen Kriege u. rühmlichen Siege 
der Herren Schweitzer wider und über die Sachsen zugetragen habe[ ]“ eröffnet 
und hat das Motto „Critik beschütz dieß neue Jahr, / Verleyh uns Sieg in Kriegs Ge
fahr.“44 Die Parodie wahrt das von Breitinger bevorzugte Versmaß (und einige ‚al
tertümlich‘ erscheinende, das Schweizerdeutsche parodierende Wendungen), um 
das „crit’sche[ ] Fewr und Staal“ darzustellen, das in der „critsch’n Schlacht“ (Bl. 
A4r) zum Einsatz gekommen sei.

Der Ausgangspunkt des Konflikts zwischen Leipzig und Zürich wird (durchaus 
zutreffend) auf die 1720er Jahre zurückdatiert (Discourse der Mahler etc.), doch erst 
1736 „[h]ub der groß Krieg sich an fürwar“ (Bl. [ 6 ] r).45 Nach Schwabe bricht infolge 
des Leipziger Dichterkriegs „in Zurich mit gross’n Grauß / das critische Kriegsfewer 
auß“ (Bl. [ 7 ] r), woraufhin die Zürcher in Widerlegung der Leipziger Milton-Kritik 
in den „Kriege graußamlich“ eingegriffen und ein „crit’sch Scharmütz’l“ (Bl. [ 8 ] r) 
angerichtet hätten. Dabei dienen die literaturkritischen Kommentare in den An
merkungen der insinuierten Schriften als „Spieß/ Schwerdt und Stang’n“ (Bl. Br). 
Doch kenne dieser Krieg „kein Maaß und Ziel“ (ebd.), da die Sachsen nicht klein 
beigegeben hätten. Zürcher „Recruten“ werden in Hamburg, Dresden und Berlin 
geworben, womit die „Zeitungs-Schreiber“ (ebd.) gemeint sind ‒ der Hamburgische 

�� Korrigiert werden muss daher die Aussage Jörg Schönerts (Gelehrte Narretei [Anm. 2], S. 81), 
dass es keine literaturkritische Kalenderliteratur in der Art der Engländer gegeben habe. Zu den
ken wäre noch an Friedrich Schulz’ Almanach der Bellettristen und Bellettristinnen für’s Jahr 1782.
�� [Anonym]: Neuer critischer Sack- Schreib- und Taschen Allmanach auf das Schalt-Jahr 1744. 
[G]estellt durch Chrysostomum Mathanasium. Winterthur [i. e. Leipzig]: Critische Gesellschaft 
[i. e. Breitkopf] 1744. Mit Blatt-Paginierung im Text zitiert. Bislang ist die Zuweisung an den Autor 
„Chrysostomus Mathanasius“ in der Forschung nicht weiter berücksichtigt worden. Es handelt 
sich um ein Pseudonym, das der französische Satiriker Thémiseul de Saint-Hyacinthe (1684–1746) 
verwendete, der u. a. als Modernist an der (zweiten) französischen Querelle beteiligt war. Nicht 
er, sondern Gottscheds Adlatus Johann Joachim Schwabe ist vermutlich der Verfasser, vgl. J. G. 
Sulzer an J. J. Bodmer, Brief vom 10.01.1745, https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb- 
1745-01-10.html (letzter Zugriff: 23.07.2024).
�� Das Motto ist den beigebundenen „Practica oder Kalender Anhang auf das Jahr MDCCXLIV“, 
S. 1, vorangestellt (Anonym: Taschen Allmanach [Anm. 43], sep. pag.).
�� Dem Taschen Allmanach vorangestellt ist ein Kalendarium, in dem nicht nur die „fruchtbrin
gende[ ]“ und die „verwundersame[ ]“ Geburt von Bodmer und Breitinger vermerkt ist, sondern 
auch der „Verfall der Deutschen Critik durch die Sachsen“ (vor 14 Jahren, d. h. 1730), die „Herstel
lung der Deutschen Critik durch die Schweitzer“ und damit einhergehend die „Regierung der 
Herren Schweitzer im Reiche der Critik“ (vor vier Jahren, d. h. 1740) sowie die „1ste[ ] große[ ] 
critische[ ] Schlacht zwischen den sächsischen und schweitzerischen Kunstrichtern“ (vor drei 
Jahren, d. h. 1741, Gottscheds Dichterkrieg).

132 Christoph Schmitt-Maaß

https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html
https://www.sulzer-briefe.uni-halle.de/sb/letter-sb-1745-01-10.html


Correspondent von Barthold Joachim Zinck (1718–1775), die Dreßdnische Nachrich
ten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Ulrich König (1688–1744) sowie die 
Berlinischen Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen von Johann Matthias 
Dreyer (1717–1769) und Jacob Friedrich Lamprecht (1707–1744), die nun mit „ge
wapneter Hand“ ihre „Nachrichten-Schwerdter[ ]“ (Bl. B2r) für Zürich schwingen; 
und auch in Halle formiert sich eine „new Critisch Rott“ (Bl. B3r), gemeint sind Ale
xander Gottlieb Baumgarten (1714–1762) und Georg Friedrich Meier (1718–1777). 
Schwabe differenziert in seiner Schrift (wohlgemerkt: er nimmt die Perspektive Zü
richs ein, kann sie aber nicht konsequent durchhalten) zwischen der ‚allgemeinen 
Schlacht‘ (also dem Streit um die Herausbildung, die Verfahrensweisen und die 
Funktionen der Literaturkritik) und der ‚spezifischen Kampfhandlung‘ um die ein
zelnen Autoren, Werke und Übersetzungen. „Daß der Krieg zu Ende nie kahm“ (Bl. 
B2r), liegt nach Schwabe am Aufbau neuer und wechselnder Allianzen, wobei beide 
Parteien „tob’n/ als wollten sie Feuer speyn“ (Bl. B4r). Am Ende kann es aus Schwa
bes Perspektive nur einen endgültigen Sieg geben, was durch die Schlusszeilen (an
gereichert durch biblischen Verweis – Ps 113,2 – und Heiligenlegende) markiert 
wird: „Zertrettn die Sachß’n mit Wuth vnnd Sturm / Wie Ritter St. Georg den Lind
wurm/ / Himmel! Wend ab die böse Zeit / B’hüt vns für Krieg/ Auffruhr vnnd Streit/ / 
Von nun an biß in Ewigkeit!“ (Bl. B5r) Dieser ‚Sieg‘ der Schweizer erfährt durch die 
Anfügung einer Prophezeiung jedoch eine Umdeutung: Ein Komet werde in Zürich 
einschlagen, wodurch „alle Dinte in ganz Zürich vertrocknen“ wird und somit „die 
Züricher Critik entschläft“ (ebd.).

Alexander Nebrig hat treffend konstatiert, dass in Gottscheds Dichterkrieg
zwei Ebenen korrelieren: eine performativ-pragmatische Ebene, „die den Krieg 
gegen die Schweizer deklariert“ und eine rein diskursive Ebene, die „das Wesen 
der Kritik erörtert“.46 Beide Ebenen sind jedoch nicht miteinander vermittelbar. 
Das agonale Kritikverständnis, das sich sowohl in den Zürcher wie auch in den 
Leipziger Beiträgen äußert, expandiert den Konflikt, da es ein Streit nicht um In
halte ist, sondern die Autorität des jeweiligen Kritikers in Frage stellt. Insofern ist 
es tatsächlich ein Kritikerkrieg, bei dem letztlich Sieger und Besiegter, Usurpator 
und Usurpierter ausgemacht werden sollen – was jedoch in der Gelehrtenrepu
blik nur als Selbstermächtigung funktionieren kann. Daher kann der als Dichter
krieg deklarierte Kritikerkrieg nach Steffen Martus auch als „Spiegelstadium der 
Kritik“47 betrachtet werden, das sich durch eine intensivierte Selbstbeobachtung 
auszeichnet, in der Sache jedoch keine Handlungsoptionen eröffnet. Das hat man 
wohl auch in Zürich (nicht jedoch in Leipzig) erkannt, und daher ist die Weige

�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 402.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 89, 93–96.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 133



rung Breitingers und Bodmers, in einen ordentlich deklarierten (papiernen) ‚kriti
schen Krieg‘ mit Gottsched und seinen Anhängern einzutreten, letztlich auch 
Zeugnis einer Kommunikationsverweigerung und eines unergiebigen, da überleb
ten Konflikts. Stattdessen distanzieren sich die Zürcher nun von ihrer früheren 
Wertschätzung des ehemaligen Kombattanten: Der Wiederabdruck von Bodmers 
Character in dessen Critischen Lobgedichten und Elegien (1747) vollzieht satirisch 
den Bruch mit dem „stolzen Gottsched“, indem das (eingeschränkte und daher 
vergiftete) Lob der vorherigen Fassung revidiert wird: Gottsched sei „weit klei
ner“ als die anderen sächsischen Dichter und müsse daher „schamroth [...] ste
hen“, ist also ebenso überheblich wie poetisch unbegabt.48 Festzuhalten bleibt, 
dass der Kritikerkrieg – also der über bellizistische Metaphern ausgetragenen 
Kampf zwischen Kritikern um das Wesen der Kritik, und nicht der Streit einzel
ner Kritiker um die Vorzüge oder Nachteile einzelner literarischer Werke – „den 
Bereich der literaturkritischen Öffentlichkeit in Deutschland formte, festigte und 
erweiterte“,49 ohne dass neue kritische Praktiken das Arsenal der Kritiker wir
kungsvoll bereicherten.50

2 Übersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin
und Jonathan Swifts The Battle of the Books

Der Befund des ‚kritischen Pazifismus‘ nach 1710 muss folglich differenziert wer
den. Das gilt umso mehr, wenn man weniger die literaturkritischen Periodika der 
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts befragt auf satirische Verwendung von Meta
phern der Bellizität zur Darstellung literaturkritischer Strategien, als vielmehr 
Übersetzungen satirischer Federkriege. Anders als Der deutsche Dichterkrieg han
delt es sich hierbei zwar – wie Gottsched schreibt – um „schwache Nachahmun
gen der Ausländer, oder knechtische Übersetzungen“ und keine „wirkliche[n] Ori
ginale“. Doch die Übersetzungen, ihre Entstehungskontexte und ihre Paratexte 
erhellen das literarische Feld, nämlich jenes des Epyllions oder des komischen 
bzw. satirischen Heldenepos und zeigen den doppelten Legitimationsbedarf (der 
negativen Literaturkritik und der Satire) auf. Gottsched hat die französischen 
und englischen Schriften, die direkt zur Parallèle rechneten, nicht nur besessen, 

�� Vgl. auch Johann Jacob Bodmer: Das Complot der herrschenden Poeten und Kunstrichter. In: 
Sammlung critischer, poetischer, und andrer geistvollen Schriften zur Verbesserung des Urteiles 
und des Witzes 3 (1742), S. 161‒221.
�� Nebrig: Dichterkrieg (Anm. 5), S. 390. Verben umgestellt durch den Vf.
�� Martus: Werkpolitik (Anm. 2), S. 84, 112.

134 Christoph Schmitt-Maaß



sondern auch übersetzt (bzw. übersetzen lassen).51 Im Folgenden sollen Nicolas 
Boileaus Le Lutrin von 1674, Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 und 
(resümierend) Alexander Popes Peri Bathous von 1728 herangezogen werden. 
Diese drei Schriften wurden zwischen 1729 und 1745 jeweils doppelt übersetzt, 
nämlich einmal durch die Leipziger und einmal durch die Zürcher Partei.52

Gottsched legt 1730 mit seiner Übersetzung von Nicolas Boileau-Despréaux’ 
Le Lutrin aus dem Jahr 1674 den Grundstein für die zwischen Leipzig und Zürich 
sich entfaltende Epyllien-Produktion.53 Boileau hatte sein ‚poème héroïque‘ drei
ßig Jahre später poetologisch als ‚poème héroï-comique‘ legitimiert, und auch 
wenn Boileaus Schrift nicht unmittelbar zur Querelle rechnet, so entfaltet sich 
doch hier das Stilprinzip: „Die Zänkerey war von keiner Wichtigkeit, aber der 
Poet [Boileau] beschreibt sie auf die ernsthafteste Art von der Welt, und eben da
durch macht er sie lächerlich“, heißt es in der letzten Auflage von Gottscheds Cri
tischer Dichtkunst von 1751.54 Boileau stellt den Streit zwischen zwei kirchlichen 
Würdenträgern über den Standort eines Rednerpults in einer Kapelle dar, der 
mit einer Schlacht in einer Buchhandlung endet, in der sich die Verfechter der 
einen oder der anderen Seite mit ihren ‚alten‘ oder ‚modernen‘ Lieblingsautoren be
werfen. „Ich singe von der Schlacht“, hebt Gottscheds Boileau-Übersetzung an 
(S. 445) und besingt weiter den „bemühten Arm“, „die strenge Tapferkeit“ und den 
„Muth“ seiner „Helden“ (ebd.), der sich in ‚Anschlägen‘ und ‚Befehlen‘ (S. 449) äu
ßert, „Gegner“ (S. 450) identifiziert und die „Kriegesgluth“ (S. 452) entfacht. Das titel
gebende Pult wird als „Waffe[ ]“ (S. 449) im Kampf des „siegende[n] Prelat[en]“ 
(S. 445) gedeutet. Nach dem obligatorischen Musenanruf (ebd.) erzählt Gottsched 
vom Einzug der Göttin der Zwietracht, Eris (S. 446), und es ist diese Göttin und auch 
das Schema des anlasslosen Streits aus niederen Motiven, die den Leipzig-Zürcher 
Literaturstreit immer wieder prägt. Bedauerlicherweise ist Gottscheds Übersetzung 

�� Peter Kapitza: Der Zwerg auf den Schultern von Riesen. In: Rhetorik 2 (1981), S. 49–58; Thomas 
Pago: Johann Christoph Gottsched und die Rezeption der Querelle des anciens et des modernes in 
Deutschland. München 2003.
�� Hatte sich Gottsched an der französischen Regelpoetik und der für diese konstitutiven Nach
ahmung der ‚Wirklichkeit‘ orientiert, so plädierten die Schweizer für die Poetik des ‚Wahrschein
lichen‘ und beriefen sich dazu auf die Engländer, allen voran auf John Milton (Nebrig: Dichter
krieg [Anm. 5], S. 389 f.). Die Querelle, die zwischen Leipzig und Zürich ausgetragen wurde, 
umfasste also sowohl poetische Fragen (Wirklichkeit vs. Wahrscheinlichkeit) als auch national
literarische (Frankreich vs. England).
�� Johann Christoph Gottsched: Das Pult, in einem Heldengedichte [...] übersetzt. In: Der Deut
schen Gesellschaft in Leipzig Eigene Schriften und Uebersetzungen in gebundener und ungebun
dener Schreibart. Zweyte vermehrte Auflage. Leipzig: Breitkopf 1735, S. 445–452. Mit Seitenzahl 
im Text zitiert.
�� Gottsched: Dichtkunst (Anm. 20), S. 462.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 135



unvollendet geblieben, so dass der Kern, die Bücherschlacht, fehlt.55 Doch fand Boi
leau in Jonathan Swifts Battle of the Books von 1704 einen würdigen Nachahmer.

Bereits im dritten Buch von Swifts Tale of the Tub (1704) ist eine Digression 
concerning Critics eingerückt, die in der deutschen Erstübersetzung von 1729 un
kommentiert bleibt.56 Der Leipziger Jurist Georg Christian Wolff (1702–1772) 
zeichnet für diese Übersetzung verantwortlich.57 Der Erzähler bittet zu Beginn 
der Ausschweifung von den Herren Criticis die Kritiker um Nachsicht, dass er sich 
ihnen bislang noch nicht vorgestellt und auch nicht der Regelpoetik der Modernes
gefolgt sei (S. 86). Nach einer durchaus trennscharfen Definition der gelehrten 
Critici, die jedoch bereits „vor einigen Jahrhunderten aufgehöret“ haben zu exis
tieren, kommt Swift (bzw. Wolff) auf die „wahren Critici“ (S. 88) zu sprechen: Sie 
seien wahre Helden, stammten von Momus (dem Gott des Tadels) und Hybris 
(der Göttin der Anmaßung) ab, hätten Kriege gegen „Riesen, Drachen, und Räu
ber[ ]“ geführt, jedoch vergessen, sich selbst wie „alles ander[e] Ungeziefer[ ]“ aus
zurotten, etwa durch Einnahme von „Ratten-Pulver“ (S. 89). Zwar geht Swift noch 
auf den Unterschied zwischen den alten und den neuen Kritikern ein, die sich 
analog zu den Anciens und den Modernes herausgebildet haben, doch stellt er kei
nen agonalen Kampf zwischen diesen Parteien dar.58

Anders hingegen Gottsched. Er wirbt 1746 im Neuen Büchersaal für eine Über
setzung von Swifts „sinnreiche[r] Ausschweifung von dem Amte eines Kunstrich
ters itziger Zeiten“,59 die er in Auszügen vorlegt. Zwar sei schon 1729 eine Überset
zung erschienen, doch sei erst jetzt ein Zustand in der Literaturkritik erreicht, 

�� Johann Christoph Rost (1717–1765) bezieht sich mit Das Vorspiel. Ein Episches Gedicht ([Dres
den] 1742, auch abgedruckt in Johann Jakob Bodmer: Critische Betrachtungen und freye Unter
suchungen zum Aufnehmen und zur Verbesserung der deutschen Schaubühne. Bern 1743, S. 10– 
84) auf Boileaus Lutrin.
�� [Jonathan Swift:] Des berühmten Herrn D. Schwifts Mährgen von der Tonne. Zum allgemei
nen Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollständigen Begriffe einer 
allgemeinen Gelehrsamkeit, aus dem Englischen ins Deutsche übersetzet [von Wolff]. 1. Theil. Al
tona: auf Kosten guter Freunde 1729 (darin enthalten: Eine kurze Ausschweifung von den Herren 
Criticis, S. 86–102. Mit Seitenzahl im Text zitiert).
�� Georg Christian Wolff, Jurist und Übersetzer, hatte in Leipzig Philosophie studiert, war seit 
1728 Mitglied der Deutschen Gesellschaft, übersetzte 1733 Popes Peri bathous (s. Anm. 67) und 
1734 Cervantes’ Don Quijote. Die zweite textidentische Auflage von Swifts Mährgen von der Tonne 
erschien 1737 und wird Wolff zugewiesen, der die Widmung an Philipp Wilhelm und Johann Cla
mer August von dem Busche mit dem Akronym „W“ unterzeichnet.
�� Die Schweizer Übersetzung durch Waser unter dem Titel Eine kurze Ausschweifung über die 
Herren Criticos verhält sich ähnlich neutral wie Wolffs Übersetzung; vgl. Jonathan Swift: Satyri
sche und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Zürich: Orell] 1758, S. 107–123.
�� [Johann Christoph Gottsched:] Des berühmten D. Jonathan Swifts sinnreiche Ausschweifung 
von dem Amte eines Kunstrichters itziger Zeiten [...]. In: Neuer Büchersaal der schönen Wissen

136 Christoph Schmitt-Maaß



der die satirische Darstellung verständlich mache: Nun sind „wir auch in diesem 
Stück den Franzosen und Engländern gleich geworden, daß das critisieren für 
das erste Probestück des Witzes gehalten wird [...]; so ist es nöthig, daß man die 
artige swiftische Abhandlung wiederum bekannt mache.“ Doch noch fehle es an 
„critischen Helden“, die den Kampf mit dem „Ungeziefer“ aufnehmen (S. 262). 
Gottsched nutzt Swifts Textvorlage, um seine Kritik an den Schweizern von Wer
ken auf die amtliche Zuständigkeit und die Verfahren zu kanalisieren, auch wenn 
er beteuert, „[k]einen Krieg mit solchen Widersachern“ (S. 263) anfangen zu wol
len. Eine neue Generation von Literaturkritikern falle – nach Swift – auf durch 
„eine Vermischung von etwas Gelehrsamkeit, weniger Urteilskraft, noch weniger 
Witz, vieler Einbildung und sehr vieler Bosheit“ (S. 265). Auf die – auch von Swift 
bemühte – klassische Definition des satirischen Genres zurückgreifend, konsta
tiert Gottsched, dass die neueren Kritiker – nach Swift – „bloß[ ] Wespen“ seien, 
„welche nur mit unglücklichen Stacheln versehen sind, aber kein Honig bringen“ 
(ebd.). Gleichsam in die Rolle Swifts schlüpfend, will sich auch Gottsched mit sol
chen neueren Kritikern „scharmützeln“ (S. 263). Was die Zürcher betrieben, sei 
nämlich keine Satire im Gewand der Literaturkritik, sondern ein Pasquill,60 und 
daher verdienten sie eine „ernstliche Widerlegung“ gar nicht (ebd.). Dieser Vor
wurf entfaltet sich vor dem Hintergrund, dass die regelpoetische Position Gott
scheds ins Hintertreffen geraten war, während sich die Positionen Bodmers und 
Breitingers für ästhetische Positionen der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts we
nigstens anschlussfähig erwiesen.

Swifts The Battle of the Books – wie auch A Digression concerning Critics in 
The Tale of the Tub enthalten – ist denn auch Gegenstand einer doppelten Über
setzung: Der Leipziger Übersetzung von Wolff aus dem Jahr 172961 folgte 1758 – 
mit zwanzigjähriger Verspätung – eine Übersetzung durch den Winterthurer Dia
con Johann Heinrich Waser (1713–1777).62 Der ‚Kampf‘, Battle of the Books, wird 

schaften und freyen Künste. Des III. Bandes 1. Stück (1746), S. 261–282. Mit Seitenzahl im Text 
zitiert.
�� Barry Murnane: „Bittere Pillulen“. Literaturkritische Pharmazie um und nach 1700. In: Ders.: 
Essen, töten, heilen (Anm. 11), S. 109–131, hier S. 128.
�� Jonathan Swift: Vollständige und Wahrhaffte Erzehlung von dem unter den Büchern gehalte
nen Treffen. In: Swift und Wolff: Mährgen von der Tonne (Anm. 56), Anderer Theil, S. 5–62. Mit 
Blatt-Paginierung bzw. Seitenzahl im Text zitiert.
�� Jonathan Swift: Vollständige und wahrhafte Erzehlung von dem lezten Freytag unter den 
alten und neuen Büchern gehaltenen Treffen in der Bibliothek zu St. James. In: Ders.: Satyrische 
und ernsthafte Schriften. Bd. 3. Hamburg, Leipzig [i. e. Zürich: Orell] 1758, S. 263–314. Der Überset
zer ist laut Vorwort ‚Johann von Breitenfels‘, ein Pseudonym des Winterthurer Diacons Johann 
Heinrich Waser. Vgl. Ludwig Hirzel: J. H. Waser. In: Vierteljahrschrift für Litteraturgeschichte 5 
(1892), S. 301–312. Nach Hirzel hat Waser 1765 Butlers Hudibras übersetzt, den Bodmer 1737 be

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 137



im Vorwort der ‚Leipziger‘ Übersetzung von Wolff aus dem Jahr 1729 historisch 
korrekt in die englische Quarrel um die Vorherrschaft der ‚alten‘ und der ‚neuen‘ 
Autoren zwischen William Temple (1628–1699), William Wotton (1666–1727) und Ri
chard Bentley (1662–1742) eingeordnet63 und mit einem Frontispiz ausgestattet, das 
die dritte Variante des literaturkritischen Krieges verbildlicht: Nicht Schlachtordnun
gen oder einzelne Kritiker und Autoren werden gezeigt, sondern die Bücher selbst 
werden zu Waffen, mit denen sich die Autoren munitionieren (Abb. 3).64 Die vorgeb
liche Fragmentarität des Manuskripts enthebt den Autor Swift wie den Übersetzer 
der Notwendigkeit, vom Sieg einer Partei zu erzählen. Und obwohl Swift warnt, die 
erwähnten Autoren mit den lebenden Personen gleichzusetzen, bekennt er: „Ich 
habe aus langer Erfahrung gelernet, daß man sich von dergleichen Leuten, die ich 
hier angegriffen habe, nichts übels zu befürchten hat.“ (Vorrede des Autoris, Bl. A2v).

Der „Krieg [sei] ein Kind des Hochmuths“ und habe seinen „natürlichste[n] 
Ursprung“ in „Begierde“ und „Geiz“, setzt dann Swifts Satire ein (S. 5 f.). Swift be
müht einen satirischen Vergleich: Wenn in einem „Hunde-Staat“ ein einzelner 
Hund das Vorrecht auf einen Knochen behauptete, so würde aus einer „Republik 
der Hunde“ eine Monarchie, so dass die ganze „Hunde-Republik in einen öffentli
chen Krieg verwickelt wird“ (S. 6), da der glückliche Eroberer des Knochens lau
ter „Haß, Neid und Murren“ unter den Verlierern provoziere. Ebenso verhalte es 
sich in der „Republik der Gelehrten“ (S. 7) und dem zugehörigen Parnaß, dessen 
größerer und höher gelegener Teil von den ‚Alten‘ bewohnt sei, was den Wider
spruch der ‚Neuern‘ erfordere (S. 8). Im Streit um Erhöhung oder Abtragung des 
Hügels sei es „zu einem weitläufftigen und hitzigen Kriege gekommen“. „Gantze 
Bäche Dinte“ (S. 9) seien vergossen worden, die „an statt der Pfeile gebrauchet“ 
und die „vermittelst gewisser Maschinen, die man Federn nennet, unter den 

gonnen hatte, war jedoch mit der Zürcher (geistlichen) Zensur in Konflikt geraten. Bodmer und 
Breitinger scheinen Waser hingegen unterstützt zu haben. Vgl. auch Anett Lütteken: „Feuerblä
ser in der Kirche und dem Staat“. Samuel Butlers Hudibras und der Satire-Diskurs der Zürcher 
Aufklärer. In: Bodmer und Breitinger im Netzwerk der europäischen Aufklärung. Hg. von 
ders. und Barbara Mahlmann-Bauer. Göttingen 2009, S. 663–694. Dass Gottsched den Hudibras als 
„Scherzgedicht“ in „Knittelversen“ auffasst (Gottsched: Dichtkunst [Anm. 20], S. 797), belegt, 
warum er satirische Schriften der Engländer nur schwerlich als Waffe zur Hebung des ‚deut
schen Geschmacks‘ nutzen kann, verweist doch der Knittelvers (vom Althochdeutschen „chnutil“) 
auf eine stumpfe Waffe, zumeist in den Händen von Bauern.
�� Für eine historische Einordnung (und Relativierung von Swifts satirischen Zuspitzungen) 
vgl. Joseph M. Levine: The Battle of the Books. History and Literature in the Augustan Age. Ithaca, 
London 1991.
�� Hierbei handelt es sich um einen vereinfachten (spiegelverkehrten) Nachdruck der maßgebli
chen englischen Neuausgabe von 1710, die jedoch die Schlachtordnung wahrt (während der eng
lische Originaldruck das Chaos der Schlacht und der ineinander fallenden Heere abbildet).

138 Christoph Schmitt-Maaß



Abb. 3: Jonathan Swift: Des berühmten Herrn D. Schwifts Mährgen von der Tonne. Zum allgemeinen 
Nutzen des menschlichen Geschlechts abgefasset, nebst einem vollständigen Begriffe einer allgemeinen 
Gelehrsamkeit, aus dem Englischen [...]. Altona: auf Kosten guter Freunde 1729. © Zentralbibliothek 
Zürich, 25.892. Public domain: https://doi.org/10.3931/e-rara-63276.

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 139

https://doi.org/10.3931/e-rara-63276


Feind“ geschossen würden (S. 10).65 Die Ingredienzen der Tinte („Gall-Aeppffel 
und Kupffer-Wasser“, ebd.) zeichneten sich durch ihre Bitterkeit und Giftigkeit 
aus. Da keine Partei sich als besiegt zu erkennen geben wolle, errichteten beide 
„Sieges-Zeichen“, nämlich „Disputationes, Gegen-Meynungen, Dissertationes [...], 
Antworten, Gegen-Antworten, Repliquen, Remarquen“ etc. (S. 11).

Diese Schriften nun würden in Bibliotheken eingelagert, und in diesen „ist 
eben der Geist, welcher die Streiter selbst beseelet hat, als sie noch am Leben 
waren; und nach ihrem Tode wandert ihre Seele hinein, solche zu beleben“ 
(S. 12). Damit die solcherart beseelten „Streit-Schriften“ nun nicht übereinander 
herfallen, werden sie von den Bibliothekaren an „Ketten [...] geleget“. Doch hätten 
sich die Ketten bei den jüngsten, der Querelle entsprungenen Streitschriften, „wel
che von einem überaus bösen Geiste beseelet worden“, nicht bewährt (S. 13). 
Daher seien die Bücher der königlichen Bibliothek nicht zu bändigen gewesen 
und wären gegeneinander in eine „erschreckliche[ ] Schlacht“ gezogen (S. 14). Auf 
Seiten der ‚Neuern‘ kämpften „funffzig tausend“: „meistentheils leichte Reuter, 
schwer bewaffnetes Fuß-Volk, und Soldaten, die man vor Geld gedinget hatte“; 
jedoch seien die Soldaten „schlecht bewaffnet, und noch übler gekleidet“ und ihre 
Pferde „rechte Schind-Mehren“ (S. 17). Die Alten hingegen entscheiden, „nur de
fensive“ vorzugehen, worauf zahlreiche Soldaten der Neueren „desertirten“ 
(S. 19). Die Neueren können sich zudem nicht einigen, „wer sie commandiren 
sollte“, „denn ein jeder gemeiner Reuter wollte Generalißimus seyn“ (S. 30 f.). Al
lerdings können die Modernes auf neuzeitliches Kriegsgerät zurückgreifen, wie 
„Raqueten“ (S. 31), „Kugeln“ (S. 32) oder „stinckende Feuer-Kugeln“ (S. 31). Die 
Söldner „hatten weder Waffen noch Muth, und hielten gar keine Kriegs-Disziplin“ 
(S. 32). Die „Armee der Alten“ ist hingegen „lange nicht so zahlreich“, es fehlen 
v. a. Fußvolk und Söldner (S. 33). Die traditionell in Schlachten verwendeten Waf
fen – Pferde, Rüstungen, Speere, Schwerter, Pfeile, Spieße, Gewehre, Pistolen und 
Kanonen – verschaffen den Modernes zwar zunächst einen Vorteil, die Kampf
kraft der Alten jedoch ist unbezwungen.

�� In Wasers Übersetzung heißt es: „In diesem Streit sind ganze Bäche von Dinte erschöpfet, 
und die Erbitterung von beyden Theilen bis aufs Höchste getrieben worden. Denn es ist zu wis
sen, daß die Dinte in allen Treffen der Gelehrten das [!] Hauptwaffen ist, welche man Federkiele 
nennt, so pflegen dapfere Streiter von beyden Seiten eine unglaubliche Menge dieser Kiele mit 
einer solchen Hize und Geschiklichkeit auf einander abzuschiessen, daß es nicht anders läßt, als 
ob es ein Treffen von Stachelschweinen wäre. Diesen gewährlichen Liqueur bereitete der Inge
nieur welcher ihn erfunden, aus zwo Ingredienzien, aus Galläpfeln und Kupferwasser, um durch 
die Bitterkeit und das Gift derselben, die Gemüthsfassung der Streiter nicht allein einiger Massen 
abzubilden, sondern auch zuunterhalten [!]“ (Swift: Erzehlung [Anm. 62], S. 272).

140 Christoph Schmitt-Maaß



Die Götter greifen nun in die Kampfhandlungen ein, wobei Momus die Partei 
der Modernes, Pallas die der Anciens vertritt. Da die Sache der Neueren nicht gut 
steht, bittet Momus „eine[ ] gewisse[ ] schädliche[ ] Gottheit, Critik genannt“, um 
„Beystand“ (S. 35):

Sie lag in ihrer Höle ausgestrecket, und um sie herum lagen die Leichname unzehlicher Bü
cher, die halb aufgefressen waren. Zu ihrer rechten Hand saß die Unwissenheit[,] ihre Mut
ter, die Alters halben stock blind war. Zur lincken war der Hochmuth, ihr Vater, welcher 
seiner Tochter von dem Papiere, das sie selbst zerrissen, einen Aufsatz machte. Hiernechst 
befand sich ihre Schwester, die Meynung, die sehr leicht von Füssen war; Sie hatte die 
Augen verbunden, und dabei einen harten und dicken Kopff, und doch ist sie überaus leb
hafft, und dreht sich immer in der Runde herum. (S. 35 f.)

Die Göttin macht sich auf den Weg zur königlichen Bibliothek, um die „Schlacht- 
Ordnung beyder Armeen in Augenschein“ (S. 39) zu nehmen, aber auch, um regu
lierend in die Schlacht einzugreifen, indem sie mit „einem schwarzten Safft von 
Galle und Ruß so künstlich spritzte[ ], daß lauter Buchstaben heraus kamen“ (S. 40). 
Aus ihrer Milz reißt sie Parasiten – also Kritiker – ab, um sie als Geschosse gegen 
Autoren zu werfen, damit „Dummheit und Grobheit“ (S. 41) ihr Werk tun können. 
Herausragend ist die Ausstattung des Klassizisten Richard Bentley, der mit dem Kri
tiker William Wotton die Liga der Modernisten anführt: „Wenn er sich [...] durch 
den Zorn sehr erhitzt hatte, so distillirte er von seinen Lippen eine schwartze Es
sentz, wie Dinten, von überaus schädlicher Wirckung“ (S. 51). Analog fehlt ihm ein 
Gewehr und er muss mit einem „Dresch-Flegel“ und einem „Piß-Pot“ vorliebneh
men. Bentley beansprucht „die Waffen desjenigen Feindes, welchen ich gefangen 
nehmen, oder umbringen werde“, was ihm Julius Cäsar Scaliger zunächst verwei
gert, da das Studium der Humaniora ihn nur „tumm und niederträchtigt“ gemacht 
habe, so dass er ein „vollkommener Pedante“ und „Windmacher“ geworden sei 
(S. 52). Swift findet in der Übertragung der Metapher des Krieges eine Entsprechung 
für die Entwicklung des literarischen Marktes in England, wahrt also die Verhält
nisse der Realität; für dieses Verhältnis findet die deutsche Übersetzung von Wolff 
keine Entsprechung und kann daher auch nicht die deutschen Verhältnisse paral
lelführen – vielleicht auch, weil Wolff nicht alle von Swift erwähnten englischen 
Autoren zu dechiffrieren und einzuordnen vermag.

Die 20 Jahre später publizierte Übersetzung des Schweizers Waser hingegen 
kann etwas mehr Details zu den englischen Autoren beisteuern und ihre Rolle in 
der Quarrel jeweils kurz umreißen. Explizit auf den Leipzig-Zürcher Literatur
streit bezieht sich eine Anmerkung zu John Milton (1608–1674) und die „selzamen 
und zum Theil lächerlichen Critiquen, welche die Neuern Kunstrichter unsrer 
Zeit über Miltons Poesie schreiben“; sie seien „zu bekannt, als daß wir etwas 
davon anführen“ (S. 288). Waser nutzt folglich nicht die Möglichkeit, den engli

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 141



schen Bücherkrieg auf den Leipzig-Zürcher Literaturstreit auszuweiten. In Wolffs 
Übersetzung – zehn Jahre vor dem Literaturstreit entstanden – wird hingegen 
nur der ‚Fleiß‘ Miltons gerühmt; auch die Folgeauflage von 1747 aktualisiert die 
Anmerkungen nicht, etwa mit Blick auf den Literaturstreit. Die agonale Metapher 
des Krieges ist daher nur eingeschränkt für das deutschsprachige Publikum ver
mittelbar: einmal, weil eine Übersetzung zu früh, und einmal, weil sie zu spät 
kommt.

3 Ausblick: Alexander Popes ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of 
The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)

Vom Höhepunkt des deutschen Literaturstreits sei abschließend ein Blick auf den 
Ausgangspunkt dieses Literaturstreits geworfen. Er entfaltet sich an Alexander 
Pope, und zwar an dessen satirischer Schrift ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of The Art of Sink
ing in Poetry von 1728 (die zum Erscheinungszeitpunkt noch Swift zugewiesen 
wurde). In einer Prosaparodie von Pseudo-Longinus’ ästhetischer Schrift Περὶ 
ὕψους (Über das Erhabene) macht Pope die zeitgenössischen Dichter lächerlich, 
indem er die Verwendung des Begriffs ‚bathos‘66 einführt, um einen fehlgeschla
genen Versuch der Erhabenheit mit einer Antiklimax zu bezeichnen. Nach Pope 
entsteht der Eindruck des Lächerlichen durch die Kombination von sehr ernsten 
Gegenständen mit sehr trivialen. Das radikale Nebeneinanderstellen von Ernstem 
und Frivolem bewirkt zweierlei: Erstens verstößt es gegen den ‚Anstand‘ (decorum), 
d. h. gegen die Angemessenheit des Themas, und zweitens erzeugt es durch eine 
unerwartete und unangemessene Gegenüberstellung Komik. Pope belegt seine 
ästhetischen Urteile mit einer Vielzahl von Gedichtzitaten, die er der jüngeren und 
jüngsten englischen Dichtung entnimmt. Bereits fünf Jahre nach der englischen 
Edition erscheint eine Übertragung ins Deutsche durch Wolff, der ja bereits Swifts 
Battle of the Books erstübersetzt hatte.67 Wolff verhält sich neutral, indem er den 
englischen Vers-Beispielen jeweils eine Prosaübersetzung beigibt. Bereits ein Jahr 
später kommt es jedoch zu einer Neuübersetzung durch den Gottschedianer Jo
hann Joachim Schwabe „mit Exempeln [...] vornehmlich [...] aus unsern Deutschen 
Dichtern durchgehends erläutert“, wie das Titelblatt verkündet und damit die 

�� Altgriechisch βάθος (bathos), Tiefe, als Antonym zu ὕψος (hüpsos), Höhe.
�� Alexander Pope: Peri bathus s[ive] Anti-sublime. Das ist D. Swifts Neueste Dicht-Kunst, Oder 
Kunst in der Poesie zu kriechen, mit Exempeln aus den Englischen Poeten erleutert; nebst einem 
Vorschlage, wie das Aufnehmen dieser Poesie zu befördern sey. Aus dem Englischen ins Deutsche 
übersetzt [von Georg Christian Wolff]. Leipzig: Groß 1733.

142 Christoph Schmitt-Maaß



Neuübersetzung rechtfertigt.68 Pope hatte in seiner Schrift nicht nur ausgeführt, dass 
ein Genie69 „ganze Armeen von Werken und Schriften“ mit sich bringe, und mehr 
noch: dass „Kriegeshandwerk“ und „Dichtkunst“ derart wesensverwandt seien, dass 
ein „grosse[r] Feldherr“ jederzeit auch ein „heroische[r] Dichter“ sei.70 Während die 
Schwabe-Übersetzung dieses satirische Argument Popes wortwörtlich nimmt und kri
tisch-parodistische Aspekte emendiert, transportiert die Wolff-Übersetzung71 in Wort
wahl und Duktus die satirische Intention Popes. Es ist bezeichnend, dass Schwabes 
(und damit Gottscheds) Verständnis von Satire versagt, sobald die bellizistische Meta
phorik auf das Genre des Heldenepos angewandt wird – jene Gattung, die vor allen 
anderen durch eine Kriegs-Thematik gekennzeichnet ist. Während Pope mit gleich
sam ‚offenem Visier‘ kämpft und die Namen der beispielhaft kritisierten Autoren an
führt, versehen Gottsched und Schwabe die Namen der von ihnen angeführten Au
toren mit einem Asterisk. Wo der Vergleich, die Parallèle, selbst zur Waffe im 
Literaturstreit zu werden droht, schreckt Gottsched folglich vor der Wertungsfunk
tion von Literaturkritik zurück, die sich in der Satire entfaltet. Die letzte Auflage von 
Gottscheds Critischer Dichtkunst verweist folgerichtig (aber verkürzend) unter dem 
Eintrag ‚Komisches Heldengedicht‘ einzig auf den eigenen Deutschen Dichterkrieg. 
Trotz des ‚Übersetzungswettbewerbs‘ der französischen und englischen Epyllien 
bleibt der agonale Vergleich mit anderen Literaturen, anderen Nationen und ande
ren Praktiken der Literaturkritik unbefriedigend, da die satirische Intention der 
deutschsprachigen Diskussion offenbar den argumentativen Boden entzieht. Die Waf
fen der literaturkritischen Satire werden damit im ‚deutschen Kritikerkrieg‘ stumpf.72

�� Alexander Pope: Anti-Longin, Oder die Kunst in der Poesie zu kriechen. [Aus dem Engl. von 
Johann Joachim Schwabe.] Leipzig: Löwe 1734. Auf Popes Lehrgedicht Essay on Criticism (1711) 
kann hier nur verwiesen werden: 1741 bis 1745 erscheinen zwei Übersetzungen, die dem Leipzi
ger bzw. dem Zürcher Kreis zugeordnet werden können (Versuch über die Critik aus dem Engli
schen des Herrn Pope. Nebst einem Versuche einer Critik über die deutschen Dichter, [...] von 
M. Gottfried Ephraim Müller. Dresden: Walther 1745; Carl Friedrich Drollinger: Alexander Popen 
Versuch von den Eigenschaften eines Kunstrichters. In: Sammlung critischer, poetischer und an
derer geistvollen Schriften 1 (1741), S. 49–84). Signifikant ist die ‚Übertragung‘ der bei Pope aufge
führten englischen Dichternamen auf deutschsprachige Verhältnisse. Auch wenn es sich um ein 
Lehrgedicht handelt (und nicht um eine Satire und daher hier unberücksichtigt bleibt), so ma
chen die Übertragungen Popes Essay zu einer unfreiwilligen Satire. Vgl. auch Anm. 22 (für Gott
scheds generische Einordnung).
�� Schwabe übersetzt „vollkommener Kopf“ (Pope: Anti-Longin [Anm. 68], S. 35).
�� Ebd.
�� Pope: Peri bathus (Anm. 67), S. 20 f.
�� Erst mit Lessing scheinen sie wieder scharf zu werden, vgl. Dirk Rose: Lessings Krieg. Zum 
publizistischen und polemikgeschichtlichen Ort der Litteraturbriefe (1759–1765). In: Krieg und 
Frieden im 18. Jahrhundert. Kulturgeschichtliche Studien. Hg. von Stefanie Stockhorst. Hannover 
2015, S. 93–111. Die Literaturbriefe entstehen zur Zeit des Siebenjährigen Krieges (1756–1763).

„Mit den Waffen der lachenden Satire“ 143




	„Mit den Waffen der lachenden Satire“: Zur Armierung der aufgeklärten Literaturkritik vor Lessing
	1 Ars critica und Literaturkritik
	2 Übersetzungen von Nicolas Boileaus Le Lutrin und Jonathan Swifts The Battle of the Books
	3 Ausblick: Alexander Popes ΠΕΡΙ ΒΑΘΟΎΣ Or, Of The Art Of Sinking In Poetry (1728 bzw. 1733/1734)


